
            अपरोक्षानभुतूिअपरोक्षानभुतूिअपरोक्षानभुतूि   
वके   

   AAAPPPAAARRROOOKKKṢṢṢĀĀĀNNNUUUBBBHHHŪŪŪTTTIII   

 

ŚŚŚaaaṅṅṅkkkaaarrraaa   

ZZZEEELLLFFFKKKEEENNNNNNIIISSS   

ZZZOOONNNDDDEEERRR   OOOMMMWWWEEEGGG   
(((KKKooonnniiinnnkkkllliiijjjkkkeee   YYYooogggaaa)))   





 

 

 

 

 

 

 

 

Śrī Ādi Śaṅkarācārya 

 

ZELFKENNIS 

ZONDER OMWEG 
(Koninklijke Yoga) 

 

 



 



 

 

   
Śrī Ādi Śaṅkarācārya 

 

ZELFKENNIS 

ZONDER OMWEG 
(Koninklijke Yoga) 

 

 
अपरोक्षानभुतूि 

APAROKṢĀNUBHŪTI 
(rāja-yoga) 

 

 

 

 

  



4 

 

 

 

 

 

 

In dit boekje zijn opgenomen van aparokṣānubhūti: 

- De inhoud van de verzen 

- De Nederlandse vertaling voor recitatie 

- De volledige Sanskrit tekst in Devanāgarī schrift 

- De volledige Sanskrit tekst in transliteratie  

- Woord voor woord vertaling naar het Nederlands 

- De Nederlandse vertaling met toelichtende voetnoten  

- De Engelse vertaling van Swami Vimuktananda 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISBN/EAN: 978-90-816538-2-4 

 

 

Eerste oplage september 2013 

 

 

Afbeelding op de omslag: Śaṅkara. Textiel (gemengd materiaal) achter glas, 

60x50 cm. Ontwerp en vervaardiging door Madelon de la Rive Box, 2007.  



5 

 

Verantwoording 

Na de vertaling van Vivekacudamani en Drgdrsya Viveka, en enkele korte 

werken als Brahmajnanavalimala, Dasasloki en Ātmapancakam, kwam nu 

Aparokṣānubhūti van Śaṅkara op mijn pad. Omdat er in me een steeds 

sterker wordende herkenning was van de hierin aangeboden kennis, was het 

werken aan de vertaling hiervan een zeer leerzame en vreugdevolle ervaring 

voor mij. 

De letterlijke betekenis van Aparokṣānubhūti is ‘niet-indirecte zelfkennis’ 

wat ik als ‘Zelfkennis zonder omweg’ heb vertaald. Opgemerkt mag worden 

dat Śaṅkara voor deze titel kiest en niet voor ‘pratyakṣa ānubhūti’, ofwel 

‘directe zelfkennis‘. Een mogelijke verklaring hiervoor zou kunnen zijn dat 

Śaṅkara al vanaf het begin de nadruk legt op de meditatie op Brahman die 

de kandidaat rechtstreeks naar het doel leidt, terwijl soms door anderen, 

zoals door Patañjali, disciplines als lichaamshouding en ademhalingsoefe-

ningen worden voorgeschreven voorafgaand aan de praktijk van meditatie. 

Dergelijke oefeningen bestempelt Śaṅkara als indirect en omslachtig
1
. De 

praktijk van meditatie op Brahman noemt Śaṅkara de Koninklijke Yoga
2
 

(rāja-yoga) omdat deze alle andere Yoga disciplines, waaronder het acht 

voudige pad van Patañjali, overtreft.  

Aparonakṣānubhūti is de directe kennis van het Zelf (ātman) dat altijd in 

elke gedachte aanwezig is. Iedereen heeft enige kennis van het Zelf, want 

het ontkennen van het Zelf betekent het ontkennen van je eigen bestaan. 

Aanvankelijk wordt de ware aard van het Zelf niet gekend. Later, wanneer 

de geest gezuiverd is door studie en praktijk, verdwijnt de sluier van 

onwetendheid geleidelijk waardoor de ware natuur van het Zelf zich begint 

te openbaren. Een hogere kennis zal in een gevorderd stadium volgen 

wanneer het Zelf als pure getuige zal worden ervaren waarin alle andere 

gedachten zijn opgelost. Maar het einde is nog niet bereikt. Het idee van 

dualiteit, zoals ‘ik ben de getuige’ (‘ik’ én ‘getuige zijn’) houdt steeds aan. 

Alleen in het laatste stadium, wanneer de kenner en het gekende in het uit 

zichzelf stralende Zelf ineensmelten, wordt het opperste bereikt: dat wat 

alleen IS en waarnaast niets anders bestaat. Deze realisatie van het niet-

duale is de vervolmaking van Aparokṣanubhūti. 

                                                      
1
 De bedoelde oefeningen van Patañjali zijn in de verzen 104, 105, 112,113, 115, 

116, 117, 118, 119, 120, 121, 122, 123, 124, 125 en 127 te herkennen. 
2
 Zie de eerste regel van vers 143: ‘Aldus is de Koninklijke Yoga beschreven 

In [vijftien] stappen [voor de rijpe zielen]’.   



6 

 

In Aparokṣānubhūti benadrukt Śaṅkara allereerst het belang van het bereikt 

hebben van een zekere rijpheid om de spirituele weg naar vervolmaking van 

het menselijk bestaan in te gaan. Door simpele redeneringen illustreert hij 

daarna dat het permanente ik-gevoel, het Zelf of ātman, nooit gelijk kan zijn 

aan het tijdelijke en vergankelijke lichaam. Vervolgens wordt de eenheid 

van het Zelf en Brahman aangetoond. Nadat afscheid wordt genomen van 

allerlei als waar veronderstelde begrippen zoals het lichaam, de wereld en 

karma, wordt de zoeker een vijftiental praktische aanwijzingen, die de meer 

gangbare yoga disciplines overtreffen, aangereikt ten einde de volmaaktheid 

van het menselijk bestaan te bereiken. Hij noemt deze weg ‘De Koninklijke 

Yoga’ en verzuimt niet te waarschuwen dat deze weg alleen begaanbaar is 

voor de rijpe zielen met grote toewijding en een uitzonderlijke mate van 

inspanning. 

Voor deze vertaling van Aparokṣānubhūti heb ik vier Engelse vertalingen 

geraadpleegd waarbij de bekende vertaling van Swami Vimuktananda uit 

1938 als leidraad is genomen. Die vertaling bevat de Sanskrit tekst in 

Devanāgarī schrift  en de woord-voor-woord vertaling.  

In dit boekje is eerst de vertaling in versvorm zonder enige toelichting 

weergegeven, net als de oorspronkelijk tekst van Śaṅkara, kort en bondig en 

waarbij de zeer specifieke Sanskritwoorden door meer gangbare equiva-

lenten zijn vervangen
1
. Daarna volgt per pagina telkens een Sanskrit vers in 

het Devanāgarī schrift, de transliteratie, de woord-voor-woord vertaling en 

de Nederlandse vertaling van elk vers, nu echter voorzien van de specifieke 

Sanskrit woorden, en toelichtingen in voetnoten. Hierbij heb ik in ruime 

mate dankbaar gebruik gemaakt van de vertaling van Swami Vimuktananda  

hoewel ik me voornamelijk door de betekenissen van de oorspronkelijke 

Sanskrit woorden heb laten leiden. De woord-voor-woord vertaling bewijst 

zijn nut wanneer men behoefte heeft dieper in de betekenis van de verzen 

door te dringen, ondanks de beperkingen die de vertaling van Sanskrit-

woorden in de gangbare talen met zich meebrengen. Waar ik het nodig 

achtte heb ik om deze reden de vrijheid genomen de inhoud van een vers 

naar eigen inzicht te verwoorden en dit waar nodig nader toegelicht.
2
 Een 

aantal begrippen behorende tot de leer van Vedānta, waar de lezer mogelijk 

onvoldoende mee vertrouwd is, heb ik eveneens in de voetnoten toegelicht. 

Voor zover mogelijk heb ik hierbij gebruik gemaakt van informatie uit de 

andere werken van Śaṅkara zoals Vivekacūḍāmaṇi en Dṛg Dṛśya Viveka. 

                                                      
1
 Bijvoorbeeld Vedānta i.p.v. śruti. 

2
 Zie als voorbeeld voetnoot 3 van vers 46 en voetnoot 1 van vers 139. 



7 

 

Eventuele toevoegingen aan de oorspronkelijke tekst heb ik tussen vierkante 

haakjes geplaatst. 

Marjolein van den Houten dank ik voor haar onmisbare bijdrage in de 

taalkundige controle en verbeteringen van de tekst. 

Moge dit werk ook voor anderen van betekenis zijn bij hun onderzoek en 

praktijk op de weg naar zelfkennis. 

Opmerkingen die tot verbetering van dit boekje kunnen leiden stel ik zeer 

op prijs. 

Ferit Arav 

Augustus 2013 

 

  



8 

 

 

 

 

  



9 

 

 

Inhoudsopgave: 

Verantwoording               5 

Inhoud van de verzen            11 

De Nederlandse vertaling in versvorm         15 

Sanskrit tekst in Devanāgarī schrift, transliteratie, woord-voor-woord 

vertaling, de Nederlandse vertaling in versvorm en toelichtingen      33 

Engelse vertaling door Swami Vimuktananda      173 

Literatuur             183 

 

 

 

  



10 

 

  



11 

 

Inhoud van de verzen 

1  Invocatie 

2  Inleiding 

3  Over de vier voorafgaande vereisten  

4  Onthechting (vairāgya) 

5  Onderscheid (viveka) 

6  Kalmte (śama) en zelfbeheersing (dama) 

7  Volmaakte zelfbeheersing (uparati) en verdraagzaamheid (titikṣā) 

8  Geloof (śraddhā), in-het-Zelf-gevestigd-zijn (samādhānam) 

9  Hunkering naar bevrijding (mumukṣutā) 

10  Wie zich aan onderzoek moet wijden 

11  Noodzaak van onderzoek voor verwerving van kennis 

12-16 Over het verloop van onderzoek 

17-21 Misleiding met betrekking tot het lichaam 

22  De onbegrensde straling van het Zelf 

23  Misleiding door identificatie met het lichaam 

24-28 De aard van ware kennis (illusoire aard van het lichaam) 

29-40 Onderscheid tussen het Zelf (Puruṣa) en het lichaam 

41-42 Over het onderscheid tussen het Zelf en het lichaam 

43 Opdeling van bewustzijn is ontoelaatbaar 

44 Door onwetendheid verschijnt het bewustzijn als de wereld 

45 De wereld is niet verschillend van zijn bestaansgrond (Brahman) 

46 Het idee van ‘doordringen’ en ‘doordrongen zijn’ is vals 

47-48 Weerlegging verscheidenheid in Brahman door Vedānta 

49-50 Alles wat uit Brahman is ontstaan is niets anders dan Brahman 

51 Alles heeft als essentie Brahman, zoals goud in een sieraad 

52 Het idee van verschil veroorzaakt vrees 

53-54 In dualiteit ziet men een ander maar niet bij het zien van het Zelf 

in alles 

55 Vedānta verklaart de eenzelvigheid van ātman en Brahman 

56-58 De onwerkelijkheid van de drie staten (waken, droom, slaap) 

59-60 Het individu is Brahman (illustratieve voorbeelden) 

61-64 Het Zelf verschijnt als het universum (illustratieve voorbeelden) 

65 Brahman is de bestaansgrond van alle handelingen 

66-68 Brahman is de bestaansgrond van de wereld 

69 De opdeling van het bewustzijn in het Zelf en niet-Zelf is onzin 

70-86 Illustratieve voorbeelden van hoe het lichaam door onwetendheid 

voor het Zelf wordt gehouden 

87-88 De illusie van het lichaam en zijn verdwijning hiervan door kennis 



12 

 

89  Prārabdha en kennis 

90 Weerlegging van prārabdha 

91 Na het dagen van zelfkennis houdt prārabdha op te bestaan 

92 De oorzaak van prārabdha en zijn afwezigheid bij zelfkennis 

93 Het illusoire lichaam kan geen geboorte hebben, net zoals in een 

droom 

94 De wereld is een oplegging door onwetendheid 

95 De wereld is net zo onwerkelijk als de slang in het touw 

96 Bij het kennen van de bestaansgrond verdwijnt de oplegging 

97 Vedānta spreekt over prārabdha voor de onwetende 

98 Citaat in Vedānta sluit elke vorm van karma bij zelf-realisatie uit  

99 Prārabdha houdt tegenstrijdigheid in en loopt op de conclusies 

van Vedānta vooruit 

100 De vijftien stappen die tot zelfkennis leiden 

101 Het belang van gestadige oefening en meditatie 

102-103 De opsomming van de vijftien stappen 

104 Beteugeling van de zinnen (yama) 

105 Beteugeling van de geest (niyama) 

106 Afstand doen (tyāga) 

107-109 Stilte (mauna) 

110 Plek van eenzaamheid (deśa) 

111 Tijd (kala) 

112 (Lichaams)houding (āsana) 

113 De volmaakte houding (siddhāsana) 

114 Beteugeling van de bron (mulabandha) 

115 Balans van het lichaam (dehasamatā) 

116-117 Richten van het zicht (dṛksthiti) 

118 Beteugeling van de levenskracht (prāṇāyāma) 

119 Uitademing (recaka), inademing (puraka) 

120 Beteugeling van de adem (kumbhaka) 

121 Absorptie (pratyāhāra) 

122 Concentratie (dhāraṇā) 

123 Meditatie (dhyāna) 

124 Samādhi (samādhi) 

125 De vastberaden beoefening van samādhi 

126 De volmaakte staat 

127-128 Ongewilde obstakels tijdens de beoefening van samādhi 

129 Herinnering aan Brahman leidt tot volmaaktheid 

 

 



13 

 

 

130  Veroordeling van hen die herinnering aan Brahman opgeven 

131  Kenners van Brahman worden overal geëerd 

132  Zij die over Brahman redetwisten zijn niet de kenners van Hem 

133  Discussies over Brahman is van generlei nut 

134  Het belang van het op Brahman gericht houden van de aandacht 

135  Bij geen effect kan er ook geen oorzaak zijn 

136  Bij geen oorzaak blijft alleen de pure werkelijkheid over 

137  De op deze wijze gezuiverde geest lost ten slotte in Brahman op 

138-139 Na het loslaten van het effect verdwijnt ook de oorzaak en wat er 

overblijft wordt de wijze zelf. 

140  De uitwerking van meditatie geïllustreerd door wesp en worm 

141  Over de houding van de wijze 

142  Eeuwig geluk in volmaaktheid als vrucht van zelfkennis 

143 Beginners moeten deze Koninklijke Yoga met Hatha-Yoga 

combineren 

144  Voor de rijpe zielen leidt alleen deze Yoga tot zelfkennis. 

 

* * * 

 

 

 

 

 

  



14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eer aan Śaṅkara die de Heilige Traditie doet herleven omwille van de 

bevrijding van allen, waarin kennelijk een bescheiden maar dankbare rol 

aan mij is gegund. 

  



15 

 

ZELFKENNIS ZONDER OMWEG 

APAROKṢĀNUBHŪTI 

 

1. Ik buig me voor Śrī Hari, het Opperste Heil, 

 De eerste Leraar, de Heer, 

 De alles doordringende Eén, 

 En de oorsprong van het universum.` 

2. Hierin is uiteengezet zelfkennis zonder omweg 

 Ter bereiking van uiteindelijke bevrijding. 

 Alleen zij met een gezuiverd hart dienen met alle inspanning 

 Voortdurend te mediteren op de waarheid hier vertolkt. 

3. De vier [voorafgaande] vereisten zoals onthechting, 

 Worden verworven door toewijding aan de Heer 

 In de vorm van de uitvoering van plichten 

 Behorende tot de bepalingen en leefwijzen van de samenleving. 

4. Net zo onaangedaan zijn door de objecten van genot 

 In het rijk van de Schepper én in deze wereld 

 Als door de uitwerpselen van een kraai, 

 Wordt ware onthechting genoemd. 

5. Het Zelf alleen is eeuwig 

 En het geziene is voorbijgaand. 

 Zo een vaste overtuiging 

 Wordt onderscheid genoemd.
 
 

6. Het te allen tijde verzaken van neigingen 

 Wordt kalmte genoemd. 

 Het afwenden van de zintuigen van objecten 

 Wordt zelfbeheersing genoemd. 

7. Het zich volledig afwenden van alle zintuiglijke objecten 

 Is teruggetrokkenheid, de volmaakte zelfbeheersing. 
 Het verduren van leed en pijn is verdraagzaamheid, 

 Die bevorderlijk is voor geluk. 

8. Onwrikbaar vertrouwen in de woorden van de Veda’s 

 En in die van de Leraren wordt geloof genoemd. 

 Het houden van de aandacht op Brahman alleen 

 Is in-het-Zelf-gevestigd-zijn. 



16 

 

9. Wanneer en hoe zal ik, O Heer, 

 Vrij zijn van de banden met de wereld? 

 Een dergelijk brandend verlangen 

 Wordt hunkering naar bevrijding genoemd. 

10. Alleen hij die naar volmaaktheid streeft  

 En over de vier genoemde vereisten beschikt 

 Dient zich aldoor aan onderzoek te wijden 

 Voor verwerving van zelfkennis. 

11. Kennis wordt niet verkregen 

 Zonder plegen van onderzoek, 

 Zoals een object niet wordt gezien 

 Zonder [de hulp van] licht. 

12. Wie ben ik? Hoe kwam deze wereld tot bestaan? 

 Wie is de schepper daarvan? 

 Uit welke materie is deze [wereld] gemaakt? 

 Zo verloopt dat onderzoek. 

13. Noch het lichaam noch een combinatie van elementen, 

 Noch een samenvoeging  van de zintuigen ben Ik. 

 [Want] Ik ben verschillend van ze. 

 Zo verloopt het onderzoek. 

14. Alles komt voort uit onwetendheid 

 En lost volledig op bij het dagen van kennis. 

 Het denkvermogen [alleen] is de schepper 

 Zo verloopt het onderzoek. 

15. In het ene, onveranderlijk en pure gewaarzijn  

 Komen [onwetendheid en het denkvermogen] tot bestaan 

 Zoals een pot een dergelijke uit klei zijn ontstaan.  

 Zo verloopt het onderzoek. 

16. Ik ben de ene, subtiele, de kenner en de getuige,  

 De immer-bestaande en onveranderlijke, 

 Daarom ben Ik zonder twijfel Dát (Brahman). 

 Zo verloopt het onderzoek. 

17. Het Zelf is waarlijk één en ondeelbaar 

 Maar het lichaam bestaat uit vele delen 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn?   



17 

 

18. Het Zelf is soeverein en het binnenste, 

 Het lichaam is de slaaf en het uiterlijke, 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 

19. Het Zelf is alwetend, gelukzalig en genadig, 

 Het lichaam is één en al vlees en onzuiver. 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 

20. Het Zelf is uit zichzelf stralend en puur 

 De aard van het lichaam is bekend als obscuur 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 

21. Het Zelf is eeuwig daar Het het bestaan zelf is, 

 Het lichaam is voorbijgaand en heeft geen eigen bestaan. 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 

22. Het licht van het Zelf 

 Verlicht alle objecten, 

 En niet zoals vuur 

 Dat plaatselijk verlicht.  

23. Helaas gelooft de onwetende mens 

 Dat hij het lichaam is, en berust daarin, 

 Terwijl hij weet dat het slechts tot hem behoort, 

 Verschillend van hem zoals een aarden pot. 

24. Ik ben waarlijk Brahman, gelijkmoedig en vredig, 

 Mijn essentie is bestaan, kennis en gelukzaligheid. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 

25. Ik ben onveranderlijk en zonder vorm, 

 Zonder blaam en onvergankelijk.  

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 

26. Ik ben vrij van kwalen en veranderingen, 

 Voorbij begripsvermogen, en alles doordringend. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 



18 

 

27. Ik ben zonder eigenschappen en activiteit, 

 Eeuwig, voorgoed vrij en onophoudelijk. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 

28. Ik ben smetteloos, onbeweeglijk en onbegrensd, 

 Ik ben foutloos, onvergankelijk en onsterfelijk. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 

29. O jij, dwaze! Waarom beschouw je 

 Het altijd bestaande, gelukzalige Zelf 

 Dat in je eigen lichaam woont, en daarvan verschilt 

 En bekend staat als Puruṣa, als niet-bestaande? 

30. O jij, dwaze! Poog je eigen Zelf, Puruṣa, te kennen, 

De ware vorm van bestaan, die het lichaam overstijgt,  

En zeer moeilijk te vatten is voor mensen als jij, 

Met de hulp van de geschriften en redenering.  

31. Dat wat zichzelf met het woord ‘Ik’ verkondigt 

 Is Het Opperste Zelf (Puruṣa), en bestaat als één, 

 Terwijl stoffelijke lichamen bestaan in veelvoud. 

 Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 

32. Het ‘ik’ is het subject, of de waarnemer, 

 Terwijl het lichaam het object van waarneming is. 

 Over het lichaam zegt het ‘ik’ “het is van mij”, 

 Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf, zijn? 

33. Het volgt uit directe waarneming 

 Dat het lichaam aan verandering onderhevig is 

 Terwijl het ‘Ik’, [het Zelf], onveranderlijk is, 

 Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 

34. Uit de geschriften kregen de wijzen  

Zekerheid over de ware aard van Puruṣa, 

Dat er niets hoger is dan Hij. 

Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 

35. Ook Vedānta heeft in kernachtige woorden 

In de Puruṣa Sūkta verkondigd: 

Dat “al dit is waarlijk Puruṣa”. 

Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 



19 

 

36. Ook in Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad wordt gezegd: 

“De Puruṣa is totaal ongehecht”. 

Het lichaam heeft echter ontelbare onzuiverheden  

Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 

37. Daarin is ook op heldere wijze vermeld  

‘De Pūruṣa is zelfstralend’. 

Dus hoe kan dit lichaam, dat inert is 

en verlicht door iets anders, het Zelf zijn? 

38. Bovendien, ook de Karma-kāṇḍa verklaart 

 Dat het Zelf verschilt van het lichaam en eeuwig is. 

 Zelfs na het verval van het lichaam houdt Het niet op 

 En plukt de vruchten van zijn handelingen. 

39. Zelfs het subtiele lichaam bestaat uit vele delen, 

Het is een object van waarneming, is onbestendig,  

Veranderlijk, begrensd en van nature niet-bestaand. 

Dus, hoe kan dit [subtiele lichaam] het Zelf zijn? 

40. Het onveranderlijke Zelf, de bestaansgrond van het ego, 

 Is dus verschillend van deze twee lichamen 

 En is de Puruṣa, de Heer, het Zelf van allen 

 Het is in elke vorm en toch overstijgt Het alle vormen. 

41. [Ook] Logica stelt het bestaan vast van het verschil  

Tussen het Zelf en de twee lichamen, maar gaat tevens uit 

Van de werkelijkheid van de wereld der verschijnselen. 

Maar welk doel van het menselijk leven wordt hiermee gediend? 

42. Aldus is de visie dat het Zelf het lichaam is ontkracht 

 Door de uitspraak van het verschil tussen het Zelf en het lichaam. 

 Nu wordt op heldere wijze verklaard 

 De onwerkelijkheid van het verschil tussen deze twee. 

43. Spreiding in bewustzijn is onaannemelijk 

 Omdat het altijd één en hetzelfde is. 

 Zo is ook de individualiteit van de mens vals 

 Zoals het zien van een slang in het touw. 

44. Zoals vanwege onwetendheid van zijn ware aard 

 Het touw in een oogwenk verschijnt als een slang, 

 Zo ook verschijnt het pure bewustzijn als deze wereld 

 Zonder de minste verandering te ondergaan. 



20 

 

45. Er bestaat geen materiële grond anders dan Brahman 

 Voor [het bestaan] van deze wereld der verschijnselen 

 Daarom is dit gehele universum 

 Alleen Brahman en niets anders. 

46. Uit de verklaring “Al dit is het Zelf” volgt, 

 Dat het idee van doordrongen zijn en doordringen vals is.  

Wanneer de opperste waarheid gerealiseerd is 

 Waar is plaats voor onderscheid tussen deze twee?  

47. Vedānta heeft de verscheidenheid  

In Brahman direct ontkend. 

 Daar het niet-duale beginsel een gevestigd feit is 

 Hoe kan de wereld verschillend van Hem zijn? 

48. Voorts heeft Vedānta met de volgende woorden  

[Het geloof in] verscheidenheid veroordeeld: 

 “Hij die door māyā misleid wordt, ziet verscheidenheid 

[In Brahman] en gaat van dood naar dood”. 

49. Aangezien alle wezens geboren zijn 

Uit Brahman, het Opperste Zelf, 

Daarom moet erkend worden dat ze 

 Niets anders dan Brahman zijn. 

50. Geschriften hebben verklaard 

 Dat Brahman alleen, inderdaad, 

 De bestaansgrond is van alle 

 Diverse namen, vormen en acties. 

51. Zoals iets dat van goud is gemaakt 

 Altijd goud als zijn essentie heeft, 

 Zo ook heeft wat geboren is uit Brahman 

 Brahman als zijn essentie. 

52. Vrees - wordt gezegd - behoort 

Tot de onwetende mens  

Die verschil ziet, hoe gering ook, 

Tussen het individu en het Opperste Zelf. 

53. Wanneer als gevolg van onwetendheid  

 Dualiteit verschijnt, ziet men een ander. 

 Maar bij het zien van alles als het Zelf 

 Ziet men geen ander, zelfs niet in het minst. 



21 

 

54. In die staat, wanneer al wat bestaat  

 Vereenzelvigd is met het Zelf, 

 Rijst misleiding noch droefheid op 

 Vanwege de afwezigheid van dualiteit. 

55. Door de geschriften is verklaard 

 In de vorm van de Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 

 Dat deze ātman, die het Zelf van allen is, 

 Waarlijk Brahman is. 

56. Ondanks dat we deze wereld schijnen te ervaren 

Als een object voor praktische doeleinden, 

Is zijn ware aard, zoals een droom, niet-bestaan. 

Dat blijkt op het moment dat we ontwaken. 

57. De droom[ervaring] is bij waken onwerkelijk, 

 En de wakende staat is onbekend in de droom. 

 Beide echter zijn niet-bestaand in diepe slaap 

 Die zelf ook niet wordt ervaren. 

58. Aldus blijken alle drie staten onwerkelijk, 

 Aangezien ze een schepping van de guna’s zijn. 

 Maar hun getuige overstijgt alle guna’s, 

 De ene, eeuwige, wiens aard bewustzijn is. 

59. Zoals een ontwaakte die vrij is van illusie 

Geen pot in klei of zilver in parelmoer ziet, 

 Zo ook is er geen individualiteit voor hem 

Die Brahman als zijn eigen Zelf ziet. 

60. Zoals pot een beeld is in klei, 

Oorring in goud, zilver in parelmoer, 

Zo ook is het individu 

Een beeld in Brahman. 

61. Zoals blauwheid in de lucht, 

 Water in luchtbegoocheling, 

 Een mensgedaante in een paal, 

 Zo is het universum in het Zelf. 

62. Zoals een spook gezien wordt in de leegte, 

Een luchtkasteel verbeeld wordt in de geest, 

Het oog een dubbele maan ziet in de hemel,  

Bestaat het universum in de opperste waarheid.  



22 

 

63. Zoals een teil een verschijning van koper is, 

En rimpelingen en golven van water, 

 Zo ook is het gehele universum  

Een verschijning van het Zelf alleen. 

64. Zoals klei pot wordt genoemd of garen een doek, 

Zo ook verschijnt het Zelf als het universum. 

Dát Zelf wordt [alleen] gekend  

Door het tenietdoen van namen. 

65. Men voert alle handelingen in en door Brahman uit 

[Maar vanwege onwetendheid is men zich er niet van bewust]. 

Zoals door onwetendheid men ook niet weet 

Dat potten en ander aardewerk niets dan klei zijn. 

66. Zoals tussen klei en pot het verband bestaat 

Van dat waaruit iets ontstaat en wat ontstaan is, 

Zo ook is het met Brahman en de wereld 

Op grond van de geschriften en rede. 

67. Voor de waarneming van een pot 

Is de aanwezigheid van klei vereist. 

Zo ook is dat wat als de wereld verschijnt 

De altijd stralende Brahman alleen.  

68. Zoals een touw op twee wijzen verschijnt 

 Voor een wijze en een dwaze 

 Het Zelf, altijd puur [voor een wijze], 

 Lijkt besmet [voor een dwaze]. 

69. Zoals een kruik door en door van klei is 

 Zo ook is het lichaam door en door bewustzijn. 

 De opdeling, daarom, in het Zelf en niet-Zelf 

 Wordt door de onwetende tevergeefs gemaakt. 

70. Zoals in een touw een slang,  

In parelmoer zilver wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf. 

71. Zoals in aarde een kruik,  

In garen een doek wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf.  



23 

 

72. Zoals in goud een oorring 

 In water golven wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf. 

73. Zoals in een boomstronk een mens 

 In luchtbegoocheling water wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf.
 
 

74. Zoals een massa hout als een huis, 

 IJzer als een zwaard wordt gezien, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf.
 
 

75. Zoals men zich een boom verbeeldt 

 In een reflectie op het water, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

76. Zoals aan de opvarende in een boot 

 Alles erbuiten in beweging lijkt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

77. Zoals aan iemand die aan geelzucht lijdt 

 Iets wits als geel verschijnt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

78. Zoals aan iemand met een oogafwijking 

 Alles vertekend en verminkt schijnt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

79. Zoals een ronddraaiende fakkel 

 Cirkelvormig als de zon lijkt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

80. Zoals dingen die feitelijk groot zijn 

 Op grote afstand zeer klein lijken, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam.  



24 

 

81. Zoals nietig kleine voorwerpen 

Door lenzen gezien groot lijken, 

Zo ook, overmand door onwetendheid, 

Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

82. Zoals het oppervlak van water 

Op dat van glas lijkt, en omgekeerd, 

Zo ook, overmand door onwetendheid, 

Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

83. Zoals de schittering in een edelsteen  

Als vuur wordt gezien, en omgekeerd, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

84. Zoals de maan lijkt te bewegen 

 Als wolken voorbij trekken, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

85. Zoals iemand het gevoel van richting verliest 

Wanneer hij in verwarring is, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

86. Zoals de maan in beweging lijkt 

In zijn reflectie op het water, 

Zo ook, overmand door onwetendheid, 

Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

87. Aldus rijst door onwetendheid  

De illusie van het lichaam in het Zelf op, 

 Deze illusie verdwijnt weer door realisatie 

Van het Zelf in het Opperste Zelf. 

88. Wanneer het gehele universum, bezield of inert, 

 Als het Zelf alleen wordt gekend en dus 

Het onafhankelijk bestaan van alle objecten ontkend, 

Waar is plaats voor het lichaam als het Zelf? 

89. O verlichte, besteed je tijd voortdurend 

 In contemplatie op het Zelf, 

 Terwijl je de effecten van prārabdha ervaart 

 Zonder door zorgen te worden geraakt.  



25 

 

90. Wat gehoord wordt uit de geschriften, 

 Dat men niet vrij is van prārabdha 

Zelfs na het dagen van zelfkennis, 

 Is nu afdoende weerlegd. 

91. Na het dagen van zelfkennis  

 Houdt prārabdha op te bestaan, 

 Omdat het lichaam niet meer bestaat, 

 Zoals een droomlichaam in de wakende staat. 

92. Het effect van handelingen gedaan in voorgaande levens 

 Wordt [in dit leven] prārabdha genoemd, 

 Doch prārabdha bestaat niet voor hem met zelfkennis 

 Daar hij vrij is van [doen en dus] een volgende geboorte. 

93. Zoals het lichaam in een droom illusoir is  

Zo ook is dit stoffelijk lichaam illusoir. 

 Hoe kan er dan geboorte zijn van iets illusoirs,  

Dat handelt en de vruchten daarvan plukt? 

94. Vedānta stelt dat, net als het zien van klei als kruik,  

Ook de wereld een oplegging is door onwetendheid. 

Wanneer onwetendheid is vernietigd, 

Waar kan de wereld nog bestaan? 

95. Zoals iemand die in verwarring verkeert 

 Een slang ziet en het touw negeert, 

 Zo ook ziet de onwetende de wereld 

 Omdat hij de werkelijkheid niet kent. 

96. Bij het kennen van de ware aard van het touw  

 Houdt de schijn van de slang op te bestaan, 

 Zo ook, bij het kennen van zijn bestaansgrond, 

 Verdwijnt de wereld der verschijnselen volledig. 

97. Hoe kan prārabdha bestaan voor het lichaam, 

Dat deel uitmaakt van de verschijnselenwereld? 

Het is voor het begrip van de onwetenden alleen 

Dat de geschriften over prārabdha spreken. 

98. “En alle karma’s zijn uitgedoofd, 

 Bij de realisatie van wat hoog en laag is”. 

 Vedānta verklaart dit in meervoudvorm 

 Om ook prārabdha karma uit te sluiten. 



26 

 

99. Als de onwetende ertoe neigt deze uitspraak te negeren, 

Raakt hij niet alleen in twee absurditeiten verstrikt 

 Maar laat ook de conclusie van Vedānta varen. 

 Daarom moet de waarheid in deze uitspraak worden omarmd. 

100. Voor het verwerven van zelfkennis 

 Zal ik nu de vijftien stappen uiteenzetten, 

 Over de betekenis van deze stappen 

Moet men onafgebroken contempleren. 

101. Het Zelf, dat absolute bestaan en kennis is 

 Kan niet gerealiseerd worden zonder gestadige oefening. 

 Daarom moet de zoeker naar kennis constant mediteren 

 Op Brahman voor het verwerven van het hoogste goed. 

102-103.  De [vijftien] stappen in volgorde zijn:  

Beteugeling van de zinnen (yamaḥ),  

Beteugeling van de geest (niyamaḥ),  

Afstand doen (tyāgaḥ), Stilte
5
 (maunaṁ), Plek (deśaḥ),  

Tijd (kālatā), Lichaamshouding (āsanaṁ),  

Beteugelingskracht (mūlabaṁdhaśca),  

Balans van het lichaam (dehasāmyaṁ), Waar Zicht (dṛksthitiḥ),  

Beteugeling van de levenskracht (prāṇasaṁyamanaṁ), 

Absorptie (pratyāhāraḥ), Concentratie (dhāraṇā), 

Meditatie op het Zelf (ātmadhyānaṁ) en Samādhi.
.
 

104. Beteugeling van de zinnen die berust  

Op de kennis van ‘alles is Brahman’, 

Wordt terecht ‘yama’ genoemd 

En moet telkens worden beoefend. 

105. De onafgebroken stroom van één enkele gedachte 

 Met uitsluiting van alle andere gedachten is ‘niyama’, 

De beteugeling van de geest, de opperste gelukzaligheid. 

 Dit moet constant door de wijzen worden beoefend. 

106. Afstand doen van de wereld der verschijnselen 

Door daarin alleen het Zelf, puur bewustzijn, te zien, 

Huldigen de wijzen als ‘tyāgaḥ’, de ware verzaking, 

Omdat zijn aard onmiddellijke bevrijding is.  

  



27 

 

107. De wijze mens dient, zoals de bevrijde zielen, 

Altijd in díe stilte te verblijven, 

Waarvan woorden samen met de geest 

Zonder dat te bereiken terugkeren. 

108. Wie kan Dát [Brahman] beschrijven 

 Waar woorden van terugkeren? 

 Zelfs van de wereld der verschijnselen 

 Is de beschrijving voorbij woorden. 

109. Dít, met andere woorden, is ook ‘stilte’ 

 Als aangeboren bekend onder de wijzen. 

 De leraren gebieden aan de onwetenden 

 De inachtneming van stilte door intomen van spraak. 

110. Dat is de ‘plek’ waar eenzaamheid alleen is 

Waar het universum niet bestaat, 

Noch in het begin, noch aan het eind of in het midden 

Is altijd van Brahman doordrongen. 

111. Het niet-duale dat onverdeeld geluk is, 

 Wordt met het woord ‘tijd’ aangeduid. 

 Omdat het in een oogwenk alle wezens  

 Vanaf  Brahmā tot bestaan brengt.  

112. Dat is de meest geschikte houding  

 Waarin meditatie op Brahman  

 Gemakkelijk en vloeiend verloopt, 

 En geen andere die het gerief stoort. 

113. Dat wat de oorsprong van alle wezens is 

 En de drager van het gehele universum, 

 Het onveranderlijke, waarin de verlichten opgaan, 

 Ken Dát alleen als de ‘volmaakte houding’. 

114. Dat [Brahman], de oorsprong van al wat bestaat, 

 En waarop de beteugeling van de geest is gegrond 

 Is de ‘beteugelende bron’, die omarmd moet worden 

 Omdat deze bij voorkeur passend is voor rāja-yogi’s. 

115. Opgelost zijn in de onvermengde Brahman 

 Is de ‘volmaakte balans’ van de ledematen. 

 Enkel het rechtop staan van het lichaam,  

 Zoals een uitgedroogde boom, is geen balans.  



28 

 

116. De gewone zienswijze ruilend voor die van kennis 

 Moet men de wereld als Brahman alleen zien. 

 Dat is het meest edele zicht, en niet 

 Wat op de punt van de neus is gericht. 

117. Of, men dient zijn zicht steeds te richten 

 Alleen op Dát waar alle onderscheid ophoudt  

 Tussen de ziener, het zicht en het geziene, 

 En niet op de punt van de neus. 

118. De beteugeling van de mentale bewegingen 

 Door het vermogen van herinnering 

 In alle staten van bewustzijn [aan Brahman alleen] 

 Wordt ‘beteugeling van de levenskracht’ genoemd. 

119. De ontkenning van de verschijnselenwereld 

Staat bekend als ‘uitademing’. 

 De gedachte ‘Ik ben Brahman alleen’ 

Staat bekend als ‘inademing’. 

120. En het vasthouden daarna wordt  

‘De beteugeling van de adem’ genoemd. 

 Dit is ware adembeheersing voor de verlichte, 

 Daarentegen kwelt de onwetende alleen zijn neus. 

121. Het opgaan van het denken in puur bewustzijn 

Door het zien van het Zelf in alle objecten 

Wordt ‘absorptie’ genoemd en moet worden beoefend 

Door alle zoekers naar bevrijding. 

122. De standvastigheid van de geest 

 Door het zien van Brahman 

Waar ook het denken naar toe gaat, 

 Is de opperste ‘concentratie’. 

123. Het blijvend onafhankelijk zijn van alles  

In de staat van de opperste gelukzaligheid 

Door het besef ‘Ik ben waarlijk Brahman’, 

Is wat ‘meditatie’ genoemd wordt. 

124. De totale afwezigheid van mentale activiteit 

 Door zich eerst Brahman te herinneren  

 En zich daarna met Hem te vereenzelvigen, 

 Staat bekend als ‘samādhi’, en ook als kennis.  



29 

 

125. Samādhi, die de staat van pure gelukzaligheid is, 

Moet de aspirant vastberaden blijven beoefenen, 

Zich volledig daaraan onderwerpend, tot het oprijst 

Spontaan en onmiddellijk wanneer hij dat ook wil. 

126. Dan hoeft de beste onder de yogi’s niet meer te oefenen 

 Door het bereikt hebben van de volmaakte staat. 

 De ware natuur van zo een persoon wordt dan 

 Nimmer een onderwerp van gedachten of spraak. 

127-128 Tijdens de beoefening van samādhi 

Dagen vele ongewilde obstakels op, 

Zoals gebrek aan onderzoek, luiheid,  

Hunkering naar plezier, verwarring, 

Loomheid, slaap, ervaren van genot, 

En het gevoel van wezensloosheid. 

Hij die naar kennis van Brahman streeft 

Moet geleidelijk deze obstakels verdrijven. 

129. Bij het denken aan een object rijst dát object op 

 En bij het denken aan leegte rijst leegte op, 

 Maar bij de herinnering aan Brahman is er volmaaktheid. 

 Daarom moet men zich constant op Brahman richten. 

130. Zij die de zuiverende herinnering 

 Aan Brahman laten varen 

 Leven zinloos en doelloos, 

 En zijn gelijk aan beesten. 

131. Gezegend, inderdaad, zijn de wijze mensen 

Die zich bewust zijn geworden van Brahman 

En onafgebroken daarin verblijven. 

Ze worden in alle drie werelden geëerd. 

132. Alleen zij, in wie dit bewustzijn,  

 Is gegroeid tot volle rijpheid, 

 Verkrijgen de staat van Brahman, 

 En niet zij die erover redetwisten. 

133. Ook zij die bedreven zijn in discussies over Brahman 

Maar Hem niet kennen, en vanwege hun onwetendheid 

Heel erg gehecht zijn aan wereldse geneugten, 

Worden geboren en sterven telkens en telkens.  



30 

 

134. De aandacht van de wijze 

 Behoort geen enkel moment 

 Van Brahman af te wijken, 

 Zoals bij Brahmā, Sanaka en Śuka. 

135. De essentie van de oorzaak is aanwezig 

Ook in het effect, maar niet andersom. 

Als er geen effect is, toont onderzoek, 

Dat er ook geen oorzaak kan zijn. 

136. Dan blijft alleen pure werkelijkheid over, 

 Brahman, die voorbij woorden is. 

 Dit moet telkens beseft worden 

Door de gelijkenis van klei en pot. 

137. Alleen door deze weg te volgen 

 Ontstaat in de gezuiverde geest 

 Het gewaarzijn van Brahman 

 Dat daarna in Brahman opgaat. 

138.  Men moet telkens door eliminatie 

Eerst naar de oorzaak zoeken, 

 Dan door associatie,  

Deze in het effect zien. 

139.  Men moet in het effect de oorzaak zien 

En daarna het effect loslaten,  

Waarmee ook de oorzaak verdwijnt. 

Wat dan overblijft wordt de wijze zelf. 

140.  Men wordt dát waarop men mediteert. 

Met grote ijver en overtuiging. 

Dit mag geconcludeerd worden 

Uit het voorbeeld van de wesp en de worm. 

141.Met grote alertheid aanschouwt de wijze 

Het zichtbare, onzichtbare en al het andere, 

Dat puur bewustzijn alleen is, 

Altijd als zijn eigen Zelf. 

142. Met het oplossen van het zichtbare 

In het onzichtbare, Brahman alleen, 

Verblijft de wijze in het gewaarzijn  

Van eeuwig geluk en volmaaktheid.  



31 

 

143. Aldus is de Koninklijke Yoga beschreven 

In [vijftien] stappen [voor de rijpe zielen].   

Voor hen die niet geheel vrij van verlangens zijn 

Moet het gecombineerd worden met Hatha-Yoga. 

144. Voor hen met een volledig gezuiverde geest  

Leidt alleen deze Yoga tot zelfkennis. 

Zuiverheid van geest is te bereiken door 

Toewijding aan de leraar en het goddelijke. 

Aldus eindigt hier aparokṣānubhūti, zelfkennis zonder omweg. 

 

* * * 

  



32 

 

 

 

 

 

  



33 

 

अपरोक्षानभुतूि 
Aparokṣānubhūti 

 

श्रीहतरिं परमान िंदमपुदषे्टारमीश्वरम   । 
व्यापकिं  सव वलोकानािं कारणिं ििं नमाम्यहम   ॥ १॥ 
śrīhariṁ paramānaṁdamupadeṣṭāramīśvaram | 

vyāpakaṁ sarvalokānāṁ kāraṇaṁ taṁ namāmyaham || 1|| 

śrīhariṁ: staat voor de vernietiger van onwetendheid; paramānaṁdaṁ: het 

opperste heil; upadeṣṭāraṁ: de eerste leraar; īśvaraṁ: God, de Heer, de 

opperste heerser; vyāpakaṁ: alles doordringend; sarva: alle; lokānāṁ: 

werelden, universum, kāraṇaṁ: oorzaak, schepper, oorsprong; taṁ: Hem; 

namāmī; buig me voor; aham: ik. 

 

1. Ik
1
 buig me

2
 voor Śrī Hari

3
, het Opperste Heil, 

 De eerste Leraar, de Heer
4
, 

 De alles doordringende Eén, 

 En de oorsprong van het universum. 

 

 

  

                                                      
1
 Ik: het individu (jīva), dat zich identificeert met de fysieke, subtiele en causale 

lichamen en daardoor in gebondenheid aangename en onaangename ervaringen 

ondergaat en naar bevrijding streeft. 
2
 Buig me: zoals gebruikelijk begint ook dit werk met een eerbetoon aan Dát wat de 

toegewijde voor de Opperste Werkelijkheid houdt. 
3
 Śrī Hari: Hij die door het licht van kennis alle onwetendheid verdrijft, die zich als 

de drie staten van waken, dromen en diepe slaap voordoet. 
4
 De Heer: God, het Opperste Wezen. 



34 

 

अपरोक्षानभुतूिव ैप्रोच्यि ेमोक्षतसद्धय।े 
सतिरवे प्रयत्नने वीक्षणीया महुुम ुवहुुः॥ २॥ 
aparokṣānubhūtirvai procyate mokṣasiddhaye | 

sadbhireva prayatnena vīkṣaṇīyā muhurmuhuḥ || 2|| 

aparokṣānubhūtiḥ: [de middelen ter verwerving van] zelfverwerkelijking; 

vai: (term voor nadruk, zoals ‘waarlijk’ of ‘inderdaad’); procyate: is in 

detail uiteengezet; mokṣasiddhaye: voor het bereiken van uiteindelijke 

bevrijding; sadbhiḥ: door het zuivere in het hart; eva: waarlijk, alleen 

(deze); prayatnena: met alle inspanning; vīkṣaṇīyā: moet er op gemediteerd 

worden; muhurmuhuḥ: telkens en telkens. 

  

2. Hierin is uiteengezet zelfkennis zonder omweg
1
 

 Ter bereiking van uiteindelijke bevrijding. 

 Alleen zij met een gezuiverd hart dienen met alle inspanning 

 Voortdurend te mediteren op de waarheid hier vertolkt.
2
 

  

                                                      
1
 Zelfkennis zonder omweg (aparokṣānubhūti): zie voor nadere uitleg onder het 

hoofdstuk ‘Verantwoording’. 
2
 Zie ook Vivekacūḍāmaṇi  vers 17: “Alleen hij die onderscheid maakt (vivekino), 

die zich afgewend heeft van het onwerkelijke (viraktasya), die kalmte (śama) en 

soortgelijke deugden bezit en naar bevrijding verlangt (mumukṣuoreva), is geschikt 

om op zoek te gaan naar Brahman (brahmājijñāsa)”. 



35 

 

स्ववणा वश्रमधमणे िपसा हतरिोषणाि   । 
साधनिं प्रभवते् ुिंसािं वरैाग्यातद चिषु्टयम   ॥ ३॥ 
svavarṇāśramadharmeṇa tapasā haritoṣaṇāt | 

sādhanaṁ prabhavetpuṁsāṁ vairāgyādi catuṣṭayam || 3|| 

svavarṇāśramadharmeṇa: door de uitvoering van plichten behorende tot (de 

vier klassen van) de samenleving en de verschillende leefwijzen; tapasā: 

ascese; haritoṣaṇāt: (door boetedoening) Hari (de Heer) gunstig te 

stemmen; sādhanaṁ: vaardigheden of middelen leidend naar kennis; 

prabhavet: ontstaan; puṁsāṁ: door iemand; vairāgyādi:onthecht zijn, vrij 

zijn van hartstocht, interesse e.d.; catuṣṭayam: viervoudige. 

 

3. De vier [voorafgaande] vereisten
1
 zoals onthechting, 

 Worden verworven door toewijding aan de Heer 

 In de vorm van de uitvoering van plichten 

 Behorende tot de bepalingen
2
 en leefwijzen

3
 van de samenleving. 

 

 

  

                                                      
1
 De vier voorafgaande vereisten: deze zijn (1) onthechting (vairāgya), (2) 

onderscheid tussen het eeuwigdurende en het voorbijgaande (nityānitya-

vastuvivekaḥ), (3) de zes deugden bestaande uit kalmte (śama), zelfbeheersing 

(dama), teruggetrokkenheid (uparati), verdraagzaamheid (titikṣā), geloof (śraddhā), 

in-het-Zelf-gevestigd-zijn (samādhāna) en (4) sterk verlangen naar de uiteindelijke 

bevrijding (mumukṣutā). Zie ook de verzen 4 t/m 9 en Vivekacūḍāmaṇi vers 19. 
2
 Bepalingen: varṇa: de vier klassen van de samenleving zijn: brahmāṇa (priester), 

kṣatriya (krijger), vaiśya (koopman), śūdra (arbeider). 
3
 Leefwijzen: aśrama: de verschillende leefwijzen zijn: brahmacārin (brahmaan 

student), gṛhastha (gezinshoofd), vānaprastha (heremiet) en saṁyāsin (asceet). 



36 

 

ब्रह्मातदस्थावरान्तशे ुवरैाग्यिं तवषयषे्वन।ु 
यथवै काकतवष्ठायािं वरैाग्यिं ितद्ध तनम वलम   ॥ ४॥ 
brahmādisthāvarānteśu vairāgyaṁ viṣayeṣvanu | 

yathaiva kākaviṣṭhāyāṁ vairāgyaṁ taddhi nirmalam || 4|| 

brahmādisthāvarānteśu van genot van Brahmā tot deze wereld; vairāgyaṁ: 

hartstochtloosheid, onverschilligheid, ongeïnteresseerdheid; viṣayeṣu: aan 

alle objecten; anu: (hun vergankelijke aard) beschouwend; yathaiva: zoals; 

kākaviṣṭhāyāṁ: uitwerpselen van een kraai; vairāgyaṁ: onthechting, harts-

tochtloosheid; tad: dat; hi: waarlijk; nirmalam: puur, zuiver. 

 

4. Net zo onaangedaan zijn door de objecten van genot 

 In het rijk van de Schepper én in deze wereld 

 Als door de uitwerpselen van een kraai, 

 Wordt ware onthechting
1
 genoemd. 

 

  

                                                      
1
 Ware onthechting: vrij zijn van hartstochten. Men kan onverschillig zijn voor 

genot in deze wereld in de verwachting van beter genot in een volgende wereld of 

in de toekomst. Een dergelijke houding verbergt echter verlangens die de poort naar 

kennis blokkeren. Zie ook Vivekacūḍāmaṇi 21: “Vairāgya, of ‘onthechting’, is het 

opgeven van alle voorbijgaande genietingen, inherent aan elke soort levensvorm 

van de meest simpele tot de goddelijke (brahmā), door het zien van het voorbij-

gaande (anitya) als gevolg van eigen observatie of instructie van de leermeester 

[daar ze de oorzaak van smart zijn]”. 



37 

 

तनत्यमात्मस्वरूपिं तह दृश्यिं ितिपरीिगम   । 
एविं यो तनश्चयुः सम्यतग्ववकेो वस्तनुुः स व॥ै ५॥ 

nityamātmasvarūpaṁ hi dṛśyaṁ tadviparītagam | 

evaṁ yo niścayaḥ samyagviveko vastunaḥ sa vai || 5|| 

nityaṁ: eeuwig, permanent; ātmasvarūpaṁ: Het Zelf of ātman in zijn pure 

vorm; hi: waarlijk; dṛśyaṁ: het geziene; tadviparītagaṁ: in tegenstelling tot 

(ātman); evaṁ: dus; yaḥ: welk; niścayaḥ: overtuiging; samyak: gevestigd; 

vivekaḥ: onderscheid; vastunaḥ: van iets; saḥ: waarlijk; (jñeyaḥ: genoemd); 

vai: waarlijk. 

 

5. Het Zelf
1
 alleen is eeuwig 

 En het geziene
2
 is voorbijgaand.

3
 

 Zo een vaste overtuiging 

 Wordt onderscheid
4
 genoemd.

 
 

 

  

                                                      
1
 Het Zelf of ātman: de ziener, dat wat de getuige is van al het veranderlijke maar 

zelf onveranderlijk is. 
2
 Het geziene: alles wat waargenomen wordt en veranderlijk is zoals de zintuiglijke 

objecten, de zintuigen, de geest en het intellect. 
3
 Voorbijgaand: zie ook  Dṛg Dṛśya Viveka vers 1: 

 “Beelden zijn het geziene en het oog is hun ziener 

 Dat oog is het geziene en de geest is zijn ziener. 

 Gedachten zijn het geziene en de getuige is hun ziener; 

 De getuige zelf wordt door niets anders gezien”. 
4
 Onderscheid: zie ook Vivekacūḍāmaṇi 20: “Een vaste overtuiging dat Brahman 

alleen werkelijk is (brahmasatyam) en het universum (jagat) onwerkelijk wordt 

aangeduid als ‘onderscheid tussen het eeuwigdurende en het voorbijgaande’ 

(nityānitya-vastuvivekaḥ)”. 



38 

 

सदवै वासनात्यागुः शमोऽयतमति शतदििुः। 
तनग्रहो बाह्यवतृ्तीनािं दम इत्यतभधीयि॥े ६॥ 

sadaiva vāsanātyāgaḥ śamo'yamiti śahbditaḥ | 

nigraho bāhyavṛttīnāṁ dama ityabhidhīyate || 6|| 

sadaiva: te allen tijde; vāsanātyāgaḥ: opgeven van neigingen, verlangens;  

śamo'yamiti: deze als kalmte; śahbditaḥ: wordt genoemd; nigraho: 

beheersing; bāhyavṛttīnāṁ: van de externe functies van de organen; dama 

iti: als zelfbeheersing; ityabhidhīyate: wordt genoemd. 

 

6. Het te allen tijde verzaken van neigingen
1
 

 Wordt kalmte genoemd
2
. 

 Het afwenden van de zintuigen van objecten 

 Wordt zelfbeheersing genoemd
3
. 

 

  

                                                      
1
 Neigingen: vroegere indrukken die latent blijven om bij zintuiglijke en mentale 

prikkels tot activiteit als verlangen en afkeer aanleiding geven. 
2
 Kalmte: zie Vivekacūḍāmaṇi 22: “Het denken losmaken van objecten door 

voortdurend hun onvolmaaktheid te zien en het standvastig op zijn doel (Brahman) 

laten rusten, wordt ‘kalmte’ (śama) genoemd”.  
3
 Zelfbeheersing: zie Vivekacūḍāmaṇi 23: “Zelfbeheersing (dama) is het afwenden 

van de zintuiglijke organen (fysiek en mentaal) van zinsobjecten door het 

standvastig op zijn doel (Brahman) houden van de aandacht zodat die niet wordt 

afgeleid door vroegere neigingen om zich met allerlei objecten bezig te houden”. 

Kenmerkend voor het onderscheid tussen kalmte en zelfbeheersing is de richting 

waarin de verbinding tussen het denken (manas) en objecten plaatsvindt. Bij kalmte 

zijn er geen neigingen vanuit het denken via de zintuigen naar objecten. Bij 

zelfbeheersing heeft zintuiglijke waarneming van objecten geen effect op het 

denken. De volgende twee uitspraken van Jezus uit het Evangelie van Thomas 

mogen kalmte en respectievelijk zelfbeheersing verduidelijken: 27. “Als gij niet 

vast ten opzichte van de wereld zult gij het Rijk niet vinden.”,  21. “Wat u betreft: 

waakt tegenover de wereld, omgordt uw lendenen uit alle kracht opdat de rovers 

geen weg vinden tot u.” De zintuiglijke voorwerpen staan voor rovers. 



39 

 

तवषयभे्युः परावतृत्तुः परमोपरतितहि सा। 
सहनिं सव वदुःखानािं तितिक्षा सा शभुा मिा॥ ७॥ 
viṣayebhyaḥ parāvṛttiḥ paramoparatirhi sā | 

sahanaṁ sarvaduḥkhānāṁ titikṣā sā śubhā matā || 7|| 

viṣayebhyaḥ: van (zintuiglijke) objecten; parāvṛttiḥ: zich afwenden; 

paramā: het opperste; uparati: perfecte zelfbeheersing; hi: waarlijk; sā: dat; 

sahanaṁ: duldzaamheid, verdraagzaamheid; sarvaduḥkhānāṁ: van alle 

leed en pijn; titikṣā: verdraagzaamheid; sā: dat; śubhā:bevorderlijk voor 

geluk; matā: wordt genoemd. 

 

7. Het zich volledig afwenden van alle zintuiglijke objecten 

 Is teruggetrokkenheid
1
, de volmaakte zelfbeheersing

2
. 

 Het verduren van leed en pijn is verdraagzaamheid
3
, 

 Die bevorderlijk is voor geluk.
 
 

  

                                                      
1
 Teruggetrokkenheid: perfecte zelfbeheersing: uparati. 

2
 De volmaakte zelfbeheersing: zie Vivekacūḍāmaṇi 23: “De teruggetrokkenheid 

van de zintuigen (uparati) is optimaal wanneer er geen reacties op uitwendige 

prikkels zijn”. 
3
 Verdraagzaamheid: zie Vivekacūḍāmaṇi 24: “Het verduren van leed zonder 

tegenstribbelen of geweeklaag wordt ‘verdraagzaamheid’ (titikṣā) genoemd”. 



40 

 

तनगमाचाय ववाक्यषे ुभततुः श्रद्धतेि तवश्रिुा। 
तचत्तकैाग्र्यिं ि ुसल्लक्ष्य ेसमाधानतमति स्मिृम   ॥ ८॥ 

nigamācāryavākyeṣu bhaktiḥ śraddheti viśrutā | 

cittaikāgryaṁ tu sallakṣye samādhānamiti smṛtam || 8|| 

nigamācāryavākyeṣu: in de woorden van de Veda’s en de Leraren; bhaktiḥ: 

vertrouwen, toewijding, geloof; śraddhā: geloof; viśrutā: is bekend als; 

cittaikāgryaṁ: concentratie van de geest; tu: en; sallakṣye: op het enige 

object Sat (hier Brahman); samādhānamiti: in-het-Zelf-gevestigd-zijn; 

smṛtam: wordt geacht. 

 

8. Onwrikbaar vertrouwen in de woorden van de Veda’s 

 En in die van de Leraren
1
 wordt geloof genoemd

2
. 

 Het houden van de aandacht op Brahman alleen 

 Is in-het-Zelf-gevestigd-zijn
3
. 

  

                                                      
1
 Leraren: leraren die de Veda’s interpreteren 

2
 Geloof: zie Vivekacūḍāmaṇi 25: “Geloof’ (śraddhā), dat tot de realisatie van de 

werkelijkheid leidt, is een op inzicht gebaseerde aanvaarding dat de leer van de 

geschriften en die van de eigen leermeester (śāstrasya-guruvākyasya) waar (vastu) 

zijn.” 
3
 In-het-Zelf-gevestigd-zijn: zie Vivekacūḍāmaṇi 26: “Het zich niet inlaten met 

wisselende gedachten (na tu cittasya lālanam) maar het intellect (buddhi) zonder 

aflaten op de loutere  Brahman houden wordt ‘in-het-Zelf-gevestigd-zijn’ 

(samādhāna) genoemd.” 



41 

 

सिंसारबन्धतनम ुवततुः कथिं म ेस्यात्कदा तवध।े 
इति या सदुृढा बतुद्धव वतव्या सा ममुकु्षिुा॥ ९॥ 
saṁsārabandhanirmuktiḥ kathaṁ me syātkadā vidhe | 

iti yā sudṛḍhā buddhirvaktavyā sā mumukṣutā || 9|| 

saṁsārabandhanirmuktiḥ: de uiteindelijke bevrijding van de banden met de 

wereld; kathaṁ: wanneer; me: mijn; syād: zal zijn; kadā: hoe; (he) vidhe: O 

Heer; iti yā: zoals; sudṛḍhā: sterke; buddhiḥ: onderscheidend verlangen; 

vaktavyā: wordt genoemd; sā: dat; mumukṣutā: hunkeren naar uiteindelijke 

bevrijding;. 

 

9. Wanneer en hoe zal ik, O Heer, 

 Vrij zijn van de banden met de wereld
1
? 

 Een dergelijk brandend verlangen 

 Wordt hunkering naar bevrijding genoemd
2
. 

 

  

                                                      
1
 Vrij zijn van de banden met de wereld: de oorzaak van hergeboorten (saṁsāra). 

2
 Hunkering naar bevrijding: dit is het vierde vereiste dat de leerling geschikt maakt 

om het pad naar zelfkennis binnen te kunnen treden, zoals opgesomd in de voetnoot 

van vers 3. Zie ook Vivekacūḍāmaṇi 27: “Het ‘intens verlangen naar bevrijding’ 

(mumukṣutā) is de innerlijke drang (icchā) om zich te verlossen van alle door 

onwetendheid ontstane gebondenheid (bandhān) in relatie zowel tot het ego (het 

‘ik’-besef) als tot het lichaam, door verwerkelijking van de eigen ware aard.” 



42 

 

उतसाधनयतेुन तवचारुः परुुषणे तह। 
कि वव्यो ज्ञानतसद्ध्यथ वमात्मनुः शभुतमच्छिा॥ १०॥ 
uktasādhanayuktena vicāraḥ puruṣeṇa hi | 

kartavyo jñānasiddhyarthamātmanaḥ śubhamicchatā || 10|| 

uktasādhanayuktena: in bezit van de genoemde kwalificaties; vicāraḥ: 

zelfonderzoek; puruṣeṇa: door iemand; hi: alleen; ; kartavyaḥ: dient 

beoefend te worden; jñānasiddhyartham: met het oog op het verwerven van 

kennis; ātmanaḥ: van zijn eigen; śubhamicchatā: strevend naar het beste. 

 

10. Alleen hij die naar volmaaktheid streeft  

 En over de vier genoemde vereisten
1
 beschikt 

 Dient zich aldoor aan onderzoek
2
 te wijden 

 Voor verwerving van zelfkennis. 

  

                                                      
1
 De vier genoemde vereisten: zie vers 3. 

2
 Onderzoek: de Sanskrit tekst gebruikt hier het woord ‘vicāra’ dat - door het 

ontbreken van een Nederlandse equivalent - met ‘onderzoek’ is vertaald. Vicāra is 

echter een sleutelbegrip in Vedānta. De betekenis gaat veel dieper; het is een 

motiefloze directe observatie, een innerlijke aanschouwing, bij een geheel stille 

staat waarin de ervaring is van de eigen onveranderlijke aard en van de 

voorbijgaande aard van de wereld. Het mag niet worden verward met intellectuele 

analyse of redenering. In het Engels wordt het soms met ‘reflection’, ‘enquiry’ of 

‘self-enquiry’ vertaald en in het Nederlands met ‘zelfonderzoek’. 



43 

 

नोत्द्यि ेतवना ज्ञान िं तवचारणेान्यसाधनुैः। 
यथा पदाथ वभान िं तह प्रकाशने तवना क्वतचि   ॥ ११॥ 
notpadyate vinā jñānaṁ vicāreṇānyasādhanaiḥ | 

yathā padārthabhānaṁ hi prakāśena vinā kvacit || 11|| 

na: niet; utpadyate: wordt verkregen, oprijzen; vinā: zonder; jñānaṁ: 

kennis; vicāreṇa onderzoek; ānyasādhanaiḥ: door andere middelen; yathā: 

zoals; padārthabhānaṁ: kennis van objecten; hi: stopwoord; prakāśena 

vinā: zonder licht; kvacit: nergens. 

 

11. Kennis wordt niet verkregen 

 Zonder plegen
1
 van onderzoek, 

 Zoals een object niet wordt gezien 

 Zonder [de hulp van] licht. 
  

 

  

                                                      
1
 Zonder plegen van onderzoek: op een andere wijze dan onderzoek, zoals door 

handeling of praktische oefening. Het is onwetendheid die het licht van kennis voor 

ons verborgen houdt. Om kennis te verwerven dient men daarom onwetendheid af 

te werpen. Zolang men bezig is met handeling en oefening blijft men onder invloed 

van onwetendheid. Alleen wanneer onderzoek wordt gedaan naar de ware aard van 

onwetendheid neemt deze geleidelijk af om ten slotte geheel te verdwijnen: dan 

schijnt kennis als het enige. 



44 

 

कोऽहिं कथतमदिं जाििं को व ैकिा वऽस्य तवद्यि।े 
उपादान िं तकमस्तीह तवचारुः सोऽयमीदृशुः॥ १२॥ 

ko'haṁ kathamidaṁ jātaṁ ko vai kartā'sya vidyate | 

upādānaṁ kimastīha vicāraḥ so'yamīdṛśaḥ || 12|| 

ko'haṁ: wie ben ik?; kathaṁ: hoe; idaṁ: deze (wereld); jātaṁ: geschapen; 

kaḥ: wie; vai: term voor nadruk; kartā: de schepper; asya: van deze; 

vidyate: is; upādānaṁ: materie; kiṁ: wat; (astī: is); iha: hier (in deze 

schepping); vicāraḥ: onderzoek; so'yaṁ: dat; idṛśaḥ: als deze (bhavati: is). 

 

12. Wie ben ik
1
? Hoe kwam deze wereld tot bestaan? 

 Wie is de schepper daarvan? 

 Uit welke materie is deze [wereld] gemaakt? 

 Zo verloopt dat onderzoek
2
. 

 

 

  

                                                      
1
 Wie ben ik?: bij elke fysieke of mentale handeling, rijst allereerst de ik-gedachte 

op. Daarna verbindt deze ik-gedachte zich met een andere gedachte zoals bij ‘ik zie 

er zo en zo uit’, ‘ik loop naar huis’, ‘ik heb kiespijn’ enz. Doorgaans hebben we het 

voortdurend over waar het ‘ik’ zich mee verbindt. Zelfonderzoek (vicāra) is 

onderzoek naar wat dat ‘ik’ is, los van dat waar het zich mee verbindt. 
2
 In het vorige vers werd gesteld dat kennis op geen andere wijze te verkrijgen is 

dan door onderzoek. In dit en de volgende verzen wordt de wijze van dat onderzoek 

(vicāra) uitgelegd. 



45 

 

नाहिं भिूगणो दहेो नाहिं चाक्षगणस्तथा। 
एितिलक्षणुः कतश्चतिचारुः सोऽयमीदृशुः॥ १३॥ 
nāhaṁ bhūtagaṇo deho nāhaṁ cākṣagaṇastathā | 

etadvilakṣaṇaḥ kaścidvicāraḥ so'yamīdṛśa || 13|| 

na: niet; ahaṁ: Ik; bhūtagaṇaḥ: combinatie van de elementen; dehaḥ: het 

(fysieke) lichaam; na: niet; (asti: ben); ahaṁ: Ik; ca: en; akṣagaṇaḥ: (een 

samenvoeging) van de zintuigen; (asti: ben; ahaṁ: Ik); tatha: zo ook; 

etadvilakṣaṇaḥ: verschillend van deze; kaścid: iets, wat; vicāraḥ: 

onderzoek; so'yaṁ: dat; idṛśaḥ: als deze (bhavati: is). 

 

13. Noch het lichaam
1
 noch een combinatie van elementen

2
, 

 Noch een samenvoeging  van de zintuigen
3
 ben Ik. 

 [Want] Ik ben verschillend van ze. 

 Zo verloopt het onderzoek. 
 

  

                                                      
1
 Noch het lichaam: Het stoffelijke lichaam. 

2
 Elementen: de elementen aarde, water, vuur, lucht en ether.  

3
 Noch een samenvoeging van de zintuigen: zie ook “Ātma pancakam”:  

 “Ik ben niet het lichaam, noch de zintuigen, noch het denken, 

 Noch het ego, de levenskracht of het intellect ben Ik, 

 Maar ik ben Śiva, die eeuwig en ongebonden is 

 Die ver, ver en ver is van vrouw, zoon, land en bezit, 

 En getuige van alles is”. 



46 

 

अज्ञानप्रभविं सवं ज्ञानने प्रतवलीयि।े 
सिंकल्पो तवतवधुः किा व तवचारुः सोऽयमीदृशुः॥ १४॥ 

ajñānaprabhavaṁ sarvaṁ jñānena pravilīyate | 

saṁkalpo vividhaḥ kartā vicāraḥ so'yamīdṛśaḥ || 14|| 

ajñānaprabhavaṁ: door onwetendheid geschapen; sarvaṁ: alles; jñānena: 

door kennis (tat: dat); pravilīyate: verdwijnt volledig; saṁkalpaḥ: gedachte, 

notie; vividhaḥ: menigvuldig; kartā: schepper (bhavati: is); vicāraḥ: onder-

zoek; so'yaṁ: dat; idṛśaḥ: als deze (bhavati: is). 

 

14. Alles komt voort uit onwetendheid
1
 

 En lost volledig op bij het dagen van kennis. 

 Het denkvermogen [alleen] is de schepper
2
 

 Zo verloopt het onderzoek. 
 

 

 

  

                                                      
1
 Alles komt voort uit onwetendheid: in antwoord op de vraag in vers 12 wordt er 

gezegd dat onwetendheid de oorzaak van alles (ik en de wereld) is. Verbeelding als 

gevolg van onwetendheid is de oorzaak van het zien van een slang in een touw. 

Alleen kennis laat de ware aard van het touw zien waardoor de misleiding 

verdwijnt. 
2
 Het denkvermogen [alleen] is de schepper: De gehele schepping bestaat 

uitsluitend als gedachten en het denkvermogen (antahkaraṇa) is de schepper 

daarvan. Dit wordt begrijpelijk wanneer de droomstaat nader wordt onderzocht. De 

wereld bestaat daarin zowel in materie als in de denkende geest. Doch beide zijn 

niets anders dan verbeelding. Zie ook Dṛg Dṛśya Viveka vers 11: 

 “Aangezet door de neigingen verbeeldt het denkvermogen, 

 Zich identificerend met de reflectie van het bewustzijn, 

 Een [innerlijke] wereld [van dromen] in de droomstaat,  

 Zo ook met de ogen een wereld buiten in de wakende staat”. 



47 

 

एियोय वदपादानमकेिं  सकू्ष्मिं सदव्ययम   । 
यथवैमदृ्घटादीन िं तवचारुः सोऽयमीदृशुः॥ १५॥ 
etayoryadupādānamekaṁ sūkṣmaṁ sadavyayam | 

yathaivamṛdghaṭādīnaṁ vicāraḥ so'yamīdṛśaḥ || 15|| 

etayo: van deze twee; upādānaṁ: oorzaak, materiaal, bestaansgrond; ekaṁ: 

één; sūkṣmaṁ: subtiel; sat: bestaan (asti: is); avyayaṁ: onveranderlijke; 

yathaiva: zoals; mṛt: aarde (bhavati: is); (tathaiva: zo ook); dghaṭādīnaṁ: 

van de pot en dergelijke (upādānaṁ: materiaal); vicāraḥ: onderzoek; 

so'yaṁ: dat; idṛśaḥ: als deze (bhavati: is). 

 

15. In het ene, onveranderlijke en pure gewaarzijn
1
  

 Komen [onwetendheid en het denkvermogen] tot bestaan 

 Zoals een pot en dergelijke uit klei is ontstaan.  

 Zo verloopt het onderzoek. 

  

                                                      
1
 Gewaarzijn: sat, bewustzijn, bestaan, zijn of werkelijkheid. De ene, onverander-

lijke, eeuwige substantie van al wat zich manifesteert en zelf geen object van 

waarneming is. 



48 

 

अहमकेोऽतप सकू्ष्मश्च ज्ञािा साक्षी सदव्ययुः। 
िदहिं नात्र सिंदहेो तवचारुः सोऽयमीदृशुः॥ १६॥ 

ahameko'pi sūkṣmaśca jñātā sākṣī sadavyayaḥ | 

tadahaṁ nātra saṁdeho vicāraḥ so'yamīdṛśaḥ || 16|| 

ahaṁ: ik; ekaḥ: één; api: ook; sūkṣmaḥ: het subtiele; ca: bovendien; jñātā: 

de kenner; sākṣī: de getuige; sat: bestaand; avyaya: de onveranderlijke 

(asti: ben; tasmāt: daarom); tat: dat (asti: ben); ahaṁ: ik; na: niet (asti: is); 

ātra: hier; saṁdehaḥ: twijfel; vicāraḥ: onderzoek; so'yaṁ: dat; idṛśaḥ: als 

deze (bhavati: is). 

 

16. Ik ben de ene, subtiele, de kenner
1
 en de getuige

2
,  

 De immer-bestaande en onveranderlijke, 

 Daarom ben Ik zonder twijfel Dát (Brahman)
3
. 

 Zo verloopt het onderzoek. 

  

                                                      
1
 De kenner: het Zelf, zie Vivekacūḍāmaṇi 133: “Het (Zelf) is de kenner van de 

veranderingen in het denken (jñātāmano), van het ego (ahaṃkāra), van de 

activiteiten van het lichaam, de organen en levenskrachten. Het neemt hun vormen 

aan zoals hitte in een ijzeren kogel. Het handelt niet, noch ondergaat Het de kleinste 

verandering.” 
2
 De getuige: zie Vivekacūḍāmaṇi 125: “Er is een absolute entiteit, een ‘Zijn’, de 

eeuwige, onveranderlijke bestaansgrond van het ‘ik-bewustzijn’ (aham), de getuige 

van de drie staten [waken, dromen, slapen], en apart van de vijf sluiers 

(sanpañcakośa).” 
3
 Ik ben Dát (Brahman): wanneer het ‘ik’, of ego bevrijd wordt van de opgelegde 

beperkingen, de vijf sluiers, wordt het één met Dát, Brahman. Zie Vivekacūḍāmaṇi 

waarin dit in de verzen 241-263 is uitgelegd 



49 

 

आत्मा तवतनष्कलो ह्यकेो दहेो बहुतभराविृुः। 
ियोरकै्यिं प्रपश्यतन्त तकमज्ञानमिुः परम   ॥ १७॥ 

ātmā viniṣkalo hyeko deho bahubhirāvṛtaḥ | 

tayoraikyaṁ prapaśyanti kimajñānamataḥ param || 17|| 

ātmā: ātman, het Zelf; viniṣkalaḥ: zonder delen; (asti: is); hi: waarlijk; 

ekaḥ: één; dehaḥ: het lichaam; bahubhiḥ: door vele (delen); āvṛtaḥ: bedekt; 

(asti: is; muḍhaḥ: de onwetende); tayoḥ: van deze twee: aikyaṁ: identiteit; 

prapaśyanti: anders zien (verwarren); kim: wat; ajñānaṁ: onwetendheid 

(asti: is); ataḥ param: anders dan dit. 

 

17. Het Zelf is waarlijk één en ondeelbaar 

 Maar het lichaam bestaat uit vele delen 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid
1
 zijn?  

  

  

                                                      
1
 Onwetendheid: zie Vivekacūḍāmaṇi 139: “ Het Zelf is vol glorie, ondeelbaar, 

eeuwig, zonder gelijke en manifesteert zich door de kracht van kennis. De 

versluierende kracht (āvṛtiśakti), teweeggebracht door tamas omhult het Zelf 

volledig zoals bij een zonsverduistering Rāhu (maan) de zon bedekt.” En 137:  “Het 

niet-Zelf voor het Zelf houden is onwetendheid; dit leidt tot gebondenheid van de 

mens en is de oorzaak van geboorte en dood. Want het is door onwetendheid dat 

men dit vergankelijke lichaam als werkelijk (het Zelf) beschouwt, en zich daarmee 

identificeert. Als gevolg daarvan koestert, verzorgt, baadt en voedt men het door 

middel van aangename zinsobjecten en op deze wijze raakt men verstrikt als een 

rups in de draden van zijn cocon”. 



50 

 

आत्मा तनयामकश्चाम्िदहेो बाह्यो तनयम्यकुः। 
ियोरकैयिं प्रपश्यतन्त तकमज्ञानमिुः परम   ॥ १८॥ 
ātmā niyāmakaścāmtardeho bāhyo niyamyakaḥ | 

tayoraikayaṁ prapaśyanti kimajñānamataḥ param || 18|| 

ātmā: ātman, het Zelf; niyāmakaḥ: de gebieder, soevereine; ca: en; 

(bhavati: is); antaḥ: interne, inwendige; dehaḥ: het lichaam; bāhyaḥ: 

externe, uitwendige; niyamyakaḥ: het beheerste; tayoḥ: van deze twee: 

aikyaṁ: identiteit; prapaśyanti: anders zien (verwarren); kim: wat; 

ajñānaṁ: onwetendheid (asti: is); ataḥ param: anders dan dit. 

 

18. Het Zelf is soeverein en het binnenste, 

 Het lichaam is de slaaf en het uiterlijke, 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 
  

 

  



51 

 

आत्मा ज्ञानमयुः पणु्यो दहेो मािंसमयोऽशतुचुः। 
ियोरकै्यिं प्रपश्यतन्त तकमज्ञानमिुः परम   ॥ १९॥ 
ātmā jñānamayaḥ puṇyo deho māṁsamayo'śuciḥ | 

tayoraikyaṁ prapaśyanti kimajñānamataḥ param || 19|| 

ātmān: ātman, het Zelf; jñānamayaḥ: alwetend, bestaat uit kennis; punyaḥ: 

gelukzalige; dehaḥ: het lichaam; (bhavati: is); māṁsamayaḥ: een en al 

vlees; aśuciḥ: onzuiver; tayoḥ: van deze twee: aikyaṁ: identiteit; 

prapaśyanti: anders zien (verwarren); kim: wat; ajñānaṁ: onwetendheid 

(asti: is); ataḥ param: anders dan dit. 

 

19. Het Zelf is alwetend, gelukzalig en genadig, 

 Het lichaam is één en al vlees en onzuiver
1
. 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 
 

 

  

                                                      
1
 Eén en al vlees en onzuiver: zie Vivekacūḍāmaṇi 157: “Het is boven elke twijfel 

verheven dat het Zelf, de onvergankelijke inwonende werkelijkheid, zich 

onderscheidt van het lichaam en de getuige is van het lichaam en al zijn 

vergankelijke eigenschappen, activiteiten en staten.” 158: “Kan het lichaam, dat een 

klomp is die bestaat uit beenderen omwikkeld met vlees en die vuil en hoogst 

onzuiver is, het uit zichzelf bestaande Zelf, de Kenner, zijn?” 159: “Alleen de 

dwaze mens denkt dat hij een verzameling is van huid, vlees, vet, beenderen en 

vuil. Maar de mens, begiftigd met onderscheidingsvermogen (vicāra), kent het Zelf 

als de enige werkelijkheid, los van het lichaam.” 

 



52 

 

आत्मा प्रकाशकुः स्वच्छो दहेस्तामस उच्यि।े 
ियोरकै्यिं प्रपश्यतन्त तकमज्ञानमिुः परम   ॥ २०॥ 
ātmā prakāśakaḥ svaccho dehastāmasa ucyate | 

tayoraikyaṁ prapaśyanti kimajñānamataḥ param || 20|| 

ātmā: ātman, het Zelf; prakāśakaḥ: de verlichter; svacchaḥ: zuiver; dehaḥ: 

het lichaam; (bhavati: is); tamasaḥ: van duistere aard; ucyate: wordt 

gezegd; tayoḥ: van deze twee: aikyaṁ: identiteit; prapaśyanti: anders zien 

(verwarren); kim: wat; ajñānaṁ: onwetendheid (asti: is); ataḥ param: 

anders dan dit. 

 

20. Het Zelf is uit zichzelf stralend en puur 

 De aard van het lichaam is bekend als obscuur
1
 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 

  

                                                      
1
 Obscuur van aard: zie Vivekacūḍāmaṇi 161: ‘O dwaas, houd op te denken dat je 

deze klomp huid, vlees, vet, beenderen en afval bent. Vereenzelvig jezelf met de 

onveranderlijke Brahman (brahmaṇi nirvikalpe), het Zelf van alles, en verwerf 

opperste (paramām) vrede (śāntim).” 



53 

 

आत्मा तनत्यो तह सदू्रपो दहेोऽतनत्यो ह्यसन्मयुः। 

ियोरकै्यिं प्रपश्यतन्त तकमज्ञानमिुः परम   ॥ २१॥ 

ātmā nityo hi sadrūpo deho'nityo hyasanmayaḥ | 

tayoraikyaṁ prapaśyanti kimajñānamataḥ param || 21|| 

ātmān: ātman, het Zelf; nityaḥ: eeuwig; sadrūpaḥ: bestaan zelf; dehaḥ: het 

lichaam; anityaḥ: voorbijgaand; hi: omdat; asanmayaḥ: in essentie niet 

bestaand; tayoḥ: van deze twee: aikyaṁ: identiteit; prapaśyanti: anders zien 

(verwarren); kim: wat; ajñānaṁ: onwetendheid (asti: is); ataḥ param: 

anders dan dit. 

 

21. Het Zelf is eeuwig daar Het het bestaan zelf is, 

 Het lichaam is voorbijgaand en heeft geen eigen bestaan
1
. 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 
 

 

  

                                                      
1
 Het lichaam is voorbijgaand en heeft geen eigen bestaan: het lichaam ondergaat 

voortdurend verandering en is niet eeuwig bestaand. Ervan uitgaande dat het 

lichaam niet-eeuwig is, hoe kan het niet-bestaand zijn? Want zo lang het standhoudt 

wordt het onmiskenbaar als bestaand gezien, echter het is niet een onafhankelijke 

entiteit naast het Zelf. 

In het eerste gezicht lijkt het lichaam te bestaan, hoe tijdelijk zijn bestaan ook is. 

Daarom wordt er een tijdelijk bestaan (vyavahārika sattā) aan toegeschreven. Maar 

bij nader onderzoek naar zijn werkelijke natuur wordt dit tastbare lichaam 

geleidelijk vager en verdwijnt ten slotte in zijn geheel. Daarom wordt gezegd dat 

het lichaam als zodanig altijd niet-bestaand is, ook al lijkt het voor een tijdje 

bestaand aan hen die het niet doorzien. 



54 

 

आत्मनस्तत्प्रकाशत्विं यत्दाथा ववभासनम   । 
नाग्न्यातददीतिवतितिभ ववत्यान्ध्य यिो तनतश॥ २२॥ 
ātmanastatprakāśatvaṁ yatpadārthāvabhāsanam | 

nāgnyādidīptivaddiptirbhavatyāndhya yato niśi || 22|| 

ātmanaḥ: van het Zelf; tat: dat; prakāśatvaṁ: glans, luister; yat: welke, 

padārthāvabhāsanaṁ: manifestatie van alle objecten; na: niet; 

āgnyādidīptivat: zoals het licht van vuur en dergelijke (ātmanaḥ: van het 

Zelf); dīptiḥ: licht; bhavati: is; andhaḥ: duisternis; yataḥ: desondanks; niśi: 

’s nachts (ergens). 

 

22. Het licht van het Zelf
1
 

 Verlicht alle objecten, 

 En niet zoals vuur 

 Dat plaatselijk verlicht.  
 

  

                                                      
1
 Het licht van het Zelf: het licht dat de wereld verlicht, van kaarslicht tot zonlicht, 

is verschillend van intensiteit, verlicht plaatselijk, is niet eeuwig en bestaat alleen 

bij aanwezigheid van gezichtsvermogen. Het licht van het Zelf is daarentegen van 

een andere orde, is voorbij het domein van fysiek licht en duisternis. Dat het alles 

verlicht is een symbolische beschrijving. Het is dat licht waardoor alles gekend 

wordt. Het is in alles en Het Is alles en alles is in Het. Zie ook Vivekacūḍāmaṇi 132: 

“In dit lichaam schittert het Zelf in Zijn volle pracht in de verborgen kamer van het 

intellect (buddhi) [het Hart], als de subtiele en alles doordringende doch 

ongemanifesteerde ether (ākāśa), en verlicht dit universum (viṣvam-idam) als de 

zon.” 



55 

 

दहेोऽहतमत्ययिं मढूो धतृ्वा तिष्ठत्यहो जनुः। 
ममायतमत्यतप ज्ञात्वा घटद्रष्टवे सव वदा॥ २३॥ 
deho'hamityayaṁ mūḍho dhṛtvā tiṣṭhatyaho janaḥ | 

mamāyamityapi jñātvā ghaṭadraṣṭeva sarvadā || 23|| 

dehaḥ: lichaam; ahaṁ: ik; iti: dat; ayaṁ: dit; mūḍhaḥ: onwetende; dhṛtvā: 

houdend voor; tiṣṭhati: (tevreden) blijft; aho: helaas; janaḥ: mens, persoon; 

mamāyam: dat dit van mij is; api: terwijl, zelfs; desondanks; jñātvā: 

wetende; ghatadraṣṭeva: zoals iemand die een pot ziet; sarvadā: altijd. 

 

23. Helaas gelooft de onwetende mens 

 Dat hij het lichaam is
1
, en berust daarin, 

 Terwijl hij weet dat het slechts tot hem behoort, 

 Verschillend van hem zoals een aarden pot. 

 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 Dat hij het lichaam is: zie Vivekacūḍāmaṇi 140: “Wanneer zijn stralende eigen 

Zelf door de versluierende kracht (āvṛtiśakti), teweeggebracht door tamas uit het 

zicht verdwijnt, vereenzelvigt de door onwetendheid overmande mens zich met zijn 

lichaam, dat het niet-Zelf is. Dan wordt hij gekweld door de geweldige 

verbeeldende kracht van projectie (vikṣepaśakti) van rajas die hem bindt met de 

ketenen van lust (kāma), toorn (krodha) enz.” 



56 

 

ब्रह्मवैाहिं समुः शान्तुः सतिदान िंदलक्षणुः। 
नाहिं दहेो ह्यसदू्रपो ज्ञातन्मत्यचु्यि ेबधुुैः॥ २४॥ 
brahmaivāhaṁ samaḥ śāntaḥ saccidānaṁdalakṣaṇaḥ | 

nāhaṁ deho hyasadrūpo jñānmityucyate budhaiḥ || 24|| 

brahman: Brahman; eva: waarlijk; (asmi: ben; yataḥ: omdat; ahaṁ: ik); 

ahaṁ: ik; samaḥ: gelijkmoedig; śāntaḥ: vredig, stil; saccidānaṁda-

lakṣaṇaḥ: van de essentie bestaan, kennis en gelukzaligheid; (asmi: ben); 

nahi: nimmer; ahaṁ: ik; dehaḥ: lichaam; (asmi: ben); hi: werkelijk, 

inderdaad; asadrūpa: niet-bestaan zelf; jñānam: [ware] kennis; iti: dit; 

ucyate: wordt genoemd; budhaiḥ: door de wijze (kenner); (asmi: ben). 

 

24. Ik ben waarlijk Brahman
1
, gelijkmoedig en vredig, 

 Mijn essentie is bestaan, kennis en gelukzaligheid. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd.  

                                                      
1
 Ik ben waarlijk Brahman: ‘Ik’, het Zelf of ātman, is Brahman, daar er geen enkel 

onderscheidend kenmerk tussen deze twee is. Onderzoek (vicāra) naar de essentie 

van de onderzoeker zelf openbaart dat er niets anders is dan het Zelf of ātman 

alleen waaruit de gehele zogenaamde uiterlijke wereld emaneert. Op deze wijze 

realiseert hij dat wat hij zeer lang voor Brahman, de bestaansgrond van het 

universum, heeft gehouden, niets anders dan zijn eigen Zelf is. De eenzelvigheid 

van het Zelf en Brahman wordt in Vivekacūḍāmaṇi uitvoerig behandeld.  Zie 

Vivekacūḍāmaṇi 241-244: “Uitspraken in geschriften zoals ‘Dat zijt gij’ (tat tvam 

asi) openbaren steeds de absolute eenzelvigheid van Brahman (of Īśvara, de Heer), 

aangeduid met ‘Dat’, en het individu (jīva), aangeduid met ‘gij’. Deze 

eenzelvigheid wordt echter niet aangetoond met de letterlijke betekenis van ‘Dat’ 

en ‘gij’. Want beide zijn niet-bestaande bedekkingen (upādhikalpito) als gevolg van 

māyā, de oorzaak en het gevolg van niet-bestaande verschijningen. De letterlijke 

betekenis van ‘Dat’ is de māyā  van Īśvara (de Heer, God, de schepper) die de 

oorzaak is van het universum. De letterlijke betekenis van ‘gij’ wijst naar de vijf 

sluiers van het individu (jīva). Hun eigenschappen zijn tegengesteld, zoals de zon 

en de vuurvlieg, de koning en zijn dienaar, de oceaan en de bron, of de berg Meru 

en het atoom. Dus, er kan geen sprake zijn van eenzelvigheid tussen Brahman en 

het individu in de letterlijke betekenis van ‘Dat’ en ‘gij’. Dit is niet de manier 

waarop de geschriften eenzelvigheid postuleren. Wanneer deze bedekkingen 

(upādhi’s), respectievelijk Īśvara en jīva, worden verwijderd blijven noch God noch 

individu over. Als je een koning zijn koninkrijk afneemt en een krijger zijn wapens, 

is er noch een koning, noch een soldaat.” 



57 

 

तनतव वकारो तनराकारो तनरवद्योऽहमव्ययुः। 
नाहिं दहेो ह्यसदू्रपो ज्ञानमचु्यि ेबधुुैः॥ २५॥ 
nirvikāro nirākāro niravadyo'hamavyayaḥ | 

nāhaṁ deho hyasadrūpo jñānamucyate budhaiḥ || 25|| 

nirvikāraḥ: zonder verandering; nirākāraḥ; zonder vorm; niravadyaḥ: 

smetteloos; ahaṁ: Ik; avyayaḥ: onvergankelijk; (asmi: ben); nahi: nimmer; 

ahaṁ: ik; dehaḥ: lichaam; (asmi: ben); hi: werkelijk, inderdaad; asadrūpa: 

niet-bestaan zelf; jñānam: [ware] kennis; iti: dit; ucyate: wordt genoemd; 

budhaiḥ: door de wijze (kenner); (asmi: ben). 

 

25. Ik ben onveranderlijk en zonder vorm, 

 Zonder blaam en onvergankelijk.  

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 

  



58 

 

तनरामयो तनराभासो तनतव वकल्पोऽहमाििुः। 
नाहिं दहेो ह्यसदू्रपो ज्ञानमचु्यि ेबधुुैः॥ २६॥ 

nirāmayo nirābhāso nirvikalpo'hamātataḥ | 

nāhaṁ deho hyasadrūpo jñānamucyate budhaiḥ || 26|| 

nirāmayaḥ: vrij van (behept met) ziek zijn; nirābhāsaḥ: voorbij bevat-

tingsvermogen; nirvikalpaḥ: vrij van kentering, wijziging, keuze; ahaṁ: Ik; 

ātataḥ: alles doordringend; (asmi: ben); nahi: nimmer; ahaṁ: ik; dehaḥ: 

lichaam; (asmi: ben); hi: werkelijk, inderdaad; asadrūpa: niet-bestaan zelf; 

jñānam: [ware] kennis; iti: dit; ucyate: wordt genoemd; budhaiḥ: door de 

wijze (kenner); (asmi: ben). 

 

26. Ik ben vrij van kwalen en veranderingen, 

 Voorbij begripsvermogen
1
, en alles doordringend. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd.  

                                                      
1
 Voorbij begripsvermogen: Ik ben niet vatbaar voor welke gedachte dan ook omdat 

in het Opperste Zelf geen gedachte, geen begrip van subject en object of de kenner 

en het gekende, zelfs niet een gedachte van het Zelf en niet-Zelf, mogelijk is, daar 

alle gedachten tot dualiteit behoren en het Zelf niet-duaal is.  

Zie ook Yoga Vāsiṣṭha III.81: "De ziener, die zelf ongezien blijft, ziet zichzelf en 

de ziener wordt nooit een object van bewustzijn. De ziener is slechts het geziene en 

als de latente psychische indrukken verdwenen zijn, verwerft de ziener zijn ware 

zijn: als er een voorstelling is buiten zichzelf, is er een ziener gecreëerd. Is er geen 

subject, dan is er ook geen object, zonder vader is er geen zoon. Het is het subject 

dat object wordt. Er is geen object (geziene) zonder een subject (ziener). Nogmaals, 

het subject is slechts subject in relatie tot het object, zoals het de zoon is, die de 

man 'vader' maakt; maar doordat het subject (de ziener) zuiver bewustzijn is, is hij 

in staat het object op te roepen. Dit kan niet andersom, het object roept niet het 

subject op. Daarom is alleen de ziener werkelijk en het object een hallucinatie; 

alleen goud is echt, de 'armband' is naam en vorm. Zolang de vorm 'armband' 

bestaat, wordt goud niet gezien; zolang het object blijft bestaan is er de scheiding 

tussen de ziener en het geziene. Maar, zoals het bewustzijn in de armband het goud 

goud doet zijn, manifesteert het subject (de ziener) het object (het geziene) en 

realiseert daardoor subjectiviteit of bewustzijn. Het ene is de reflectie van het 

andere; er is geen werkelijke dualiteit. Het subject bestaat door het object en het 

object is slechts een reflectie van het subject; er kan geen dualiteit zijn als er geen 

een is." 



59 

 

तनग ुवणो तनतियो तनत्यो तनत्यमतुोऽहमच्यिुुः। 
नाहिं दहेो ह्यसदू्रपो ज्ञानमचु्यि ेबधुुैः॥ २७॥ 
nirguṇo niṣkriyo nityo nityamukto'hamacyutaḥ | 

nāhaṁ deho hyasadrūpo jñānamucyate budhaiḥ || 27|| 

nirguṇaḥ: vrij van kenmerkende eigenschap, kwaliteit, karakteristiek; 

niṣkriyaḥ: vrij van activiteit; nityaḥ: eeuwig; nityamuktaḥ: voorgoed vrij; 

acyutaḥ: blijvend, gedurig; (asmi: ben); ahaṁ: Ik; nahi: nimmer; ahaṁ: ik; 

dehaḥ: lichaam; (asmi: ben); hi: werkelijk, inderdaad; asadrūpa: niet-

bestaan zelf; jñānam: [ware] kennis; iti: dit; ucyate: wordt genoemd; 

budhaiḥ: door de wijze (kenner); (asmi: ben). 

 

27. Ik ben zonder eigenschappen
1
 en activiteit, 

 Eeuwig, voorgoed vrij en blijvend. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 
 

 

  

                                                      
1
 Eigenschappen: de tekst spreekt over guṇa’s. Deze staan voor de kwaliteiten van 

de natuur. Er zijn drie guṇa’s; sattva, rajas en tamas. De guṇa’s zijn kwaliteiten 

waarmee alles in de natuur beschreven kan worden. Alle drie guṇa’s zijn nooit 

gelijktijdig even sterk aanwezig. Wanneer de ene overheerst blijven de andere twee 

op de achtergrond. Sattva leidt tot kennis en geluk, rajas tot activiteit, tamas tot 

versluiering van kennis, traagheid, luiheid en slaap. Wanneer sattva overheerst is 

men begiftigd met onderscheidingsvermogen en de aandacht keert zich van 

zintuiglijke genietingen naar zelfkennis. 



60 

 

तनम वलो तनश्चलोऽनन्तुः शदु्धोऽहमजरोमरुः। 
नाहिं दहेो ह्यसदू्रपो ज्ञानमचु्यि ेबधुुैः॥ २८॥ 
nirmalo niścalo'nantaḥ śuddho'hamajaromaraḥ | 

nāhaṁ deho hyasadrūpo jñānamucyate budhaiḥ || 28|| 

nirmalaḥ: vrij van onzuiverheid; niścalaḥ: onbeweeglijk; anantaḥ: oneindig, 

onbegrensd; śuddhaḥ: heilig, foutloos, onfeilbaar, oorspronkelijk; ajaraḥ: 

onvergankelijk; amaraḥ: onsterfelijk; (asmi: ben); ahaṁ: Ik; nahi: nimmer; 

ahaṁ: ik; dehaḥ: lichaam; (asmi: ben); hi: werkelijk, inderdaad; asadrūpa: 

niet-bestaan zelf; jñānam: [ware] kennis; iti: dit; ucyate: wordt genoemd; 

budhaiḥ: door de wijze (kenner); (asmi: ben). 

 

28. Ik ben smetteloos, onbeweeglijk en onbegrensd, 

 Ik ben foutloos, onvergankelijk en onsterfelijk. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 
 

  



61 

 

स्वदहे ेशोभनिं सन्तिं परुुषाख्यिं च सिंमिम   । 
तकिं  मखू व शनू्यमात्मानिं दहेािीििं करोतष भोुः॥ २९॥ 
svadehe śobhanaṁ santaṁ puruṣākhyaṁ ca saṁmatam | 

kiṁ mūrkha śūnyamātmānaṁ dehātītaṁ karoṣi bhoḥ || 29|| 

svadeheḥ: [wonend] in je eigen lichaam; śobhanaṁ: gelukzalig; santaṁ: 

altijd bestaand; puruṣākhyaṁ: bekend als Puruṣa; ca: en; saṁmatam: 

gevestigd; kiṁ: waarom; mūrkha: dwaze, onwetende; śūnyam: als niet-

bestaand; ātmān: het Zelf; dehātītaṁ: voorbij, overstijgend, het lichaam; 

karoṣi: stelt; bhoḥ: O, (gij). 

 

29. O jij, dwaze! Waarom beschouw je 

 Het altijd bestaande, gelukzalige Zelf, 

 Dat in je eigen lichaam woont en daarvan verschilt 

 En bekend staat als Puruṣa
1
, als niet-bestaande

2
?  

                                                      
1
 Puruṣa: synoniem voor ‘het Zelf’, de ziel, de oorspronkelijke mens, vrij van 

attributen. 
2
 Waarom beschouw je  … als niet-bestaande: in de hier voorafgaande verzen is van 

alle kenmerken die de menselijke geest kan vatten ontkend dat ze tot ātman 

behoren. Wanneer al het kenbare wordt geëlimineerd kan dan twijfel ontstaan of 

ātman nog überhaupt bestaat. Niemand kan echter zijn eigen bestaan ontkennen en 

daarom kan wat na de eliminatie over blijft niet als ‘niet-bestaand’ beschouwd 

worden.  



62 

 

स्वात्मानिं श्रणु ुमखू व त्विं श्रतु्या यकु्त्या च परूुषम   । 
दहेािीििं सदाकारिं सदुद वशं भवादृशुैः॥ ३०॥ 
svātmānaṁ śruṇu mūrkha tvaṁ śrutyā yuktyā ca pūruṣam | 

dehātītaṁ sadākāraṁ sudurdarśaṁ bhavādṛśaiḥ || 30|| 

svātmānaṁ: je eigen Zelf; śruṇu (avadhāraya): realiseren; mūrkha: 

onwetende, dwaze; tvaṁ: gij; śrutyā: met behulp van de śruti (geschriften); 

yuktyā: door redenering; ca: en ook; pūruṣa: Pūruṣa; dehātītaṁ: voorbij, 

overstijgend, het lichaam; sadākāraṁ: de ware vorm van bestaan; (kintu: 

maar); sudurdarśaṁ: zeer moeilijk kan worden gezien; bhavādṛśaya: door 

mensen als jij; (bhoḥ) O, gij. 

 

30. O jij, dwaze! Poog je eigen Zelf, Puruṣa, te kennen, 

De ware vorm van bestaan, die het lichaam overstijgt 

En zeer moeilijk te vatten is voor mensen als jij
1
, 

Met de hulp van de geschriften en redenering. 

 

 

 

  

                                                      
1
 Als jij: bedoeld wordt de mensen die door hun sterke gebondenheid aan het 

lichaam ātman en het lichaam niet van elkaar kunnen onderscheiden en blindelings 

zich met het lichaam identificeren. 



63 

 

अहिंशिने तवख्याि एक एव तस्थिुः परुः। 
स्थलूस्त्वनकेिािं प्रािुः कथिं स्यािहेकुः पमुान   ॥ ३१॥ 

ahaṁśabdena vikhyāta eka eva sthitaḥ paraḥ | 

sthūlastvanekatāṁ prāptaḥ kathaṁ syāddehakaḥ pumān || 31|| 

ahaṁśabdena: door het woord ‘Ik’; vikhyātaḥ: staat bekend als; eka eva: als 

enkel, ‘één’; sthitaḥ: bestaande; paraḥ: voorbij het lichaam; sthūlaḥ: het 

stoffelijk (lichaam); tu: aan de andere kant; anekatāṁ: veelvuldig; prāptaḥ: 

verkregen; (tadā: zo); katham: hoe; syāt: kan zijn; dehakaḥ: het lichaam; 

pumān: Pūruṣa. 

 

31. Dat wat zichzelf met het woord ‘Ik’ verkondigt 

 Is Het Opperste Zelf (Puruṣa), en bestaat als één
1
, 

 Terwijl stoffelijke lichamen bestaan in veelvoud. 

 Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 

 

  

                                                      
1
 Eén: Vivekacūḍāmaṇi 292: “Het bereiken van dat wat werkelijk en je 

oorspronkelijke Zelf is, deze absolute kennis en gelukzaligheid, de ene zonder 

tweede, die elke vorm en activiteit overstijgt, zal je vereenzelviging met de valse 

lichamen tot een einde brengen, zoals een toneelspeler die aan het einde van het 

spel zijn masker afdankt.” 

 



64 

 

अहिं द्रषृ्टिया तसद्धो दहेो दृश्यिया तस्थिुः। 
ममायतमति तनदशेात्कथिं स्यािहेकुः पमुान   ॥ ३२॥ 
ahaṁ draṣṭṛtayā siddho deho dṛśyatayā sthitaḥ | 

mamāyamiti nirdeśātkathaṁ syāddehakaḥ pumān || 32|| 

ahaṁ: Ik; draṣṭṛtayā: als het subject van waarneming; siddho: gevestigd 

(asti: ben); dehaḥ: het lichaam; dṛśyatayā: als het object van waarneming; 

sthitaḥ: bestaat; mama: (is) mijn; ayam: dit; iti nirdeśāt: vanwege deze 

beschrijving; katham: hoe; syāt: kan zijn dehakaḥ: het lichaam; pumān: 

Pūruṣa. 

 

32. Het ‘Ik’ is het subject of de waarnemer, 

 Terwijl het lichaam het object van waarneming is. 

 Over het lichaam zegt het ‘ik’ “het is van mij”
1
. 

 Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf, zijn? 

 

  

                                                      
1
 Het is mijn lichaam: het lichaam is iets dat ik bezit, en daarom een object voor 

mij. Zo, is er geen enkele grond om Mij, het onbegrensde Zelf, met het lichaam te 

identificeren. 



65 

 

अहिं तवकारहीनस्त ुदहेो तनत्यिं तवकारवान   । 
इति प्रिीयि ेसाक्षात्कथिं स्यािहेकुः पमुान   ॥ ३३॥ 
ahaṁ vikārahīnastu deho nityaṁ vikāravān | 

iti pratīyate sākṣātkathaṁ syāddehakaḥ pumān || 33|| 

ahaṁ: Ik; vikārahīna: zonder enige verandering; (asti: ben); tu: maar; 

dehaḥ: het lichaam; nityaṁ: ooit; vikāravān: ondergaat veranderingen; iti: 

dit; pratīyate: wordt waargenomen; sākṣāt: direct; katham: hoe; syāt: kan 

zijn; dehakaḥ: het lichaam; pumān: Pūruṣa. 

 

33. Het volgt uit directe waarneming 

 Dat het lichaam aan verandering onderhevig is 

 Terwijl het ‘Ik’, [het Zelf], onveranderlijk is
1
. 

 Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 
 

 

 

  

                                                      
1
 Het ‘Ik’, [of het Zelf], is onveranderlijk; In vreugde en verdriet, in kindertijd, 

jeugd en ouderdom, ondanks al die veranderingen van het lichaam blijft het Zelf 

altijd hetzelfde; hoe zouden we anders iemand steeds als dezelfde persoon 

herkennen ook als zijn uiterlijk en gedrag aanzienlijke veranderingen ondergaan. 



66 

 

यस्मात्रतमति श्रतु्या िया परुुषलक्षणम   । 
तवतनणीििं तवमढूने कथिं स्यािहेकुः पमुान   ॥ ३४॥ 
yasmātparamiti śrutyā tayā puruṣalakṣaṇam | 

vinirṇītaṁ vimūḍhena kathaṁ syāddehakaḥ pumān || 34|| 

yasmātparam: (er is niets) hoger dan Hij; iti: dit; śrutyā: śruti; tayā: door de 

tekst; puruṣalakṣaṇam: de aard van puruṣa; vinirṇītaṁ: zekerheid krijgen; 

vimūḍhena: door de wijze; katham: hoe; syāt: kan zijn; dehakaḥ: het 

lichaam; pumān: Pūruṣa. 

 

34. Uit de geschriften kregen de wijzen  

Zekerheid over de ware aard van Puruṣa
1
, 

Dat er niets hoger is dan Hij. 

Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 
 

 

  

                                                      
1
 Uit de geschriften enz.: zie Śvetaśvatara Upaniṣad 3.9 

 “Hoger dan Puruṣa is er niets dat bestaat, 

Niets kleiners en niets groters, hoe dan ook, 

Als een boom staat deze, wortlend in de hemel, 

En vult de ganse schepping.” 



67 

 

सवं परुुष एवतेि सतेू परुुषसिंतज्ञि।े 
अप्यचु्यि ेयिुः श्रतु्या कथिं स्यािहेकुः पमुान   ॥ ३५॥ 
sarvaṁ puruṣa eveti sūkte puruṣasaṁjñite | 

apyucyate yataḥ śrutyā kathaṁ syāddehakaḥ pumān || 35|| 

“Puruṣa eva idaṁ sarvaṁ”: “al dit is waarlijk de Puruṣa”; puruṣasaṁjñite 

sūkte: in de kernachtige tekst bekend als Puruṣa Sūkta; api: ook; iti: dus; 

ucyate: is verkondigd; (tataḥ: zo); yataḥ: omdat; śrutyā: door de śruti tekst;  

katham: hoe; syāt: kan zijn; dehakaḥ: het lichaam; pumān: Pūruṣa. 

 

35. Ook de śruti heeft in kernachtige woorden 

In de Puruṣa Sūkta
1
 verkondigd: 

‘Al dit is waarlijk Puruṣa’. 

Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 
 

 

 

  

                                                      
1
 Puruṣa Sūkta: dit vormt een deel van de Ṛg Veda (10.90.2): daarin vindt men een 

van de hoogste opvattingen van het Kosmische Wezen waaruit dit universum is 

geëmaneerd. “De Puruṣa is waarlijk al dit (gemanifesteerde wereld). Hij is alles dat 

was in het verleden en dat zal zijn in de toekomst. Hij is de Heer van de 

verblijfplaats van gelukzaligheid en heeft deze vergankelijke vorm van het 

gemanifesteerde universum aangenomen, zodat de individuen de gevolgen van hun 

daden ondergaan.” 



68 

 

असिंगुः परुुषुः प्रोतो बहृदारण्यकेऽतप च। 
अनन्तमलसिंतिष्टुः कथिं स्यािहेकुः पमुान   ॥ ३६॥ 
asaṁgaḥ puruṣaḥ prokto bṛhadāraṇyake'pi ca | 

anantamalasaṁśliṣṭaḥ kathaṁ syāddehakaḥ pumān || 36|| 

asaṁgaḥ: ongehecht; puruṣaḥ: Puruṣa; proktaḥ: werd gezegd; (tata: zo); 

bṛhadāraṇyake: in de Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad; api ca: zo ook; anantam-

alasaṁśliṣṭaḥ: besmeerd met ontelbare onzuiverheden; katham: hoe; syāt: 

kan zijn; dehakaḥ: het lichaam; pumān: Pūruṣa. 

 

36. Ook in Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad wordt gezegd: 

‘De Puruṣa is totaal ongehecht’
1
. 

Het lichaam heeft echter ontelbare onzuiverheden  

Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 

 

 

 

  

                                                      
1
 De Puruṣa is totaal ongehecht: refereert aan de volgende passages van de 

Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad (4.3.15) “Na genoten te hebben in de staat van diepe 

slaap, rond gereisd en (de resultaten van) het goede en het slechte (in droom) gezien 

te hebben, ijlt Hij naar zijn vorige staat: diepe slaap. Hij wordt daar niet gevolgd 

door wat Hij ziet omdat deze persoon zonder gehechtheden is.”,  (4.3.16)  “Na 

genoten te hebben in de wakende staat, rondgereisd en (de resultaten van) het goede 

en het slechte gezien te hebben, ijlt Hij naar zijn vorige staat: de wakende staat. Hij 

wordt daar niet gevolgd door wat Hij ziet omdat deze persoon zonder gehechtheden 

is.” 



69 

 

ित्रवै च समाख्यािुः स्वयिंज्योतितहि परूुषुः। 
जडुः परप्रकाश्योऽयिं कथिं स्यािहेकुः पमुान   ॥ ३७॥ 

tatraiva ca samākhyātaḥ svayaṁjyotirhi pūruṣaḥ | 

jaḍaḥ paraprakāśyo'yaṁ kathaṁ syāddehakaḥ pumān || 37|| 

tatraiva ca: daar nogmaals; samākhyātaḥ: op heldere wijze vermeld; 

svayaṁjyotirhiḥ: zelfverlicht; (hi: term ter benadrukking); pūruṣaḥ: de 

pūruṣaḥ; ; jaḍaḥ: inert; paraprakāśyaḥ: door een externe factor verlicht; 

ayam: dit; katham: hoe; syāt: kan zijn; dehakaḥ: het lichaam; pumān: 

Pūruṣa. 

 

37. Daarin is ook op heldere wijze vermeld:
1
  

‘De Pūruṣa is zelfstralend’. 

Dus hoe kan dit lichaam, dat inert is 

en verlicht door iets anders, het Zelf zijn? 

 

 

  

                                                      
1
 Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad (4.3.7) “Hij (Pūruṣa), die binnenin het hart woont 

omgeven door de zintuigen, Hij is het innerlijke licht, de kennis zelf. Onveranderd 

beweegt Hij zich door beide toestanden heen, door waken en slapen; Hij schijnt te 

denken in de ene toestand, zich te vermaken in de andere; omringd door veelsoor-

tige dromen stijgt Hij boven deze wereld uit, stijgt boven elke vergankelijke 

gedaante uit en gaat slapen”. 



70 

 

प्रोतोऽतप कम वकाण्डने ह्यात्मा दहेातिलक्षणुः। 
तनत्यश्च ित्फलिं भङेु्क्त दहेपािादनन्तरम   ॥ ३८॥ 
prokto'pi karmakāṇḍena hyātmā dehādvilakṣaṇaḥ | 

nityaśca tatphalaṁ bhuṅkte dehapātādanantaram || 38|| 

prokto: is vermeld; api: ook; (yataḥ: als); ; karmakāṇḍena: door de Karma-

kāṇḍa; hi: daar; ātman: ātman, het Zelf; dehāt: van het lichaam; ilakṣaṇaḥ: 

verschillend; nitya: permanent; ca:en; tatphalaṁ: de uitkomsten van 

handelingen; bhuṅkte: ondergaat; dehapātādanantaram: na het verval van 

het lichaam. 

 

38. Bovendien, ook de Karma-kāṇḍa verklaart
1
 

 Dat het Zelf verschilt van het lichaam en eeuwig is. 

 Zelfs na het verval van het lichaam houdt Het niet op 

 En plukt de vruchten van zijn handelingen. 

 

  

                                                      
1
 Karma-kāṇḍa verklaart: de Karma-kāṇḍa is dat deel van de Veda’s waarin 

instructies en regels voor de uitvoering van de religieuze handelingen, offers en 

ceremoniën voor volgelingen in details is vastgelegd. De aanhangers van de Karma-

kāṇḍa geloven niet in Īśvara, of god, de Heer. Desondanks geloven ze in het 

bestaan van een permanente individuele ziel die verschillend is van het lichaam, in 

dat lichaam verwijlt en dit overleeft. 

Dus niet alleen Jñāna-kāṇḍa (de Upaniṣads) maar ook Karma-kāṇḍa stelt dat het 

Zelf verschillend is van het lichaam. 



71 

 

तलङ्गिं चानकेसिंयतुिं  चलिं दृश्यिं तवकातर च। 
अव्यापकमसदू्रपिं ित्कथिं स्यात्मुानयम   ॥ ३९॥ 

liṅgaṁ cānekasaṁyuktaṁ calaṁ dṛśyaṁ vikāri ca | 

avyāpakamasadrūpaṁ tatkathaṁ syātpumānayam || 39|| 

liṅga: het subtiele lichaam; ca:zelfs; anekasaṁyuktaṁ: bestaande uit vele 

delen; calaṁ: onbestendig; dṛśya: een voorwerp van waarneming; vikāri: 

veranderlijk; ca:en; avyāpakaṁ: begrensd; asadrūpaṁ: van niet-bestaande 

aard; tat:zo; kathaṁ:hoe; syāt: kan zijn; pumān: Pūruṣa; ayaṁ: dit (subtiele 

lichaam). 

 

39. Zelfs het subtiele lichaam
1
 bestaat uit vele delen, 

Het is een object van waarneming, is onbestendig,  

Veranderlijk, begrensd en van nature niet-bestaand. 

Dus, hoe kan dit [subtiele lichaam] het Zelf zijn? 

 

 

  

                                                      
1
 Het subtiele lichaam: zie Vivekacūḍāmaṇi 96: “Het subtiele lichaam (de stad van 

de acht samenstellende delen, (puryaṣṭaka)) bestaat uit: (1) de groep van vijf 

organen van handelen (het stem-orgaan, de handen, de benen en de organen van 

uitscheiding en voortplanting), (2) de groep van vijf organen van waarnemen (oren, 

ogen, huid, neus en tong), (3) de groep van vijf levenskrachten (prāṇa, apāna, 

vyāna, udāna,en samāna), (4) de vijf subtiele elementen (aarde, water, vuur, lucht 

en ether), (5) de vier modificaties van het interne orgaan (manas, buddhi, 

ahaṃkāra, en citta), en (6) onwetenheid (avidyā), (7) begeerte (kāma) en (8) 

handeling (karma).” 



72 

 

एविं दहेियादन्य आत्मा परुुष ईश्वरुः। 
सवा वत्मा सव वरूपश्च सवा विीिोमहव्ययुः॥ ४०॥ 
evaṁ dehadvayādanya ātmā puruṣa īśvaraḥ | 

sarvātmā sarvarūpaśca sarvātītomahavyayaḥ || 40|| 

evaṁ:aldus; dehadvayāt: van deze twee lichamen; anyaḥ: verschillend; ; 

ātman: het Zelf; puruṣa: Puruṣa; Īśvaraḥ: Īśvara, god, de Heer; sarvātmā: 

het Zelf van allen; sarvarūpaḥ: alle vormen hebbende; ca: en; sarvātītaḥ: 

alles overstijgend; aham: [de bestaansgrond van] ‘ik’, het ego; avyayaḥ: 

onveranderlijk. 

 

40. Het onveranderlijke Zelf, de bestaansgrond van het ego, 

 Is dus verschillend van deze twee lichamen
1
 

 En is de Puruṣa, de Heer, het Zelf van allen 

 Het is in elke vorm en toch overstijgt Het alle vormen. 

 

 

  

                                                      
1
 Verschillend van deze twee lichamen: het stoffelijke en het subtiele lichaam. 



73 

 

इत्यात्मदहेभागने प्रपञ्चस्यवै सत्यिा। 
यथोता िकवशास्त्रणे ििुः तकिं  परुुषाथ विा॥ ४१॥ 

ityātmadehabhāgena prapañcasyaiva satyatā | 

yathoktā tarkaśāstreṇa tataḥ kiṁ puruṣārthatā || 41|| 

iti: dus; ātmadehabhāgena: door [uitspreken van] het verschil tussen het 

Zelf en het lichaam; prapañcasyaiva satyatā: inderdaad de werkelijkheid 

van de wereld der verschijnselen; yathā als; uktā: is gezegd; tarkaśāstreṇa: 

door Tarkaśāstra; tataḥ: zo; kiṁ puruṣārthatā (sidhyati): welke doelen van 

het menselijk leven zijn gediend? 

 

41. [Ook] Logica
1
 stelt het bestaan vast van het verschil  

Tussen het Zelf en de twee lichamen, maar gaat tevens uit 

Van de werkelijkheid van de wereld der verschijnselen. 

Maar welk doel van het menselijk leven wordt hiermee gediend
2
?  

                                                      
1
 Logica: de tekst noemt Tarkaśāstra, de wetenschap van logica (nyāya), behorende 

tot de Upanga’s van de Vedische geschriften. Hierbij wordt overwegend de 

methode van afleiding gevolgd om tot conclusies te komen. In dit vers wordt 

gerefereerd aan Sānkhya die door gebruik van Tarka (logica) de uiteindelijke 

dualiteit van Prakṛṭi en Puruṣa probeert aan te tonen, waarin Prakṛṭi, het beginsel 

van materie dat de wereld der verschijnselen formeert, eeuwig is en gelijktijdig met 

de Puruṣa, het bewuste beginsel, coëxisteert. 
2
 Welk doel van het menselijk bestaan wordt gediend: er zijn gewoonlijk vier 

doelstellingen in het menselijk bestaan; uitvoeren van plichten (dharma), welzijn en 

welvaart (artha), bevrediging van verlangens (kama) en de uiteindelijke bevrijding 

van de banden met onwetendheid (mokṣa). Van deze vier zijn de eerste drie 

secundair, omdat ze alleen van nut zijn voor de laatste, het hoogste goed. Maar dit, 

de bevrijding van de banden met onwetendheid, zal nooit bereikt worden tenzij men 

de non-dualiteit realiseert en daarmee één wordt, met verwerping van de laatste 

sporen van dualiteit in de geest. De gevestigde dualiteit is alleen een obstakel om 

tot realisatie te komen en verwijdert de mens verder van de weg van bevrijding. Het 

dient daarom geen doel in het leven van de mens. 

Het doel van Śaṅkara in de verzen hierboven over het verschil tussen het Zelf en het 

lichaam is niet het aantonen van de werkelijkheid van het lichaam en dus het 

vaststellen van de dualiteit van het Zelf en het lichaam, maar een confrontatie met 

de tegenspeler die het lichaam voor het Zelf houdt. In de volgende verzen zal 

worden aangetoond dat zoiets als een lichaam niet bestaat, maar het Zelf alleen 

bestaat.  



74 

 

इत्यात्मदहेभदेने दहेात्मत्विं तनवातरिम   । 
इदानीं दहेभदेस्य ह्यसत्त्विं सु्फटमचु्यि॥े ४२॥ 
ityātmadehabhedena dehātmatvaṁ nivāritam | 

idānīṁ dehabhedasya hyasattvaṁ sphuṭamucyate || 42|| 

iti: aldus; ātmadehabhedena: door [uitspreken van] het verschil tussen het 

Zelf en het lichaam; dehātmatvaṁ: de visie dat het Zelf het lichaam is; 

nivāritam: ontkend; idānī: nu; dehabhedasya: het verschil tussen het 

lichaam en het Zelf; hi (term om te benadrukken); asattvaṁ: onwerke-

lijkheid; sphuṭam: op heldere wijze; ucyate: verklaard. 

 

42. Aldus is de visie dat het Zelf het lichaam is ontkracht 

 Door de uitspraak van het verschil tussen het Zelf en het lichaam. 

 Nu wordt op heldere wijze verklaard 

 De onwerkelijkheid van het verschil tussen deze twee
1
. 

 

 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 De onwerkelijkheid van het verschil tussen het Zelf en het lichaam: net als de 

golven die niet onafhankelijk van water kunnen bestaan, heeft het lichaam geen 

bestaan onafhankelijk van het Zelf. In feite bestaat het Zelf alleen en het is door 

onwetendheid dat het gezien wordt als vormen en namen. 



75 

 

चिैन्यस्यकैरूपत्वािदेो यतुो न कतहितचि  । 
जीवििं च मषृा ज्ञयेिं रज्जौ सप वग्रहौ यथा॥ ४३॥ 
caitanyasyaikarūpatvādbhedo yukto na karhicit | 

jīvataṁ ca mṛṣā jñeyaṁ rajjau sarpagrahau yathā || 43|| 

caitanya: van bewustzijn; ekarūpatvād: vanwege de uniformiteit; bhedaḥ: 

deling; yuktaḥ: aanvaardbaar, aannemelijk; na: niet; karhicit: wanneer dan 

ook; jīvataṁ: de individualiteit van de mens; ca: ook: mṛṣā: vals; jñeyaṁ: 

moet worden gekend; rajjau: in het touw; sarpagrahaḥ: waarneming van de 

slang; (mṛṣā: vals, tathā: zo); yathā: zoals. 

 

43. Spreiding in bewustzijn is onaannemelijk 

 Omdat het altijd één en hetzelfde is
1
. 

 Zo is ook de individualiteit van de mens vals 

 Zoals het zien van een slang in het touw. 

 

 

  

                                                      
1
 Omdat het altijd één en hetzelfde is: de inhoud van bewustzijn kan variëren maar 

bewustzijn als zodanig blijft altijd eenvormig, zoals het licht van de zon hetzelfde 

blijft terwijl het diverse objecten verlicht. 



76 

 

रज्ज्वज्ञानात्क्षणनेवै यिद्रज्जतुहि सतप वणी। 
भाति िितितिुः साक्षातिश्वाकारणे केवला॥ ४४॥ 
rajjvajñānātkṣaṇenaiva yadvadrajjurhi sarpiṇī | 

bhāti tadvaccitiḥ sākṣādviśvākāreṇa kevalā || 44|| 

rajjvajñānāt: door de onwetendheid van het touw; kṣaṇenaiva: in een 

oogwenk; yadvad: zoals; rajjurhi: het touw; sarpiṇī: een (vrouwelijke) 

slang; bhāti: verschijnt; tadvat: op dezelfde wijze; citiḥ: bewustzijn; sākṣāt: 

zonder veranderingen te ondergaan; viśvākāreṇa: als vormen van het 

universum van verschijnselen; (bhati: verschijnt); kevalā: puur. 

 

44. Zoals vanwege onwetendheid van de ware aard 

 Het touw in een oogwenk verschijnt als een slang, 

 Zo ook verschijnt het pure bewustzijn als deze wereld 

 Zonder de minste verandering te ondergaan
1
. 

 

  

                                                      
1
 Zonder de minste verandering te ondergaan: indien een stuk touw als een slang 

wordt gezien, kan er niet gezegd worden dat het touw een slang is geworden. Op 

dezelfde wijze verschijnt het pure bewustzijn als de zogenaamde materiële wereld 

zonder enige verandering te ondergaan. 



77 

 

उपादान िं प्रपञ्चस्य ब्रह्मणोन्यन्न तवद्यि।े 
िस्मात्सववप्रपञ्चोऽयिं ब्रह्मवैातस्त न चिेरि   ॥ ४५॥ 
upādānaṁ prapañcasya brahmaṇonyanna vidyate | 

tasmātsarvaprapañco'yaṁ brahmaivāsti na cetarat || 45|| 

upādānaṁ: materie (materiële oorzaak), bestaansgrond; prapañcasya: van 

de wereld der verschijnselen; brahmaṇaḥ anyat: anders dan Brahman; na: 

niet; vidyate: is; tasmāt: daarom; sarvaprapañcaḥ: gehele wereld der 

verschijnselen; ayaṁ: deze; brahmaiva: Brahman alleen; asti: is; na ca: niet; 

itarat: niets anders. 

 

45. Er bestaat geen materiële grond anders dan Brahman 

 Voor [het bestaan] van deze wereld der verschijnselen. 

 Daarom is dit gehele universum 

 Alleen Brahman en niets anders
1
. 

  

                                                      
1
 Daarom is dit gehele universum alleen Brahman en niets anders: omdat niets  

verschillend is van de bestaansgrond; een pot is nimmer verschillend van de klei 

waaruit het gemaakt is. Namen en vormen die het effect en de bestaansgrond uit 

elkaar houden danken hun bestaan aan ingeburgerde gebruiken en blijken niet 

zelfstandig te bestaan wanneer onderzoek naar hun aard wordt verricht. 



78 

 

व्याप्याव्यापकिा तमथ्या सव वमात्मतेि शासनाि   । 
इति ज्ञाि ेपर ेित्त्व ेभदेस्यावसरुः कुिुः॥ ४६॥ 
vyāpyāvyāpakatā mithyā sarvamātmeti śāsanāt | 

iti jñāte pare tattve bhedasyāvasaraḥ kutaḥ || 46|| 

vyāpyāvyāpakatā: het idee van doordrongen zijn en doordringen; mithyā: 

vals (asti: is); sarva: alles; ātman: ātman, het Zelf; iti: deze; śāsanāt: uit 

dergelijke uitspraken (van de śruti); iti: deze; jñāte (sati): gerealiseerd 

zijnde; pare: de opperste; tattve: waarheid; bhedasya: van onderscheid; 

avasaraḥ: ruimte (asti: is); kutaḥ: waar.  

 

46. Uit de verklaring [van de śruti ] “Al dit is het Zelf”
1
 volgt, 

 Dat het idee van doordrongen zijn en doordringen vals is
2
.  

Wanneer de opperste waarheid gerealiseerd is, 

 Waar is plaats voor onderscheid tussen deze twee
3
?   

                                                      
1
 Uit de verklaring [van de śruti ]: verwijst naar de passage in Bṛhadāraṇyaka 

Upaniṣad (4.5.7): “De Brāhmaṇa verlaat hem die zich verschillend acht van het 

Zelf. De Kṣatriya verlaat hem die zich verschillend acht van het Zelf. Werelden 

verlaten hem die zich verschillend acht van het Zelf. De goden verlaten hem die 

zich verschillend acht van het Zelf. De Veda’s verlaten hem die zich verschillend 

acht van het Zelf. Wezens verlaten hem die zich verschillend acht van het Zelf. 

Alles verlaat hem die zich verschillend acht van het Zelf. Deze Brāhmaṇa, deze 

Kṣatriya, deze werelden, deze goden, deze Veda’s, deze wezens en dit alles – zijn 

dit Zelf.” 
2
 Doordrongen zijn en doordringen is vals: ‘Alles is het Zelf’ impliceert dat onder-

scheid tussen doordringen en doordrongen zijn, of subject en object, illusoir is. 
3
 Tussen deze twee: tussen ‘doordringen’ en ‘doordrongen van zijn’. De meeste 

vertalingen gebruiken hiervoor (vyāpyāvyāpakatā) ‘oorzaak en effect’, een enkele 

‘subject en object’. Het gebruik van deze uitdrukkingen voor Brahman en de wereld 

is hier gemeden omdat deze relaties tot de wereld van verschijnselen behoren wat 

niet aan Brahman kan worden toegekend. Brahman kan niet als de oorzaak 

aangewezen worden omdat de wereld een illusie (mithyā) is, iets dat niet bestaat, en 

Brahman kan niet de oorzaak zijn van wat niet bestaat. De oorzaak van het bestaan 

van de wereld is niet Brahman maar verbeelding, dus onwetendheid. Zo ook wordt 

de fysieke wereld doordrongen door ruimte maar ruimte is niet de oorzaak van de 

fysieke wereld. Dit is ook in overeenstemming met de śruti (Zie Taittirīya 

Upaniṣad (3.1.1): “Dat, waarlijk, waaruit alle wezens zijn geboren, dat waarin zij 

na geboren te zijn verblijven, en dat waarin zij tenslotte terugkeren, wens dat te 



79 

 

श्रतु्या तनवातरििं ननू िं नानात्विं स्वमखुने तह। 
कथिं भासो भवदेन्युः तस्थि ेचाियकारण॥े ४७॥ 
śrutyā nivāritaṁ nūnaṁ nānātvaṁ svamukhena hi | 

kathaṁ bhāso bhavedanyaḥ sthite cādvayakāraṇe || 47|| 

śrutyā: door de śruti; nivāritaṁ: is ontkend; nūnaṁ: zeker, immers; 

nānātvaṁ: menigvuldigheid, verscheidenheid; svamukhena hi: direct; 

kathaṁ: hoe; bhāsaḥ: verschijning; bhavet: kan zijn?; anyaḥ: een ander; 

sthite (sati): gevestigd blijvend; ca: en; advayakāraṇe: niet-duaal beginsel, 

bestaansgrond. 

 

47. De śruti heeft de verscheidenheid  

In Brahman direct ontkend
1
. 

 Daar het niet-duale beginsel een gevestigd feit is
2
 

 Hoe kan de wereld verschillend van Hem zijn? 
 

  

                                                                                                                            
kennen, dat is Brahman”). Om deze reden, en in tegenstelling tot de andere 

vertalingen, zijn in plaats van ‘oorzaak en gevolg’ woorden gebruikt voor Brahman 

als ‘dat waaruit iets ontstaat en wat ontstaan is’ en ook soms ‘bestaansgrond’ 

(verzen 46, 47, 66, 94, 135, 139). 
1
 De śruti heeft de verscheidenheid in Brahman direct ontkend: verwijst naar 

verschillende passages in de Upaniṣads. Twee voorbeelden: Kaṭha Upaniṣad 

(2.2.12): “Eeuwige vrede is alleen voor hen die onderscheid maken en die in hun 

harten Hem realiseren, die – één zijnde, bestuurder en het innerlijk Zelf van allen – 

een enkele vorm veelsoortig maakt.”Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad (2.5.19): “Hij 

(Brahman) nam de gedaante aan in overeenstemming met elke vorm; die vorm was 

terwille van Hem om zich kenbaar te maken. De Heer wordt vanwege Māyā (notie 

opgelegd ten gevolge van onwetendheid) als menigvuldig waargenomen.” 
2
 Het niet-duale beginsel een gevestigd feit is: het postuleren van de niet-duale 

Brahman als de uiteindelijke werkelijkheid door de śruti schakelt de causaliteit met 

wortel en al uit. Dit omdat een oorzaak altijd een gevolg vooronderstelt dat het 

veroorzaakt en dat op een of andere manier verschillend van hem is. Maar als er 

slechts één is, hoe is er een tweede mogelijk, een gevolg dat tot bestaan komt? De 

waarheid is dat Brahman, of het Zelf, nimmer iets veroorzaakt. Het is door 

onwetendheid dat men deze wereld ziet en denkt dat Brahman zijn oorzaak is. 



80 

 

दोषोऽतप तवतहिुः श्रतु्या मतृ्योमृ वत्य ुिं स गच्छति। 
इह पश्यति नानात्विं मायया वतञ्चिो नरुः॥ ४८॥ 
doṣo'pi vihitaḥ śrutyā mṛtyormṛtyuṁ sa gacchati | 

iha paśyati nānātvaṁ māyayā vañcito naraḥ || 48|| 

doṣaḥ: afkeuren, veroordelen; api: alsmede; vihitaḥ: is uitgesproken; śrutyā: 

door de śruti; mṛtyoḥ: van dood; mṛtyuṁ: naar dood; sa: hij; gacchati: gaat; 

(iti: dus); iha: in deze; paśyati: ziet; nānātvaṁ: verscheidenheid; māyayā: 

door māyā, illusie; vañcitaḥ (san): bedrogen, misleid; naraḥ: de persoon. 

 

48. Voorts heeft de śruti met de volgende woorden  

[Het geloof in] verscheidenheid veroordeeld: 

“Hij die door māyā
1
 misleid wordt, ziet verscheidenheid 

[In Brahman] en gaat van dood naar dood
2
”. 

  

                                                      
1
 Māyā: illusie. Zie ook Vivekacūḍāmaṇi 108 e.v.: “108. Onwetendheid (avidyā), 

māyā, ook het ‘ongedifferentieerde’ (avyakta) genoemd, vindt zijn kracht in de 

opperste Heer (parameśaśakti). Het heeft geen begin. Het omvat de drie guṇa’s 

(triguṇa) en overtreft hen in hun effecten daar het de oorzaak ervan is. Degenen met 

een helder verstand kunnen zijn bestaan afleiden uit de effecten die het voortbrengt. 

Het is de schepper van het gehele universum (jagatsarvam).”, 109. “Het (māyā) is 

zijn noch niet-zijn, noch neemt het deel aan de aard van beide. Het is noch 

gelijksoortig noch ongelijksoortig, noch beide. Het is noch samengesteld uit delen 

noch een ondeelbaar geheel, noch beide. Het is hoogst wonderbaarlijk en 

onbeschrijfelijk (anirvacanīya).”, 110. “Het (māyā) kan vernietigd worden door 

directe ervaring van de zuivere Brahman (advayabrahma), de ene zonder tweede, 

precies zoals het waandenkbeeld van de slang verdwijnt  bij het onderscheiden van 

het touw. Het heeft zijn drie guṇa’s, rajas, tamas en sattva, die naar hun effecten 

genoemd zijn.” 
2
 Gaat van dood naar dood: dat wil zeggen ‘wordt geboren en sterft telkens en 

telkens weer’. De bedoelde passage in de śruti is Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 

(4.4.19): “Er is geen verscheidenheid welke dan ook in Hem (Brahman).  Hij die 

verscheidenheid in Hem ziet gaat van dood naar dood.” Met andere woorden, tenzij 

men het niet-duale Zelf realiseert, dat geen geboorte en dood kent, is er geen 

ontsnapping aan de kringloop der geboorten. 



81 

 

ब्रह्मणुः सव वभिूातन जायन्त ेपरमात्मनुः। 
िस्मादिेातन ब्रह्मवै भवन्तीत्यवधारयिे   ॥ ४९॥ 
brahmaṇaḥ sarvabhūtāni jāyante paramātmanaḥ | 

tasmādetāni brahmaiva bhavantītyavadhārayet || 49|| 

brahmaṇaḥ: van Brahman; sarvabhūtāni: alle wezens; jāyante: zijn 

geboren; paramātmanaḥ: van het opperste, Zelf, ātman; tasmāt: daarom; 

etāni: zij; Brahman: Brahman; eva: waarlijk; bhavanti: zijn; iti: deze; 

avadhārayet: duidelijk begrijpt. 

 

49. Aangezien alle wezens geboren zijn 

Uit Brahman
1
, het Opperste Zelf, 

Daarom moet erkend worden dat ze 

 Niets anders dan Brahman zijn. 

 

  

                                                      
1
 Geboren zijn uit Brahman: zie Taittirīya Upaniṣad (3.1.1): “Dat, waarlijk, waaruit 

alle wezens zijn geboren, dat waarin zij na geboren te zijn verblijven, en dat waarin 

zij ten slotte terugkeren, wens dat te kennen, dat is Brahman.” 



82 

 

ब्रह्मवै सव वनामातन रूपातण तवतवधातन च। 
कमा वण्यतप समग्रातण तबभिीति श्रतुिज वगौ॥ ५०॥ 
brahmaiva sarvanāmāni rūpāṇi vividhāni ca | 

karmāṇyapi samagrāṇi bibhartīti śrutirjagau || 50|| 

brahma: brahman; eva: waarlijk; sarvanāmāni: alle namen; rūpāṇi: vormen; 

vividhāni: verschillende; ca: en; karmāṇi: acties, handelingen; api: ook; 

samagrāṇi: alle; bibharti: ondersteunt; iti: deze; śruti: śruti, geschriften; 

jagau: heeft gezongen (verklaard). 

 

50. Geschriften hebben verklaard 

 Dat Brahman alleen, inderdaad, 

 De bestaansgrond is van alle
1
 

 Diverse namen, vormen en acties. 

 

  

                                                      
1
 Brahman alleen is de bestaansgrond: zoals een touw de bestaansgrond is van een 

slang of iets dergelijks, zo ook is Brahman de bestaansgrond van alle namen, 

vormen en handelingen, ondanks het feit ze van illusoire aard zijn; want zelfs voor 

het verschijnen van een illusie is een bestaansgrond noodzakelijk. 



83 

 

सवुणा वज्जयमानस्य सवुण वत्विं च शाश्विम   । 
ब्रह्मणो जायमानस्य ब्रह्मत्विं च िथा भविे   ॥ ५१॥ 
suvarṇājjayamānasya suvarṇatvaṁ ca śāśvatam | 

brahmaṇo jāyamānasya brahmatvaṁ ca tathā bhavet || 51|| 

(yathā: als); suvarṇat: van goud; jayamānasya: van (een ding) gemaakt; 

suvarṇatvaṁ: de natuur van goud; ca: stopwoord; śāśvatam: permanent, 

blijvend; brahmaṇo: van Brahman; jāyamānasya: van (een wezen) geboren; 

brahmatvaṁ: van de natuur van Brahman; bhavet: is; tathā ca: zo ook. 

 

51. Zoals iets dat van goud is gemaakt 

 Altijd goud als zijn essentie heeft, 

 Zo ook heeft wat geboren is uit Brahman 

 Brahman als zijn essentie. 

 

  



84 

 

स्वल्पमत्यन्तरिं कृत्वा जीवात्मपरमात्मनोुः। 
युः सतन्तष्ठति मढूात्म भयिं िस्यातभभातषिम   ॥ ५२॥ 
svalpamatyantaraṁ kṛtvā jīvātmaparamātmanoḥ | 

yaḥ santiṣṭhati mūḍhātma bhayaṁ tasyābhibhāṣitam || 52|| 

svalpam: geringe; api: zelfs; antaraṁ: onderscheid, verschil; kṛtvā: makend; 

jīvātmaparamātmanoḥ: tussen jīvātman en paramātman, het opperste Zelf; 

yaḥ: wie; santiṣṭhati: rest; mūḍhātma: de onwetende (mens); bhayaṁ: angst, 

vrees; tasya: zijn of haar; abhibhāṣitam: wordt gezegd. 

 

52. Vrees - wordt gezegd
1
 - behoort 

Tot de onwetende mens  

Die verschil ziet, hoe gering ook, 

Tussen het individu en het Opperste Zelf. 

 

  

                                                      
1
 Vrees enz: vrees vindt zijn oorzaak in dualiteit en onvolkomenheid. Het kan 

worden overwonnen door hem alleen die non-dualiteit verwerft en dus de staat van 

perfectie bereikt. Voor zo iemand is er niets om te vrezen, en niets wordt gewonnen 

of verloren.  Zie ook Taittirīya Upaniṣad (2.7): “Maar bij het geringste onderscheid 

in Brahman, heeft hij vrees.” 



85 

 

यत्राज्ञानािविेिैतमिरस्तत्र पश्यति। 
आत्मत्वने यदा सवं निेरस्तत्र चाण्वतप॥ ५३॥ 
yatrājñānādbhavedvaitamitarastatra paśyati | 

ātmatvena yadā sarvaṁ netarastatra cāṇvapi || 53|| 

yatra: wanneer; ajñānāt: door onwetendheid; bhavet: (ver)schijnt dvaitaṁ: 

dualiteit; itaraḥ: men, iemand (itaraṁ: een ander); tatra: dan; paśyati: ziet; 

ātmatvena: als de ātman, het Zelf; (bhavet: is); yadā: wanneer; sarvaṁ: alle; 

na: niet; itaraṁ: men, een ander; tatra: dan; ca: stopwoord; aṇvapi: zelfs 

het geringste, minste; (paśyati: ziet). 

 

53. Wanneer als gevolg van onwetendheid  

 Dualiteit verschijnt, ziet men een ander. 

 Maar bij het zien van alles als het Zelf 

 Ziet men geen ander
1
, zelfs niet in het minst. 

 

 

 

  

                                                      
1
 Zie Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad (4.5.15) Yājñavalkya zei: “Maitreyī! Ik zegt niets 

dat u in de war kan brengen. Het is gemakkelijk te begrijpen. Want zolang er 

dualiteit is, ziet men de ander, ruikt men de ander, hoort men de ander, spreekt men 

tot de ander, denkt men aan de ander, kent men de ander; doch wanneer alles één 

Zelf is, wat en wie kan dan een ander horen; wat en wie kan dan tot een ander 

spreken; wat en wie kan dan over een ander denken; wat en wie kan dan een ander 

kennen? Maitreyī! Hoe kan de kenner gekend worden.” 



86 

 

यतस्मन्सवा वतण भिूातन ह्यात्मत्वने तवजानिुः। 
न व ैिस्य भवने्मोहो न च शोकोऽतििीयिुः॥ ५४॥ 
yasminsarvāṇi bhūtāni hyātmatvena vijānataḥ | 

na vai tasya bhavenmoho na ca śoko'dvitīyataḥ || 54|| 

yasmin: wanneer; sarvāṇi: alle; bhūtāni: wezens; hi: term ter benadrukken; 

ātmatvena: als de ātman; vijānataḥ: van hem die realiseert; na: niet; vai: 

stopwoord; tasya (tasmin) dan; bhavet: rijst op; mohaḥ: misleiding, 

begoocheling; na: niet; ca: ook; śokaḥ: droefheid; advitīyataḥ: vanwege de 

afwezigheid van dualiteit. 

 

54. In die staat, wanneer al wat bestaat  

 Vereenzelvigd is met het Zelf, 

 Rijst misleiding noch droefheid op 

 Vanwege de afwezigheid van dualiteit
1
. 

 

  

                                                      
1
 Zie Īśā Upaniṣad (7): “Wie zich het feit realiseert dat alle dingen werkelijk het 

eigen Zelf zijn, hoe kan die mens, die Eenheid van alles ziet, nog misleid worden en 

bedroefd zijn?” 



87 

 

अयमात्मा तह ब्रह्मवै सवा वत्मकिया तस्थिुः। 
इति तनधा वतरििं श्रतु्या बहृदारण्यसिंस्थया॥ ५५॥ 
ayamātmā hi brahmaiva sarvātmakatayā sthitaḥ | 

iti nirdhāritaṁ śrutyā bṛhadāraṇyasaṁsthayā || 55|| 

ayaṁ: deze; ātmā: ātman, het Zelf; hi; stopwoord; brahman: Brahman; eva; 

waarlijk, waarachtig, inderdaad; sarvātmakatayā: als het Zelf van allen; 

sthitaḥ: bestaande; iti: dit; nirdhāritaṁ: verklaard; śrutyā: door de śruti; 

bṛhadāraṇyasaṁsthayā: in de vorm van Bṛhadāraṇyaka. 

 

55. Door de geschriften is verklaard 

 In de vorm van de Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 

 Dat deze ātman, die het Zelf van allen is, 

 Waarlijk Brahman
1
 is. 

  

                                                      
1
 Zie Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad (2.5.19): “Deze ātman is Brahman (ayamātmā 

brahma).” 



88 

 

अनभुिूोऽप्ययिं लोको व्यवहारक्षमोऽतप सन   । 
असदू्रपो यथा स्वप्न उत्तरक्षणबाधिुः॥ ५६॥ 
anubhūto'pyayaṁ loko vyavahārakṣamo'pi san | 

asadrūpo yathā svapna uttarakṣaṇabādhataḥ || 56|| 

anubhūtaḥ: ervaren, bevatten, beseffen; api: ondanks; ayaṁ: deze; lokaḥ: 

wereld; vyavahārakṣamaḥ: geschikt voor alle praktische doeleinden; api: 

ondanks; san: zijnde; asadrūpaḥ: van de natuur van niet-bestaan; yathā: als; 

svapnaḥ: droom (wereld); (tatha: zo); uttarakṣaṇabādhataḥ: als gevolg van 

tegenspraak die erop volgt. 

 

56. Ondanks dat we deze wereld schijnen te ervaren 

Als een object voor praktische doeleinden, 

Is zijn ware aard, zoals een droom, niet-bestaan. 

Dat blijkt op het moment dat we ontwaken
1
. 

  

                                                      
1
 We kunnen niet iets als ‘altijd bestaand’ (sat) beschouwen alleen omdat het wordt 

ervaren en een bepaalde pragmatische waarde heeft. In de droomstaat hebben we 

ervaringen die werkelijk lijken zolang de droom duurt. Maar direct na het ontwaken 

verdwijnen ze alsof ze nimmer hebben bestaan. Zo ook worden de ervaringen in de 

wakende staat, die voor ons van grote betekenis zijn,  tenietgedaan zo gauw er de 

staat van diepe slaap of droom intreedt. 



89 

 

स्वप्नो जागरणऽेलीकुः स्वप्नऽेतप जागरो न तह। 
ियमवे लय ेनातस्त लयोऽतप ह्यभुयोन व च॥ ५७॥ 
svapno jāgaraṇe'līkaḥ svapne'pi jāgaro na hi | 

dvayameva laye nāsti layo'pi hyubhayorna ca || 57|| 

svapnaḥ: droom; jāgaraṇe: in waken; alīkaḥ: onwerkelijk; svapne: in 

droom; api: ook; jāgaraḥ: wakend; na: niet; hi: zeker; (asti:is); dvayaḥ: 

beide (waken en droom); eva: waarlijk, inderdaad: layo: in diepe slaap; 

nāsti: bestaat niet; layaḥ: diepe slaap: api: ook; hi: werkelijk, inderdaad; 

abhayo: in beide; na: niet; ca: ook (asti: is). 

 

57. De droom[ervaring]
1
 is bij waken onwerkelijk, 

 En de wakende staat is onbekend in de droom. 

 Beide echter zijn niet-bestaand in diepe slaap 

 Die zelf ook niet wordt ervaren. 

 

  

                                                      
1
 De droom enz.: hier wordt de inhoud van het vorige vers geïllustreerd door het 

tonen van hun onwerkelijkheid vanwege hun onderlinge tegenspraak.  



90 

 

त्रयमवेिं भवतेन्मथ्या गणुत्रयतवतनतम विम   । 
अस्य ेद्रष्टा गणुािीिो तनत्यो ह्यकेतश्चदात्मकुः॥ ५८॥ 
trayamevaṁ bhavenmithyā guṇatrayavinirmitam | 

asye draṣṭā guṇātīto nityo hyekaścidātmakaḥ || 58|| 

trayaṁ: de drie staten; evaṁ: aldus; bhavet: zijn; mithyā: onwerkelijk; 

guṇatrayavinirmitaṁ: door de drie guna’s geschapen asya: hun (de drie 

staten); draṣṭā: getuige; guṇātītaḥ: voorbij alle guna’s; nityaḥ: eeuwig; hi: 

stopwoord; ekaḥ: één; cidātmakaḥ: van de natuur van bewustzijn. 

 

58. Aldus blijken alle drie staten onwerkelijk
1
, 

 Aangezien ze een schepping van de guna’s zijn. 

 Maar hun getuige
2
 overstijgt alle guna’s, 

 De ene, eeuwige, wiens aard bewustzijn is. 

 

  

                                                      
1
 De drie staten zijn onwerkelijk, enz.: deze wereld van onze dagelijkse ervaring, 

die de drie staten omvat, wordt tot stand gebracht door de combinatie en permutatie 

van de drie guna’s (de oerbestaanselementen satva, rajas en tamas). Echter, wat 

samengesteld is zal eens desintegreren en verwoest worden. Deze wereld, die een 

samenstelling is, is dus gedoemd tot verwoesting; en is dus onwerkelijk daar 

werkelijkheid onverwoestbaarheid impliceert. In dit vers wordt wat in vers 56 werd 

gepostuleerd op beslissende wijze aangetoond, namelijk dat de wereld, alhoewel die 

wordt ervaren, onwerkelijk is. 
2
 Getuige: als alles in deze wereld deel uitmaakt van een onophoudelijke stroom van 

veranderingen, wat is het dat deze veranderingen gadeslaat? Vedānta verklaart dat 

dit ātman is, het Zelf, het bewuste beginsel dat getuige is van al deze verande-

ringen, terwijl de getuige zelf onveranderlijk blijft en onaangedaan door de guna’s 

die verantwoordelijk voor de veranderingen zijn. 



91 

 

यिन्मतृद घटभ्रातन्तिं शतुौ वा रजितस्थतिम   । 
ििद्ब्रह्मतण जीवत्विं वीक्षमाण ेन पश्यति॥ ५९॥ 
yadvanmṛdi ghaṭabhrāntiṁ śuktau vā rajatasthitim | 

tadvadbrahmaṇi jīvatvaṁ vīkṣamāṇe na paśyati || 59|| 

yadvat: zoals; mṛdi: in aarde, klei; ghaṭabhrāntiṁ: de illusie van een pot; 

śuktau: parelmoer; vā: of; rajatasthitim: aanwezigheid van zilver; (ekaḥ: 

een); tadvat: op dezelfde wijze; brahmaṇi: in Brahman; jīvatvaṁ: 

individualiteit; vīkṣamāṇe: wanneer gezien; na paśyati: ziet niet. 

 

59. Zoals een ontwaakte die vrij is van illusie 

Geen pot in klei of zilver in parelmoer ziet, 

 Zo ook is er geen individualiteit voor hem
1
 

Die Brahman als zijn eigen Zelf ziet. 

 

 

  

                                                      
1
 Geen individualiteit voor hem: zolang iemand in onwetendheid verkeert denkt hij 

een individu, apart van Brahman, te zijn. Maar bij het dagen van zelfkennis 

realiseert hij zijn identiteit met Brahman. De individualiteit schijnt hem dan als een 

illusie zoals de pot in klei. 



92 

 

यथा मतृद घटो नाम कनके कुण्डलातभधा। 
शतुौ तह रजिख्यातिजीवशिस्तथा परे॥ ६०॥ 
yathā mṛdi ghaṭo nāma kanake kuṇḍalābhidhā | 

śuktau hi rajatakhyātirjīvaśabdastathā pare || 60|| 

yathā: zoals; mṛdi in aarde, klei; ghaṭo: een pot; nama: naam, verschijning, 

beeld; kanake: in goud; kuṇḍalābhidhā: de naam of het beeld ‘oorring’; 

śuktau: in parelmoer; hi: stopwoord; rajatakhyāti: de naam of het beeld 

‘zilver’; (asti: is); jīvaśabdastathā: zo ook staat het woord jīva (individu); 

tathā: zo; pare: in de opperste [Brahman]. 

 

60. Zoals pot een beeld is in klei, 

Oorring in goud, zilver in parelmoer, 

Zo ook is het individu 

Een beeld in Brahman
1
. 

  

                                                      
1
 Zoals pot een beeld is in klei: zie Vivekacūḍāmaṇi 251: “Alle wijzigingen van 

klei, zoals een kruik, waaraan door het denken een onafhankelijk bestaan wordt 

toegekend, zijn niets dan klei. Zo is ook dit universum een manifestatie van 

Brahman en niets anders. Omdat er niets anders is dan Brahman, de enige 

zelfstandig bestaande werkelijkheid, je eigen Zelf, daarom ‘zijt gij’ deze serene, 

pure, opperste Brahman, de ene zonder tweede.” 

 



93 

 

यथवै व्योति नीलत्विं यथा नीरिं मरुस्थले। 
परुुषस्त्विं यथा स्थाणौ िितिश्विं तचदात्मतन॥ ६१॥ 
yathaiva vyomni nīlatvaṁ yathā nīraṁ marusthale | 

puruṣastvaṁ yathā sthāṇau tadvadviśvaṁ cidātmani || 61|| 

yathaiva: zoals; vyomni: in de hemel; nīlatvaṁ: blauwheid; yathā: zoals; 

nīraṁ: water; marusthale: in de woestijn; puruṣastvaṁ: menselijke 

gedaante; yathā: zoals; sthāṇau: paal; tadvat: zo; viśvaṁ: het universum; 

(asti: is); cidātmani: in het Zelf dat bewustzijn is. 

 

61. Zoals blauwheid in de lucht, 

 Water in luchtbegoocheling, 

 Een mensgedaante in een paal, 

 Zo is het universum in het Zelf
1
. 

 

  

                                                      
1
 Zo is het universum in het Zelf: niet alleen het individu (jīva), maar het gehele 

universum is een illusie in het Zelf. Dit wordt in de verzen 61-64 op verschillende 

wijzen geïllustreerd. 



94 

 

यथवै शनू्य ेविेालो गन्धवा वणािं परुिं यथा। 
यथाकाश ेतिचन्द्रत्विं िित्सत्य ेजगतितिुः॥ ६२॥ 
yathaiva śūnye vetālo gandharvāṇāṁ puraṁ yathā | 

yathākāśe dvicandratvaṁ tadvatsatye jagatsthitiḥ || 62|| 

yathaiva: zoals; śūnye: lege ruimte; vetālaḥ: een spook; gandharvāṇāṁ 

puraṁ: een kasteel in de lucht; yathā: zoals; yathā: zoals; ākāśe: in de 

ruimte; dvicandratvaṁ: het beeld van een dubbele maan; (santi: zijn); 

tadvat: op dezelfde wijze; satye: in de opperste waarheid (Brahman); 

jagatsthitiḥ: het bestaan van het universum. 

 

62. Zoals een spook gezien wordt in de leegte, 

Een luchtkasteel verbeeld wordt in de geest, 

Het oog een dubbele maan ziet in de hemel, 

Bestaat het universum in de opperste waarheid. 

 

  



95 

 

यथा िरङ्गकल्लोलजै वलमवे सु्फरत्यलम   । 
पात्ररूपणे िाम्रिं तह ब्रह्माण्डौघसै्तथात्मिा॥ ६३॥ 
yathā taraṅgakallolairjalameva sphuratyalam | 

pātrarūpeṇa tāmraṁ hi brahmāṇḍaughaistathātmatā || 63|| 

yathā: zoals; taraṅgakallolaiḥ: rimpelingen en golven; jalaṁ: water; eva: 

alleen; sphurati: verschijnt; alaṁ: voorzeker; pātrarūpeṇa: in de vorm van 

een teil; tāmraṁ: koper; hi: inderdaad, waarachtig; brahmāṇḍaughaiḥ: als 

het gehele universum; tathā: zo; ātmatā: het Zelf zijn; (sphurati: verschijnt). 

 

63. Zoals een teil een verschijning van koper is, 

En rimpelingen en golven van water, 

 Zo ook is het gehele universum  

Een verschijning van het Zelf alleen. 

 

  



96 

 

घटनाि यथा पथृ्वी पटनािा तह ििंिवुः। 
जगन्निा तचदाभाति ज्ञयेिं ित्तदभाविुः॥ ६४॥ 
ghaṭanāmna yathā pṛthvī paṭanāmnā hi taṁtavaḥ | 

jagannamnā cidābhāti jñeyaṁ tattadabhāvataḥ || 64|| 

ghaṭanāmna: onder de naam pot; yathā: zoals; pṛthvī: aarde; ; paṭanāmnā: 

onder de naam weefsel, stof, laken; hi; waarachtig, inderdaad (ābhāti: 

verschijnt, tathā: zo); taṁtavaḥ: garen; jagannamnā: onder de naam 

universum; cit: bewustzijn, (ātman); ābhāti: verschijnt; jñeyaṁ: wordt 

gekend; tat: Dat (Brahman); tadabhāvataḥ: door ontkennen, tenietdoen (van 

die namen). 

 

64. Zoals klei pot wordt genoemd
1
 of garen een doek, 

Zo ook verschijnt het Zelf als het universum. 

Dát Zelf wordt [alleen] gekend
2
  

Door het tenietdoen van namen. 

 

 

  

                                                      
1
 Zoals klei pot wordt genoemd: zie Vivekacūḍāmaṇi 228: “De pot is slechts een 

vorm van klei en bestaat alleen in naam, omdat het geen andere werkelijkheid 

heeft dan klei. Het is een modificatie van klei.” 
2
 Dát Zelf wordt gekend: kennis van het Zelf betekent alleen het tenietdoen van 

namen en vormen die opleggingen zijn op het Zelf vanwege onwetendheid. 



97 

 

सवोऽतप व्यवहारस्त ुब्रह्मणा तियि ेजनुैः। 
अज्ञानान्न तवजानतन्त मदृवे तह घटातदकम   ॥ ६५॥ 
sarvo'pi vyavahārastu brahmaṇā kriyate janaiḥ | 

ajñānānna vijānanti mṛdeva hi ghaṭādikam || 65|| 

sarvaḥ: alle; api: ook; vyavahāraḥ: handelen; tu: maar; brahmaṇā: in en 

door Brahman; kriyate: wordt uitgevoerd; janaiḥ: door mensen; ajñānāt: 

door onwetendheid; na: niet; vijānanti: weten; (janā: mensen); mṛt: aarde, 

klei; eva: alleen; hi: waarlijk; ghaṭādikam: kruiken en ander aardewerk; (iti: 

deze). 

 

65. Men voert alle handelingen in en door Brahman uit 

[Maar vanwege onwetendheid is men zich er niet van bewust]. 

 Zoals door onwetendheid
1
 men ook niet weet 

 Dat potten en ander aardewerk niets dan klei zijn. 

  

                                                      
1
 Zoals ook door onwetendheid enz.: in al ons doen en laten met aardewerk hebben 

we uitsluitend met klei te doen, daar op geen enkele wijze klei van aardewerk 

gescheiden kan worden. Op dezelfde wijze, in al onze omgang met de wereld 

hebben we in feite met Brahman te doen die onafscheidbaar is van de wereld.  



98 

 

काय वकारणिा तनत्यमास्त ेघटमदृोय वथा। 
िथवै श्रतुियतुतभ्यिं प्रपञ्च ब्रह्मणोतरह॥ ६६॥ 
kāryakāraṇatā nityamāste ghaṭamṛdoryathā | 

tathaiva śrutiyuktibhyaṁ prapañca brahmaṇoriha || 66|| 

kāryakāraṇatā: de relatie tussen dat waaruit iets ontstaat en wat ontstaan is; 

nityaṁ: altijd; āste: bestaat; ghaṭamṛdeḥ: tussen een pot en klei; yathā: 

zoals; tathaiva: zo; śrutiyuktibhyaṁ: op gezag van geschriften en rede; 

prapañca brahmaṇo: tussen de wereld van verschijnselen en Brahman; iha: 

hier; (sā pratipāditā: dat is gevestigd). 

 

66. Zoals tussen klei en pot het verband bestaat 

Van dat waaruit iets ontstaat en wat ontstaan is, 

Zo ook is het met Brahman en de wereld
1
 

Op grond van de geschriften en rede. 

 

  

                                                      
1
 Zo ook is enz.: dezelfde relatie van bestaansgrond en verschijning bestaat tussen 

Brahman en de wereld der verschijnselen. Maar omdat het verschijnsel nimmer kan 

worden aangetoond als apart van de bestaansgrond, betekent deze relatie hun ‘niet-

ongelijkheid’. Ook de śruti verklaart: (Chāndogya Up. 3.14.1) “Al dit is waarlijk 

Brahman.” 



99 

 

गहृ्यमाण ेघटे यिन्मतृत्तकाऽयाति व ैबलाि   । 
वीक्षमाण ेप्रपञ्चऽेतप ब्रह्मवैाभाति भासरुम   ॥ ६७॥ 
gṛhyamāṇe ghaṭe yadvanmṛttikā'yāti vai balāt | 

vīkṣamāṇe prapañce'pi brahmaivābhāti bhāsuram || 67|| 

ghaṭe gṛhyamāṇe: wanneer een pot wordt gezien; yadvat: zoals; mṛttikā: 

aarde, klei; āyāti: begeleidt; vai: stopwoord; balāt: door noodzaak; 

prapañce vīkṣamāṇe: wanneer de wereld der verschijnselen wordt gezien; 

api: ook; brahmaiva: Brahman alleen; ābhāti: schittert, oplicht, straalt; 

(patha: zo); bhāsuram: schijnen, stralen. 

 

67. Voor de waarneming van een pot 

Is de aanwezigheid van klei vereist. 

Zo ook is dat wat als de wereld verschijnt 

De altijd stralende Brahman alleen. 

  

  



100 

 

सदवैात्मा तवशदु्धोऽतस्त ह्यशदु्धो भाति व ैसदा। 
यथवै तितवधा रज्जजु्ञा वतननोऽज्ञातननोऽतनशम   ॥ ६८॥ 
sadaivātmā viśuddho'sti hyaśuddho bhāti vai sadā | 

yathaiva dvividhā rajjurjñānino'jñānino'niśam || 68|| 

sadaiva: altijd; ātmānā: ātman, het Zelf; viśuddhaḥ: puur, zuiver; asti: is; hi: 

waarlijk, inderdaad; aśuddhaḥ: onzuiver, besmet; bhāti: verschijnt; va: 

stopwoord; sadā: voor altijd; yathaiva: zoals; dvividhā: op twee 

verschillende wijzen; rajjuḥ: een touw; jñāninaḥ: aan een wijze man; 

ajñāninaḥ: aan een onwetende; aniśam: altijd; (asti: verschijnt). 

 

68. Het Zelf, altijd puur
1
 [voor een wijze], 

 Lijkt besmet
2
 [voor een dwaze], 

 Zoals een touw op twee wijzen verschijnt
3
 

 Voor een wijze en een dwaze. 

 

  

                                                      
1
 Puur: zonder enige modificatie zoals het lichaam. 

2
 Besmet: verschijning van verscheidenheid inherent aan dualiteit vanwege onwe-

tendheid 
3
 Op twee wijzen verschijnt: als een touw voor de wijze en als een slang voor een 

onwetende. 



101 

 

यथवै मनृ्मयुः कुिं भस्तििहेोऽतप तचन्मयुः। 
आत्मानात्मतवभागोऽयिं मधुवै तियिऽेबधुुैः॥ ६९॥ 
yathaiva mṛnmayaḥ kuṁbhastadvaddeho'pi cinmayaḥ | 

ātmānātmavibhāgo'yaṁ mudhaiva kriyate'budhaiḥ || 69|| 

yathaiva: zoals; mṛnmayaḥ: van klei gemaakt; kuṁbha: een kruik; tadvat: 

zo; dehaḥ: het lichaam; api: ook; cinmayaḥ: volledig bewustzijn; 

ātmānātmavibhāgaḥ: de opdeling in het Zelf en niet-Zelf; ayaṁ: deze; 

mudhaiva: tevergeefs; kriyate: wordt gemaakt; abudhaiḥ: door de 

onwetende; 

 

69. Zoals een kruik door en door van klei is 

 Zo ook is het lichaam door en door bewustzijn. 

 De opdeling, daarom, in het Zelf en niet-Zelf 

 Wordt door de onwetende tevergeefs gemaakt
1
. 

 

  

                                                      
1
 Tevergeefs gemaakt: de onwetende denkt dat het Zelf en het lichaam als twee 

aparte entiteiten onafhankelijk van elkaar bestaan. Dit ontneemt hem de moge-

lijkheid van de realisatie van het niet-duale Zelf. 



102 

 

सप वत्वने यथा रज्ज ूरजित्वने शतुतका। 
तवतनणीिा तवमढूने दहेत्वने िथात्मिा॥ ७०॥ 
sarpatvena yathā rajjū rajatatvena śuktikā | 

vinirṇītā vimūḍhena dehatvena tathātmatā || 70|| 

sarpatvena: als een slang; yathā: zoals; rajjūḥ: een touw; rajatatvena: als 

een stuk zilver (kalpita: wordt verbeeld); śuktikā: parelmoer; vinirṇītā: 

wordt bepaald; vimūḍhena: door een onwetende; dehatvena: als het lichaam; 

tathā: zo; ātmatāḥ: de natuur van het Zelf. 

 

70. Zoals in een touw een slang,  

In parelmoer zilver wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf. 

 

  



103 

 

घटत्वने यथा पथृ्वी पटत्वनेवै ििंिवुः। 
तवतनणीिा तवमढूने दहेत्वने िथात्मिा॥ ७१॥ 
ghaṭatvena yathā pṛthvī paṭatvenaiva taṁtavaḥ | 

vinirṇītā vimūḍhena dehatvena tathātmatā || 71|| 

ghaṭatvena: als een kruik; yathā: zoals: pṛthvī: aarde; paṭatvenaiva: doek, 

stof; taṁtavaḥ: garen; vinirṇītā: wordt bepaald; vimūḍhena: door een 

onwetende; dehatvena: als het lichaam; tathā: zo; ātmatāḥ: de natuur van 

het Zelf. 

 

71. Zoals in aarde een kruik,  

In garen een doek wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf. 

 

  



104 

 

कनकिं  कुण्डलत्वने िरङ्गत्वने व ैजलम   । 
तवतनणीिा तवमढूने दहेत्वने िथात्मिा॥ ७२॥ 
kanakaṁ kuṇḍalatvena taraṅgatvena vai jalam | 

vinirṇītā vimūḍhena dehatvena tathātmatā || 72|| 

kanakaṁ: goud; kuṇḍalatvena: als een oorring; taraṅgatvena: als golven; 

vai: stopwoord; jalaṁ: water; vinirṇītā: wordt bepaald; vimūḍhena: door een 

onwetende; dehatvena: als het lichaam; tathā: zo; ātmatāḥ: de natuur van 

het Zelf. 

 

72. Zoals in goud een oorring 

 In water golven wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf. 

 

  



105 

 

परुुषत्वने व ैस्थाणजु वलत्वने मरीतचका। 
तवतनणीिा तवमढूने दहेत्वने िथात्मिा॥ ७३॥ 
puruṣatvena vai sthāṇurjalatvena marīcikā | 

vinirṇītā vimūḍhena dehatvena tathātmatā || 73|| 

puruṣatvena: als een menselijke figuur, gedaante; vai: stopwoord; sthāṇuḥ: 

boomstronk; jalatvena: als water; marīcikā: luchtbegoocheling, fata 

morgana; vinirṇītā: wordt bepaald; vimūḍhena: door een onwetende; 

dehatvena: als het lichaam; tathā: zo; ātmatāḥ: de natuur van het Zelf. 

 

73. Zoals in een boomstronk een mens 

 In luchtbegoocheling water wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf.
 1
 

 

  

                                                      
1
 Verzen 70-86 geven een reeks voorbeelden van valse kennis als gevolg van onjuist 

oordeel of gaan over de gevolgen van gebrekkige kennis waarin vormen worden 

verbeeld die de werkelijkheid van de achterliggende substantie negeren. Het zijn 

alle gelijkenissen ter illustratie van de wijze waarop onwetendeheid het ‘ik ben het 

lichaam’ idee op het Zelf projecteert. 



106 

 

गहृत्वनेवै काष्ठातन खद्गत्वनेवै लोहिा। 
तवतनणीिा तवमढूने दहेत्वने िथात्मिा॥ ७४॥ 
gṛhatvenaiva kāṣṭhāni khadgatvenaiva lohatā | 

vinirṇītā vimūḍhena dehatvena tathātmatā || 74|| 

gṛhatvena: als een huis; eva: stopwoord; kāṣṭhāni: een hoeveelheid hout; 

khadgatvena: als een zwaard; eva: stopwoord; lohatā: ijzer; vinirṇītā: wordt 

bepaald; vimūḍhena: door een onwetende; dehatvena: als het lichaam; tathā: 

zo; ātmatāḥ: de natuur van het Zelf. 

 

74. Zoals een massa hout als een huis, 

 IJzer als een zwaard wordt gezien, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf.
 
 

  



107 

 

यथा वकृ्ष तवपया वसो जलािवति कस्यतचि   । 
ििदात्मतन दहेत्विं पश्यत्यज्ञानयोगिुः॥ ७५॥ 
yathā vṛkṣa viparyāso jalādbhavati kasyacit | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 75|| 

yathā: zoals; vṛkṣa viparyāsaḥ: de illusie van een boom; jalāt: vanwege 

bhavati: oprijst; water; kasyacit: aan iemand; tadvat: zo;; ātmani: in ātman, 

in het Zelf; paśyati: ziet; dehatvaṁ: de fysieke vorm; ajñānayogataḥ: door 

aanraking van onwetendheid. 

 

75. Zoals men zich een boom verbeeldt 

 In een reflectie op het water, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

 

  



108 

 

पोिने गच्छिुः प ुिंसुः सवं भािीव चञ्चलम   । 
ििदात्मतन दहेत्विं पश्यत्यज्ञानयोगिुः॥ ७६॥ 
potena gacchataḥ puṁsaḥ sarvaṁ bhātīva cañcalam | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 76|| 

potena: per boot; gacchataḥ: gaan; puṁsaḥ: naar iemand; sarvaṁ: alles; 

bhātī: schijnt; iva: alsof; cañcalam: bewegend; tadvat: zo; ātmani: in ātman, 

in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; ajñānayogataḥ: door 

aanraking van onwetendheid. 

 

76. Zoals aan de opvarende in een boot 

 Alles erbuiten in beweging lijkt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

 

  



109 

 

पीित्विं तह यथा शभु्र ेदोषािवति कस्यतचि   । 
ििदात्मतन दहेत्विं पश्यत्यज्ञानयोगिुः॥ ७७॥ 
pītatvaṁ hi yathā śubhre doṣādbhavati kasyacit | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 77|| 

pītatvaṁ: geelheid; hi: werkelijk; yathā: zoals; śubhre: iets in wit; doṣāt: 

vanwege een euvel, gebrek; bhavati: schijnt; kasyacit: aan iemand; tadvat: 

zo; ātmani: in ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; 

ajñānayogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

77. Zoals aan iemand die aan geelzucht lijdt 

 Iets wits als geel verschijnt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

  



110 

 

चक्षभु्यािं भ्रमशीलाभ्यािं सवं भाति भ्रमात्मकम   । 
ििदात्मतन दहेत्विं पश्यत्यज्ञानयोगिुः॥ ७८॥ 
cakṣubhyāṁ bhramaśīlābhyāṁ sarvaṁ bhāti bhramātmakam | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 78|| 

cakṣubhyāṁ: door de ogen; bhramaśīlābhyāṁ: vaardig in verkeerd te zien; 

sarvaṁ: alles; bhāti: schijnt; bhramātmakam: verminkt, onvolkomen; 

tadvat: zo; ātmani: in ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; 

paśyati: ziet; ajñānayogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

78. Zoals aan iemand met een oogafwijking 

 Alles vertekend en verminkt schijnt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

  



111 

 

अलाििं भ्रमणवै वि ुवलिं भाति सयू ववि   । 
ििदात्मतन दहेत्विं पश्यत्यज्ञानयोगिुः॥ ७९॥ 
alātaṁ bhramaṇaiva vartulaṁ bhāti sūryavat | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 79|| 

alātaṁ: een brandend stuk hout; bhramaṇaiva: alleen door draaien; 

vartulaṁ: rond; bhāti: schijnt: sūryavat: als de zon; tadvat: zo; ātmani: in 

ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; ajñāna-

yogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

79. Zoals een ronddraaiende fakkel 

 Cirkelvormig als de zon lijkt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

  



112 

 

महत्त्व ेसवववस्तनूमणतु्विं ह्यतिदूरिुः। 
ििदात्मतन दहेत्विं पश्यत्यज्ञानयोगिुः॥ ८०॥ 
mahattve sarvavastūnamaṇutvaṁ hyatidūrataḥ | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 80|| 

mahattve (api): ondanks grootheid; sarvavastūnam: van alle dingen; 

aṇutvaṁ: oneindig klein zijn;hi: inderdaad; atidūrataḥ: door de grote 

afstand; tadvat: zo; ātmani: in ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke 

vorm; paśyati: ziet; ajñānayogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

80. Zoals dingen die feitelijk groot zijn 

 Op grote afstand zeer klein lijken, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

  



113 

 

सकू्ष्नत्व ेसव वभावानािं स्थलूत्विं चोपनते्रिुः। 
ििदात्मतन दहेत्विं पश्यत्यज्ञानयोगिुः॥ ८१॥ 
sūkṣnatve sarvabhāvānāṁ sthūlatvaṁ copanetrataḥ | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 81|| 

sūkṣnatve (api): ondanks nietig kleinheid; sarvabhāvānāṁ: van alle 

voorwerpen; sthūlatvaṁ: grootheid (bhāti: lijkt); ca: en; upanetrataḥ: door 

lenzen; tadvat: zo; ātmani: in ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke 

vorm; paśyati: ziet; ajñānayogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

81. Zoals nietig kleine voorwerpen 

Door lenzen gezien groot lijken, 

Zo ook, overmand door onwetendheid, 

Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

 

 

  



114 

 

काचभमूौ जलत्विं वा जलभमूौ तह काचिा। 
ििदात्मतन दहेत्विं पश्यत्यज्ञानयोगिुः॥ ८२॥ 
kācabhūmau jalatvaṁ vā jalabhūmau hi kācatā | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 82|| 

kācabhūmau: op glasoppervlak; jalatvaṁ: de staat van water; vā: of; 

jalabhūmau: op wateroppervlak; hi: stopwoord; kācatā: de staat van glas; 

(bhāti: lijkt); tadvat: zo; ātmani: in ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke 

vorm; paśyati: ziet; ajñānayogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

82. Zoals het oppervlak van water 

Op dat van glas lijkt, en omgekeerd, 

Zo ook, overmand door onwetendheid, 

Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

  



115 

 

यिदग्नौ मतणत्विं तह मणौ वा वतििा पमुान   । 
ििदात्मतन दहेत्विं पश्यत्यज्ञानयोगिुः॥ ८३॥ 
yadvadagnau maṇitvaṁ hi maṇau vā vahnitā pumān | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 83|| 

yadvat: zoals: agnau: in vuur; maṇitvaṁ: de staat van een edelsteen te zijn; 

hi: stopwoord; maṇau: in een edelsteen; vā: of; vahnitā: de staat van vuur; 

(paśyati: ziet); pumān: iemand; tadvat: zo; ātmani: in ātman, in het Zelf; 

dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; ajñānayogataḥ: door aanraking 

van onwetendheid. 

 

83. Zoals de schittering in een edelsteen  

Als vuur wordt gezien, en omgekeerd, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

  



116 

 

अभ्रषे ुसत्स ुधावत्स ुसोमो धावति भाति व।ै 
ििदात्मतन दहेत्विं पश्यत्यज्ञानयोगिुः॥ ८४॥ 
abhreṣu satsu dhāvatsu somo dhāvati bhāti vai | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 84|| 

abhreṣu dhāvatsu satsu: tijdens de beweging van de wolken; somaḥ: de 

maan; dhāvati: wordt bewogen; bhati: schijnt; vai: stopwoord; tadvat: zo; 

ātmani: in ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; 

ajñānayogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

84. Zoals de maan lijkt te bewegen 

 Als wolken voorbij trekken, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

  



117 

 

यथवै तदतग्वपया वसो मोहािवति कस्यतचि   । 
ििदात्मतन दहेत्विं पश्यत्यज्ञानयोगिुः॥ ८५॥ 
yathaiva digviparyāso mohādbhavati kasyacit | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 85|| 

yathaiva: zoals; digviparyāsaḥ: zich vergist in richtingen; mohat: door 

verwarring; bhavati: rijst op; kasyacit: aan iemand; tadvat: zo; ātmani: in 

ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; ajñāna-

yogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

85. Zoals iemand het gevoel van richting verliest 

Wanneer hij in verwarring is, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

 

  



118 

 

यथा शशी जले भाति चञ्चलत्वने कस्यतचि   । 
ििदात्मतन दहेत्विं पश्यत्यज्ञानयोगिुः॥ ८६॥ 
yathā śaśī jale bhāti cañcalatvena kasyacit | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 86|| 

yathā: zoals; śaśī: de maan; jale: op water; bhāti: schijnt; cañcalatvena: als 

flikkerend; kasyacit: aan iemand; tadvat: zo; ātmani: in ātman, in het Zelf; 

dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; ajñānayogataḥ: door aanraking 

van onwetendheid. 

 

86. Zoals de maan in beweging lijkt
1
 

In zijn reflectie op het water, 

Zo ook, overmand door onwetendheid, 

Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

  

                                                      
1
 Zoals de maan in beweging lijkt: het is de reflectie die beweegt en niet de maan 

zelf. 



119 

 

एवमात्मन्यतवद्यािो दहेा्ासो तह जायि।े 
स एवात्मपतरज्ञानाल्लीयि ेच परम   ॥ ८७॥ 
evamātmanyavidyāto dehādhyāso hi jāyate | 

sa evātmaparijñānāllīyate ca paramātmani || 87|| 

evaṁ: dus; ātmani: in ātman, het Zelf; avidyātaḥ: door onwetendheid; 

dehādhyāsaḥ: de begoocheling, misleiding van het lichaam; hi: werkelijk; 

jāyate: oprijst; sa eva: díe illusie: ātmaparijñānāt: door de realisatie van het 

Zelf; līyate: verdwijnt; ca: weer; paramātmani: in het opperste Zelf. 

 

87. Aldus rijst door onwetendheid  

De illusie van het lichaam in het Zelf op
1
. 

 Deze illusie verdwijnt weer door realisatie 

Van het Zelf in het Opperste Zelf
2
. 

 

  

                                                      
1
 De illusie van het lichaam: de illusie van vele dingen zoals geïllustreerd in de 

verzen vanaf 70. 
2
 Verdwijnt weer enz.: bij de realisatie dat het Zelf alleen is, en er niets anders 

bestaat, houdt onwetendheid met al zijn effecten zoals de illusie van het lichaam 

enz., op te bestaan. 



120 

 

सववमात्मिया ज्ञाििं जगिावरजङ्गमम   । 
अभावात्सववभावानािं दहेस्य चात्मिा कुिुः॥ ८८॥ 
sarvamātmatayā jñātaṁ jagatsthāvarajaṅgamam | 

abhāvātsarvabhāvānāṁ dehasya cātmatā kutaḥ || 88|| 

(yadā: wanneer); sarvaṁ: geheel; ātmatayā: als het Zelf; jñātaṁ (bhāvati): 

wordt gekend; jagat: het universum; (tadā: dan); sthāvarajaṅgamam: 

beweeglijk en onbeweeglijk; abhāvāt: als gevolg van ontkenning; 

sarvabhāvānāṁ: van alle objecten; dehasya: van het lichaam; ca: 

stopwoord; ātmatā: verschijning als het Zelf; kutaḥ: waar. 

 

88. Wanneer het gehele universum, bezield of inert, 

 Als het Zelf alleen wordt gekend en dus 

Het onafhankelijk bestaan van alle objecten ontkend, 

Waar is plaats voor het lichaam als het Zelf
1
? 

 

  

                                                      
1
 Waar is plaats voor het lichaam als het Zelf?: zolang iemand in onwetendheid 

verkeert, verwart hij het lichaam met het Zelf. Maar met het dagen van kennis, 

wanneer alles wegsmelt en het niet-duale Zelf als enige overblijft, waar is dan 

ruimte om het lichaam als een afzonderlijke entiteit te zien, laat staan het als het 

Zelf aan te wijzen? 



121 

 

आत्मानािं सिििं जानन्कालिं नय महाद्यिु।े 
प्रारब्धमतखलिं भञु्जन्नोिगेिं कि ुवमहवतस ॥ ८९॥ 
ātmānāṁ satataṁ jānankālaṁ naya mahādyute | 

prārabdhamakhilaṁ bhuñjannodvegaṁ kartumarhasi || 89|| 

ātmānāṁ: ātman, het Zelf; satataṁ: altijd; jānan: contemplerend; kālaṁ: 

tijd; naya: besteed; (bhoḥ) mahādyute: O gij van grote verlichting; 

prārabdha: prārabdha; akhilaṁ: alles; bhuñjaṁ: ervarend; na: niet; 

udvegaṁ: zorg, grief; kartum: te voelen; marhasi: waard zijn, verdienen. 

 

89. O verlichte, besteed je tijd voortdurend 

 In contemplatie op het Zelf, 

 Terwijl je de effecten van prārabdha
1
 ervaart 

 Zonder door zorgen te worden geraakt
2
. 

 

  

                                                      
1
 Prārabdha: één van de drie karma’s. Karma betekent ‘handeling’ of ‘actie’ en dus 

het scheppen van een oorzaak die onvermijdelijk tot een effect zal leiden. Er 

worden drie soorten karma’s onderscheiden: (1) sañcitakarma: de som van karma’s 

uit handelingen in voorbije levens die in toekomstige levens vrucht zullen dragen, 

(2) prārabdhakarma: dat deel van sañcitakarma dat voorbestemd is in het huidige 

leven vrucht te dragen, en (3) āgāmikarma of kriyamānakarma: nieuw karma, 

opgedaan in het huidige leven, dat overgedragen wordt naar toekomstige levens. 
2
 Zonder door zorgen  te worden geraakt: hij die in eenzelvigheid met het Zelf is, is 

reeds boven alle zorgen verheven en ondanks dat hij leeft en beweegt als een 

gewone sterveling, wordt hij door geen van zijn handelingen gebonden. 



122 

 

उत्न्नऽेप्यत्मतवज्ञान ेप्रारब्धिं नवै मञु्चति। 
इति यि   श्रयूि ेशास्त्र ेितन्नरातियिऽेधनुा॥ ९०॥ 
utpanne'pyatmavijñāne prārabdhaṁ naiva muñcati | 

iti yat śrūyate śāstre tannirākriyate'dhunā || 90|| 

utpanne: na het dagen van; api: zelfs; atmavijñāne: de kennis van het Zelf; 

prārabdha: prārabdha (janaṁ: iemand); na: niet; eva: werkelijk; muñcati: 

verlaat; iti: dus; yat: welke; śrūyate: is gehoord; śāstre: het geschrift; tat: 

dat; nirākriyate: is weerlegd; adhunā: nu. 

 

90. Wat gehoord wordt uit de geschriften, 

 Dat men niet vrij is van prārabdha
1
 

Zelfs na het dagen van zelfkennis, 

 Is nu afdoende weerlegd. 

 

  

                                                      
1
 Dat men niet vrij is van prārabdha: op vele plaatsen van de geschriften is 

verklaard dat zelfs een wijze niet vrij is van de werking van prārabdha. Chāndogya 

Up. (6.14.2) ‘Ik zal hier blijven alleen zolang ik nog niet bevrijd ben van de banden 

met onwetendheid (karma), dan zal ik thuis aankomen’. Zowel hier (zie ook verzen 

91, 92) als in enkele andere werken heeft Śaṅkara dit echter ontkend. Zie Viveka-

cūḍāmaṇi (462-463) ‘Als bij het dagen van kennis onwetendheid met wortel en tak 

wordt uitgeroeid, hoe kan dan het lichaam van een verlichte voortleven? Het is om 

de onwetende, die met een dergelijke vraag komt, uit de twijfel te halen, dat de 

geschriften spreken over prārabdhakarma vanuit het conventionele standpunt, en 

niet om aan de wijze de werkelijkheid van het lichaam en dergelijke te 

onderwijzen’.  



123 

 

ित्त्वज्ञानोदयादूरं्ध्व प्रारब्धिं नवै तवद्यि।े 
दहेादीनामसत्त्वत्त ुयथा स्वप्नो तवबोधिुः॥  ९१॥ 
tattvajñānodayādūrdhvaṁ prārabdhaṁ naiva vidyate | 

dehādīnāmasattvattu yathā svapno vibodhataḥ ||  91|| 

tattvajñānodayāt van kennis van de werkelijkheid; dūrdhvaṁ: stichten, 

oprijzen; prārabdha: prārabdha; na: niet; eva: waarlijk; vidyate: bestaat; 

dehādīnām: van het lichaam en dergelijke; asattvat: vanwege niet-bestaan; 

tu: stopwoord; yathā: zoals; svapnaḥ: droom; vibodhataḥ: in de wakende 

staat. 

 

91. Na het dagen van zelfkennis  

 Houdt prārabdha op te bestaan 

 Omdat het lichaam niet meer bestaat,
1
 

 Zoals een droomlichaam in de wakende staat. 

 

  

                                                      
1
 Omdat het lichaam en dergelijke niet meer bestaan: het lichaam, de geest, intellect 

en dergelijke danken hun bestaan aan onwetendheid en daarom kunnen ze niet 

bestaan wanneer onwetendheid volledig is vernietigd door zelfkennis. In 

afwezigheid van een lichaam houdt ook prārabdha op te bestaan, daar er niets 

bestaat waarop het van invloed kan zijn. 



124 

 

कमव जन्मान्तरीयिं यत्प्रारब्धतमति कीति विम   । 
ित्त ुजन्मान्तराभावात् ुिंसो नवैातस्त कतहितचि   ॥ ९२॥ 
karma janmāntarīyaṁ yatprārabdhamiti kīrtitam | 

tattu janmāntarābhāvātpuṁso naivāsti karhicit || 92|| 

karma: karma (tat: dat); janmāntarīyaṁ: in een voorgaand leven verkregen; 

yat: dat, welke; prārabdha: prārabdha; iti: als; kīrtitam: wordt benoemd; 

tat: dat (prārabdha); tu: maar; janmāntarābhāvāt: in het ontbreken van een 

volgende geboorte; puṁsaḥ: van de mens (van kennis); na: niet; eva: 

waarlijk; asti: bestaat; karhicit: op elke tijdstip. 

 

92. Het effect van handelingen gedaan in voorgaande levens
1
 

 Wordt [in dit leven] prārabdha genoemd, 

 Doch prārabdha bestaat niet voor hem met zelfkennis 

 Daar hij vrij is van [doen en dus] een volgende geboorte. 

 

 

  

                                                      
1
 Het effect van handelingen gedaan in voorgaande levens: karma ten opzichte van 

het huidige leven dat ze hebben voortgebracht wordt prārabdha genoemd. 



125 

 

स्वप्नदहेो यथा्स्थस्तथवैायिं तह दहेकुः। 
अ्स्तस्य कुिो जन्म जन्माभाव ेतह ितु्किुः॥ ९३॥ 
svapnadeho yathādhyasthastathaivāyaṁ hi dehakaḥ | 

adhyastasya kuto janma janmābhāve hi tatkutaḥ || 93|| 

svapnadehaḥ: het lichaam in de droom; yathā: zoals; adhyastaḥ: is 

opgelegd; tathā: zo; eva: waarlijk; ayaṁ: dit, deze; hi: stopwoord; dehakaḥ: 

het lichaam; adhyastasya: van wat is opgelegd; kutaḥ: hoe; janma: geboorte; 

janmābhāve: bij ontbreken van geboortde (van het lichaam); hi: ook maar, 

dan ook; tat: dat (prārabdha: prārabdha); kutaḥ: hoe; (asti; is).  

 

93. Zoals het lichaam in een droom illusoir is  

Zo ook is dit stoffelijk lichaam illusoir
1
. 

 Hoe kan er dan geboorte zijn van iets illusoirs
2
,  

Dat handelt en de vruchten daarvan plukt? 

 

  

                                                      
1
 Zo ook is dit stoffelijk lichaam illusoir: het lichaam in de wakende staat is een 

oplegging op het Zelf en daarom onwerkelijk. Alleen een onwetende kent aan dit 

lichaam een grotere werkelijkheidswaarde toe dan aan het lichaam in een droom. 

Maar voor de mens met zelfkennis bestaat een dergelijk onderscheid niet, aangezien 

beide lichamen (in de droom en de wakende staat) een schepping van het denken als 

gevolg van onwetendheid zijn. 
2
 Hoe kan er dan geboorte zijn voor iets illusoirs: prārabdha wordt verondersteld de 

oorzaak van het lichaam te zijn, maar als er in werkelijkheid niets als een lichaam 

bestaat kan er ook geen sprake van prārabdha zijn. 



126 

 

उपादान िं प्रपञ्चस्य मिृण्डस्यवे कथ्यि।े 
अज्ञानिं चवै वदेान्तसै्ततस्मन्नष्ट ेक्व तवश्विा॥ ९४॥ 
upādānaṁ prapañcasya mṛdbhaṇḍasyeva kathyate | 

ajñānaṁ caiva vedāntaistasminnaṣṭe kva viśvatā || 94|| 

upādānaṁ: oplegging, materiële oorzaak; prapañcasya: van de wereld der 

verschijnselen; mṛd: klei; bhaṇḍasya: van een kruik; iva: zo als; kathyate: 

wordt verklaard; ajñānaṁ: onwetendheid; ca: stopwoord; eva: werkelijk; 

vedāntaḥ: door de Vedānta teksten; tasminnaṣṭe: dat vernietigt wordt; kva: 

waar; viśvatā: de staat van het universum; (tiṣṭhati: bestaat). 

 

94. Vedānta stelt
1
 dat, net als het zien van klei als kruik,  

Ook de wereld een oplegging is
2
 door onwetendheid. 

Wanneer onwetendheid is vernietigd
3
, 

Waar kan de wereld nog bestaan? 

  

 

 

  

                                                      
1
 Vedānta stelt enz.: met Vedānta worden de Upaniṣads bedoeld die het laatste deel 

van de Veda’s vormen. Hier wordt gezinspeeld op een passage uit de Śvetaśvatara 

Upaniṣads (4.10): ‘Weet dat natuur (prakṛti) illusie (Māyā) is. En dat de machtige 

Heer (Maheśvara) de maker van illusie is. Deze gehele wereld is doordrongen van 

wezens die delen van Hem zijn’. 
2
 Oplegging is: zoals door misleiding het beeld van een slang aan het touw wordt 

opgelegd zo is ook de wereld een oplegging op het Zelf, of Brahman. 
3
 Wanneer onwetendheid is vernietigd enz.: bij het verdwijnen van de oorzaak moet 

ook het effect geheel ophouden te bestaan. Een stuk doek kan niet als doek bestaan 

wanneer de garens zijn verbrand; zo kan de wereld ook niet bestaan wanneer 

onwetendheid is vernietigd. 



127 

 

यथा रज्ज ुिं पतरत्यज्य सप ंगहृ्णाति व ैभ्रमाि   । 
िित्सत्यमतवज्ञाय जगत्श्यति मढूधीुः॥ ९५॥ 
yathā rajjuṁ parityajya sarpaṁ gṛhṇāti vai bhramāt | 

tadvatsatyamavijñāya jagatpaśyati mūḍhadhīḥ || 95|| 

yathā: zoals (janaḥ: iemand); rajjuṁ: het touw; parityajya: terzijde leggend; 

sarpaṁ: de slang; gṛhṇāti: waarneemt, ziet; vai: inderdaad; bhramāt: door 

verwarring; tadvat: zo; satyaṁ: waarheid; avijñāya: zonder kennis, zonder 

weten; jagat: de wereld der verschijnselen; paśyati: ziet; mūḍhadhīḥ: een 

onwetende. 

 

95. Zoals iemand die in verwarring verkeert 

 Een slang ziet en het touw negeert, 

 Zo ook ziet de onwetende de wereld 

 Omdat hij de werkelijkheid niet kent. 

 

 

  



128 

 

रज्जरुूप ेपतरज्ञाि ेसप वखण्डिं न तिष्ठति। 
अतधष्ठान ेिथा ज्ञाि ेप्रपञ्चुः शनू्यिािं गिुः॥ ९६॥ 
rajjurūpe parijñāte sarpakhaṇḍaṁ na tiṣṭhati | 

adhiṣṭhāne tathā jñāte prapañcaḥ śūnyatāṁ gataḥ || 96|| 

rajjurūpe: (op) de ware natuur van het touw; parijñāte: gekend zijnde; 

sarpakhaṇḍaṁ: de schijn van de slang; na: niet; tiṣṭhati: bestaat; adhiṣṭhāne: 

bereiken; tathā: zo; jñāte: de bestaansgrond (de achterliggende werke-

lijkheid) kennende; prapañcaḥ: de wereld der verschijnselen; śūnyatāṁ: 

verdwijnt; gataḥ: verwerft, verkrijgt. 

 

96. Bij het kennen van de ware aard van het touw  

 Houdt de schijn van de slang op te bestaan, 

 Zo ook, bij het kennen van zijn bestaansgrond
1
, 

 Verdwijnt de wereld der verschijnselen volledig. 

 

  

                                                      
1
 Bij het kennen van zijn bestaansgrond: deze illusoire wereld heeft Brahman als 

bestaansgrond die verborgen blijft voor het zicht als gevolg van onwetendheid. 

Maar wanneer door de verwijdering van onwetendheid Brahman wordt 

verwerkelijkt is er geen misleiding meer, zoals het zien van verscheidenheid en een 

wereld van verschijnselen die in het aanschouwen van de kennis van de waarheid 

volledig verdwijnt. 



129 

 

दहेस्यातप प्रपञ्चत्वात्प्रारब्धावतस्थतिुः कुिुः। 
अज्ञातनजनबोधाथ ंप्रारब्धिं वतत व ैश्रतुिुः॥ ९७॥ 
dehasyāpi prapañcatvātprārabdhāvasthitiḥ kutaḥ | 

ajñānijanabodhārthaṁ prārabdhaṁ vakti vai śrutiḥ || 97|| 

dehasya: van het lichaam; api: ook; prapañcatvāt: vanwege de aard van 

verschijnsel zijn; prārabdhāvasthitiḥ: het bestaan van prārabdha; kutaḥ: 

hoe; (asti:is); ajñānijanabodhārthaṁ: voor het begrip van het onwetende 

volk; prārabdhaṁ: prārabdha; vakti: spreekt; vai: alleen; śrutiḥ: śruti, de 

geschriften. 

 

97. Hoe kan prārabdha bestaan voor het lichaam, 

Dat deel uitmaakt van de verschijnselenwereld? 

Het is voor het begrip van de onwetenden
1
 alleen 

Dat de geschriften over prārabdha spreken. 

  

                                                      
1
 Het is voor het begrip van de onwetenden: zij die de hoogste waarheid niet kennen 

redetwisten en zeggen: “Als onwetendheid tezamen met al zijn effecten door kennis 

is vernietigd, hoe kan het lichaam van een ‘in leven bevrijde wijze’, of ‘verlichte’, 

in leven zijn, en hoe is het voor hem mogelijk om zich als een sterveling te 

gedragen?”. Zij falen echter om te zien dat ze het zelf zijn die, in onwetendheid 

verkerend, het lichaam van een ‘in leven bevrijde wijze’ zien en over hem spreken 

als een handelende, terwijl de wijze zelf zich nimmer bewust is van een lichaam 

omdat hij onafgebroken in het Zelf gevestigd is. Om dat soort onwetenden tevreden 

te stellen geven de geschriften een voorlopige verklaring over het ogenschijnlijke 

gedrag van een wijze. 

Zie ook de voetnoot bij vers 90. 



130 

 

क्षीयन्त ेचास्य कमा वतण ितस्मन्दृष्ट ेपरावर।े 
बहुत्विं ितन्नषधेाथ ंश्रतु्या गीििं च यतु्स्फिम   ॥ ९८॥ 
kṣīyante cāsya karmāṇi tasmindṛṣṭe parāvare | 

bahutvaṁ tanniṣedhārthaṁ śrutyā gītaṁ ca yatsphutam || 98|| 

kṣīyante: zijn vernietigd (iti: dus); ca: en; asya: zijn; karmāṇi: alle 

handelingen, alle karma; tasmindṛṣṭe: gerealiseerd hebbende; parāvare: (op) 

dat wat zowel hoger als lager is; bahutvaṁ: het gebruik van meervoud; 

tanniṣedhārthaṁ: voor het uitsluiten van dat (prārabdha); śrutyā: door de 

geschriften; gītaṁ: is verklaard (tat: dat); ca: ook; yat: welke; sphutam: 

duidelijk, helder. 

 

98. “En alle karma’s zijn uitgedoofd
1
, 

 Bij de realisatie van Dát
2
 wat hoog en laag is

3
”. 

 De śruti verklaart dit in meervoudvorm 

 Om ook prārabdha karma uit te sluiten. 

  

                                                      
1
 Alle karma’s zijn uitgedoofd: refereert naar Muṇḍaka Upaniṣad 2.2.8: “De 

hartknoop is doorgehakt, geen twijfel bleef overeind, alle karma’s zijn uitgedoofd, 

bij het zien van Hem die hoog en laag is.”  
2
 Dát: het Zelf. 

3
 Wat hoog en laag is: alles bevattende, van de hoogste tot de laagste, inhoudende 

zowel de oorzaak (schepper) als zijn effecten (de wereld), het Al. 



131 

 

उच्यिऽेज्ञबै वलाििैत्तदानथ वियागमुः। 
वदेान्तमिहानिं च यिो ज्ञानतमति श्रतुिुः॥ ९९॥ 
ucyate'jñairbalāccaitattadānarthadvayāgamaḥ | 

vedāntamatahānaṁ ca yato jñānamiti śrutiḥ || 99|| 

ucyate: is gehandhaafd; ajñaiḥ: door de onwetende; balāt: (nood)ge-

dwongen; ca: nog; etat: deze; tadā: dan; anarthadvayāgamaḥ: ruimte voor 

twee absurditeiten (bhaviṣyati: zal zijn); vedāntamatahānaṁ: verwerping 

van de Vedantische conclusie; ca: ook (ataḥ: daarvoor); yataḥ: waarvan; 

jñānaṁ: kennis; (bhavati: oprijst); iti (sā) dat; śrutiḥ: śruti, geschriften; 

(grāhyā: moet worden geaccepteerd). 

 

99. Als de onwetende ertoe neigt deze uitspraak
1
 te negeren, 

Raakt hij niet alleen in twee absurditeiten verstrikt
2
 

 Maar laat ook de conclusie van Vedānta varen
3
. 

 Daarom moet de waarheid in deze uitspraak worden omarmd.
4
 

  

                                                      
1
 Deze uitspraak: het ophouden van prārabdha en zijn effecten bij zelfrealisatie. 

2
 Raakt hij niet alleen in twee absurditeiten verstrikt: hij die vasthoudt aan de 

gedachte dat prārabdha bij zelfrealisatie niet geheel oplost maakt de volgende 

vergissingen: 

1. Bevrijding van de banden van dualiteit zal niet mogelijk zijn omdat er altijd ‘iets 

anders, een tweede’ zal blijven bestaan, n.l. prārabdha naast Brahman. 

2. Hij kan niet meer zijn voordeel doen met de kennis geopenbaard in de geschrif-

ten. 
3
 Maar laat ook de conclusie van Vedānta varen: de uiteindelijke conclusie van 

Vedānta is dat er alleen één niet-duale Brahman is die zonder geboorte, onsterfelijk 

en vrij van al het veranderlijke is. De wereld van dualiteit is een schepping van 

onwetendheid en zal ophouden te bestaan bij het dagen van zelfkennis. Hij die zelfs 

na het dagen van zelfkennis aan prārabdha vasthoudt mist de ultieme Vedantische 

waarheid die van niet-duale aard is. 
4
 Daarom moet de waarheid in deze uitspraak worden omarmd: de verwerving van 

het niet-duale Zelf alleen bevat de ware kennis en de geschriften zijn slechts de 

middelen naar deze kennis. Maar niet alle geschriften bevatten deze kennis. Daarom 

dienen alleen die geschriften die naar de uiteindelijke zelfrealisatie leiden als de 

echte geschriften te worden geaccepteerd en andere, die dualiteit ondersteunen, als 

secundair te worden beschouwd, daar ze niet op de kennis van waarheid berusten. 



132 

 

तत्रपञ्चाङ्गान्यिो वक्ष्य ेपवूोतस्य तह लब्धय।े 
िशै्च सवुैः सदा काय ंतनतद्ासनमवे ि॥ु १००॥ 
tripañcāṅgānyato vakṣye pūrvoktasya hi labdhaye | 

taiśca sarvaiḥ sadā kāryaṁ nididhyāsanameva tu || 100|| 

tripañcāṅgāni: vijftien treden (aham: ik); yatho: nu; vakṣye: zal worden 

uitgelegd; pūrvoktasya: van de eerder genoemde (kennis); hi: stopwoord; 

labdhaye: voor het verwerven, verkrijgen; taiḥ sarvaiḥ: met behulp van hen 

allen; ca: stopwoord; sadā: altijd; kāryaṁ: moet worden beoefend; 

nididhyāsana: diepgaand meditatie: eva: waarlijk; tu: stopwoord. 

 

100. Voor het verwerven van zelfkennis
1
 

 Zal ik nu de vijftien stappen uiteenzetten. 

 Over de betekenis van deze stappen 

Moet men onafgebroken contempleren
2
. 

 

  

                                                      
1
 Voor het verwerven van zelfkennis: in de verzen 24-28 is de aard van de kennis, 

die het doel van het menselijk bestaan is, in detail uitgelegd. Het kennen van het 

doel is echter niet voldoende; men moet zich ook van de middelen voorzien om dat 

te bereiken. De hier aangeboden vijftien stappen, indien ze met ernst worden 

nagevolgd, zullen leiden tot het bereiken van zelfkennis. 
2
 Contempleren: de tekst gebruikt hier het Sanskrit woord ‘nididhyāsana’. Śravana, 

manana en nididhyāsana, in het kort ‘horen, reflectie en contemplatie’, kunnen 

opgevat worden als de drie stadia van vicāra, of zelfonderzoek, dat naar bevrijding 

(mokṣa) leidt. Het horen van de waarheid van de leermeester is śravana. Het 

overwegen van het gehoorde tot het begrepen is en elke twijfel erover geheel 

verdwenen is heet manana. Het verwezenlijken van wat tot dan toe een begrip was, 

is ten slotte nididhyāsana. 



133 

 

तनत्याभ्यासादृि ेप्रातिन व भवते्सतिदात्मनुः। 
िस्माद्ब्रह्म तनतद्ासतेज्जज्ञासुुः श्रयेस ेतचरम   ॥ १०१॥ 
nityābhyāsādṛte prāptirna bhavetsaccidātmanaḥ | 

tasmādbrahma nididhyāsejjijñāsuḥ śreyase ciram || 101|| 

nityābhyāsādṛte: zonder gestadige oefening; prāptiḥ: realisatie; na: niet; 

bhavet: oprijst; saccidātmanaḥ: van het Zelf dat het absolute bestaan en 

kennis is; tasmāt: zo; nididhyāset: mediteren; jijñāsuḥ: de zoeker naar 

kennis; śreyase: voor het hoogste goed; brahman: Brahman; cira: lang. 

 

101. Het Zelf, dat absoluut bestaan en kennis is 

 Kan niet gerealiseerd worden zonder gestadige oefening. 

 Daarom moet de zoeker naar kennis constant mediteren 

 Op Brahman voor het verwerven van het hoogste goed. 

 

 

  



134 

 

यमो तह तनयमस्त्यागो मौन िं दशेश्च कालिा। 
आसनिं मलूबिंधश्च दहेसाम्यिं च दृतितिुः॥ १०२॥ 
प्राणसिंयमनिं चवै प्रत्याहारश्च धारणा। 
आत्म्ानिं समातधश्च प्रोतान्यङ्गातन व ैिमाि   ॥ १०३॥ 
yamo hi niyamastyāgo maunaṁ deśaśca kālatā | 

āsanaṁ mūlabaṁdhaśca dehasāmyaṁ ca dṛksthitiḥ || 102|| 

prāṇasaṁyamanaṁ caiva pratyāhāraśca dhāraṇā | 

ātmadhyānaṁ samādhiśca proktānyaṅgāni vai kramāt || 103|| 

yamaḥ: beteugeling van de zinnen; hi: stopwoord; niyamaḥ: beteugeling van 

de geest; tyāgaḥ: afstand doen; maunaṁ: stilte, stilzwijgen; deśaḥ: plaats, 

oord, plek; kālatā: tijd; ca: en; āsanaṁ: (lichaams)houding; mūlabaṁdhaḥ: 

de beteugelende bron of macht; ca: en; dehasāmyaṁ: balans van het 

lichaam; dṛksthitiḥ: ware zicht; prāṇasaṁyamanaṁ: beteugeling van de 

levenskracht; ca: en; eva: tevens; pratyāhāraḥ: absorptie; eva: ook; 

dhāraṇā: concentratie; ātmadhyānaṁ: meditatie op ātman; ca: en; samādhi: 

samādhi; proktāni: zijn omschreven; aṅgāni: de stappen; vai: stopwoord; 

kramāt: in volgorde. 

 

102-103.  De [vijftien] stappen in volgorde zijn
1
:  

Beteugeling van de zinnen
2
 (yamaḥ),  

Beteugeling van de geest
3
 (niyamaḥ),  

Afstand doen
4
 (tyāgaḥ), Stilte

5
 (maunaṁ), Plek

6
 (deśaḥ),  

Tijd
7
 (kālatā), Lichaamshouding

8
 (āsanaṁ),  

Beteugelingskracht
9
 (mūlabaṁdhaśca),  

Balans van het lichaam
10

 (dehasāmyaṁ), Waar Zicht
11

 (dṛksthitiḥ),  

Beteugeling van de levenskracht
12

 (prāṇasaṁyamanaṁ), 

 Absorptie
13

 (pratyāhāraḥ), Concentratie
14

 (dhāraṇā), 

 Meditatie op het Zelf
15

 (ātmadhyānaṁ) en Samādhi
16.

  

                                                      
1
 Acht hiervan komen in het ‘achtvoudige pad’ van Patañjali’s Yoga Sūtra’s voor 

(onderstreept in verzen 102-103). 
2 

Vers 104. 
3 

Vers 105. 
4
 Vers 106. 

5
 Verzen 107-

109.  
6
 Vers 110. 

7
 Vers 111. 

8
 Verzen 112-113. 

9
 Vers 114. 

10
 Vers 115. 

11
 Verzen 

116-117. 
12

 Verzen 118-120. 
13

 Vers 121. 
14

 Vers 122. 
15

 Vers 123. 
16

 Verzen 124-

128. 



135 

 

सवं ब्रह्मतेि तवज्ञानातदतन्द्रयग्रामसिंयमुः। 
यमोऽयतमति सिंप्रोतोऽभ्यसनीयो महुुम ुवहुुः॥ १०४॥ 
sarvaṁ brahmeti vijñānādindriyagrāmasaṁyamaḥ | 

yamo'yamiti saṁprokto'bhyasanīyo muhurmuhuḥ || 104|| 

sarvaṁ: alles: brahma: Brahman (asti: is); iti vijñānāt: uit zulke kennis; 

indriyagrāmasaṁyamaḥ: de beteugeling van de zinnen; ayaṁ: deze; yama 

iti: als yama; saṁproktaḥ: wordt terecht genoemd (saḥ: deze); 

abhyasanīyaḥ: moet worden beoefend; muhurmuhuḥ: telkens, herhaaldelijk, 

menigmaal. 

 

104. Beteugeling van de zinnen die berust  

Op de kennis van ‘alles is Brahman’, 

Wordt terecht ‘yama’
1
 genoemd 

En moet telkens worden beoefend. 

 

 

  

                                                      
1
 Yama: beteugeling van de zinnen wordt hier als de eerste stap genoemd omdat een 

toereikende morele basis voor het kunnen volgen van de weg naar zelfkennis van 

essentieel belang is. De beschrijving van yama door Patañjali (2.30) betreft een 

opsomming van de afzonderlijke aspecten: ‘Geloften van zelfonthouding omvatten 

het zich onthouden van geweld, leugen en bedrog, diefstal, onkuisheid, hebzucht 

(ahiṃsā-satyāsteya-brahmacaryā-parigraha yamāḥ). Śaṅkara stelt dat alle door 

Patañjali genoemde aspecten vanzelfsprekend volgen uit de kennis van ‘alles is 

Brahman.’ 



136 

 

सजािीयप्रवाहश्च तवजािीयतिरसृ्कतिुः। 
तनयमो तह परानन्दो तनयमातियि ेबधुुैः॥ १०५॥ 
sajātīyapravāhaśca vijātīyatiraskṛtiḥ | 

niyamo hi parānando niyamātkriyate budhaiḥ || 105|| 

sajātīyapravāhaḥ: de doorlopende stroom van één soort gedachte; ca: en; 

(iti: deze) vijātīyatiraskṛtiḥ: het verwerpen van alles dat vreemd daar aan is; 

niyamaḥ: niyama; (ucyate: wordt genoemd); (ayaṁ: deze); hi: waarlijk; 

parānandaḥ: de opperste gelukzaligheid; niyamāt: regelmatig; kriyate: 

wordt beoefend; (ayaṁ: deze) budhaiḥ: door de wijzen. 

 

105. De onafgebroken stroom van één enkele gedachte
1
 

 Met uitsluiting van alle andere gedachten is ‘niyama’
2
, 

De beteugeling van de geest, de opperste gelukzaligheid. 

 Dit moet constant door de wijzen worden beoefend. 

  

                                                      
1
 Eén enkele gedachte: met name gedachten als ‘dit Zelf is Brahman’. 

2
 Ook hier is de beschrijving van niyama door Patañjali gedetailleerd: ‘Zuiverheid, 

tevredenheid, onthouding, zelfstudie, zelfovergave aan God, vormen tezamen het 

naleven der geboden (śauca-saṅtoṣha- tapaḥ- svādhyāyeśvara-praṇidhānāni 

niyamāh).’  Ook hier geldt volgens Śaṅkara dat de genoemde deugden moeiteloos 

toegankelijk zijn voor hem die in Brahman gevestigd is. 

 



137 

 

त्यागुः प्रपञ्चरूपस्य तचदात्मत्वावलोकनाि   । 
त्यागो तह महिािं पजू्युः सद्यो मोक्षमयो यिुः॥ १०६॥ 
tyāgaḥ prapañcarūpasya cidātmatvāvalokanāt | 

tyāgo hi mahatāṁ pūjyaḥ sadyo mokṣamayo yataḥ || 106|| 

tyāgaḥ: verlating, verwerping, afstand doen, verzaken; prapañcarūpasya: 

van het illusoire universum; cidātmatvāvalokanāt: het als het alles bewuste 

Zelf realiserend; tyāgaḥ: verzaking; afstand doen; (asti: is); hi: waarlijk; 

mahatāṁ: door de groten; pūjyaḥ: geëerd; sadyaḥ: onmiddellijk; 

mokṣamayaḥ: van natuur van bevrijding (bhavati: is); yatāḥ: omdat; (ayaṁ: 

dit). 

 

106. Afstand doen van de wereld der verschijnselen 

 Door daarin alleen het Zelf, puur bewustzijn, te zien, 

 Huldigen de wijzen als ‘tyāgaḥ’, de ware verzaking
1
, 

 Omdat zijn aard onmiddellijke bevrijding is. 

 

  

                                                      
1
 Ware verzaking: onder afstand doen wordt soms verstaan het opgeven van 

handelingen en bezittingen hetgeen uiteindelijk tot een staat van inactiviteit leidt. 

Dit is echter verre van wat werkelijk onder afstand doen begrepen moet worden dat, 

in zijn diepste betekenis, volledig positief is. Het ware afstand doen is het zien van 

het Zelf als alles en overal waardoor niets te wensen overblijft. Zie ook Īśā 

Upaniṣad (1): “Om. Dit alles, al het geschapene, dient gezien te worden als de 

Heer. Geniet zonder binding aan te gaan. Begeer niets, want van wie is het bezit?” 



138 

 

यस्मािाचो तनवि वन्त ेअप्राप्य मनसा सह। 
यन्मौनिं योतगतभग वम्यिं ििवते्सव वदा बधुुः॥ १०७॥ 
yasmādvāco nivartante aprāpya manasā saha | 

yanmaunaṁ yogibhirgamyaṁ tadbhavetsarvadā budhaḥ || 107|| 

yasmāt: waarvan; vācaḥ: woorden; (tat: dat); nivartante: omkeer; aprāpya: 

zonder bereiken; manasā saha: met de geest (denken); yat: welke; maunaṁ: 

stilte; yogibhiḥ: door de yogi’s; gamyaṁ: bereikbaar; tat: dat; bhavet: moet 

zijn; arvadā: altijd; budhaḥ: de wijze. 

 

107. De wijze mens dient altijd te verblijven in dié stilte
1
 

Waarvandaan woorden én het denken terugkeren
2
 

Zonder haar bereikt te hebben, 

Maar die voor bevrijde zielen
3
 toegangkelijk is.  

                                                      
1
 Die stilte: gerefereerd wordt naar het Zelf wiens natuur altijd stil en vredig is. 

2
 Terugkeren: gerefereerd wordt naar Taittirīya Upaniṣad (2.9): “Na de 

realisatie van de gelukzaligheid van Brahman, is de verlichte mens nergens bang 

voor. Woorden samen met de geest kunnen het niet bereiken en keren terug.” 

3
 De bevrijde zielen: de tekst spreekt over yogi’s. 



139 

 

वाचो यस्यातन्नवि वन्त ेिितुिं  केन शक्यि।े 
प्रपञ्चो यतद वतव्युः सोऽतप शितववतज विुः॥ १०८॥ 
इति वा ििवने्मौन िं सिािं सहज सिंतज्ञिम   । 
तगरा मौन िं ि ुबालानािं प्रयतुिं  ब्रह्मवातदतभुः॥ १०९॥ 
vāco yasyānnivartante tadvaktuṁ kena śakyate | 

prapañco yadi vaktavyaḥ so'pi śabdavivarjitaḥ || 108|| 

iti vā tadbhavenmaunaṁ satāṁ sahaja saṁjñitam | 

girā maunaṁ tu bālānāṁ prayuktaṁ brahmavādibhiḥ || 109|| 

 

vācaḥ: woorden; yasmāt: van waar; nivartante: terugkeren; tat: dat; vaktuṁ: 

omschreven te worden; kena: door wie; śakyate: is in staat; prapañca: de 

verschijnselenwereld; yadi: als; vaktavyaḥ: van besproken te worden; so'pi: 

zelfs dat; śabdavivarjitaḥ: ontbloot, verstoken van woorden; (bhavati: is); iti 

vā: of dit (yat: welke); tat: dat; bhavet; is; maunaṁ: stilte; satāṁ: onder de 

wijzen; sahaja saṁjñitam: aangeboren (of natuurlijk) genoemd; girā: 

beteugeling van spraak; maunaṁ: stilte; tu: stopwoord; bālānāṁ: voor 

kinderen; prayuktaṁ: bestemd; brahmavādibhiḥ: door de leraren van 

Brahman. 

 

108. Wie kan Dát [Brahman] beschrijven 

 Waar woorden van terugkeren? 

 Zelfs van de wereld der verschijnselen 

 Is de beschrijving voorbij woorden
1
. 

109. Dít
2
, met andere woorden, is ook stilte 

 Als aangeboren
3
 bekend onder de wijzen. 

 De leraren gebieden aan de onwetenden 

 De inachtneming van stilte door intomen van spraak.  

                                                      
1
 Voorbij woorden: zelfs deze wereld, wanneer men poogt hem te beschrijven, blijkt 

onuitsprekelijk te zijn omdat het noch bestaan (sat) noch niet-bestaan (asat) is. Als 

hij werkelijk bestond zou hij in diepe slaap niet verdwijnen, als hij niet bestond zou 

hij het in de wakende staat niet verschijnen. Daarom is ook de wereld onuitspreke-

lijk. 
2
 Dit: de onuitsprekelijkheid van Brahman en de wereld. 

3
 Als aangeboren: onafscheidelijk zijn van het Zelf. 



140 

 

आदावन्त ेच म् ेच जनो यतस्मन्न तवद्यि।े 
यनेदेिं सिििं व्याििं स दशेो तवजनुः स्मिृुः॥ ११०॥ 
ādāvante ca madhye ca jano yasminna vidyate | 

yenedaṁ satataṁ vyāptaṁ sa deśo vijanaḥ smṛtaḥ || 110|| 

ādau: in het begin; anta: aan het eind; ca: en; madhye: in het midden; ca; 

ook; janaḥ: mensen (het universum); yasmin: waarin; na: niet; vidyate: 

bestaat; yena: waardoor; idaṁ: dit (universum); satataṁ: altijd; vyāptaṁ: is 

doordrongen; saḥ: dat; deśaḥ: plek, plaats, ruimte; vijanaḥ: eenzaamheid; 

smṛtaḥ: wordt gekend. 

 

110. Dat is de ‘plek’ waar eenzaamheid
1
 alleen is, 

Waar het universum niet bestaat, 

Noch in het begin, noch aan het eind of in het midden, 

Is altijd van Brahman doordrongen. 

 

  

                                                      
1
 Die eenzaamheid: hier wordt Brahman bedoeld, omdat Brahman alleen IS en er 

nimmer een ‘tweede’ kan zijn. 



141 

 

कलनाि   सव वभिूानािं ब्रह्मादीनािं तनमषेिुः। 
कालशिने तनतदिष्टो ह्यखण्डानन्दकोऽियुः॥ १११॥ 
kalanāt sarvabhūtānāṁ brahmādīnāṁ nimeṣataḥ | 

kālaśabdena nirdiṣṭo hyakhaṇḍānandako'dvayaḥ || 111|| 

kalanāt: vanwege totstandbrenging; sarvabhūtānāṁ: van alle schepsels; 

brahmādīnāṁ: beginnend met Brahmā; nimeṣataḥ: in een oogwenk; 

kālaśabdena: door het woord tijd; nirdiṣṭaḥ: aangeduid; hi: waarlijk; 

akhaṇḍānandakaḥ: onverdeelde gelukzaligheid; advayaḥ: niet-duale. 

 

111. Het niet-duale
1
 dat onverdeeld geluk is, 

 Wordt met het woord ‘tijd’ aangeduid. 

 Omdat het in een oogwenk alle wezens  

 Vanaf  Brahmā tot bestaan brengt
2
.  

 

 

  

                                                      
1
 Het niet-duale: Brahman. 

2
 Tot bestaan brengt: het gehele universum heeft slechts de vorm van een gedachte 

die tezamen met het concept tijd in het oneindige bewustzijn in een oogwenk 

oprijst.  



142 

 

सखुनेवै भवदे्यतस्मन्नजस्रिं ब्रह्मतचन्तनम   । 
आसनिं ितिजानीयान्निेरत्सखुनाशनम   ॥ ११२॥ 
sukhenaiva bhavedyasminnajasraṁ brahmacintanam | 

āsanaṁ tadvijānīyānnetaratsukhanāśanam || 112|| 

sukhena: gemakkelijk; eva: waarlijk; bhavet: wordt; yasmin: waar; ajasraṁ: 

onophoudelijk; brahmacintanam: meditatie op Brahman; āsanam (iti): is de 

houding; tat: dat; vijānīyāt: moet weten; na: niet; itarat: elk ander; 

sukhanāśanam: geluk vernietigend. 

 

112. Dat is de meest geschikte houding  

 Waarin meditatie op Brahman  

 Gemakkelijk en vloeiend verloopt, 

 En geen andere
1
 die het gerief stoort. 

  

                                                      
1
 En geen andere: andere lichaamshoudingen die fysieke ongemakken met zich 

meebrengen waardoor de geest naar lagere regionen daalt in plaats van gevestigd in 

Brahman te blijven. 



143 

 

तसद्धिं यत्सववभिूातद तवश्वातधष्ठानमव्ययम   । 
यतस्मतन्सद्धाुः समातवष्टास्ति ैतसद्धासनिं तवदुः॥ ११३॥ 
siddhaṁ yatsarvabhūtādi viśvādhiṣṭhānamavyayam | 

yasminsiddhāḥ samāviṣṭāstadvai siddhāsanaṁ viduḥ || 113|| 

siddhaṁ: goed bekend; yat: welke; sarvabhūtādi: [de oorsprong] van alle 

wezens; viśvādhiṣṭhānam: dat wat het gehele universum draagt; avyayam: 

onveranderlijk; (iti: dus); yasmin: waarin; siddhāḥ: siddha’s (de verlichten 

of paṇḍitaḥ: de wijzen); samāviṣṭāḥ: volledig opgelost; tat: dat; vai: alleen; 

siddhāsanam: als siddhāsana, volmaakte houding; viduḥ: ken. 

 

113. Dat wat de oorsprong van alle wezens is 

 En de drager van het gehele universum, 

 Het onveranderlijke, waarin de verlichten opgaan, 

 Ken Dát alleen als de ‘volmaakte houding’
1
. 

 

 

  

                                                      
1
 Volmaakte houding: de tekst spreekt van ‘siddhāsana’, omschreven als de zittende 

lichaamshouding waarbij de linker hiel onder het lichaam en de rechter hiel vóór 

het lichaam geplaatst wordt, het zicht gericht tussen de wenkbrauwen en mediterend 

op de syllabe OM. Śaṅkara distantieert zich van dergelijke beschrijvingen en noemt 

siddhāsana als de enige houding waarin de mediterende met Brahman is 

vereenzelvigd. 



144 

 

यन्मलूिं सव वभिूानािं यन्मलूिं तचत्तबन्धनम   । 
मलूबन्धुः सदा सवे्यो योग्योऽसौ राजयोतगनाम   ॥ ११४॥ 
yanmūlaṁ sarvabhūtānāṁ yanmūlaṁ cittabandhanam | 

mūlabandhaḥ sadā sevyo yogyo'sau rājayoginām || 114|| 

yat: welke; mūlaṁ: de bron; oorsprong, begin; sarvabhūtānāṁ: van al wat 

bestaat; yanmūlaṁ: waarop het is gegrondvest; (tat: dat); cittabandhanam: 

bedwingen, beteugelen, van de geest; mūlabandhaḥ: de beteugelende bron 

of macht; (ucyate: wordt genoemd); sadā: altijd; sevyaḥ: moet worden eigen 

gemaakt; yogyaḥ: geschikt, bestemd; asau: deze; rājayoginām: van de rāja-

yogi’s. 

 

114. Dat [Brahman], de oorsprong van al wat bestaat, 

 En waarop de beteugeling van de geest is gegrond
1
 

 Is de ‘beteugelende bron’
2
, die omarmd moet worden 

 Omdat deze bij voorkeur passend is voor rāja-yogi’s
3
. 

 

  

                                                      
1
 Waarop de beteugeling van de geest is gegrond: alleen door het volledig opgaan in 

het Zelf wordt de geest geheel beteugeld. 
2
 Beteugelende bron: de tekst gebruikt het woord ‘mūlabandha’, zijnde een 

lichaamshouding die tot Hatha-Yoga behoort. De onderliggende boodschap van 

deze laatste drie verzen is dat zolang men stevig gevestigd is in meditatie op 

Brahman, men zich daarbij geen zorgen hoeft te  maken over de lichaamshouding. 

Ervaringen tonen aan dat wanneer men stevig in het Zelf gevestigd is, het lichaam 

vanzelf-sprekend de juiste houding aanneemt en deze behoudt. 
3
 Rāja-yogi’s: gevorderde beoefenaren van spirituele meditatie. 



145 

 

अङ्गानािं समिािं तवद्यात्सम ेब्रह्मतण लीनिाम   । 
नो चने्नवै समानत्वमजृतु्विं शषु्कवकृ्षवि   ॥ ११५॥ 
aṅgānāṁ samatāṁ vidyātsame brahmaṇi līnatām | 

no cennaiva samānatvamṛjutvaṁ śuṣkavṛkṣavat || 115|| 

aṅgānāṁ: van de ledematen; samatāṁ: balans, evenwicht; vidyāt: moet 

weten; same: homogeen, gelijksoortig; brahmaṇi: in Brahman; līnatām: 

absorbtie, oplossing; no cit: anders; na: niet; eva; waarlijk; samānatvam: 

balans; (bhavati: is); ṛjutvaṁ: rechtheid; śuṣkavṛkṣavat: zoals een 

uitgedroogde boom. 

 

115. Opgelost zijn in de onvermengde Brahman 

 Is de ‘volmaakte balans’ van de ledematen. 

 Enkel het rechtop staan van het lichaam,  

 Zoals een uitgedroogde boom, is geen balans. 

 

  



146 

 

दृतष्टिं ज्ञानमयीं कृत्वा पश्यदे्ब्रह्ममयिं जगि   । 
सा दृतष्टुः परमोदारा न नासाग्रावलोतकनी॥ ११६॥ 
dṛṣṭiṁ jñānamayīṁ kṛtvā paśyedbrahmamayaṁ jagat | 

sā dṛṣṭiḥ paramodārā na nāsāgrāvalokinī || 116|| 

dṛṣṭi: zienswijze; jñānamayīṁ: vol kennis; kṛtvā: makend; paśyet: zicht 

hebben; brahmamayaṁ: Brahman zelf te zijn; jagat: de wereld; sā: dat; 

dṛṣṭaḥ: zienswijze; paramodārā: nobel, edel; (bhavati: is); na: niet; 

nāsāgrāvalokinī: dat wat de punt van de neus ziet. 

 

116. De gewone zienswijze ruilend voor die van kennis 

 Moet men de wereld als Brahman alleen zien. 

 Dat is het meest edele zicht, en niet 

 Wat op de punt van de neus is gericht
1
. 

 

 

  

                                                      
1
 Niet dat wat de punt van de neus ziet: er wordt soms gezegd dat men zittend en 

turend op de punt van de neus moet mediteren. Zie bijvoorbeeld Bhagavad Gītā 

(6.13): “Laat hij, terwijl het lichaam, hals en hoofd rechtop houdt, onbeweeglijk en 

bedaard, met gesloten ogen de blik gericht op de punt van de neus.” Hier ligt het 

gevaar van het al te letterlijk nemen en het uit de context nemen van dergelijke 

tekstgedeelten. Lees daarom ook de daarop volgende twee verzen. Vers 6.14: ‘Met 

vrede in zijn hart en zonder vrees, zijn gedachten beheersend en strak op Mij 

(Brahman) gevestigd, laat de brahmacarin dan zichzelf overgeven in contemplatie 

op Mij.’ 6.15: ‘Terwijl hij zijn geest aldus voortdurend in gemeenschap met Mij 

houdt en zijn gedachten beteugeld zijn, zal hij vrede bereiken die de Mijne is en die 

hem ten slotte tot bevrijding zal leiden.’  

Voor de rijpe beoefenaars van meditatie die reeds de ervaring van de eenheid met 

Brahman kennen (Brahmavit) en daar steeds naar toe kunnen terugkeren, zegt 

Śaṅkara onomwonden dat met de meditatie op Brahman alle andere instructies 

overbodig worden omdat die instructies alleen ten doel hebben de staat van 

eenzelvigheid met Brahman te bewerkstelligen. 



147 

 

द्रष्िदृश वनदृश्यानािं तवरामो यत्र वा भविे   । 
दृतष्टस्तत्रवै कि वव्या न नासाग्रावलोतकनी॥ ११७॥ 
draṣtṛdarśanadṛśyānāṁ virāmo yatra vā bhavet | 

dṛṣṭistatraiva kartavyā na nāsāgrāvalokinī || 117|| 

draṣtṛdarśanadṛśyānāṁ: van de ziener, het zicht en het geziene; virāmaḥ: 

ophouden; yatra: waar; vā: of; bhavet: vindt plaats; dṛṣṭaḥ: visie, zicht; 

tatraiva: daar alleen; kartavyā: moet naar gericht worden; na: niet; 

nāsāgrāvalokinī: dat wat de punt van de neus ziet. 

 

117. Of, men dient zijn zicht steeds te richten 

 Alleen op Dát waar alle onderscheid ophoudt 
1
 

 Tussen de ziener, het zicht en het geziene, 

 En niet op de punt van de neus. 

 

 

  

                                                      
1
 Alleen op Dát waar alle onderscheid ophoudt: gerefereerd wordt naar Brahman dat 

puur, oneindig en tijdloos bewustzijn is waarin elke diversiteit zoals de ziener, het 

zicht en het geziene, dat voor de triade van alle waarnemingen geldt, ophoudt te 

bestaan. 



148 

 

तचत्तातदसववभावषे ुब्रह्मत्वनेवै भावनाि   । 
तनरोधुः सव व वतृ्तीनािं प्राणायामुः स उच्यि॥े ११८॥ 
cittādisarvabhāveṣu brahmatvenaiva bhāvanāt | 

nirodhaḥ sarva vṛttīnāṁ prāṇāyāmaḥ sa ucyate || 118|| 

cittādisarvabhāveṣu: in alle mentale staten zoals citta (het individuele 

bewustzijn); brahmatvena: als Brahman; eva: waarlijk; bhāvanāt: door het 

vermogen van herinnering; nirodhaḥ: beteugelen; sarva vṛttīnāṁ: van alle 

modificaties van de geest; (yaḥ: welk); prāṇāyāmaḥ: prāṇāyāma, beteu-

geling van de levenskracht; sa: dat; ucyate: wordt genoemd. 

 

118. De beteugeling van de mentale bewegingen
1
 

 Door het vermogen van herinnering 

 In alle staten van bewustzijn
2
 [aan Brahman alleen] 

 Wordt ‘beteugeling van de levenskracht’ genoemd. 

 

  

                                                      
1
 De beteugeling van mentale bewegingen: zie ook in Yoga Sutra’s van Patañjali  

(1.2): ‘Yoga is de beteugeling van de wijzigingen (modificaties) in het denken 

(yogaś cittavṛitti nirodhaḥ). Levenskracht, waar ademhaling een aspect van is, en 

mentale bewegingen, simpelweg gezegd de stroom van gedachten, vormen tezamen 

een onafscheidelijk koppel. Door de beteugeling van de ene wordt ook de andere 

beteugeld. Bij hatha-yoga wordt de minder aan te bevelen weg van adembeheersing 

gevolgd die ook tot de kalmering van de geest leidt. In het bovengenoemde vers 

wordt gezegd dat de constante en aanhoudende beteugeling van alle zinnen door het 

proces van getuige zijn van de geest en zijn creaties als in en van Brahman 

prāṇāyāma is. Ook hier spreekt Śaṅkara zich er dus duidelijk over uit dat enkel en 

alleen de herinnering aan en zich vereenzelvigen met Brahman alle andere yoga 

disciplines overtreft. 
2
Herinnering in alle staten van bewustzijn: de tekst gebruikt hier het woord citta als 

bewustzijn. Citta staat voor het persoonlijke bewustzijn, het bewustzijn waarin 

zowel het individu (jīva) alsmede de gehele schepping (prakṛti) zich manifesteren. 

Wanneer het individu, in welke staat dan ook, zich zijn ware natuur herinnert lost 

alles zich in Brahman op (citta lost op in cit, het onbegrensde bewustzijn). Dit is de 

directe weg naar zelfkennis voor de meest rijpe geesten die zich niet aan 

ongemakkelijke, pijnlijke en langdurige disciplines hoeven te onderwerpen. 



149 

 

तनषधेन िं प्रपञ्चस्य रचेकाख्युः समीरणुः। 
ब्रह्मवैास्मीति या वतृत्तुः परूको वायरुीतरिुः॥ ११९॥ 
ििस्तितृत्तनशै्चल्यिं कुिं भकुः प्राणसिंयमुः। 
अयिं चातप प्रबदु्धानामज्ञानािं घ्राणपीडनम   ॥ १२०॥ 
niṣedhanaṁ prapañcasya recakākhyaḥ samīraṇaḥ | 

brahmaivāsmīti yā vṛttiḥ pūrako vāyurīritaḥ || 119|| 

tatastadvṛttinaiścalyaṁ kuṁbhakaḥ prāṇasaṁyamaḥ | 

ayaṁ cāpi prabuddhānāmajñānāṁ ghrāṇapīḍanam || 120|| 

niṣedhanaṁ: ontkenning,  preventie; prapañcasya: van de verschijnselen-

wereld; recakākhyaḥ: bekend als recaka (uitademing); samīraṇaḥ: 

ademhaling; (asti: is); ahaṁ: Ik; brahma: Brahman; eva: alleen; asmi: ben; 

iti: deze; yā: welke; vṛttiḥ: aandacht, gedachte; (sā: dat); pūrakaḥ: puraka 

(inademing); vāyuḥ: adem; īritaḥ: wordt genoemd; tataḥ: daarna; 

tadvṛttinaiścalyaṁ: de vastheid van die gedachte; kuṁbhakaḥ: kumbhaka 

(ophouden van de adem); prāṇasaṁyamaḥ: de beheersing van de 

levenskracht (staat voor prāṇāyāma); ayaṁ: deze; api ca: ook; prabud-

dhānām: van de verlichte; (bhavati: is); ajñānāṁ: van de onwetende; 

ghrāṇapīḍanam: drukken van de neus; (ucyate: wordt genoemd). 

 

119. De ontkenning van de verschijnselenwereld 

Staat bekend als ‘recaka’ (uitademing). 

 De gedachte ‘Ik ben Brahman alleen’ 

Staat bekend als ‘puraka’ (inademing). 

120. En het vasthouden daarna wordt ‘kumbhaka’ 

(of beteugeling van de adem) genoemd. 

 Dit is ware adembeheersing
1
 voor de verlichte, 

 Daarentegen kwelt de onwetende alleen zijn neus.  

                                                      
1
 Adembeheersing: Patañjali beschrijft het als (2.49) ‘het ophouden van in- en 

uitademing’. Hij stelt dat de geest onder beheersing wordt gebracht wanneer zijn 

verbinding met de externe wereld doorgesneden wordt door de beteugeling van de 

adem. Śaṅkara stelt echter dat de adem volledig afhankelijk is van de geest en niet 

andersom; dus in plaats van het verkwisten van energie in pogingen de adem te 



150 

 

तवषयषे्वात्मिािं दृष्ट्वा मनसतश्चति मज्जनम   । 
प्रत्याहारुः स तवज्ञयेोऽभ्यसनीयो ममुकु्षतुभुः॥ १२१॥ 
viṣayeṣvātmatāṁ dṛṣṭvā manasaściti majjanam | 

pratyāhāraḥ sa vijñeyo'bhyasanīyo mumukṣubhiḥ || 121|| 

viṣayeṣu: in alle objecten; ātmatāṁ: het Zelf zijn; dṛṣṭvā: realiserend; 

manasaḥ: van de geest, of het denken; citi: in het opperste bewustzijn; 

majjanam: absorptie, opgaan; (iti: deze); pratyāhāraḥ: pratyāhāraḥ, 

absorbtie: saḥ: dat; vijñeyaḥ: dient te worden gekend; abhyasanīyaḥ: moet 

worden beoefend; mumukṣubhiḥ: door de zoekers naar bevrijding. 

 

121. Het opgaan van het denken in puur bewustzijn 

Door het zien van het Zelf in alle objecten 

Wordt ‘absorptie’
1
 genoemd en moet worden beoefend 

Door alle zoekers naar bevrijding. 

  

                                                                                                                            
beteugelen dient men de geest te beteugelen. Wanneer dit is bewerkstelligd, volgt 

de adem de geest vanzelf en gelijktijdig. 
1
 Absorptie: de tekst gebruikt hier het woord pratyāhāra. Deze oefening is een 

manier om de mentale bewegingen in de geest, die niets anders dan gedachten zijn, 

tot stilstand te brengen. Het zien van het Zelf in alle objecten impliceert dat er niets 

anders is dan het Zelf; hoe kunnen dan gedachten ontstaan en waarover? 

Ook hier is Śaṅkara directer over de inhoud en betekenis van deze oefening. 

Patañjali beschrijft het als (2.54): “Pratyāhāra is, als het ware, de nabootsing door 

de zinnen, van het denkend beginsel, door zich van de beschouwing van de objecten 

af te wenden”. Deze beschrijving van Patañjali vertoont grote gelijkenis met 

Śaṅkara‘s ‘zelfbeheersing’ (dama), zie vers 6. Śaṅkara laat bij de beschrijving van 

pratyāhāra als ‘Het opgaan van het denken in het opperste bewustzijn door het zien 

van het Zelf in alle objecten’ geen ruimte om pratyāhāra te beschrijven met 

begrippen en woorden, behorende tot de geest en de wereld, waardoor de puurheid 

van de oefening zou kunnen worden aangetast. 



151 

 

यत्र यत्र मनो याति ब्रह्मणस्तत्र दशवनाि   । 
मनसो धारणिं चवै धारणा सा परा मिा॥ १२२॥ 
yatra yatra mano yāti brahmaṇastatra darśanāt | 

manaso dhāraṇaṁ caiva dhāraṇā sā parā matā || 122|| 

yatra yatra: waar ook; manaḥ: de geest, het denken; yāti: gaat; brahmaṇaḥ: 

van Brahman; tatra: daar; darśanāt: door realisatie; manasaḥ: van de geest, 

denken; dhāraṇāṁ: vastmaken, vastzetten; ca: stopwoord; eva: alleen; 

dhāraṇā: dhāraṇā; sā: dat; parā: het opperste; matā: is bekend. 

 

122. De standvastigheid van de geest 

 Door het zien van Brahman 

Waar ook het denken naar toe gaat, 

 Is de opperste ‘concentratie’
1
. 

  

                                                      
1
 De opperste concentratie: ‘de opperste dhāraṇā’. Patañjali beschrijft dhāraṇā als 

(3.1): ‘Concentratie is het vasthouden van het denken aan één enkel object’. Deze 

definitie sluit het bestaan van verscheidenheid categorisch niet uit. Śaṅkara geeft 

echter aan het begrip concentratie (dhāraṇā) een absolute betekenis door te stellen 

dat door het zien van Brahman alleen in elk object, vrij van namen en vormen die 

opgelegd zijn door onwetendheid, het summum van concentratie wordt bereikt. 



152 

 

ब्रह्मवैास्मीति सितृ्त्या तनरालम्बिया तस्थतिुः। 
्ानशिने तवख्यािा परमानन्ददातयनी॥ १२३॥ 
brahmaivāsmīti sadvṛttyā nirālambatayā sthitiḥ | 

dhyānaśabdena vikhyātā paramānandadāyinī || 123|| 

(ahaṁ): Ik; brahma: Brahman; eva: alleen; asmi: ben; iti sadvṛttyā: door zo 

een geduchte, krachtige gedachte; nirālambatayā: nergens van afhankelijk; 

sthitiḥ: blijvend, resterend; dhyānaśabdena: door het woord dhyāna 

(meditatie); vikhyātā: wel bekend; (sā: deze); paramānandadāyinī: leidend 

tot opperste gelukzaligheid; (bhavati: is). 

 

123. Het blijvend onafhankelijk zijn van alles  

In de staat van de opperste gelukzaligheid 

Door het besef ‘Ik ben waarlijk Brahman’, 

Is wat ‘meditatie’
1
 genoemd wordt. 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 Meditatie: de tekst gebruikt hiervoor het woord ‘dhyāna’. Ook hier overtreft de 

beschrijving van Śaṅkara die van Patañjali die als volgt luidt (3.2) ‘De 

ononderbroken stroom van denken gericht op een specifiek object is meditatie’. 

Śaṅkara geeft hier een diepere betekenis aan door te stellen dat de (perfecte) 

meditatie is het oplossen van alle gedachten in Brahman, realiserend dat dit je eigen 

Zelf is. 



153 

 

तनतव वकारिया वतृ्त्या ब्रह्माकारिया पनुुः। 
वतृत्ततवस्मरणिं सम्यक्समातधज्ञा वनसिंज्ञकुः॥ १२४॥ 
nirvikāratayā vṛttyā brahmākāratayā punaḥ | 

vṛttivismaraṇaṁ samyaksamādhirjñānasaṁjñakaḥ || 124|| 

nirvikāratayā: door gestadigheid, bestendigheid, standvastigheid; vṛttyā: 

van gedachte; brahmākāratayā: door identificatie met Brahman; punaḥ: 

weer, telkens; vṛttivismaraṇaṁ: vergetelheid van alle mentale activiteit; 

samyak: volledig; (iti: deze); samādhi: samādhi; (ucyate: wordt genoemd); 

(ayaṁ: deze); jñānasaṁjñakaḥ: kennis genoemd. 

 

124. De totale afwezigheid van mentale activiteit 

 Door zich eerst Brahman te herinneren  

 En zich daarna met Hem te vereenzelvigen, 

 Staat bekend als ‘samādhi’
1
, en ook als kennis

2
.  

                                                      
1
 Samādhi is de staat van onafgebroken ervaring van het Zelf in een bewuste of 

wakende staat. Het is de vrucht van meditatie; wanneer de éénpuntig gerichte 

aandacht op het object van meditatie, zoals in het vorige vers ‘ik ben waarlijk 

Brahman’ langdurig gevestigd is, zal de ervaring van het Zelf als puur en 

onbegrensd licht daarop volgen.  

Er zijn verschillende stadia van samādhi. Wanneer de Zelfgewaarwording als 

gevolg van mentale onrust slechts door voortdurende inspanning in stand wordt 

gehouden dan heet dit savikalpa samādhi. Het verblijven in savikalpa samādhi  is 

afhankelijk van de inspanning die gedaan wordt. Het onderscheid tussen de kenner, 

het kennen en het gekende is nog niet verdwenen. Wanneer de mentale onrust 

geheel afwezig is heet het nirvikalpa samādhi. Hierbij zijn de zintuigen inactief en 

gedachten zijn totaal afwezig. Er is geen differentiatie en geen enkele inspanning, 

het is puur bewustzijn dat het vermogen heeft zowel kennis als onwetendheid te 

verlichten; het is voorbij licht en duisternis. 
2
 En ook als kennis: samādhi is in geen geval een bewusteloze staat. Niettegen-

staande de afwezigheid van alle objectieve kennis daarin, is puur bewustzijn altijd 

aanwezig; er is niets anders dan puur bewustzijn. Het ontkennen van de afwezig-

heid van bewustzijn in welke staat dan ook is een volslagen onmogelijkheid. Want 

wie is de ontkenner anders dan het bewustzijn van die persoon? Daarom wordt 

samādhi terecht ook kennis genoemd. 



154 

 

इमञ्चाकृतत्रमानन्दिं िावत्साध ुसमभ्यसिे   । 
वश्यो यावत्क्षणात् ुिंसुः प्रयतुुः सन    भवते्स्वयम   ॥ १२५॥ 
imañcākṛtrimānandaṁ tāvatsādhu samabhyaset | 

vaśyo yāvatkṣaṇātpuṁsaḥ prayuktaḥ san bhavetsvayam || 125|| 

(sādhakaḥ: de aspirant); imaṁ: deze; ca: stopwoord; akṛtrimānandaṁ 

(manifestatie van) ongeschapen gelukzaligheid; tāvat: zo lang; sādhu: zeker, 

beslist, waarlijk; samabhyaset: moet beoefenen; vaśyaḥ: onder beheersing 

zijnde; yāvat: tot; kṣaṇāt: onmiddellijk; puṁsaḥ: van de persoon; prayuktaḥ 

san: actie oproepend; bhavet: oprijst; svayam: spontaan. 

 

125. Samādhi, die de staat van pure gelukzaligheid is, 

Moet de aspirant vastberaden blijven beoefenen, 

Zich volledig daaraan onderwerpend, tot het oprijst 

Spontaan en onmiddellijk wanneer hij dat ook wil
1
. 

 

  

                                                      
1
 Wanneer hij dat ook wil: als het Zelf eenmaal gekend is en de eenzelvigheid van 

het individu met het Zelf een feit is geworden kan het individu op elk moment door 

zijn ware aard te herinneren onafgebroken in het Zelf verblijven. 



155 

 

ििुः साधनतनम ुवतुः तसद्धो भवति योतगराट   । 
ित्स्वरूपिं न चिैस्य तवषयो मनसो तगराम   ॥ १२६॥ 
tataḥ sādhananirmuktaḥ siddho bhavati yogirāṭ | 

tatsvarūpaṁ na caitasya viṣayo manaso girām || 126|| 

tataḥ: dan; sādhananirmuktaḥ: vrij van alle oefeningen; siddhaḥ (san): 

volmaakt zijnde; bhavati: wordt; yogirāṭ: de beste onder de yogi’s; tat; dat; 

svarūpaṁ: de ware natuur; na: niet; ca: ook; etasya: van deze; (man van 

realisatie); viṣayaḥ: object; manasaḥ: van de geest (denken); girām: van 

spraak; (bhavati: wordt). 

 

126. Dan hoeft de beste onder de yogi’s niet meer te oefenen
1
 

 Door het bereikt hebben van de volmaakte staat. 

 De ware natuur van zo een persoon wordt dan 

 Nimmer een onderwerp van gedachten of spraak. 

 

  

                                                      
1
 Niet meer te oefenen: de verschillende oefeningen die hier en elders omschreven 

zijn hebben tot doel de verwerkelijking van de eenheid van individu en Brahman. 

Na dit bereikt hebben wie is er nog apart van Brahman om iets te doen?  



156 

 

समाधौ तियमाण ेि ुतवघ्नान्यायातन्त व ैबलाि   । 
अनसुिंधानरातहत्यमालस्यिं भोगलालसम   ॥ १२७॥ 
लयस्तमश्च तवक्षपेो रसास्वादश्च शनू्यिा। 
एविं यतिघ्नबाहुल्यिं त्याज्यिं ब्रह्मतवदा शनुैः॥ १२८॥ 
samādhau kriyamāṇe tu vighnānyāyānti vai balāt | 

anusaṁdhānarāhityamālasyaṁ bhogalālasam || 127|| 

layastamaśca vikṣepo rasāsvādaśca śūnyatā | 

evaṁ yadvighnabāhulyaṁ tyājyaṁ brahmavidā śanaiḥ || 128|| 

samādhau kriyamāṇe: terwijl samādhi wordt beoefend; tu: stopwoord; 

vighnāni: obstakels; āyānti: opdaagt, overkomt, opdraaft; vai: inderdaad; 

balāt: ongewilde; anusaṁdhānarāhityam: gebrek aan onderzoek; ālasyaṁ: 

lediggang, luiheid, stilstaan; bhogalālasam: hunkering naar plezier; layaḥ: 

slaap; tamaḥ: sufheid, loomheid; ca: ook; vikṣepaḥ: verstrooidheid, 

verwarring; rasāsvādaḥ: smaken van vreugde, welbehagen; ca: ook; 

śūnyatā: wezenloosheid, ledigheid; evaṁ: welke; yat: zulke; 

vighnabāhulyaṁ: veelheid, menigvuldigheid, menigte; tyājyaṁ: moet 

worden uitgedreven; brahmavidā: door de zoeker naar Brahman; śanaiḥ: 

langzaam. 

127-128 Tijdens de beoefening van samādhi 

Dagen vele ongewilde obstakels op
1
, 

Zoals gebrek aan onderzoek, luiheid,  

Hunkering naar plezier, verwarring, 

Loomheid, slaap, ervaren van genot, 

En het gevoel van wezenloosheid
2
. 

Hij die naar kennis van Brahman streeft 

Moet geleidelijk deze obstakels verdrijven
3
.

                                                      
1
 Dagen vele ongewilde obstakels op: deze obstakels behoren tot het beginstadium 

van samādhi, namelijk savikalpa samādhi, zie voetnoot 1 van vers 124. Naarmate 

men op de weg van de aangewezen oefeningen vordert  vinden aangename en 

onaangename ervaringen plaats. Men loopt dan gevaar bij deze ervaringen te 

blijven steken en zijn onderzoek niet of met minder motivatie door te zetten. 
2
 Verlies van helderheid van bewustzijn onder invloed van tamas. 

3
 Bij het gewaar worden van deze obstakels dient men onmiddellijk de verbinding 

met het Zelf herstellen. 



 

भाववतृ्त्या तह भावत्विं शनू्यवतृ्त्या तह शनू्यिा। 
ब्रह्मवतृ्त्या तह पणू वत्विं िथा पणू वत्वमभ्यसिे   ॥ १२९॥ 
bhāvavṛttyā hi bhāvatvaṁ śūnyavṛttyā hi śūnyatā | 

brahmavṛttyā hi pūrṇatvaṁ tathā pūrṇatvamabhyaset || 129|| 

bhāvavṛttyā: bij de gedachte aan een object; hi: waarlijk; bhāvatve: 

identificatie met het object; (bhavati: rijst op); śūnyavṛttyā: bij de gedachte 

aan leegte; hi: waarlijk; śūnyatā: identificatie met de leegte; (bhavati: rijst 

op); brahmavṛttyā: bij het in gedachte houden van Brahman; hi: waarlijk; 

pūrṇatvaṁ: volmaaktheid; (bhavati: rijst op); tathā: zo; pūrṇatvam: 

perfectie; abhyaset: moet oefenen; (janaḥ: een persoon). 

 

129. Bij het denken aan een object rijst dát object op
1
 

 En bij het denken aan leegte rijst leegte op, 

 Maar bij de herinnering aan Brahman is er volmaaktheid. 

 Daarom moet men zich constant op Brahman richten
2
. 

  

                                                      
1
 Zie ook Vasiṣṭha’s Yoga p. 81 “Waar dit bewustzijn ook aan denkt neemt het dat 

vorm aan”. 
2
 Zich op Brahman richten: waar men ook aan denkt dat wordt men omdat het 

denken de schepper van de verschijnselenwereld is waar het Zelf zich als gevolg 

van onwetendheid mee identificeert. Hier is dus sprake van identificatie met iets dat 

begrensd en veranderlijk is. Wat met ‘Brahman in de geest houden’ wordt bedoeld 

is de herinnering aan Brahman, die geen object van waarneming, zoals de gedachte 

aan een object of leegte, is. De herinnering aan Brahman is daarin opgelost zijn. De 

volmaaktheid waar hier over gesproken wordt is niet te beschrijven omdat deze niet 

tot de begrippen van de objectieve wereld behoort. De instructie in dit vers is 

bestemd voor hen die het stadium van samādhi hebben bereikt, als de vrucht van 

het met succes doorlopen hebben van de eerder omschreven oefeningen, zie vers 

124. 



158 

 

य ेतह वतृत्तिं जहत्यनेािं ब्रह्माख्यािं पावनीं पराम   । 
वथृवै ि ेि ुजीवतन्त पशतुभश्च समा नराुः॥ १३०॥ 
ye hi vṛttiṁ jahatyenāṁ brahmākhyāṁ pāvanīṁ parām | 

vṛthaiva te tu jīvanti paśubhiśca samā narāḥ || 130|| 

ye: wie; hi: stopwoord; vṛttiṁ: de herinnering; jahati: prijsgeven, afvallen, 

loslaten, opgeven; enāṁ: deze; brahmākhyāṁ: aan Brahman; pāvanīṁ: 

zuiverend; parām: in de hoogste graad; vṛthaiva: tevergeefs; te: zij, deze; tu: 

stopwoord; jīvanti: leven; paśubhi: aan beesten; ca: ook; samāḥ: gelijk; 

narāḥ: mensen, personen; (bhavanti: zijn). 

 

130. Zij die de zuiverende herinnering 

 Aan Brahman laten varen 

 Leven zinloos en doelloos, 

 En zijn gelijk aan beesten
1
. 

  

                                                      
1
 Gelijk aan beesten: de mens heeft de unieke gelegenheid om Brahman te 

realiseren en zodoende vrij te zijn van onwetendheid. Bij in gebreke blijven hiervan 

kan hij nauwelijks een mens worden genoemd daar er niets meer overblijft om hem 

van een beest te onderscheiden.  



159 

 

य ेतह वतृत्तिं तवजानतन्त ज्ञात्वातप वध वयतन्त य।े 
ि ेव ैसत्रुुषा धन्या वन्द्यास्त ेभवुनत्रय॥े १३१॥ 
ye hi vṛttiṁ vijānanti jñātvāpi vardhayanti ye | 

te vai satpuruṣā dhanyā vandyāste bhuvanatraye || 131|| 

ye: wie; hi: stopwoord; vṛttiṁ: het zich bewust-zijn (van Brahman); 

vijānanti: kent, weet; jñātvā: kennend, wetend; api: en; vardhayanti: 

ontwikkelen; ye: wie; te: deze; vai: inderdaad; satpuruṣā: wijze mens; (taṁ: 

dat); dhanyāḥ: gezegend; (bhavanti: zijn); vandyāḥ: gerespecteerd 

(bhavanti: zijn); te: zij; bhuvanatraye: in de drie werelden.  

 

131. Gezegend, inderdaad, zijn de wijze mensen 

Die zich bewust zijn geworden van Brahman 

En onafgebroken daarin verblijven
1
. 

Ze worden in alle drie werelden
2
 geëerd. 

 

  

                                                      
1
 Onafgebroken in Brahman verblijven: na langdurige praktijk van de omschreven 

oefeningen zal de zoeker tenslotte zich gewaar zijn van zijn ware identiteit: 

Brahman, dat alles doordringt, binnen en buiten. Maar dat is nog niet de 

uiteindelijke staat van algehele bevrijding. Hij moet zijn aandacht standvastig 

onafgebroken op Brahman (in samādhi) houden tot zijn identiteit met Brahman 

volledig gevestigd is en vrij is van alle banden met dualiteit en onwetendheid. Dit is 

het opperste van de spirituele praktijk. 
2
 Drie werelden: de uitdrukking ‘drie werelden’ komt in geschriften vaker voor 

doorgaans zonder nadere uitleg. In Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad wordt bijvoorbeeld 

over ‘de werelden van lichaam, geest en spraak’ gesproken (I-v-4, I-v-16). 

Daarnaast treft men ook alternatieven zoals waken, droom en slaap (Yoga 

Vasiṣṭha), fysiek, subtiel en causaal, en ook verleden, heden en toekomst. Het meest 

voor de hand liggende voor dit vers is echter dat hier de werelden van goden, 

mensen en demonen worden bedoeld (Yoga Vasiṣṭha). 



160 

 

यषेािं वतृत्तुः समा वदृ्धा पतरपक्वा च सा पनुुः। 
ि ेव ैसद्ब्रह्मिािं प्रािा निेरे शिवातदनुः॥ १३२॥ 
yeṣāṁ vṛttiḥ samā vṛddhā paripakvā ca sā punaḥ | 

te vai sadbrahmatāṁ prāptā netare śabdavādinaḥ || 132|| 

yeṣāṁ: wiens; vṛttiḥ: het bewustzijn (van Brahman); samā: zelfde; vṛddhā: 

ontwikkeld; paripakvā: rijp; ca: ook; sā: dat; punaḥ: weer; te: zij; vai: 

alleen; sadbrahmatāṁ: de staat van de eeuwige Brahman; prāptāḥ: hebben 

bereikt; na: niet; itare: anderen; śabdavādinaḥ: zij die met woorden 

peddelen. 

 

132. Alleen zij, in wie dit bewustzijn
1
,  

 Is gegroeid tot volle rijpheid, 

 Verkrijgen de staat van Brahman, 

 En niet zij die erover redetwisten
2
. 

 

  

                                                      
1
 Dit bewustzijn: het gewaarzijn van Brahman alleen en niets anders. 

2
 Die erover redetwisten: zij die in vruchteloze discussies terecht komen op grond 

van verschillende interpretaties van teksten uit geschriften over Brahman. 



161 

 

कुशला ब्रह्मवािा वयािं वतृत्तहीनाुः सरुातगणुः। 
िऽेप्यज्ञानिया ननू िं पनुरायातन्त यातन्त च॥ १३३॥ 
kuśalā brahmavārtāyāṁ vṛttihīnāḥ surāgiṇaḥ | 

te'pyajñānatayā nūnaṁ punarāyānti yānti ca || 133|| 

kuśalāḥ: bedreven; brahmavārtāyāṁ: over Brahman discussiëren; 

vṛttihīnāḥ: verstoken van bewustzijn (van Brahman); (te: maar); surāgiṇaḥ: 

zeer gehecht zijn (aan wereldse genoegens); te: zij; api: ook; ajñānatayā: 

vanwege hun onwetendheid; nūnaṁ: vast, ongetwijfeld; punaḥ: `telkens en 

telkens; āyānti: komen; yānti: gaan; ca: en. 

 

133. Ook zij die bedreven zijn in discussies over Brahman 

Maar Hem niet kennen, en vanwege hun onwetendheid 

Heel erg gehecht zijn aan wereldse geneugten, 

Worden geboren en sterven telkens en telkens
1
. 

  

                                                      
1
 Worden geboren en sterven telkens en telkens: herhaalde geboorten, samsāra. 



162 

 

तनमषेाध ंन तिष्ठतन्त वतृत्तिं ब्रह्ममयीं तवना। 
यथा तिष्ठतन्त ब्रह्माद्याुः सनकाद्युः शकुादयुः॥ १३४॥ 
nimeṣārdhaṁ na tiṣṭhanti vṛttiṁ brahmamayīṁ vinā | 

yathā tiṣṭhanti brahmādyāḥ sanakādyaḥ śukādayaḥ || 134|| 

 (sādhakāḥ: toegewijde); nimeṣārdhaṁ: geen moment; na: niet; tiṣṭhanti: 

staan, verkeren, zich bevinden; vṛttiṁ: aandacht, herinnering, bewust zijn, 

denken; brahmamayīṁ: doordrongen, verzadigd door Brahman; vinā: 

zonder; yathā: zoals; tiṣṭhanti: staan; brahmādyāḥ: Brahmā en anderen; 

sanakādyaḥ: Sanaka en anderen; śukādayaḥ: Śuka en anderen. 

 

134. De aandacht van de wijze 

 Behoort geen enkel moment 

 Van Brahman af te wijken
1
, 

 Zoals bij Brahmā, Sanaka en Śuka.  

                                                      
1
 Met dit vers eindigt de uiteenzetting van Rāja-Yoga in het licht van Vedānta door 

Śaṅkara. 

Opgemerkt kan worden dat het verschil tussen de beschrijving van Rāja-Yoga door 

Patañjali en Śaṅkara daarin ligt dat Patañjali vooafgaande aan de oefening van 

meditatie de beheersing van lichaam en adem vooropstelt terwijl Śaṅkara reeds 

vanaf het allereerste begin de nadruk legt op de oefening van meditatie op Brahman 

die rechtreeks naar het doel leidt. 



163 

 

काय ेकारणिायािा कारण ेन तह काय विा। 
कारणत्विं ििो गचे्छत्काया वभाव ेतवचारिुः॥ १३५॥ 
kārye kāraṇatāyātā kāraṇe na hi kāryatā | 

kāraṇatvaṁ tato gacchetkāryābhāve vicārataḥ || 135|| 

kārye: in het effect; kāraṇatā: de aard of essentie van de oorzaak; āyātā: 

onafscheidelijk verbonden; kāraṇe: in de oorzaak of subject; kāryatā: de 

aard van het effect; na: niet; hi: waarlijk; kāryatā: de aard of essentie van 

het effect; kāraṇatvaṁ: de oorzakelijkheid; tataḥ: daarom; gacchet: 

verdwijnt; kāryābhāve: bij afwezigheid van het effect; vicārataḥ: door 

redenering, onderzoek. 

 

135. De essentie van de oorzaak is aanwezig 

Ook in het effect, maar niet andersom
1
. 

Als er geen effect is, toont onderzoek 

Dat er ook geen oorzaak kan zijn
2
.  

                                                      
1
 Maar niet andersom: het inbeelden van een slang in een touw betekent niet dat het 

touw zich als een slang gaat gedragen. Het effect bestaat vanwege de oorzaak en het 

effect is slechts een reflectie van de oorzaak. 
2
 Oorzaak en effect zijn kenmerken van dualiteit, het product van onwetendheid, en 

onwerkelijk. Ze vormen samen een onafscheidelijk koppel en zijn verant-

woordelijk voor het onderscheid tussen het individu en de wereld. Wanneer de ene 

verdwijnt, verdwijnt ook de andere en, wat er dan overblijft is puur bewustzijn (het 

Zelf, Brahman, vers 136). Voorbeelden van paren van oorzaak en effect zijn: 

subject en object, individu en de wereld, ‘ik’ (ego) en ‘dit’ (al het andere zoals ‘jij’), 

neiging (vāsanā) en handeling (karma), de waarnemer en het waargenomene etc.  

Zie ook uitspraken als: 

- ‘Wat gezien wordt is niet verschillend van dat wat ziet.’ Ramana Maharshi, “Pada-

malai“ p. 278. 

- ‘Wat niet in jou is kan niet buiten je verschijnen.’ “Talks with Sri Ramana 

Maharshi” p.166. 

- ‘Het object’ verrijst in het ‘subject’ en heeft geen onafhankelijk bestaan.’ 

Vasiṣṭha’s Yoga p. 515. 

- ‘In alles, wat gij ook waarneemt, verschijnt gijzelf alleen.’ Aṣtavakra Gita, 17-15. 

In dit vers tot en met vers 139 geeft Śaṅkara de beschrijving van de praktische weg 

zonder in details te treden om de onwerkelijkheid van het bestaan van het effect 

onafhankelijk van de oorzaak te doorzien en daarmee ook van de oorzaak bevrijd te 

worden en door deze weg consequent te volgen de geest te zuiveren van de latente 

neigingen. 



164 

 

अथ शदु्धिं भविेस्त ुयि ैवाचामगोचरम   । 
द्रष्टव्यिं मदृ्घटेनवै दृष्टान्तने पनुुः पनुुः॥ १३६॥ 
atha śuddhaṁ bhavedvastu yadvai vācāmagocaram | 

draṣṭavyaṁ mṛdghaṭenaiva dṛṣṭāntena punaḥ punaḥ || 136|| 

atha: dan; śuddhaṁ: puur; bhavet: overblijft; vastu: werkelijkheid; yat: dat, 

welke; vai: inderdaad; vācām: van woorden; agocaram: voorbij het bereik; 

draṣṭavyaṁ: moet worden begrepen; mṛdghaṭena: van klei en pot; eva: 

waarlijk; (tat: dat); dṛṣṭāntena: door de illustratie; punaḥ punaḥ: telkens en 

telkens. 

 

136. Dan blijft alleen pure werkelijkheid over, 

 Brahman, die voorbij woorden is. 

 Dit moet telkens beseft worden 

Door de gelijkenis van klei en pot
1
.  

                                                      
1
 De gelijkenis van klei en pot: als er geen pot is is er ook geen maker ervan (geest, 

inbeelding) en wat er overblijft is klei alleen. Zo is alles wat bestaat niets anders 

dan puur bewustzijn. Zie ook uitspraken als: 

-  “Door een brok klei te kennen, kent ge alle dingen die van klei gemaakt zijn; zij 

verschillen als het ware in taal en in naam, daar zij geen realiteit bezitten dan hun 

klei.’ Chāndogya Upaniṣad 6.1.4. 

- Wie zegt dat dit heelal een onafhankelijk bestaan heeft lijdt aan begoocheling.” 

Śaṇkara: Vivekacūḍamaṇi, 230. 

- “Het verschijnen van de wereld in dit bewustzijn als iets anders dan bewustzijn, is 

illusie.” Vasiṣṭha’s Yoga p. 682. 

- Jezus sprak: “Erken wat voor uw aangezicht is, en wat verborgen is zal u onthuld 

worden. Want niets is verborgen wat niet geopenbaard zal worden.” Het Evangelie 

van Thomas, 5. 

- Jezus sprak: “De beelden zijn zichtbaar aan de mens maar het licht dat ze 

bevatten is verborgen in het beeld van het licht des Vaders. Hij zal worden 

ontsluierd maar zijn (eigen) beeld zal verborgen blijven in Zijn licht.” Het 

Evangelie van Thomas, 83. 

- “Oh gij, Bewustzijn, gij zijt inderdaad dat waarin het universum manifest wordt, 

gelijk de golven in de oceaan.” Ashtavakra Gita, 17-7. 



165 

 

अननेवै प्रकारणे वतृत्तब्रह्मातत्मका भविे   । 
उदतेि शदु्धतचत्तानािं वतृत्तज्ञानिं ििुः परम   ॥ १३७॥ 
anenaiva prakāreṇa vṛttibrahmātmikā bhavet | 

udeti śuddhacittānāṁ vṛttijñānaṁ tataḥ param || 137|| 

anenaiva prakāreṇa: op deze wijze; vṛttiḥ: mentale staat; brahmātmikā: 

verzadigd door Brahman; bhavet: wordt; udeti: oprijst; śuddhacittānāṁ: 

voor hen met gezuiverde geest; vṛttijñānaṁ: een staat van gewaarzijn (van 

Brahman); tataḥ param: waarna; (sā: dat). 

 

137. Alleen door deze weg te volgen
1
 

 Ontstaat in de gezuiverde geest 

 Het gewaarzijn van Brahman 

 Dat daarna in Brahman opgaat. 

 

  

                                                      
1
 Alleen door deze weg te volgen: door onophoudelijk in praktijk brengen van 

contemplatie en onderscheid zoals verwoord in deze verzen zal op den duur in de 

aspirant het besef opdagen dat Brahman er alleen is, en dat er niets anders bestaat. 

Op deze wijze zal onwetendheid eindigen die zo lang tot misleiding heeft geleid 

door het projecteren van een bestaan van dualiteit. Daarna zal zelfs de transparant 

geworden geest, die door de vernietiging van onwetendheid nader tot Brahman is 

gekomen, geheel verdwijnen zoals vuur dat na het verteren van zijn brandstof 

geheel uitdooft. Dan schijnt Brahman alleen in zijn eigen Glorie. 



166 

 

कारणिं व्यतिरकेेण पमुानादौ तवलोकयिे   । 
अन्वयने पनुस्ततद्ध काय ेतनत्यिं प्रपश्यति॥ १३८॥ 
kāraṇaṁ vyatirekeṇa pumānādau vilokayet | 

anvayena punastaddhi kārye nityaṁ prapaśyati || 138|| 

kāraṇaṁ: de oorzaak; vyatirekeṇa: door eliminatie, ontkenning; pumān: een 

persoon; ādau: in eerste instantie; vilokayet: moet onderzoeken, nagaan; 

anvayena: door associatie, verbinding; punaḥ: telkens weer; tat: dat (de 

oorzaak); hi: waarlijk; kārye: in het effect of verschijnsel; nityaṁ: altijd; 

prapaśyati: begrijpt. 

 

138.  Men moet telkens door eliminatie 

Eerst naar de oorzaak zoeken 

 En dan door associatie 

Deze in het effect zien
1
. 

  

                                                      
1
 Deze in het effect zien: door onderzoek naar de oorzaak van iets, b.v. boosheid in 

een bepaalde situatie, het zal blijken dat de latente neigingen, of geconditioneerd-

heid, de oorzaak hiervan is. Dan wordt er ook erkend dat het deze oorzaak is die 

zich in het effect manifesteert. In het volgende vers wordt dit proces vervolgd door 

het loslaten van het effect waardoor ook de oorzaak verdwijnt en wat er overblijft is 

zuiver bewustzijn, het Zelf of Brahman. Daar is geen verscheidenheid zoals het zien 

dat een pot niets anders dan een manifestatie in klei is. 

Om je van de neigingen (oorzaak) te bevrijden stelt Śaṅkara dat je de effecten, die 

het gevolg van begeerten zijn, tot as moet verbranden. Zie Vivekacūḍāmaṇi vers 

317: “Wanneer zelfzuchtige activiteit ophoudt, stopt ook het verwijlen bij de 

zinsobjecten, gevolgd door het uitsterven van neigingen (vāsanā). Het uitsterven 

van neigingen wordt als ‘bevrijding tijdens het leven’ beschouwd.” 

Het uiteindelijke resultaat van een dergelijk onderzoek is op prachtige wijze door 

Śaṅkara verwoord in zijn tien verzen tellend werk “Daśa Ślokī”. 



167 

 

काय ेतह कारणिं पश्यते्श्चात्कायं तवसज वयिे   । 
कारणत्विं ििो गचे्छदवतशष्टिं भवने्मतुनुः॥ १३९॥ 
kārye hi kāraṇaṁ paśyetpaścātkāryaṁ visarjayet | 

kāraṇatvaṁ tato gacchedavaśiṣṭaṁ bhavenmuniḥ|| 139|| 

kārye: in het effect; kāraṇaṁ: de oorzaak; hi: waarlijk; paśyet: moet zien; 

paścāt: daarna; kāryaṁ: het effect; visarjayet: moet negeren; tataḥ: dan; 

kāraṇatvaṁ: de oorzakelijkheid, het oorzaak zijn; gacchet: gaat weg; 

avaśiṣṭaṁ: het overblijvende; bhavet: wordt; muniḥ: de wijze, verlichte. 

 

139.  Men moet in het effect de oorzaak zien 

En daarna het effect loslaten
1
,  

Waarmee ook de oorzaak verdwijnt. 

Wat dan overblijft wordt de wijze zelf
2
. 

 

 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 Men moet in het effect de oorzaak zien: Bij het zien dat de wereld een illusoir en 

onwerkelijk effect is van zijn oorzaak die verbeelding is, verdwijnen beiden. In 

commentaren wijzen sommige vertalingen Brahman in plaats van verbeelding aan 

als de oorzaak van de wereldverschijning. 
2
 Wanneer oorzaak en effect beide verdwijnen is men geneigd te concluderen dat er 

alleen leegte overblijft. Maar dat is een onmogelijkheid want hoewel men het 

bestaan van alles kan loslaten, kan men zichzelf, de loslater zelf, niet loslaten. 

Wanneer causaliteit verdwijnt is wat er overblijft de getuige zelf, ofwel het Zelf, de 

uiteindelijke werkelijkheid die geen object van waarneming is. 

Het uiteindelijke resultaat van een dergelijk proces is op prachtige wijze door 

Śaṅkara verwoord in zijn 21 verzen tellend werk “Brahmajñānāvalīmālā”. 



168 

 

भातवििं िीव्रवगेने यिस्त ुतनश्चयात्मना। 
पमुािंस्ततद्ध भवचे्छीघ्रिं ज्ञयेिं भ्रमरकीटवि   ॥ १४०॥ 
bhāvitaṁ tīvravegena yadvastu niścayātmanā | 

pumāṁstaddhi bhavecchīghraṁ jñeyaṁ bhramarakīṭavat || 140|| 

bhāvitaṁ: wordt op gemediteerd; tīvravegena: meest krachtige wijze; yat: 

dat; vastu: ding, object; niścayātmanā: met vaste overtuiging; pumān: 

iemand; tat: dat; hi: waarlijk; bhavet: wordt; (etat: dit); chīghraṁ: spoedig; 

jñeyaṁ: moet worden begrepen; bhramarakīṭavat: uit de gelijkenis van de 

wesp en het insect. 

 

140.  Men wordt dát waarop men mediteert. 

Met grote ijver en overtuiging. 

Dit mag geconcludeerd worden 

Uit het voorbeeld van de wesp en de worm
1
. 

 

  

                                                      
1
 Volgens een Indiaas volksgeloof redt een soort worm (kiṭakaḥ), die door een wesp 

(bhramaram) wordt belaagd, zich doordat hij door zijn angst zijn aandacht 

onafgebroken op de wesp houdt en - hoewel verschillend van de wesp - de vorm 

van een wesp aanneemt. Naar analogie hiervan zal iemand, als hij met uiterste 

inspanning onafgebroken op Brahman mediteert, uiteindelijk Brahman worden. 



169 

 

अदृश्यिं भावरूपञ्च सववमवे तचदात्मकम   । 
सावधानिया तनत्यिं स्वात्मानिं भावयदे्बधुुः॥ १४१॥ 
adṛśyaṁ bhāvarūpañca sarvameva cidātmakam | 

sāvadhānatayā nityaṁ svātmānaṁ bhāvayedbudhaḥ || 141|| 

adṛśyaṁ: het onzichtbare; bhāvarūpaṁ: het substantiële (het zichtbare); ca: 

ook; sarvaṁ: alles; eva: waarlijk; cidātmakam: van de essentie van bewust-

zijn; sāvadhānatayā: met grote zorg; nityaṁ: altijd; svātmānaṁ: als zijn 

eigen Zelf; bhāvayet: overdenken; budhaḥ: de wijze. 

 

141. Met grote alertheid aanschouwt de wijze 

Het zichtbare, onzichtbare
1
 en al het andere, 

Dat puur bewustzijn alleen is, 

Altijd als zijn eigen Zelf. 

  

                                                      
1
 Het zichtbare, onzichtbare: het zichtbare: de wereld. Het onzichtbare: de 

bestandsgrond van al het bestaande, Brahman. Alle andere: waar hij ook getuige 

van is.  

 



170 

 

दृश्यिं ह्यदृश्यिािं नीत्वा ब्रह्माकारणे तचन्तयिे   । 
तविातन्नत्यसखु ेतिष्ठतेद्धया तचद्रसपणू वया॥ १४२॥ 
dṛśyaṁ hyadṛśyatāṁ nītvā brahmākāreṇa cintayet | 

vidvānnityasukhe tiṣṭheddhiyā cidrasapūrṇayā || 142|| 

dṛśyaṁ: het zichtbare; hi: stopwoord; adṛśyatāṁ: naar onzichtbaarheid; 

nītvā: reducerend; brahmākāreṇa: als Brahman; cintayet: moet beschouwen; 

(tat; dan); vidvān: de wijze; nityasukhe: met eeuwige geluk; tiṣṭhet: moet 

erin verblijven; dhiyā: met de geest; cidrasapūrṇayā: vol bewustzijn en 

volmaaktheid. 

 

142. Met het oplossen van het zichtbare 

In het onzichtbare, Brahman alleen, 

Verblijft de wijze in het gewaarzijn  

Van eeuwig geluk en volmaaktheid. 

 

 

 

 

  



171 

 

एतभरङ्गैुः समायतुो राजयोग उदाहृिुः। 
तकतञ्चत्क्वकषायाणािं हठयोगने सिंयिुुः॥ १४३॥ 
ebhiraṅgaiḥ samāyukto rājayoga udāhṛtaḥ | 

kiñcitpakvakaṣāyāṇāṁ haṭhayogena saṁyutaḥ || 143|| 

ebhiraṅgaiḥ: met deze stappen; samāyuktaḥ: gebruik te hebben gemaakt; 

rājayoga: Koninklijke Yoga; udāhṛtaḥ: is beschreven; 

kiñcitpakvakaṣāyāṇāṁ: voor wie wereldse verlangens deels zijn verdwenen; 

haṭhayogena: met haṭhayoga; (ayaṁ: deze); saṁyutaḥ: gecombineerd; 

(bhavet: moet zijn). 

 

143. Aldus is de Koninklijke Yoga beschreven 

In [vijftien] stappen [voor de rijpe zielen].   

Voor hen die niet geheel vrij van verlangens zijn 

Moet het gecombineerd worden met Hatha-Yoga. 

  

 

 

 

  



172 

 

पतरपक्विं  मनो यषे िं केवलोऽयिं च तसतद्धदुः। 
गरुुदवैिभतानािं सवषेािं सलुभो जवाि   ॥ १४४॥ 
         ॥ इति॥ 
paripakvaṁ mano yeṣaṁ kevalo'yaṁ ca siddhidaḥ | 

gurudaivatabhaktānāṁ sarveṣāṁ sulabho javāt || 144|| 

          || iti || 

paripakvaṁ: (pari: volledig, pava: rijp, gezuiverd) volkomen rijp (vrij van 

onzuiverheden); manaḥ: geest, denken; yeṣaṁ: wiens; (teṣaṁ: voor hen); 

kevalo'yaṁ: dit alleen; ca: stopwoord; siddhidaḥ: leidend tot vruchtbaarste 

resultaten (perfectie); (bhavati: is); gurudaivatabhaktānāṁ: aan hen die 

toegewijd zijn aan de leraar en godheid; sarveṣāṁ: van allen; (tat: dat); 

sulabhaḥ: gemakkelijk, simpel te verwerven; (bhavati: wordt); javāt: 

spoedig. 

 

144. Voor hen met een volledig gezuiverde geest  

Leidt alleen deze Yoga tot zelfkennis. 

Zuiverheid van geest is te bereiken door 

Toewijding aan de leraar en het goddelijke. 

Aldus eindigt hier aparokṣānubhūti, zelfkennis zonder omweg. 

 

*   *  * 

 

 

 

 



173 

 

Adi Sankaracharya's 

APAROKSHANUBHUTI 

[SELF-REALISATION] 

Translated by Swami Vimuktananda 

Published by Advaita Ashram, Kolkatta 

 

1. I bow down to Him – to Sri Hari (the destroyer of ignorance), the Supreme 

Bliss, the First Teacher, Ishwara, the All-pervading One and the Cause of all 

Lokas (the universe). 

2. Herein is expounded (the means of attaining to) Aparokshanubhuti (Self-

Realization) for the acquisition of final liberation. Only the pure in heart should 

constantly and with all effort meditate upon the truth herein taught. 

3. The four preliminary qualifications (the means to the attainment of knowledge), 

such as Vairagya (dispassion) and the like, are acquired by men by propitiating 

Hari (the Lord), through austerities and the performance of duties pertaining to 

their social order and stage in life. 

4. The indifference with which one treats the excreta of a crow – such an 

indifference to all objects of enjoyment from the realm of Brahma to this world 

(in view of their perishable nature), is verily called pure Vairagya. 

5. Atman (the seer) in itself is alone permanent, the seen is opposed to it (ie., 

transient) – such a settled conviction is truly known as discrimination. 

6. Abandonment of desires at all times is called Shama and restraint of the 

external functions of the organs is called Dama. 

7. Turning away completely from all sense-objects is the height of Uparati, and 

patient endurance of all sorrow or pain is known as Titiksha which is conducive 

to happiness. 

8. Implicit faith in the words of the Vedas and the teachers (who interpret them) is 

known as Shraddha, and concentration of the mind on the only object Sat (i.e., 

Brahman) is regarded as Samadhana. 

9. When and how shall I, O Lord, be free from the bonds of this world (i.e., births 

and deaths) – such a burning desire is called Mumukshuta. 

10. Only that person who is in possession of the said qualification (as means to 
Knowledge) should constantly reflect with a view to attaining Knowledge, 

desiring his own good. 

11. Knowledge is not brought about by any other means than Vichara, just as an 

object is nowhere perceived (seen) without the help of light. 



174 

 

12. Who am I ? How is this (world) created ? Who is its creator ? Of what 

material is this (world) made ? This is the way of that Vichara (enquiry). 

13. I am neither the body, a combination of the (five) elements (of matter), nor am 

I an aggregate of the senses; I am something different from these. This is the way 

of that Vichara. 

14. Everything is produced by ignorance, and dissolves in the wake of 

Knowledge. The various thoughts (modifications of Antahkarana) must be the 

creator. Such is this Vichara. 

15. The material (cause) of these two (i.e., ignorance and thought) is the One 

(without a second), subtle (not apprehended by the senses) and unchanging Sat 

(Existence), just as the earth is the material (cause) of the pot and the like. This is 

the way of that Vichara. 

16. As I am also the One, the Subtle, the Knower, the Witness, the Ever-Existent, 

and the Unchanging, so there is no doubt that I am “That” (i.e., Brahman). Such is 

this enquiry. 

17. Atman is verily one and without parts, whereas the body consists of many 

parts; and yet the people see (confound) these two as one ! What else can be called 

ignorance but this ? 

18. Atman is the ruler of the body and is internal, the body is the ruled and is 

external; and yet, etc., 

19. Atman is all consciousness and holy, the body is all flesh and impure; and yet, 

etc., 

20. Atman is the (supreme) Illuminator and purity itself; the body is said to be of 

the nature of darkness; and yet, etc., 

21. Atman is eternal, since it is Existence itself; the body is transient, as it is non-

existence in essence; and yet etc., 

22. The luminosity of Atman consists in the manifestation of all objects. Its 

luminosity is not like that of fire or any such thing, for (in spite of the presence of 

such lights) darkness prevails at night (at some place or other). 

23. How strange is it that a person ignorantly rests contented with the idea that he 

is the body, while he knows it as something belonging to him (and therefore apart 

from him) even as a person who sees a pot (knows it as apart from him) ! 

24. I am verily Brahman, being equanimous, quiescent, and by nature absolute 

Existence, Knowledge, and Bliss. I am not the body which is non-existence itself. 

This is called true Knowledge by the wise. 

25. I am without any change, without any form, free from all blemish and decay. I 

am not, etc., 

26. I am not subjected to any disease, I am beyond all comprehension, free from 

all alternatives and all-pervading. I am not, etc., 



175 

 

27. I am without any attribute or activity, I am eternal, ever free, and 

imperishable. I am not, etc., 

28. I am free from all impurity, I am immovable, unlimited, holy, undecaying, and 

immortal. I am not, etc., 

29. O you ignorant one ! Why do you assert the blissful, ever-existent Atman, 

which resides in your own body and is (evidently) different from it, which is 

known as Purusha and is established (by the Shruti as identical with Brahman), to 

be absolutely non-existent? 

30. O you ignorant one ! Try to know, with the help of Shruti and reasoning, your 

own Self, Purusha, which is different from the body, (not a void but) the very 

form of existence, and very difficult for persons like you to realize. 

31. The Supreme (Purusha) known as “I” (ego) is but one, whereas the gross 

bodies are many. So how can this body be Purusha? 

32. “I” (ego) is well established as the subject of perception whereas the body is 

the object. This is learnt from the fact that when we speak of the body we say, 

“This is mine.” So how can this body be Purusha? 

33. It is a fact of direct experience that the “I” (Atman) is without any change, 

whereas the body is always undergoing changes. So how can this body be Purusha 

? 

34. Wise men have ascertained the (real) nature of Purusha from that Shruti text, 

“(There is nothing) higher than He (Purusha),” etc. So how can this body be 

Purusha? 

35. Again the Shruti has declared in the Purusha Sukta that “All this is verily the 

Purusha”. So how can this body be Purusha ? 

36. So also it is said in Brihadaranyaka that “The Purusha is completely 

unattached”. How can this body wherein inhere innumerable impurities be the 

Purusha? 

37. There again it is clearly stated that “the Purusha is self-illumined”. So how can 

the body which is inert (insentient) and illumined by an external agent be the 

Purusha? 

38. Moreover, the Karma-kanda also declares that the Atman is different from the 

body and permanent, as it endures even after the fall of the body and reaps the 

fruits of actions (done in this life). 

39. Even the subtle body consists of many parts and is unstable. It is also an object 

of perception, is changeable, limited and non-existent by nature. So how can this 

be the Purusha? 

40. The immutable Atman, the substratum of the ego, is thus different from these 

two bodies, and is the Purusha, the Ishwara (the Lord of all), the Self of all; It is 

present in every form and yet transcends them all. 



176 

 

41. Thus the enunciation of the difference between the Atman and the body has 

(indirectly) asserted, indeed, after the manner of the Tarkashastra, the reality of 

the phenomenal world. But what end of human life is served thereby ? 

42. Thus the view that the body is the Atman has been denounced by the 

enunciation of the difference between the Atman and the body. Now is clearly 

stated the unreality of the difference between the two. 

43. No division in Consciousness is admissible at any time as it is always one and 

the same. Even the individuality of the Jiva must be known as false, like the 

delusion of a snake in a rope. 

44. As through the ignorance of the real nature of the rope the very rope appears 

in an instant as a snake, so also does pure Consciousness appear in the form of the 

phenomenal universe without undergoing any change. 

45. There exists no other material cause of this phenomenal universe except 

Brahman. Hence this whole universe is but Brahman and nothing else. 

46. From such declaration (of the Shruti) as “All this is Atman”, it follows that the 

idea of the pervaded and the pervading is illusory. This supreme truth being 

realized, where is the room for any distinction between the cause and the effect ? 

47. Certainly the Shruti has directly denied manifoldness in Brahman. The non-

dual cause being an established fact, how could the phenomenal universe be 

different from It ? 

48. Moreover, the Shruti has condemned (the belief in variety) in the words, “The 

person who”, being deceived by Maya, “sees variety in this (Brahman), goes from 

death to death”. 

49. Inasmuch as all beings are born of Brahman, the supreme Atman, they must be 

understood to be verily Brahman. 

50. The Shruti has clearly declared that Brahman alone is the substratum of all 

varieties of names, forms and actions. 

51. Just as a thing made of gold ever has the nature of gold, so also a being born 

of Brahman has always the nature of Brahman. 

52. Fear is attributed to the ignorant one who rests after making even the slightest 

distinction between the Jivatman and the Paramatman. 

53. When duality appears through ignorance, one sees another; but when 

everything becomes identified with the Atman, one does not perceive another 

even in the least. 

54. In that state when one realizes all as identified with the Atman, there arises 

neither delusion nor sorrow, in consequence of the absence of duality. 

55. The Shruti in the form of the Brihadaranyaka has declared that this Atman, 

which is the Self of all, is verily Brahman. 



177 

 

56. This world, though an object of our daily experience and serving all practical 

purposes, is, like the dream world, of the nature of non-existence, inasmuch as it 

is contradicted the next moment. 

57. The dream (experience) is unreal in waking, whereas the waking (experience) 

is absent in dream. Both, however, are non-existent in deep sleep which, again, is 

not experienced in either. 

58. Thus all the three states are unreal inasmuch as they are the creation of the 

three Gunas; but their witness (the reality behind them) is, beyond all Gunas, 

eternal, one, and is Consciousness itself. 

59. Just as (after the illusion has gone) one is no more deluded to see a jar in earth 

or silver in the nacre, so does one no more see Jiva in Brahman when the latter is 

realized (as one’s own self). 

60. Just as earth is described as a jar, gold as an ear-ring, and a nacre as silver, so 

is Brahman described as Jiva. 

61. Just as blueness in the sky, water in the mirage, and a human figure in a post 

(are but illusory), so is the universe in Atman. 

62. Just as the appearance of a ghost in an empty place, of a castle in the air, and 

of a second moon in the sky (is illusory), so is the appearance of the universe in 

Brahman. 

63. Just as it is water that appears as ripples and waves, or again it is copper, that 

appears in the form of vessel so it is Atman that appears as the whole universe. 

64. Just as it is earth that appears under the name of a jar, or it is threads that 

appear under the name of a cloth, so it is Atman that appears under the name of 

the universe. This Atman is to be known by negating the names. 

65. People perform all their actions in and through Brahman, (but on account of 

ignorance they are not aware of that), just as through ignorance persons do not 

know that jars and other earthenwares are nothing but earth. 

66. Just as there ever exist the relation of cause and effect between earth and a jar, 

so does the same relation exist between Brahman and the phenomenal world; this 

has been established here on the strength of scriptural texts and reasoning. 

67. Just as (the consciousness of) earth forces itself upon our mind while thinking 

of a jar, so also does (the idea of) ever-shining Brahman flash on us while 

contemplating on the phenomenal world. 

68. Atman, though ever pure (to a wise man), always appears to be impure (to an 

ignorant one), just as a rope always appears in two different ways to a knowing 

person and an ignorant one. 

69. Just as a jar is all earth, so also is the body all consciousness. The division, 

therefore, into the Self and non-Self is made by the ignorant to no purpose. 



178 

 

70. Just as a rope is imagined to be a snake and a nacre to be a piece of silver, so 

is the Atman determined to be the body by an ignorant person. 

71. Just as earth is thought of as a jar (made of it) and threads as a cloth, so is 

Atman, etc., 

72. Just as gold is thought of as an ear-ring and water as waves, so is the Atman, 

etc., 

73. Just as the stump of a tree is mistaken for a human figure and a mirage for 

water, so is the Atman, etc., 

74. Just as a mass of wood work is thought of as a house and iron as a sword, so is 

the Atman, etc., 

75. Just as one sees the illusion of a tree on account of water, so does a person on 

account of ignorance see Atman as the body. 

76. Just as to a person going in a boat everything appears to be in motion, so does 

one, etc., 

77. Just as to a person suffering from a defect (jaundice) white things appear as 

yellow, so does one, etc., 

78. Just as to a person with defective eyes everything appears to be defective, so 

does one, etc., 

79. Just as a firebrand, through mere rotation, appears circular like the sun, so 

does one, etc., 

80. Just as all things that are really large appear to be very small owing to great 

distance, so does one, etc., 

81. Just as all objects that are very small appear to be large when viewed through 

lenses, so does one, etc., 

82. Just as a surface of glass is mistaken for water, or vice versa, so does one, etc., 

83. Just as a person imagines a jewel in fire or vice versa, so does one, etc., 

84. Just as when clouds move, the moon appears to be in motion, so does one, 

etc., 

85. Just as a person through confusion loses all distinction between the different 

points of the compass, so does one, etc., 

86. Just as the moon (when reflected) in water appears to one as unsteady, so does 

one, etc., 

87. Thus through ignorance arises in Atman the delusion of the body, which, 

again, through Self-realization, disappears in the supreme Atman. 

88. When the whole universe, movable and immovable, is known to be Atman, 

and thus the existence of everything else is negated, where is then any room to say 

that the body is Atman? 



179 

 

89. O enlightened one, pass your time always contemplating on Atman while you 

are experiencing all the results of Prarabdha; for it ill becomes you to feel 

distressed. 

90. The theory one hears of from the scripture, that Prarabdha does not lose its 

hold upon one even after the origination of the knowledge of Atman, is now being 

refuted. 

91. After the origination of the knowledge of Reality, Prarabdha verily ceases to 

exist, inasmuch as the body and the like become non-existent; just as a dream does 

not exist on waking. 

92. That Karma which is done in a previous life is known as Prarabdha (which 

produces the present life). But such Karma cannot take the place of Prarabdha (for 

a man of knowledge), as he has no other birth (being free from ego). 

93. Just as the body in a dream is superimposed (and therefore illusory), so is also 

this body. How could there be any birth of the superimposed (body), and in the 

absence of birth (of the body) where is the room for that (i.e., Prarabdha) at all ? 

94. The Vedanta texts declare ignorance to be verily the material (cause) of the 

phenomenal world just as earth is of a jar. That (ignorance) being destroyed, 

where can the universe subsist ? 

95. Just as a person out of confusion perceives only the snake leaving aside the 

rope, so does an ignorant person see only the phenomenal world without knowing 

the reality. 

96. The real nature of the rope being known, the appearance of the snake no 

longer persists; so the substratum being known, the phenomenal world disappears 

completely. 

97. The body also being within the phenomenal world (and therefore unreal), how 

could Prarabdha exist ? It is, therefore, for the understanding of the ignorant alone 

that the Shruti speaks of Prarabdha. 

98. “And all the actions of a man perish when he realizes that (Atman) which is 

both the higher and the lower”. Here the clear use of the plural by the Shruti is to 

negate Prarabdha as well. 

99. If the ignorant still arbitrarily maintain this, they will not only involve 

themselves into two absurdities but will also run the risk of forgoing the Vedantic 

conclusion. So one should accept those Shrutis alone from which proceeds true 

knowledge. 

100. Now, for the attainment of the aforesaid (knowledge), I shall expound the 

fifteen steps by the help of which one should practice profound meditation at all 

times. 



180 

 

101. The Atman that is absolute existence and knowledge cannot be realized 

without constant practice. So one seeking after knowledge should long meditate 

upon Brahman for the attainment of the desired goal. 

102-103. The steps, in order, are described as follows: the control of the senses, 

the control of the mind, renunciation, silence, space, time, posture, the restraining 

root (Mulabandha), the equipoise of the body, the firmness of vision, the control 

of the vital forces, the withdrawal of the mind, concentration, self-contemplation 

and complete absorption. 

104. The restraint of all the senses by means of such knowledge as “All this is 

Brahman” is rightly called Yama, which should be practiced again and again. 

105. The continuous flow of only one kind of thought to the exclusion of all other 

thoughts, is called Niyama, which is verily the supreme bliss and is regularly 

practiced by the wise. 

106. The abandonment of the illusory universe by realizing it as the all-conscious 

Atman is the real renunciation honored by the great, since it is of the nature of 

immediate liberation. 

107. The wise should always be one with that silence wherefrom words together 

with the mind turn back without reaching it, but which is attainable by the Yogins. 

108-109. Who can describe That (i.e., Brahman) whence words turn away ? (So 

silence is inevitable while describing Brahman). Or if the phenomenal world were 

to be described, even that is beyond words. This, to give an alternate definition, 

may also be termed silence known among the sages as congenital. The observance 

of silence by restraining speech, on the other hand, is ordained by the teachers of 

Brahman for the ignorant. 

110. That solitude is known as space, wherein the universe does not exist in the 

beginning, end or middle, but whereby it is pervaded at all times. 

111. The non-dual (Brahman) that is bliss indivisible is denoted by the word 

‘time’, since it brings into existence, in the twinkling of an eye all beings from 

Brahman downwards. 

112. One should known that as real posture in which the meditation on Brahman 

flows spontaneously and unceasingly, and not any other that destroys one’s 

happiness. 

113. That which is well known as the origin of all beings and the support of the 

whole universe, which is immutable and in which the enlightened are completely 

merged … that alone is known as Siddhasana (eternal Brahman). 

114. That (Brahman) which is the root of all existence and on which the restraint 

of the mind is based is called the restraining root (Mulabandha) which should 

always be adopted since it is fit for Raja-yogins. 



181 

 

115. Absorption in the uniform Brahman should be known as the equipoise of the 

limbs (Dehasamya). Otherwise mere straightening of the body like that of a dried-

up tree is no equipoise. 

116. Converting the ordinary vision into one of knowledge one should view the 

world as Brahman itself. That is the noblest vision, and not that which is directed 

to the tip of the nose. 

117. Or, one should direct one’s vision to That alone where all distinction of the 

seer, sight, and the seen ceases and not to the tip of the nose. 

118. The restraint of all modifications of the mind by regarding all mental states 

like the Chitta as Brahman alone, is called Pranayama. 

119-120. The negation of the phenomenal world is known as Rechaka (breathing 

out), the thought, “I am verily Brahman”, is called Puraka (breathing in), and the 

steadiness of that thought thereafter is called Kumbhaka (restraining the breath). 

This is the real course of Pranayama for the enlightened, whereas the ignorant 

only torture the nose. 

121. The absorption of the mind in the Supreme Consciousness by realizing 

Atman in all objects is known as Pratyahara (withdrawal of the mind) which 

should be practiced by the seekers after liberation. 

122. The steadiness of the mind through realization of Brahman wherever the 

mind goes, is known as the supreme Dharana (concentration). 

123. Remaining independent of everything as a result of the unassailable thought, 

“I am verily Brahman”, is well known by the word Dhyana (meditation), and is 

productive of supreme bliss. 

124. The complete forgetfulness of all thought by first making it changeless and 

then identifying it with Brahman is called Samadhi known also as knowledge. 

125. The aspirant should carefully practice this (meditation) that reveals his 

natural bliss until, being under his full control, it arises spontaneously, in an 

instant when called into action. 

126. Then he, the best among Yogis having attained to perfection, becomes free 

from all practices. The real nature of such a man never becomes an object of the 

mind or speech. 

127-128. While practicing Samadhi there appear unavoidably many obstacles, 

such as lack of inquiry, idleness, desire for sense-pleasure, sleep, dullness, 

distraction, tasting of joy, and the sense of blankness. One desiring the knowledge 

of Brahman should slowly get rid of such innumerable obstacles. 

129. While thinking of an object the mind verily identifies itself with that, and 

while thinking of a void it really becomes blank, whereas by the thought of 

Brahman it attains to perfection. So one should constantly think of (Brahman to 

attain) perfection. 



182 

 

130. Those who give up this supremely purifying thought of Brahman, live in vain 

and are on the same level with beasts. 

131. Blessed indeed are those virtuous persons who at first have this 

consciousness of Brahman and then develop it more and more. They are respected 

everywhere. 

132. Only those in whom this consciousness (of Brahman) being ever present 

grows into maturity, attain to the state of ever-existent Brahman; and not others 

who merely deal with words. 

133. Also those persons who are only clever in discussing about Brahman but 

have no realization, and are very much attached to worldly pleasures, are born and 

die again and again in consequence of their ignorance. 

134. The aspirants after Brahman should not remain a single moment without the 

thought of Brahman, just like Brahma, Sanaka, Suka and others. 

135. The nature of the cause inheres in the effect and not vice versa; so through 

reasoning it is found that in the absence of the effect, the cause, as such also 

disappears. 

136. Then that pure reality (Brahman) which is beyond speech alone remains. 

This should be understood again and again verily through the illustration of earth 

and the pot. 

137. In this way alone there arises in the pure-minded a state of awareness (of 

Brahman), which is afterwards merged into Brahman. 

138. One should first look for the cause by the negative method and then find it by 

the positive method, as ever inherent in the effect. 

139. One should verily see the cause in the effect, and then dismiss the effect 

altogether. What then remains, the sage himself becomes. 

140. A person who meditates upon a thing with great assiduity and firm 

conviction, becomes that very thing. This may be understood from the illustration 

of the wasp and the worm. 

141. The wise should always think with great care of the invisible, the visible, and 

everything else, as his own Self which is consciousness itself. 

142. Having reduced the visible to the invisible, the wise should think of the 

universe as one with Brahman. Thus alone will he abide in eternal felicity with 

mind full of consciousness and bliss. 

143. Thus has been described Raja-Yoga consisting of these steps (mentioned 

above). With this is to be combined Hatha-Yoga for (the benefit of) those whose 

worldly desires are partially attenuated. 

144. For those whose mind is completely purified this (Raja-Yoga) alone is 

productive of perfection. Purity of the mind, again, is speedily accessible to those 

who are devoted to the teacher and the Deity.   



183 

 

Literatuur: 

Śaṅkara: “Aparokshānubhuti, SELF-REALISATION of Sri Shankara-

charya”. Vertaling: Swami Vimuktananda: ISBN: 978-81-7505-107-2. 

Śaṅkara: Aparokshānubhuti, SELF-REALISATION of Sri Shankara-

charya”. Vertaling: Swami Vimuktananda. Commentary by James Swarts. 

Śaṅkara: Aparakshanubhooti (Non indirect experience). A philosophic 

treatise on Advaitha, by Adhishankara Bhagwat Pada. Transliteration and 

translation by P.R. Ramachander. 

Śaṅkara: APAROKSHĀNUBHUTI OR SELF-REALISATION OR RAJA 

YOGA OF ŚAṄKARACĀRYA. Original Sanskrit Text, Transliteration with 

Translations into Hindi & English. Edited & Translated by J. L. Gupta 

‘Chaitanya’. ISBN: 81-7084-256-1.  

Śaṅkara: Vivekacūḍamaṇi: Vertaling F. Arav, 2010. ISBN/EAN: 978-90-

816538-1-7 (versie van 580 verzen). 

Śaṅkara: Dṛg Dṛśya Viveka Vertaling F. Arav, 2012. ISBN: 978-90-816-38-

0-0. 

  



184 

 

 



 

 

 

  



 

 

 

 

 

Uit de inleidende tekst: 

Aparonakṣānubhūti is de directe kennis van het Zelf (ātman) dat 

altijd in elke gedachte aanwezig is. Iedereen heeft enige kennis 

van het Zelf, want het ontkennen van het Zelf betekent het 

ontkennen van je eigen bestaan. Aanvankelijk wordt de ware aard 

van het Zelf niet gekend. Later, wanneer de geest gezuiverd is 

door studie en praktijk, verdwijnt de sluier van onwetendheid 

geleidelijk waardoor de ware natuur van het Zelf zich begint te 

openbaren. Een hogere kennis zal in een gevorderd stadium 

volgen wanneer het Zelf als pure getuige zal worden ervaren 

waarin alle andere gedachten zijn opgelost. Maar het einde is nog 

niet bereikt. Het idee van dualiteit, zoals ‘ik ben de getuige’ (‘ik’ 

én ‘getuige zijn’) houdt steeds aan. Alleen in het laatste stadium, 

wanneer de kenner en het gekende in het uit zichzelf stralende 

Zelf ineensmelten, wordt het opperste bereikt: dat wat alleen IS en 

waarnaast niets anders bestaat. Deze realisatie van het niet-duale 

is de vervolmaking van Aparokṣanubhūti. 

In Aparokṣānubhūti benadrukt Śaṅkara allereerst het belang van 

het bereikt hebben van een zekere rijpheid om de spirituele weg 

naar vervolmaking van het menselijk bestaan in te gaan. Door 

simpele redeneringen illustreert hij daarna dat het permanente ik-

gevoel, het Zelf of ātman, nooit gelijk kan zijn aan het tijdelijke 

en vergankelijke lichaam. Vervolgens wordt de eenheid van het 

Zelf en Brahman aangetoond. Nadat afscheid wordt genomen van 

allerlei als waar veronderstelde begrippen zoals het lichaam, de 

wereld en karma, wordt de zoeker een vijftiental praktische 

aanwijzingen, die de meer gangbare yoga disciplines overtreffen, 

aangereikt ten einde de volmaaktheid van het menselijk bestaan te 

bereiken. Hij verzuimt echter niet te waarschuwen dat deze weg 

alleen begaanbaar is voor de rijpe zielen met grote toewijding en 

een uitzonderlijke mate van inspanning. 


