
BESCHRIJVING VAN  DE HEER 

Hoofdstuk uit Vāsiṣṭha’s Yoga van Swami Venkatesananda  

Vertaling: Arie van der Voort, februari 2014 

 

Vāsiṣṭha ging verder met vertellen:     [vervolg VI.1.29] 

De heer Śiva verblijft op een plek die Kailāsa wordt genoemd. Om de heer 

Śiva te vereren heb ik daar ook een tijdlang als kluizenaar gewoond. Ik woonde 

daar samen met perfecte wijzen met wie ik regelmatig over de waarheid van de 

geschriften discussieerde. 

Op zekere avond vereerde ik heer Śiva. De gehele atmosfeer was door-

trokken met vrede en stilte. En in het bos was het zo pikkedonker, dat het net 

leek alsof je het duister met een zwaard aan stukken zou kunnen snijden. 

Toen zag ik opeens een helder licht in het bos. Met mijn extern gezichts-

vermogen zag ik dat licht en met mijn innerlijk gezichtsvermogen onderzocht 

ik dat licht. En ik zag dat het heer Śiva zelf was die daar wandelde, samen met 

zijn gemalin Pārvati. Zijn voertuig Nandi liep voor hem uit om het pad te ba-

nen. Uiteraard waarschuwde ik de bij mij aanwezige leerlingen dat de goddelij-

ke Heer in het bos was en ging snel naar Hem toe. 

Ik groette de Heer en vereerde hem zoals het betaamt. Gelukzalig aan-

schouwde ik geruime tijd het goddelijke visioen. Toen sprak heer Śiva tot mij: 

“Lukt het je om echt als een kluizenaar te leven? Gaat dat naar tevredenheid of 

heb je ergens moeite mee? Heb je bereikt wat de moeite van het bereiken waard 

is en zijn je innerlijke angsten opgelost?” 

Ik gaf de Heer het volgende antwoord: “Hoogste Heer, voor hen die zo ge-

lukkig zijn dat ze U toegewijd zijn, bestaat er niets dat moeilijk bereikbaar zou 

kunnen zijn en ook kennen zij in het geheel geen angst. Iedereen op de wereld 

groet en buigt voor diegenen die U toegewijd zijn en die zich U voortdurend 

herinneren. Alleen voor zover er mensen wonen die alleen U geheel en al toe-

gewijd zijn is het überhaupt mogelijk om van landen, steden, landstreken en 

bergen te kunnen spreken. Het vermogen om zich U te herinneren is de vrucht 

van de verdiensten uit eerdere geboortes en het is tevens de garantie voor meer 

zegeningen in de toekomst. De onafgebroken herinnering aan U, O Heer, is als 

een pot vol nectar en het is de altijd wijd open poort naar bevrijding. Heer, om-

dat ik het kostbare en stralende juweel van de herinnering aan U draag, heb ik 

nu reeds alle hindernissen uit de weg geruimd waar ik anders in de toekomst 

wellicht last van zou kunnen krijgen.  



2 
 

“Heer, hoewel ik dank zij Uw genade al gerealiseerd ben, zou ik over een 

ding toch graag meer willen weten. Legt U het me alstublieft uit. Op welke 

manier kan men de Heer zo vereren dat daardoor alle zonden worden uitgewist 

en alle deugden worden vergroot?” 

De Heer zei: 

Weet je wie ‘God’ is? Noch Viṣṇu, Śiva of Brahmā zijn God; noch de 

wind, de zon of de maan, noch de priesters of de koning; noch ik of jij; noch 

Lakṣmī of de geest (intellect). God is zonder vorm en ongedeeld (God zit niet 

in objecten); dat luisterrijke (devanam) dat niet geschapen is en dat geen begin 

noch einde heeft wordt god (deva) of heer Śiva genoemd en is zuiver bewust-

zijn. Dat alleen moet worden vereerd; dat is het enige dat bestaat. 

Alleen voor zover als iemand niet in staat is om deze Śiva te vereren wordt 

aanbevolen om de vorm te vereren. Dat laatste brengt tijdelijke resultaten 

voort, maar het eerste leidt tot eeuwigdurende gelukzaligheid. Degene die het 

oneindige negeert en toegewijd is aan het eindige verkiest de doornstruiken bo-

ven de lusthof. Hoewel het wil ook wel eens wil gebeuren dat wijzen uit 

speelsheid er voor kiezen om een vorm te vereren. 

Voor wat betreft de dingen die je nodig hebt voor de verering: wijsheid, 

zelfbeheersing en het zien van het zelf in alle wezens zijn daarvan de belang-

rijkste zaken. Alleen heer Śiva is het Zelf dat waard is om onafgebroken met de 

bloemen van wijsheid te worden vereerd. 

(Ik vroeg aan de Heer: “Vertelt U me alstublieft hoe deze wereld in zuiver 

bewustzijn kan veranderen en ook hoe dat zuivere bewustzijn de vorm aan-

neemt van de jīva (het individu) en van andere dingen”. De Heer ging verder:) 

Inderdaad alleen dat cid-ākāsa (het oneindige bewustzijn) bestaat, het be-

staat zelfs na de ondergang van de kosmos en het bestaat ook nu, zonder ook 

maar het geringste spoor van conceptualisatie. De concepten en noties die door 

het zuivere bewustzijn worden verlicht tonen zich als deze schepping, dit als 

gevolg van de beweging van energie binnen het bewustzijn, precies zoals dro-

men tijdens de slaap oprijzen. Met andere woorden, het is onmogelijk dat iets 

dat kan worden waargenomen buiten het alomtegenwoordige oneindige be-

wustzijn kan bestaan. 

Al deze bergen, de gehele wereld, het heelal, het zelf, de  jīva c.q. de indi-

vidualiteit en al de elementen waaruit de wereld is samengesteld – dat is alle-

maal niets anders dan zuiver bewustzijn. Voorafgaand aan de zogenaamde 

schepping toen alleen dit zuivere bewustzijn bestond, waar was dit alles (de 



3 
 
hemel, etc.) toen? Ruimte (ākāśa), hoogste of oneindige ruimte (Paramākāśam), 

absolute ruimte (brahmākāsam), schepping, bewustzijn – het zijn slechts woor-

den en net als synoniemen betekenen ze hetzelfde. Net zo goed als dat de duali-

teit die in een droom wordt ervaren een illusie is, zo is ook de dualiteit die met 

de schepping lijkt samen te hangen een illusie. Op dezelfde manier als dat er 

tijdens een droom dingen lijken te bestaan en te functioneren, zo lijken er tij-

dens de wakende staat ook dingen te bestaan en te functioneren. In werkelijk-

heid gebeurt er in deze beide staten helemaal niets. Net zo goed als dat er in de 

droomstaat alleen maar bewustzijn is, zo is er ook alleen maar bewustzijn in de 

wakende staat. Dat is de Heer, dat is de hoogste waarheid, dat ben jij, dat ben ik 

en dat is al. 

De Heer ging verder:         [VI.1.30] 

De verering van die Heer is de juiste verering en door middel van die vere-

ring kan men alles bereiken. Hij is onverdeeld en ondeelbaar, kent geen duali-

teit en is niet gevormd of gecreëerd door enige activiteit; hij wordt niet bereikt 

door externe inspanningen. Hem aanbidden is een geweldige bron van vreugde.  

De naar buiten gerichte verering van een of andere vorm wordt alleen aan-

bevolen voor diegenen bij wie de intelligentie nog niet is ontwaakt en die lijken 

op kleine jongens die nog niet uitgegroeid zijn. Als iemand nog niet over zelf-

beheersing, etc. beschikt, dan offert zo iemand bloemen; deze wijze van vere-

ring is echter nutteloos, net zo goed als dat de verering van het zelf in een ex-

terne vorm ook nutteloos is. Natuurlijk kan het vereren van een zelfgeschapen 

object voor deze onrijpe volgelingen wel bevredigend zijn; wellicht levert een 

dergelijke verering zelfs nog waardeloze beloningen op.  

Nu zal ik de passende wijze van verering voor verlichte mensen zoals jij 

uitleggen. Je moet alleen die Heer vereren die de gehele schepping draagt, die 

gedachte en beschrijving te boven gaat, die zelfs uitstijgt boven ideeën over 

‘het al’ of over ‘wat er ook maar is’. Alleen hij kan als ‘God’ worden aange-

duid die voor wat betreft ruimte en tijd onverdeeld en ondeelbaar is, wiens licht 

alle dingen verlicht, die zuiver en absoluut bewustzijn is. Hij is de intelligentie 

die alle samenstellende delen te boven gaat, die verborgen is in al wat bestaat, 

die het zijn is in alles wat bestaat en die al wat bestaat van hun zijn beroofd 

(met andere woorden, die de waarheid versluiert). Deze Brahman bevindt zich 

in het midden van zijn en van niet-zijn, het is God, en het is de waarheid die 

met ‘OM’ wordt aangeduid. Het bestaat overal net als geur in een plant. Alleen 

dat zuivere bewustzijn dat aanwezig is in jou, in mij en in alle goden en godin-

nen is God. O heilige, zelfs de andere goden die wel een gedaante hebben zijn 

in werkelijkheid niets anders dan dat zuivere bewustzijn. Het gehele universum 



4 
 
is zuiver bewustzijn. Dat is God, dat is ‘ik ben al’; alles komt door of via hem 

tot stand. 

Die God is voor niemand ver weg, O Heilige, noch is hij moeilijk te berei-

ken: hij is onafgebroken aanwezig in het lichaam en is net als ruimte overal 

aanwezig. Hij doet alles, hij eet, hij zorgt dat alles in stand blijft, hij gaat, hij 

ademt, hij kent elk deel van het lichaam. Hij is het licht waarin al deze ledema-

ten functioneren en waarin al de verschillende activiteiten plaats vinden. Hij 

woont in de holte van ieders eigen hart. Hij gaat de geest en de vijf zinnen van 

kennen te boven; daarom kan hij daarmee niet worden begrepen of beschreven 

– maar om het uit te kunnen leggen wordt hij met ‘bewustzijn’ aangeduid. 

Vandaar dat hoewel het lijkt of hij alles doet, doet hij in werkelijkheid niets. 

Dat bewustzijn blijft zuiver en lijkt zich alleen maar met wereldse zaken bezig 

te houden, op dezelfde manier als dat de lente zich bezig houdt met het bloeien 

van de bomen. 

De Heer vervolgde: 

Op bepaalde plaatsen gedraagt dit bewustzijn zich als ruimte, op bepaalde 

plaatsen als een  jīva, op bepaalde plaatsen als een handeling, op bepaalde 

plaatsen als een substantie etc., maar zonder dat het dit wil. Net zo als alle 

“verschillende’ oceanen feitelijk maar één ondeelbare hoeveelheid water zijn, 

is het bewustzijn, hoewel het op verschillende manieren wordt beschreven, 

slechts één kosmische hoeveelheid bewustzijn. Het is hetzelfde bewustzijn dat 

de smaak van de zoetigheid van lichamelijke verlangens van de verdoolde 

geest proeft als de smaak van honing bij de bij. In dit universum stromen al de-

ze verschillende wezens (de goden, de demonen, bergen, oceanen, etc.) in het 

oneindige bewustzijn, zoals zich ook stromingen en draaikolken in de oceaan 

voordoen. Zelfs het rad van onwetendheid, die het rad van leven en dood doet 

draaien, draait rond in dit kosmische bewustzijn met zijn altijd in beweging 

zijnde energie. 

Het was bewustzijn, in de gedaante van de vier-armige Viṣṇu, dat de de-

monen versloeg, net zoals dat de onweersbui, waarin zich ook de regenboog 

vertoont, de hitte blust die van de aarde opstijgt. Het is uitsluitend het bewust-

zijn dat de gedaante aanneemt van Śiva en Pārvati, van de schepper Brahmā en 

de ontelbare andere wezens. Dit bewustzijn is net als een spiegel die als het wa-

re zichzelf weerspiegelt en daarbij geen enkele verandering ondergaat. Zonder 

dat er in zichzelf ook maar de geringste verandering optreedt, verschijnt dit 

bewustzijn als al deze ontelbare wezens in het universum. 



5 
 

Dit oneindige bewustzijn lijkt op een kruipplant. Het is overdekt met de 

slapende ogen van talloze  jīvas. Wensen vormen de knoppen. Eerdere schep-

pingen zijn de helmdraden. De bewuste en de onbewuste wezens zijn de seg-

menten van de kruipplant. Het ene doet zich voor als het veelvoudige, maar is 

niet veelvoudig geworden. 

Het komt alleen door dit oneindige bewustzijn dat dit alles wordt gedacht, 

uitgebeeld en gedaan. Het is uitsluitend het oneindige bewustzijn dat schijnt als 

de zon. Het is het oneindige bewustzijn dat zich voordoet als de lichamen die in 

feite van zichzelf geheel willoos zijn en die tegen elkaar botsen en daardoor 

verschillende ervaringen opdoen. Dit bewustzijn is als de wervelstorm die in 

feite onzichtbaar is, maar waarin zandkorreltjes en stof worden opgezogen en 

het lijkt alsof ze vanzelf dansen. Dit bewustzijn werpt als het ware zijn eigen 

schaduw op zichzelf en dat wordt beschouwd als tamas of traagheid. 

In dit lichaam worden activiteiten door gedachten en noties opgewekt in 

het licht van ditzelfde bewustzijn. Wees ervan verzekerd dat zonder dit bewust-

zijn zelfs een object dat zich vlak voor je bevindt niet kan worden opgemerkt. 

Het lichaam kan niet functioneren noch bestaan zonder dit bewustzijn. Het 

groeit, het valt, het eet. Dit bewustzijn schept en onderhoudt alle beweegbare 

en onbeweegbare wezens in dit universum. Alleen het oneindige bewustzijn 

bestaat, iets anders bestaat er niet. Alleen bewustzijn komt voort uit bewustzijn. 

Vāsiṣṭha vervolgde: 

Toen vroeg ik aan de Heer: “Als dit bewustzijn alomtegenwoordig is, hoe 

kan men in deze wereld dan onbewust en inert worden? Hoe is het mogelijk dat 

iemand die over bewustzijn beschikt dit weer kwijtraakt?”  

De Heer was verguld met de vraag en antwoordde: 

Het alomtegenwoordige bewustzijn, dat de essentie van alles is, bestaat in 

dit lichaam zowel als het veranderlijke, het onveranderlijke en alles wat er tus-

senin zit. Net zoals een vrouw zich in haar droom inbeeldt dat zij iemand an-

ders met een andere echtgenoot is, zo beschouwt hetzelfde bewustzijn zichzelf 

als iets wezenlijk anders. Net zoals dezelfde man als hij buitenzinnig van woe-

de is zich geheel anders gedraagt, zo beschouwt het bewustzijn zich vanuit een 

ander gezichtspunt en functioneert ook anders. Geleidelijk aan wordt het on-

bewust en inert. 

Op die manier wordt bewustzijn zijn eigen object, schept het ruimte en 

daarna lucht en hun respectievelijke kwaliteiten. Tegelijkertijd ontwikkelt het 

in zichzelf tijd en ruimte, en wordt het een  jīva gevolgd door een begrensde 



6 
 
individualiteit en geest. Van hieruit ontstaat de cyclus van de wereldverschij-

ning en ideeën zoals “Ik ben een onaanraakbare”, etc. Het oneindige bewustzijn 

wordt op deze wijze dus schijnbaar inert, zoals water in kristalvorm verandert. 

Daarna raakt de geest begoocheld, koestert wensen, valt ten prooi aan lust en 

woede, ervaart voor- en tegenspoed, klampt zich vast aan hoop, verdraagt ver-

schrikkelijk lijden en is vervuld van voor- en afkeuren die de misvatting in 

stand houden. Compleet betoverd gaat het van fout naar fout, van onwetend-

heid naar grotere onwetendheid. 

Gedurende de kinderjaren is dit begoochelde bewustzijn geheel van ande-

ren afhankelijk, gedurende de jeugd rent het rijkdom achterna en maakt het 

zich voortdurend zorgen, gedurende de ouderdom wordt het verteerd door ver-

driet en gedurende de dood is het onderhevig aan het eigen karma. In overeen-

stemming met dat karma wordt het in de hemel of in de hel geboren, in de on-

derwereld of op aarde, als een mens, minder dan een mens of als een onbezield 

wezen. Het is hetzelfde bewustzijn dat verschijnt als Viṣnu, Śiva, Brahmā en 

anderen. Het is hetzelfde bewustzijn dat zich gedraagt als de zon, de maan, de 

wind, als de krachten die de wisseling der seizoenen veroorzaken, als dag en 

nacht. Het is hetzelfde bewustzijn dat de kiemkracht in het zaad en de eigen-

schappen van alle stoffelijke materie is. Dit bewustzijn dat bepaald wordt door 

zelfinperking is bang van zichzelf! Dat is de waarheid aangaande het  jīva-

bewustzijn. Het wordt ook karma-ātmā genoemd (het zelf dat gevangen zit in 

het rad van oorzaak en gevolg). 

Pas op voor de kracht van onwetendheid en inertie! Alleen door het verge-

ten van de eigen ware aard, ondervindt het bewustzijn grote problemen en el-

lende en ervaart het deerniswekkende teloorgang. 

De Heer vervolgde:         [VI.1.31] 

Bewustzijn denkt (c.q. voelt of verbeeldt) ten onrechte ‘Ik ben ongelukkig’ 

net zoals een dementerende vrouw zich kan inbeelden dat ze ongelukkig is. 

Precies zoals - omdat de dingen verkeerd worden begrepen – iemand die niet 

dood is luidkeels kan uitroepen “helaas, ik ben er geweest”, en zoals iemand 

die niet verdwaald is kan treuren “helaas, ik ben de weg kwijt” op dezelfde 

manier kan het bewustzijn zich ten onrechte inbeelden dat het ellendig is of be-

grensd. Een dergelijke inbeelding is irrationeel en ongefundeerd. Vanwege de 

verkeerde aanname van het egogevoel denkt het bewustzijn dat de wereldver-

schijning inderdaad echt is. Alleen de geest is er de basisoorzaak van dat de 

wereld wordt ervaren alsof ze werkelijk bestaat; maar het kan helemaal niet als 

oorzaak daarvan worden beschouwd, want de geest is niets anders dan bewust-



7 
 
zijn. Met andere woorden, als je beseft dat de waarnemende geest zelf onwer-

kelijk is, dan is het duidelijk dat de waargenomen wereld ook onwerkelijk is. 

Net zoals er geen olie in een rots zit, bestaat er in zuiver bewustzijn geen 

onderscheid tussen zien, ziener en het geziene of tussen doener, handeling en 

activiteit, of tussen kenner, kennis en gekende. Op dezelfde manier is het ver-

schil tussen ‘ik’ en ‘jij’ denkbeeldig. Het verschil tussen het ene en het vele is 

verbaal. Dit alles bestaat helemaal niet, net zo min als dat er duisternis in de 

zon bestaat. Paren van tegenstellingen zoals materieel en immaterieel, leeg en 

niet-leeg zijn slechts gedachteconcepten. Bij nader onderzoek verdwijnen ze 

allemaal en alleen het onveranderlijke, zuivere bewustzijn blijft over. 

Bewustzijn ondergaat in werkelijkheid geen enkele verandering en ook 

wordt het niet onzuiver. De onzuiverheid is denkbeeldig; verbeelding is de on-

zuiverheid. Als men dit beseft wordt de verbeelding opgelost en verdwijnt de 

onzuiverheid. Echter, zelfs bij degenen die dit beseffen komt de onzuiverheid 

terug tenzij de verbeelding ondubbelzinnig is verworpen. Door zelfinspanning 

kan deze verbeelding makkelijk worden opgelost: als iemand een strootje kan 

laten vallen, kan men met hetzelfde gemak ook de drie werelden laten vallen! 

Wat kan er immers niet door zelfinspanning worden bereikt? 

Dit oneindige bewustzijn, dat onveranderlijk en niet-duaal is, kan men 

zich bewust worden in het enkelvoudige, uit zichzelf schijnende binnenste 

licht. Het is zuiver en eeuwig, het is immer aanwezig en zonder concepten, het 

is onveranderlijk en onbesmet, het is alle dingen. Kortom, het niet-bewegende 

bewustzijn bestaat alsof het getuige van alles is, net zoals dat licht schijnt zon-

der dat schijnen een activiteit van dat licht is. Hoewel zuiver, lijkt het bewust-

zijn besmet; in inert materiaal is het niet-inerte energie. Het is alomtegenwoor-

dig zonder dat het wordt opgedeeld door alle bijzonderheden waaruit het al 

wordt samengesteld. 

Dit oneindige bewustzijn, dat geheel zonder concepten en bijzonder sub-

tiel is, kent zichzelf. Door zelfvergetelheid koestert het bewustzijn gedachten 

en ervaart het waarnemingen, hoewel dit alles juist door de aard van het onein-

dige bewustzijn mogelijk is: net zoals dat iemand die slaapt tegelijkertijd in-

wendig wakker is! 

De Heer vervolgde: 

Door zich te identificeren met zijn eigen object, lijkt bewustzijn zich te 

beperken tot de staat van denken en zich zorgen te maken: net zo als dat onzui-

ver goud op koper lijkt, totdat het wordt gezuiverd en glanst als goud. Door 



8 
 
zelfvergetelheid van de kant van het oneindige bewustzijn rijst de notie van het 

universum op, maar deze onwerkelijkheid verdwijnt zodra er zelfkennis is. 

Wanneer bewustzijn gewaar wordt van zichzelf in zich zelf, rijst het ego-

gevoel op. Er is evenwel maar een kleine beweging voor nodig of dit bewust-

zijn (dat in waarheid niet anders dan bewustzijn is) valt neer als ware het een 

rots die van de berghelling rolt. Maar let op, ook dan is het alleen bewustzijn 

dat de werkelijkheid is van alle vormen en van alle ervaringen. De beweging 

van de levenskrachten zorgt voor inwendige waarneming en voor een object 

dat schijnbaar buiten bestaat. Maar de ervaring van het geziene (het zien zelf) is 

het zuivere (hoogste) bewustzijn! De schijnbaar inerte levenskracht, dat wil 

zeggen het waarnemingsgevoel, maakt contact met zijn eigen object en dan is 

er het gevoel van aanraken. Maar het gewaarworden van de sensatie van het 

voelen is weer zuiver bewustzijn. Op dezelfde wijze is het  de levenskracht 

(prāṇa) dat de neus de geuren - die veranderingen van dezelfde energie zijn - 

laat ruiken, terwijl het gewaarworden van de geur zuiver bewustzijn is. Als de 

geest niet verbonden is met het gehoor zintuig, dan is horen niet mogelijk. 

Nogmaals, de ervaring van horen dat is zuiver bewustzijn. 

Handelingen vloeien voort uit gedachten, denken is de functie van de 

geest, geest is geconditioneerd bewustzijn, maar bewustzijn is niet geconditio-

neerd! Het universum is alleen maar een weerspiegeling in het bewustzijn (zo-

als de omgeving weerspiegelt wordt in een kristallen bol), maar bewustzijn 

verandert niet door een dergelijke weerspiegeling.  jīva is het voertuig van be-

wustzijn, het ego gevoel is het voertuig van  jīva, intellect dat van het ego ge-

voel, geest dat van intellect, prāṇa dat van de geest, de zintuigen dat van prāṇa, 

het lichaam dat van de zintuigen en beweging is het voertuig van het lichaam. 

Deze beweging is karma. Omdat prāṇa het voertuig van de geest is, gaat de 

geest daarheen waar prāṇa haar heenvoert. Maar als de geest versmolten is in 

het spirituele hart, is prāṇa bewegingsloos. En als prāṇa bewegingsloos is, be-

reikt de geest een stille staat. Waar prāṇa heen gaat zal de geest ook heen gaan, 

net zoals dat de bestuurder daar heen gaat waar het voertuig heengaat. 

De weerspiegeling van het bewustzijn in zichzelf wordt puryaṣṭaka ge-

noemd. De geest is slechts puryaṣṭaka, hoewel anderen het uitgebreider hebben 

beschreven (als samengesteld uit de vijf elementen, het innerlijk instrument 

prāṇa {geest, buddhi, egogevoel en citta}, de organen van handeling, de zintui-

gen, onwetendheid, verlangen, en karma of handeling). Het staat ook bekend 

als de linga-śarīra, het subtiele lichaam. Omdat al deze zaken oprijzen in het 

bewustzijn, bestaan in het bewustzijn en oplossen in het bewustzijn, is alleen 

dat bewustzijn de werkelijkheid. 



9 
 

De Heer sprak:          [VI.1.32] 

Zonder geest en prāṇa is het lichaam slechts een inerte massa. Net zoals 

dat een stuk ijzer beweegt als er een magneet in de buurt is, zo beweegt ook de  

jīva in die aanwezigheid van bewustzijn dat oneindig en alomtegenwoordig is. 

Het lichaam is inert en afhankelijk; het is ervoor gemaakt om te functioneren 

door middel van bewustzijn dat gelooft dat het overeenkomt met de levens-

kracht (prāṇa). Met andere woorden het is het karma zelf of het actieve zelf 

(karmātmā) dat het lichaam laat bewegen. Het is echter het hoogste zelf dat zelf 

de geest en de prāṇa bestemd heeft tot het levend maken van het lichaam. Het 

is het bewustzijn zelf, dat door zich als inertie voor te doen, de geest via de  

jīva bestuurt. 

Als deze inperking duidelijk is, dan vloeien er andere gevolgtrekkingen uit 

voort. Dat betreft namelijk de fysieke en geestelijke ziektes! Je kunt dat zien als 

golven die uit het niets aan het oppervlak van de oceaan oprijzen en daar krin-

gen en dergelijke doen ontstaan. Het bewustzijn wordt in de vorm van de  jīva 

afhankelijk, omdat het de zelfkennis over het bewustzijn is kwijtgeraakt. 

Zwoegend onder een dikke laag sluiers van onwetendheid, is het jammerlijk 

niet in staat om zich te realiseren welk letsel het zichzelf heeft aangedaan, zoals 

de dronkaard die een zwaard trekt en zichzelf in het been steekt. Maar net zoals 

de dronkaard weer spoedig nuchter kan worden, kan ook het bewustzijn weer 

spoedig zelfkennis terugkrijgen. 

Als de geest los gemaakt is van haar hechtingen, lost het op in het zelf. Als 

de puryaṣṭaka (het subtiele lichaam) al haar hechtingen kwijt is, bereikt het een 

staat van stilte en wordt het bewegingloos. Als bewustzijn, omdat het zich ob-

jecten inbeeldt, misleid wordt dan worden de sluimerende psychologische nei-

gingen gewekt; door zich hiermee te identificeren vergeet het bewustzijn haar 

ware natuur. 

Als de lotus van het hart zich ontvouwt begint de puryaṣṭaka te functione-

ren; als de lotus zich sluit houdt de puryaṣṭaka op met functioneren. Zo lang als 

de puryaṣṭaka in het lichaam functioneert, leeft het lichaam; als het ophoudt 

met functioneren sterft het lichaam. Dit stoppen kan worden veroorzaakt door 

een of andere vorm van innerlijk conflict tussen de onzuiverheden en het inner-

lijk ontwaken. Als het hart geheel en al gevuld is met zuivere vāsanās c.q. nei-

gingen dan zijn alle conflicten opgelost en resteert harmonie, bevrijding en 

eeuwig leven. Is dat echter niet het geval, dan sterft het lichaam zodra de 

puryaṣṭaka ophoudt te functioneren en kiest het subtiele lichaam zich een vol-

gende dat geschikt is om de verborgen vāsanās tot uiting te brengen. Vanwege 

deze vāsanās maakt de puryaṣṭaka nieuwe verbindingen met het nieuwe subtie-



10 
 
le lichaam en vergeet daarbij dat zijn aard zuiver bewustzijn is. Hoe dan ook 

zal, omdat het bewustzijn oneindig en alomtegenwoordig is, de geest die de 

puryaṣṭaka bestuurt overal gaan rondzwerven. Lichamen worden door de  jīva 

in bezit genomen en weer afgedankt, zoals bomen nieuwe bladeren maken en 

oude laten vallen. De wijzen hechten geen enkele waarde aan dergelijke veran-

deringen, 

             [VI.1.32] 

De Heer vervolgde zijn antwoord op de vragen van Vashistha: (i) hoe ont-

stond dualiteit in het oneindige bewustzijn en (ii) hoe lost deze dualiteit, die 

door eindeloze bevestiging werd bekrachtigd, weer op: 

Diversiteit (dualiteit) is absurd en onmogelijk, omdat enkel dat alomte-

genwoordige, oneindige bewustzijn altijd aanwezig is. De notie van een komt 

op als er ook een notie van twee is en vice versa: als tot je doordringt dat diver-

siteit niets anders dan bewustzijn is, dan is diversiteit dat dus! De oorzaak en 

het gevolg zijn in essentie hetzelfde. Deze essentie is ondeelbaar. Bewustzijn 

dat zichzelf als object beschouwd, blijft altijd bewustzijn: de veranderingen 

zijn slechts ijdele gedachten. (Beweren dat er golven BOVENOP het oppervlak 

van de oceaan zijn, is hetzelfde als beweren ‘dat er uit water bestaande bergen 

op het oppervlak van de oceaan drijven’. Kunnen er golven los van de oceaan 

bestaan?) ‘Dat’, ‘dit’ en ‘er tussen in’ (het vermogen om veranderingen waar te 

nemen) is uitsluitend bewustzijn. Dit ene oneindige bewustzijn heeft allerlei 

namen, zoals Brahman, waarheid, god, Śiva, leegte, het ene en hoogste zelf.   

Dat wat voorbij het bereik van al deze vormen en staten van bewustzijn 

ligt, dus dat wat het hoogste zelf is, dat wat wordt aangeduid met het zuivere 

‘IK’ – dat kan niet in woorden worden uitgedrukt. Hetgeen hier wordt bespeurd 

is zelf ondeelbaar. Als dit bewustzijn zichzelf door middel van reflectie 

(upanayana betekent ook de heilige essentie van de vedische wijsheid!) onder-

zoekt, dan ziet het dualiteit. Het is gebonden door zijn eigen onwetende ver-

beelding. Uit deze verbeelding ontspruit materie, en uit het ervaren van objec-

ten vloeit de bevestiging van de echtheid van dat object voort. Het egogevoel 

wordt vervolgens steeds geloofwaardiger en raakt stevig gevestigd, daarbij de 

rol aannemend van de doener van handelingen en van de waarnemer van ande-

re ervaringen. Dus dat wat eens als stom toeval begon, wordt algauw een vast-

staand feit. 

Een spook ontstaat als men in het bestaan van spoken gelooft. Dualiteit 

(diversiteit) ontstaat doordat men er in gelooft. Als men zich het niet-duale zijn 

realiseert, lost de dualiteit stante pede op. Overtuigingen (of verbeelding) doen 



11 
 
diversiteit ontstaan; diversiteit verdwijnt als men die overtuigingen laat vallen. 

Gedachten, verbeelding of overtuigingen creëren ellende; het loslaten van der-

gelijke gedachten doet geen pijn! Door het voeden van dergelijke gedachten en 

overtuigingen is deze ellende ontstaan; en het kan worden beëindigd door deze 

gedachten en overtuigingen niet meer te koesteren: wat is hier nou zo moeilijk 

aan? Alle gedachten en overtuigingen veroorzaken ellende, terwijl niet-denken 

en niet-geloven pure vreugde is. Ergo, verdamp het water van je overtuigingen 

met behulp van het vuur van wijsheid en kom tot vrede, volmaakte vreugde. 

Houd het oneindige bewustzijn in het gewaarzijn. 

Alleen voor zo lang als de koning het feit van ‘ik ben de koning’ vergeet 

voelt hij zich beroerd. Zodra hij het zich weer herinnert is de beroerdigheid 

voorbij. Net zo als zich in de lucht na afloop van het regenseizoen, wanneer het 

winterseizoen begint, er geen wolken kunnen ontstaan waardoor het kan be-

trekken, op dezelfde manier zijn, als het oneindige bewustzijn eenmaal is gere-

aliseerd, de wolken van onwetendheid voor altijd verjaagd. 

De Heer zei:           [VI.1.34] 

Op deze wijze bestaat het universum dus zowel als werkelijk en als on-

werkelijk; het goddelijke zijn dat vrij is van dualiteit, verenigt dat, overstijgt 

dat en is dat dus allebei. Het gemanifesteerde bewustzijn is het universum, en 

het ongemanifesteerde universum is bewustzijn. Door het koesteren van de ge-

dachte ‘dit ben ik’ raakt het bewustzijn gebonden; door de juiste kennis wordt 

het bevrijd. Het zich inbeelden van objecten (of conceptualiseren) leidt tot zelf-

vergetelheid. Maar het bewustzijn is, zelfs in de staat van diversiteit en activi-

teit, in werkelijkheid ongedeeld. Want het is alleen het opperste vreedzame 

Brahman dat, als gevolg van de scheppende werking van de geest en zijn drie 

staten (waken, dromen en slapen), schijnbaar als universum manifest is.  

Wanneer de geest echter vernietigd is door de geest, de sluier weggetrok-

ken is en de waarheid van de wereldillusie wordt ingezien, zijn ook de noties 

van de wereldverschijning en van het bestaan van een  jīva vernietigd. De geest 

is dan helder, omdat het de zich herhalende gedachten van objectieve waarne-

ming heeft losgelaten. Deze staat heet ‘paśyanti’. Dan zal de zuivere geest niet 

langer beelden van objecten produceren. Het bereikt een staat die lijkt op diepe 

slaap c.q. op het bewustzijn van homogeniteit en daarmee wordt ook aan de 

mogelijkheid van een nieuwe geboorte voorbijgegaan. Het rust in opperste vre-

de. Dit is de eerste staat. 

Luister nu naar de tweede staat. Bewustzijn zonder geest is geheel en al 

licht, vrij van duisternis en prachtig als de ruimte. Het oneindige bewustzijn 



12 
 
bevrijdt zichzelf totaal van alle verandering of dualiteit en verblijft als in diepe 

slaap of als een beeld in nog onbewerkt marmer. Het laat zelfs de factor tijd en 

ruimte los en overstijgt zowel inertie als beweging; het verblijft als zuiver zijn 

dat niet kan worden uitgedrukt. Het overstijgt de drie staten van bewustzijn en 

verblijft als de vierde, oftewel de staat van onverdeeld oneindig bewustzijn. 

Nu komt de derde staat. Deze bevindt zich zelfs voorbij dat wat ‘Brah-

man’, ‘het zelf’, etc. wordt genoemd. Het wordt soms aangeduid als turīya-atīta 

(voorbij de vierde of turīya staat). Het is hoog en ultiem. Het valt niet te be-

schrijven, want het gaat voorbij aan de oefeningen zoals die door de desbetref-

fende beoefenaars worden beschreven. 

O wijze, verblijf voor altijd in die derde staat. Dat is de volmaakte vere-

ring van de Heer. Dan zul je gevestigd worden in dat wat voorbijgaat aan wat is 

en wat niet is. Niets werd geschapen en er is niets dat kan verdwijnen. Het gaat 

voorbij aan de een en de twee. Het is het eeuwige, voorbij het eeuwige en ver-

anderlijke; het is een zuivere massa bewustzijn. Daarin is geen sprake van di-

versiteit. Het is al, het is opperste gelukzaligheid en vrede, het valt niet uit te 

drukken. Het is het zuiverste OM. Het is transcendent. Het is het hoogste. 

(VĀLMIKI zei: “Dit gezegd hebbende, verbleef de heer Śiva enige tijd in 

stilte en diepe contemplatie.”) 

 


