
 

 

 

 

De geschiedenis van 

koningin Chudala1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                 
1
 Verkorte weergave van een verhaal uit ‘Yoga Vasishtha Maharamayana’ 

Vertaling door Stichting school voor filosofie / Amsterdam 

 



2 

 

Hoofdstuk 1  

De heilige Vasishtha zeide:  

O geliefde Prins! Lang, lang geleden, in de Dwapara Yuga
2
 leefde er een 

rechtvaardige en zachtmoedige koning, die zich ervan weerhield, enig levend wezen 

kwaad te berokkenen, en die zeer geliefd was bij zijn onderdanen.  

Zijn naam was Sikhidwaja en zijn koninkrijk besloeg de streek die nu Malwa heet in 

India.  

Eens, op een dag in het voorjaar, toen de bossen op hun mooist waren, ging hij op 

jacht en temidden van deze prachtige omgeving kwam de gedachte aan een 

levensgezellin in hem op.  

Zijn ministers zetten zich dus aan het werk om een huwelijk tot stand te brengen met 

de dochter van een andere koning. Zij heette Chudala. Zij was een volmaakt 

echtgenote, zeer schoon van uiterlijk, geleerd en vriendelijk, en zachtmoedig van 

karakter, en bovenal was zij een grote Yogini.  

Naar het voorbeeld van de God Vishnu en Zijn echtgenote Laksmi, waren de koning 

en Chudala zeer gelukkig met elkaar en beminden zij elkaar. Doch, evenals water 

langzamerhand wegloopt uit een klein lek in een groot watervat, zo moesten ook de 

schone lichamen van deze twee mensen zich onderwerpen aan de ouderdom.  

De grote liefde en toewijding tot God maakten dat de koningin de onwerkelijkheid van 

de wereld ging inzien, en zij haalde de koning over tot haar gezichtspunt.  

Zij dachten als volgt:  

De wereld is onwerkelijk en de dorst van de mens naar genot wordt nooit geheel en al, 

noch blijvend bevredigd. Jeugd en macht zijn als een blikseminslag en van zeer 

tijdelijke aard. Onze jeugd gaat zijn weg, evenals water dat uit onze hand loopt. Het 

lijden is een onafscheidelijke metgezel van de geest, en het volgt onherroepelijk op al 

onze vreugde en al ons genot.  

Het lichaam wordt opgeëist door de dood, evenals een rijpe mangovrucht van de boom 

valt. Wij moeten wijs zijn en een eind maken aan deze wereldziekte (wederkerende 

geboorte en dood), want welke tegenwerpingen wij ook mogen maken, niemand kan 

jeugd en lichaam voor altijd behouden. Niets kan ons blijvend tevreden stellen behalve 

de kennis van God.  

                                                                 
2 De Vedanta onderscheidt vier tijdperken (yuga’s) binnen elke wereldperiode. Dit zijn:  

I. Satya of Krita Yuga - het gouden tijdperk  
II. Trita Yuga - het zilveren tijdperk  

III. Dwapara Yuga - het bronzen tijdperk  

IV. Kali Yuga - het ‘zwarte’ of ijzeren tijdperk  
Verder leert het dat rechtschapenheid, die volledig in de mensheid aanwezig is in de Satya Yuga, telkens 

met ¼ vermindert in elk volgend tijdperk. Dus is in dit ‘Zwarte’ of IJzeren tijdperk nog slechts ¼ over van 

de oorspronkelijke volmaakte rechtschapenheid.  

 



3 

 

Nadat zij tot deze overtuiging waren gekomen, benaderden de koning en zijn gemalin 

een Mahatma die Brahman had gerealiseerd, en die zelf de oceaan van het 

wereldproces had overgestoken, en nu de belichaming zelf van waarheid en wijsheid 

was.  

Zij legden hun traditionele gaven met grote eerbied aan de voeten van deze Rishi en 

begonnen hem te dienen.  

Zij luisterden met de grootste aandacht en eerbied naar hetgeen de Mahatma hen 

leerde over het Zelf, dat altijd zuiver, oneindig en het absolute Geluk zelf is; ook 

leerden zij dat wanneer zij dit kenden, zij alle leed voor altijd zouden hebben 

overwonnen. 

Chudala, wier goede handelingen haar geest hadden gezuiverd, begreep de grote 

betekenis van de waarheid en vroeg zich af: ‘Wat ben ik? Wat is deze wereld? Wat is 

haar oorsprong?’ Al spoedig kwam zij tot de volgende conclusie:  

‘Ik kan niet het lichaam zijn, want het is gevoelloos en onbeweeglijk, terwijl ik zelf 

bewust ben. Het lichaam beweegt zich door de macht van de zintuigen; ik ben ook niet 

de zintuigen, want die zijn niet zelfbewust.  

Noch ben ik de geest, die de zinnen beheerst, noch het onderscheidingsvermogen 

(Buddhi), want ook die zijn niet zelfbewust. Daarom moet ik, dit zegt mij mijn 

zelfbewustzijn, verschillend zijn van al deze dingen, die slechts faculteiten zijn. Noch 

is mijn Ego mijn Zelf, omdat het zijn licht ontvangt van het bewustzijn en begrip; 

zelfs de Buddhi heeft geen blijvend Zelfbewustzijn, terwijl ik, Atman, het Bewustzijn 

zelf ben.  

Mijn Zelf is de Waarheid; het is als de zon in een staat van voortdurende dageraad. 

Hoe wonderbaarlijk is dit Zelf! Het is Absolute Gelukzaligheid. Ik heb mijn ware 

Natuur weer ontdekt, die eeuwig, onvergankelijk en oneindig is.  

Evenals de herfstlucht (die het zuiverst is na de natte moesson) vrij is van wolken, zo 

ben ik zonder smetten voor altijd vrij van de koorts van aantrekking en afstoting.  

Ik ben ontdaan van aardse wensen en van het rijzen en dalen van zintuiglijke 

waarnemingen. Ik ben bevrijd van de gedachte van ‘ik’ en ‘gij’. Daar ik bevrijd ben 

van alle identificatie met de geest, ben ik onverstoord en zonder ‘tweede’. Er is geen 

mogelijkheid meer tot modificatie in mijn Zelf.  

De grote Yogi’s hebben dit eeuwige principe Brahman of Atman genoemd. Deze 

‘Atman’ verschijnt teneinde zich als geest en wereld te manifesteren, en toch is er 

geen verandering in Zijn oorspronkelijke Natuur. Evenals de rotsen en stenen van een 

berg niet anders zijn dan de berg, zo is ook dit hele waarneembare universum niet 

anders dan alleen Atman. De wereld is als een stad in een schimmenspel, zonder een 

werkelijk, eigen bestaan. De Zelfgerealiseerde Yogi leeft in eenheid, terwijl de 

onwetende mens in dualiteit leeft.  

Een kind maakt figuren van klei om mee te spelen en noemt ze een olifant, een paard, 

een konijn, enzovoort - terwijl zij in feite niets anders zijn dan klei. Onwetendheid 



4 

 

verleent vele vormen en kleuren aan de zuivere Realiteit, Atman. Nu zie ik duidelijk 

de basis van het bewustzijn van het Zelf.’  

Zo realiseerde de Yogini Chudala haar eigen ware Zelf als onverwoestbaar, 

onvergankelijk, en eeuwig zuiver. Zij verklaarde:  

‘Ik heb noch geboorte noch dood in mijn Zelf, de wereld ‘verschijnt’ door de macht 

van bewustzijn. De goden, mensen, bewegende en onbeweeglijke dingen, zijn alle 

Atman. Evenals de golven, druppels of schuim, niet anders zijn dan de zee, zo is er 

ook niets anders dan Atman, want geen enkel object heeft een eigen bestaan, behalve 

Atman alleen.  

Het Ego is nooit in mijn Zelf gekomen. Nu ik deze grote Waarheid heb gerealiseerd, 

zal ik vrij door de wereld zwerven en anderen tot verlichting brengen.’  

De heilige Vasishtha vervolgde:  

Weet, O Rama, dat Chudala nu vrij was van de dorst naar genoegens en genot, en dat 

zij leed noch vrees meer kende. Zij realiseerde zich dat er voor haar niets meer 

overbleef om te weten.  

Zij genoot van eeuwige Samadhi, gevestigd in de gelukzaligheid die altijd voortduurt. 

Er zijn geen woorden om het geluk van de koningin te beschrijven.  

Toen hij Chudala in deze staat zag, vrede en geluk uitstralende, kwam er een grote 

verwondering over de koning Sikhidwaja. Hij zeide:  

‘Geliefde, ik zie dat gij opnieuw jong geworden zijt, en mij dunkt dat gij hemelse 

vreugde hebt ondervonden! Wellicht heeft een god (deva) u nectar te drinken gege-

ven, die u onsterfelijk heeft gemaakt, of het kan ook zijn dat een grote Yogi u zijn 

zegen heeft geschonken.  

Het is duidelijk dat de modificaties van uw geest doordrenkt zijn van de essentie van 

wijsheid, en gij hebt voorzeker dat bereikt, dat groter is dan het beheersen van de drie 

werelden. Gij zijt in vrede, en ik zie geen enkele wens of hartstocht meer in u.’  

Chudala antwoordde: ‘O onovertroffen Heer! Ik heb die gezegende staat bereikt die 

boven en buiten het vergankelijke en waarneembare ligt, en in deze staat is geen enkel 

spoor meer aanwezig van dualiteit.  

Ik geniet van de afwezigheid van ‘genietingen’, dit heeft Zelfrealisatie mij gebracht. 

Nu ik afstand heb gedaan van de vorstelijke genoegens, ben ik gevestigd in de 

gelukzaligheid van het Zelf en ik ben vrij van alle aantrekking en afstoting.  

Ik weet zeker, O koning, dat alles wat men waarneemt of opvat, slechts een droom is 

en dus onwerkelijk; en deze normale staat van ‘normaliteit’ die ik heb ontdekt, staat 

buiten bereik van de zintuigen zowel als van de geest. Deze ‘normale’ staat is vrij van 

de smet van het ego, zij is het substratum van alles, de Atman, de Essentie van alles, 

het universele Zelf.  



5 

 

Deze nectar die ik heb gedronken, heeft mij het bewustzijn van ware Onsterfelijkheid 

geschonken en heeft mij voor altijd van alle vrees bevrijd.’  

De heilige Vasishtha zeide:  

De koning Sikhidhwaja begreep de betekenis niet van Chudala’s uiteenzetting, O 

Ramaji, en hij lachte om deze vreemde wijsheid, en bespotte haar. Hij zei:  

‘O geliefde wat gij zegt is onzinnig en ik begrijp uw gezichtspunt niet. Gij noemt alles 

wat wij duidelijk kunnen waarnemen, onwerkelijk; en datgene wat onwaarneembaar is 

Werkelijkheid! Niemand kan uw uiteenzetting aanvaarden, want er is geen logica in. 

Iemand die er zulke vreemde overtuigingen op na houdt, dwingt geen eerbied af.  

Gij moogt dan zeggen dat gij gelukkig zijt nu gij de vorstelijke genoegens hebt laten 

varen, doch klinkt dit niet als de woorden van iemand die zijn verstand heeft verloren? 

Welk genot kan er nu bestaan dat buiten het bereik van de zintuigen ligt? Rijkdom, 

jeugd, vrolijkheid, lach, gezondheid, het gezelschap van de jeugd - dit alles is 

genotvol!  

Ge zegt dat ge Atman zijt, of Brahman, of God. Wie zal deze onzin geloven? Deze 

ideeën passen niet voor een koningin en nog minder past haar deze dwaze houding.’  

Nadat hij zo gesproken had, stond Sikhidhwaja op en verliet het vertrek. Daar het 

middag was, ging hij zich baden.  

Koningin Chudala verwonderde zich over de houding van de koning en zij maakte 

zich bezorgd over zijn gebrek aan verlichting. Zij sprak niet meer met hem over deze 

goddelijke wijsheid, en bleef als tevoren op dezelfde wijze in het paleis leven.  

 

Hoofdstuk 2 

De heilige Vasishtha vervolgde:  

De koningin, Chudala, was zelfgerealiseerd en ingewijd in alle volmaaktheid van 

Yoga. Zij verplaatste zich in de tussenliggende ruimte en zag de wezens die daar 

leven, ook de nymfen en andere hemelse wezens.  

Dan daalde zij weer af en ging het paleis binnen waar de koning lag te slapen. Hij was 

zich niet bewust van haar afwezigheid, doch stond op bij zonsopgang en na de 

voorgeschreven wassingen te hebben verricht, ging hij naar het vertrek waar hij zijn 

gebeden zei en mediteerde.  

Voorzichtig, langzaam en op indirecte wijze begon Chudala de koning te onderwijzen 

en vroeg de geleerde pandits om hem uit te leggen dat de wereld slechts een droom is, 

een lange, slepende ziekte, waarvoor Zelfrealisatie het enige geneesmiddel is.  

Ondanks alle moeite die zij deed, en de geleerde pandits met haar, verkreeg de koning 

geen verlichting en bleef hij voortleven zonder het ware geluk te voelen.  



6 

 

Toen vroeg Prins Rama:  

O heilige Meester! Chudala was een grote Yogini en zij had Atman gerealiseerd. De 

brahmins waren toch zeer geleerd en deden hun best, daarom kan ik niet begrijpen 

waarom de koning ondanks hun lessen, in onwetendheid verbleef. De koning schoot 

toch niet tekort in begrip en waarnemingsvermogen en toch bereikte hij de bevrijding 

niet, hoewel hij het voorbeeld naast zich had van een Godgerealiseerde gemalin.  

De heilige Vasishtha zeide:  

Evenmin als een draad door een niet-doorboorde parel heengaat, evenmin konden de 

lessen van de Yogini invloed hebben en doordringen tot het hart van de koning.  

O gezegende Rama! Tenzij de leerling zelf mediteert en nadenkt, en de Leer met 

toewijding en doorzettingsvermogen toepast, zullen zelfs de woorden van Brahma 

zelf, vergeefs zijn. Want het is zo, dat alleen Atman zichzelf kent en Atman is noch 

een object van het verstand, noch van de zintuigen.  

Hierop antwoordde Prins Rama:  

Vereerde Heer, indien Atman Zichzelf kent en niet beïnvloed wordt door enig middel 

van buitenaf, welk nut heeft dan een Guru, of hebben Sat-Sanga’s?  

De heilige Vasishtha legde het als volgt uit:  

Geliefde Prins! De Guru en de Geschriften wijzen de weg en geven de traditionele 

methoden van de Yoga. Zij maken de leerling duidelijk: ‘Uw ware Zelf is Atman’, 

doch zij kunnen hem geen Zelfrealisatie schenken. De leerling moet zelf de rest doen.  

De Guru kan niet denken noch zich oefenen voor de leerling. Men kan de opkomende 

maan wijzen aan iemand die goede ogen heeft en dan kan hij haar zelf zien. Maar 

wanneer iemand bijziende is, kan hij de maan niet zien. Zo gaat het ook met de 

geestelijke Waarheid; de Guru en de Shastra’s schenken haar aan de leerling, maar 

deze laatste moet zelf de meditatie en het overdenken toepassen, teneinde te realiseren 

wat zij leren.  

Atman is niet een object van de geest of van de zintuigen. Indien gij tegen mij zegt: 

‘Gij onderwijst toch ook door middel van de geest en de zintuigen, waarom doet ge dit 

dan, terwijl ge weet dat Atman niet een object van de zintuigen is?’ Dan is het 

antwoord: ‘Vergeet de geest en de zintuigen; ga naar hun oorsprong, dan zult ge 

Atman kennen.’  

Mijn zoon, hier volgt een voorbeeld. Er was eens een koopman die in een zekere stad 

leefde en die zeer vermogend was, doch daarbij een gierigaard. Hij deelde zijn 

rijkdom niet met de behoeftigen, noch gaf hij iets aan de brahmins en de Yogi’s, daar 

hij steeds meer en meer rijkdom wilde vergaren. Hij wenste het juweel te bezitten dat 

Chintamani genoemd wordt, en dat van onschatbare waarde is.  

Hij kwam voorbij een hoop afval, en bleef daar een hele dag in zoeken en wroeten, 

omdat hij dacht dat hij het juweel daar zou vinden. In de avond vond hij een schelp; 

toen dacht hij dat er nog wel meer te vinden was in de vuilnishoop, dus ging hij er elke 



7 

 

dag heen en vond nog een schelp en nog een. Pas na vele jaren zoeken vond hij het 

juweel, Chintamani.  

O Ramaji! De Leringen van de Guru - zoals Tat Twam Asi (dat zijt gij) en Aham 

Brahman Asmi (ik ben Brahman) - zijn als de schelpen. Evenals het vinden van de 

schelpen uiteindelijk leidde tot het ontdekken van Chintamani, zo leiden de leringen 

van de Guru uiteindelijk tot Zelfrealisatie.  

De heilige Vasishtha vervolgde:  

De koning verliet dus de koningin, Chudala, en ging naar de tempel om te bidden en te 

mediteren. De wijze woorden die hij van haar gehoord had, begonnen hun uitwerking 

te hebben en zijn hart werd overstroomd door gedachten van zelfverloochening en 

onthechting.  

Hij dacht: ‘Ik heb nu zovele jaren van mijn leven van alles genoten, en toch ben ik niet 

verzadigd; het genot dat ik vond in zintuiglijke objecten leidde altijd tot lijden als 

onvermijdelijk gevolg. Nu zie ik dat zowel de wereld als haar genietingen slechts een 

illusie zijn.’  

Toen gaf Sikhidhwaja goud, land, vee, bezittingen, en vele andere dingen in 

liefdadigheid weg; ook gaf hij vele gaven aan de Brahmanen en grote sommen geld 

aan de armen.  

Chudala vroeg de familie priesters om hem de leer van de onwerkelijkheid van de 

wereld te onderwijzen, om hem te bewijzen dat Zelfrealisatie de enige bron is van 

werkelijk geluk en het enige middel om een einde te maken aan de eindeloze cyclus 

van geboorte en dood.  

Toen de koning deze waarheid hoorde van de priesters, overwoog hij op welke wijze 

hij bevrijd kon worden van zorg en verdriet, en hij besloot om een pelgrimstocht te 

gaan maken naar de heilige Kluizenarijen in de Himalaya’s.  

Hij baadde zich in de heilige rivieren, gaf vele liefdadige geschenken aan de 

Brahmanen en de behoeftigen die op zijn weg kwamen, en ontmoette vele Wijzen en 

volmaakte Zielen.  

Terugkomend van zijn pelgrimstocht ging hij naar het vertrek waar de koningin 

vertoefde en sprak haar als volgt aan: ‘O geliefde Chudala, ik heb besloten om naar 

het woud te gaan om een streng en sober leven te leiden. Het schijnt mij toe dat alle 

vreugden van de wereld de een of andere vorm van lijden zijn. Het koninkrijk schijnt 

mij leeg toe, en geen haar beter dan het woud.’  

De koningin antwoordde: ‘O koning, de tijd is nog niet voor u aangebroken om een 

kluizenaar te worden. Gij zijt niet zeer oud en gij moet nog genieten van de vreugde 

van uw rijk. Evenals de bloemen die zo schoon zijn in het voorjaar hun schoonheid 

verliezen zodra het winter wordt, zo zullen ook wij, wanneer wij ouder worden, ons 

terugtrekken in het woud en daar zullen wij gelukkig zijn. Wanneer ons haar begint te 

grijzen als de kleurloze bloemen in het woud, dan zal het ons passen om kluizenaars te 

worden.’  



8 

 

De koning zag echter niet de wijsheid in van haar opmerkingen en hij hield vast aan 

de onthechting die hij nu beoefende.  

De pelgrimstocht en de liefdadigheid die hij had bewezen, hadden zijn hart gezuiverd 

en het vervuld van het gevoel dat de wereld onwerkelijk was. En toch, zoals ook de 

waterlelie haar schoonheid niet volledig ontplooit zonder dat het maanlicht op haar 

schijnt, zo ontving de koning geen echte voldoening van vrede, daar hij geen kennis 

van de Waarheid bezat.  

Hij zeide: ‘O Chudala! Laat mij toch afstand doen van het koninkrijk en mij in het 

woud terugtrekken. Gij zult u wellicht afvragen wie mij daar zal dienen, ver weg van 

mijn paleis en mijn dienaren? Ik verzeker u dat aarde mij zal dienen, het gezelschap 

van hoge bomen zal altijd bij mij zijn, de jonge hertjes en vogels mijn kinderen, de 

serene atmosfeer van het stille woud zal mijn deken zijn en de bloemen zullen mijn 

omgeving sieren.’  

Voor de volgende morgen verliet de koning het paleis. De koningin en haar 

dienaressen volgden hem en zij brachten de nacht tezamen door in het dichte woud.  

Te middernacht ontwaakte de koning en ziende dat Chudala en haar gezellinnen in 

diepe slaap en vergetelheid waren, stond hij stil op, en hen verlatend, ging hij alleen 

op weg. Eenmaal keerde hij zich om naar zijn hoofdstad, en zeide: ‘Vaarwel, 

vorstelijke vreugden en rijkdom! Vaarwel, vrienden en lotgenoten!’  

Hij ging met haastige stap verder, dieper het woud in, en hoorde het gebrul van tijgers 

en het sissen van slangen. Toen de zon opging, baadde hij zich in het water van een 

koele en frisse bergstroom en deed daarna zijn dagelijkse gebeden en meditatie.  

Om wat te eten plukte hij wat rijpe vruchten, en daar hij vreesde dat zijn onderdanen 

hem zouden ontdekken, haastte hij zich voort, liep door valleien, klom tegen heuvels 

op en stak snelstromende bergrivieren over.  

Nadat hij twaalf dagen lang op deze wijze verder was gereisd, bereikte Sikhidhwaja de 

voet van de Mandarachala Berg.  

Daar koos hij een plaats uit waar hij kon leven en bouwde zich een hut van takken en 

bladeren.  

Toen plukte hij bloemen en vruchten en legde die voor een klein altaar in zijn 

eenvoudige hut.  

Zo leefde hij, stond iedere dag voor zonsopgang op, en na zijn ochtendwassingen 

herhaalde hij zijn mantra met volledig geloof, vertrouwen en concentratie. Midden op 

de dag verrichte hij zijn tweede badceremonie, en offerde bloemen en vruchten aan 

God, die hij vol eerbied aanbad.  

In de loop van het derde deel van de dag nam hij een kleine maaltijd tot zich van wilde 

vruchten en bessen, en hernam dan weer de mantra. Tenslotte droeg hij bij 

zonsondergang gebeden op aan God en bleef daarna tot middernacht zijn mantra 

herhalen.  



9 

 

Hoofdstuk 3 

De heilige Vasishtha zeide:  

Gezegende Rama, gij hebt gehoord hoe de koning zijn dagen doorbracht, luister nu 

hoe het verder ging met de koning.  

Toen Chudala in de vroege ochtend ontdekte dat de koning haar had verlaten, was zij 

bedroefd en zei tegen haar gezellinnen: ‘De koning is het gevaarlijke woud ingegaan; 

hoe ontroostbaar zijn wij zonder onze heer en meester.’  

Toen oefende de koningin haar Yogakrachten uit en zweefde in de ruimte. Zij zag de 

koning voortgaan in het dichte woud en beschouwde zijn karma en wat het voor de 

toekomst inhield.  

Hoewel haar eigen karma haar verzekerde dat zij terug zou keren aan de zijde van de 

koning, realiseerde zij zich dat hij nog niet rijp was om de goddelijke Waarheid te 

ontvangen en dat het heel goed en nuttig zou zijn voor zijn geestelijke vooruitgang, 

wanneer hij een tijdlang het kluizenaarsleven in het woud zou ondergaan.  

Daarop keerde Chudala ongeschokt weer terug naar het paleis en ging volkomen 

rustig in haar eigen kamer slapen. Die dag liet zij de Eerste Minister weten dat de 

koning voor privézaken weg was gegaan, en dat hij enige tijd weg zou blijven uit zijn 

hoofdstad. Ook gaf zij instructies om de administratie aan de gang te houden.  

Acht jaar lang regeerde de koningin het rijk en droeg zij bij tot de vrede en het geluk 

van haar onderdanen.  

Evenals de tuinman met liefde en zorg zijn lotustuin verzorgt, zo zorgde zij voor de 

belangen van de mensen.  

Gedurende al die tijd wijdde Sikhidhwaja zich aan meditatie, studie van de 

Geschriften en herhaling van zijn mantra. Hoewel zijn lichaam verzwakte, werd zijn 

geest sterk.  

Eindelijk wist Chudala dat Sikhidhwaja rijp was om hogere geestelijke Waarheid te 

ontvangen, daar zijn hart gezuiverd was en zijn ijdelheid, eerzucht en egoïsme 

overwonnen.  

Zij steeg op naar de Tuin van Indra (Paradijs) en wandelde daar, genietend van de 

hemelse bloemen en luisterend naar het zingen van de hemelse vogels met 

veelkleurige pluimage. Toen stak zij de regionen van de wolken en van bliksem en 

mist over en vloog over de hoogste bergen heen, zij baande zich een weg door de 

stormen en zag vele kluizenaarsplaatsen in de Himalaya’s genesteld tegen de groene 

heuvels en de hoge toppen, naast kabbelende bergstroompjes.  

Toen zij tenslotte de Mandarachala Berg had bereikt en daarheen afdaalde, zette zij 

zich op een rots van bergkristal en kwam in samadhi. Toen zag zij de koning, levend 

in een eenzame hut, mediterend en zich bezig houdend met Yoga oefeningen, maar 

nog steeds zonder Zelfrealisatie, werkelijke verlichting of echte vrede.  



10 

 

Hoewel zij ernaar verlangde om hem tot de goddelijke kennis der Waarheid te leiden, 

wist zij dat het niet geschikt zou zijn om hem in haar eigen vorm en gestalte hierover 

te onderwijzen, want hij zou haar slechts als zijn gemalin zien en zou niet met volle 

aandacht naar haar luisteren. Daarom veranderde zij haar gedaante in die van een 

brahmacharin
3
.  

Evenals een golf, die de ene vorm verlaat om een volgende aan te nemen, zo nam 

Chudala de gestalte aan van een jonge asceet en begon een voet boven de aarde te 

wandelen, in de lucht.  

In deze vorm, als brahmacharin, in de ene hand een waterkom, en in de andere een 

rozenkrans van rudraksha pitten, met sereen gelaat, het voorhoofd geverfd met heilige 

as, en het heilige witte brahmin koord over zijn schouder, verscheen zij voor de 

koning.  

Toen hij de brahmacharin zag, rees Sikhidhwaja op, boog zich voor hem neer, bood 

hem bloemen en vruchten aan, en vroeg zijn gast om onder een schaduwrijke boom te 

gaan zitten.  

Toen zei hij: ‘Deze dag heeft mij geluk gebracht, nu ik u hier in mijn nederige 

bladerhut zie; zeg mij, o zoon van een Deva, wat u hier brengt?’  

De Brahmacharin antwoordde: ‘O koning, ik ben op een lange pelgrimstocht en ik heb 

vele prachtige rivieren, heuvels, bloemen en bomen gezien, doch ik zag er geen die 

zuiverder van toewijding en devotie is dan gij zijt. Gij hebt grote soberheid betracht en 

vele geestelijke oefeningen gedaan en daarmee hebt gij uw lagere zelf overwonnen.  

‘Daarom buig ik mij voor u neder; wees zo goed mij te zeggen of gij iets gedaan hebt 

om zelfrealisatie te bereiken?’  

De koning nam een bloemenslinger die hij gemaakt had ter aanbidding van God, en 

legde die om de hals van de brahmacharin, terwijl hij hem een eerbiedige groet bood.  

Hij zeide: ‘Het is zeer zeldzaam, O brahmacharin, om zulk een heilig mens als u te 

ontmoeten; ik weet dat het bieden van gastvrijheid aan een ongevraagde gast meer 

waard is dan het aanbidden van een Deva. Hoe sierlijk is toch uw lichaam, het doet 

mij denken aan de schoonheid en liefelijkheid van mijn echtgenote die op u gelijkt - 

doch gij zijt een brahmacharin en hebt u gewijd aan Yoga, en het past niet om te 

zeggen dat gij op mijn koningin gelijkt.  

Vertel mij, gezegende, wiens zoon gij zijt en met welk doel gij mij bezoekt, en wat uw 

reisdoel is?’  

De brahmacharin antwoordde: ‘In oude tijden, o koning, bezocht de goddelijke Narada 

de vallei van Sumeru, de verblijfplaats van het eeuwige voorjaar. Bloemen, tere jonge 

blaadjes, fluisterende bergbeekjes en prachtige vogels zijn in die vallei, en daar leven 

                                                                 
3
 Brahmacharin: volgeling die door een Guru geaccepteerd is en die als leerling van de mystieke Leer 

gelofte heeft afgelegd van beheersing in gedachte, woord en daad, en die samen met de Guru in een 

kluizenarij woont. 



11 

 

vele Brahmana’s, die zich met contemplatie bezig houden, in hutten en grotten. De 

goddelijke en Heilige Narada verheugde zich die heilige plaats te zien, bevloeid door 

de heilige rivier de Ganges, en die alleen toegankelijk was voor gezuiverde zielen.  

Hij zette zich daar neder en kwam in samadhi en hij verbleef in die gezegende staat 

van bewustzijn. Toen hij neerdaalde van de hoogten van zijn samadhi, hoorde hij het 

tinkelen van sieraden van een vrouw, en daar hem dit zeer verwonderde, keek hij om 

zich heen en zocht naar de oorsprong van het geluid.  

Zo kwam hij aan de lachende stroom van de Ganges, die voortsnelde als vloeibaar 

zilver, en ontwaarde de hemelnimf Urvashi, die zich met haar gezellinnen in de heilige 

rivier baadde.  

Toen zijn blikken op hun naakte en schone gestalten vielen, verloor hij zijn geestelijke 

onderscheidingsvermogen en zijn geest kwam onder de bekoring van zinsgenot.’  

De koning onderbrak hem hier, zeggende: ‘O brahmacharin! Sri Narada was een grote 

Wijze; hoe was het mogelijk dat zelfs zijn geest in beroering werd gebracht door die 

ontklede hemelnimfen?’  

De brahmacharin antwoordde: ‘Zolang het lichaam bestaat, blijft ook de natuur van de 

functies ervan bestaan; dit is evenzeer het geval bij wijze mensen als bij onwetenden; 

het verschil is dat een wijs mens niet opgewonden raakt wanneer genotgevoelens 

opkomen en zijn lichaam overstelpen, noch is hij onderworpen aan wanhoop of 

vertwijfeling wanneer hij door lijden wordt belaagd.  

De onwetende mens is echter als een slinger, die heen en weer gaat tussen een lach en 

een traan, of als een wit laken dat gemakkelijk in allerlei kleuren geverfd kan worden. 

Maar de ware Wijze gelijkt op een wassen plaat, die niet aangetast wordt door kleur, 

en waar geen druppel van het water van genot of pijn op blijft hangen.  

De ziel van de wijzen wordt niet beïnvloed door genot of door pijn, doch de 

onwetenden zien hier genot en ginds pijn; alleen de Wijze ziet alles als een 

weerkaatsing van de grote Atman, die aan alles ten grondslag ligt, en dientengevolge 

is hij niet gebonden, maar vrij.  

Weet, o koning, dat de wens de moeder is van alle activiteit. De wereld is tot bestaan 

gebracht door de verstoring in het evenwicht van de drie guna’s, (Sattva, Rajas, 

Tamas)
4
 door de wens van het zuivere Bewustzijn.  

Wanneer de afhankelijke ziel in de kundalini
5
 verblijft, en zich met emoties en 

zintuigen identificeert, dan lijdt zij en verheugt zich, naar gelang van de weerkaatsing 

die daarin veroorzaakt wordt, doch wanneer de ziel zich door de macht van kennis 

                                                                 
4
 Guna’s: volgens de Hindoe metafysica zijn het universum en alle geschapen wezens samengesteld uit drie 

kwaliteiten (guna’s). Dit zijn: licht, harmonie, zuiverheid en evenwicht (sattva guna), activiteit, hartstocht 
en strijd (rajas guna) en inertie, duisternis, traagheid en onwetendheid (tamas guna). De natuur van iedere 

mens wordt beheerst door een van deze drie guna’s die, tezamen genomen, de basis vormen van de 

menselijke ‘personaliteit’. 
5
 Kundalini: Kosmische vitale energie in het universum en in de mens. 



12 

 

realiseert dat zij los staat van alle illusie, ziet zij zichzelf zoals zij werkelijk is - 

absolute Gelukzaligheid!  

Dus, wanneer zij weet: ‘Er is geen activiteit in mijn Zelf, en ik ben niet het lichaam’, 

dan wordt zij passieloos, en is zelf Gelukzaligheid.  

Een verbrande boom draagt geen bladeren of vruchten, en zo weet de Jiva
6
, wanneer 

zij bevrijd is van de onwetendheid van hartstochten, dat zij van nature vol geluk-

zaligheid is.’  

De koning antwoordde: ‘O gezegende brahmacharin, uw woorden zijn vol wijsheid en 

zij schenken mij zoveel vrede, dat ik er niet genoeg naar kan luisteren! Wees nu zo 

goed om mij van uw eigen geboorte en leven te vertellen.’  

De brahmacharin antwoordde: ‘Sri Narada, de goddelijke Rishi, veroorzaakte op 

wonderbaarlijke wijze mijn geboorte. Ik werd niet uit een vrouw geboren, doch werd 

door de heilige Wijze tot bestaan gebracht door de macht van een heilige mantra.  

Toen ik op die wijze geboren was, bracht Narada mij bij zijn eigen vader, die mij 

liefdevol opnam en mij zijn zegen schonk, zeggende: ‘O kind, moge het u gegeven 

zijn Brahman te kennen.’ Daarom is de goddelijke Rishi Narada mijn vader en men 

noemt mij Kumbha.’  

‘O Deva!’ antwoordde de koning, ‘Gij schijnt mij toe de geïncarneerde Wijsheid zelve 

te zijn en uw woorden verraden uw hoge staat.’  

 

Hoofdstuk 4  

De brahmacharin vervolgde:  

‘Ik heb u nu verteld over mijn geboorte, O koning, vertelt gij mij nu wie gij zijt en 

voor welk doel gij hier zijt?’  

Sikhidhwaja antwoordde: ‘Na zeer veel uitstekend karma, zoals aalmoezen schenken 

aan Brahmanen en de armen, na vele offeranden en lang bidden tot God, is het pas 

mogelijk dat iemand zulk een wijs mens als gij kan ontmoeten.’  

Kumbha onderbrak hem, zeggende: ‘O koning, genoeg, genoeg van zulke 

eerbewijzen. Wees nu zo goed om over uzelf te vertellen.’  

Toen zeide de koning: ‘Mijn naam is Sikhidhwaja. Ik heb mijn koninkrijk opgegeven 

omdat ik het vol onvolmaaktheden en lijden vond, die de oorzaak zijn van steeds 

wederkerende geboorte en dood.  

Nu woon ik in dit woud, omgeven door de schoonheid van de natuur. Ik weet zeker 

dat gij alles van mij weet, doch daar gij het vraagt, vertel ik u dit.  

                                                                 
6
 Jiva: Persoonlijke Zelf. 



13 

 

Ik bid en mediteer drie keer per dag en zeg vol vertrouwen mijn mantra. Toch heb ik 

niet die innerlijke Vrede verworven die blijvend is. Hoewel ik vele pelgrimstochten 

heb gemaakt, ken ik geen rust. Daarom bid ik u om mij verlichting te schenken, opdat 

ik die geestelijke Vrede moge ontvangen die blijvend is.’  

De brahmacharin antwoordde: ‘Gij hebt uw koninkrijk opgegeven en leeft nu in deze 

hut, en houdt u aan strenge regels. Eens noemde gij uw koninkrijk het uwe, en nu 

noemt gij deze hut de uwe. Wat is het verschil? Uw geest is als een bij die in een cel 

woont, hoewel hij zich overal heen verplaatst; gij hebt het ene object opgegeven, en 

hebt dadelijk een ander gevonden.  

Gij weet niet waarom gij de wereld hebt afgezworen. Eens waart gij omgeven door de 

luxe van een paleis en nu bezit gij bloemen, een hertehuid en een rozekrans. Die 

schenken u niet de ware Vrede. Ontwaak tot uw ware Zelf, dan pas zult ge vrede 

kennen.  

Eens vroeg ik mijn vader, Sri Narada: ‘Wees zo goed mij te zeggen of Kennis beter is 

dan Handeling?’ Hij antwoordde: ‘Kennis leidt tot volmaakt geluk; toch zijn riten 

goed voor de onwetenden. Indien een mens zich niet aan ritueel houdt, zoals eredienst, 

aalmoezen schenken en dienen van de Brahmana’s, dan zal hij geneigd zijn om zich 

over te geven aan zondige handelingen, en daardoor terugvallen tot duistere incarna-

ties. Handeling leidt niet tot Vrede, alleen Kennis doet dit.’  

‘O koning, waarom zijt gij vervallen in deze poel van onwetendheid? Eens leefde gij 

in een paleis, nu in een hut, en het resultaat is niet verschillend. Verandering van 

woonplaats heeft geen geestelijke verdienste, want nog steeds zijt gij onwetend.  

Zolang de mens voelt dat hij iets ‘doet’, leeft hij nog in onwetendheid. Wees vrij van 

alle wensen en activiteiten, en ontwaak tot uw ware Natuur. Zonder wensen te zijn, 

betekent vrij te zijn. Verwachtingen scheppen gebondenheid.  

Mediteer aldus: ‘Ik ben Brahman’, koester geen andere wensen en vestig u vast in 

absoluut bewustzijn, dat is het enige doel van kennis, en dit is het enige dat waard is 

geweten te worden.  

Streef ernaar om uw ware Zelf te leren kennen. In welk een draaikolk van onwetend-

heid zijt gij terecht gekomen! Zonder kennis van het Zelf is geen geestelijke Vrede 

mogelijk, noch in deze noch in gene wereld.  

Evenals een boom onbeweeglijk is wanneer er geen wind is, zo is ook de ziel vol 

vreugde wanneer zij vrij is van alle verwachtingen.’  

Toen riep de koning uit: ‘O brahmacharin! Gij zijt mijn geestelijke vader, gij zijt mijn 

Guru! Gij hebt mijn ogen geopend voor een grote waarheid. Ik zie nu dat mijn wensen 

altijd de oorzaak zijn geweest van mijn lijden. Ik voel dat ik ben als de uitgedroogde 

stam van een boom. Wees zo goed, o grote Heer Guru, mij te vertellen op welke wijze 

ik vrede kan verwerven.’  

De brahmacharin vervolgde: ‘Nadat gij de wereld vaarwel had gezegd, had gij naar 

een Sat-Sanga moeten gaan van geestelijke en geleerde Brahmana’s en gij had deze 



14 

 

moeten vragen: ‘Wat is gebondenheid? Wat is bevrijding? Wat ben ik? Wat is deze 

wereld? Hoe is de wereld geschapen en hoe zal hij zich oplossen?’  

Daar gij zonder Sat-Sanga’s en zonder het gezelschap van deze heilige Guru waart, 

zijt gij geworden als de stam van een boom in dit woud. Ik raad u aan om Sat-Sanga’s 

te gaan bezoeken en om de herinnering aan voorbije vreugde op te geven en geen 

verwachtingen te koesteren voor de toekomst. Aldus heb ik het van mijn vader, Sri 

Narada, gehoord.’  

De koning antwoordde: ‘O Rishi! Ik erken u als mijn Guru. Wees zo goed om mij naar 

Sat-Sanga’s te begeleiden en mij de weg te wijzen naar de uiteindelijke Bevrijding die 

Volmaaktheid is.’  

De brahmacharin antwoordde: ‘Ik wil u gaarne onderwijzen, doch de lessen zullen 

geen vrucht dragen indien gij er niet uw volle aandacht aan schenkt, en de woorden in 

het diepst van uw hart bewaart. Een kraai die op het dak zit, hoort ook de Waarheid op 

een Sat Sanga, toch blijft hij een kraai! Wees niet als de kraai, o koning! Hoor de 

Waarheid en neem die in u op. Laat uw hart en uw geest gekleurd worden door de 

Waarheid die gij hoort.’  

Toen zei Sikhidhwaja: ‘Heer, ik zal uw aanwijzingen volgen. Evenals ik de 

raadgevingen van de Schriften betreffende de riten heb gevolgd, zo zal ik nu uw 

heilige bevelen opvolgen.’  

Kumbha antwoordde: ‘Weet o koning, dat de lessen die ik u geef voor uw eigen 

bestwil zijn; neem hen aan zonder enige reserve in uw geest. Evenals alles wat een 

wijze vader tot zijn zoon zegt slechts voor zijn welzijn is, zo moet gij goed weten dat 

alles wat ik u zal leren alleen voor uw bestwil is.  

Blijf er vast op vertrouwen dat deze oude en heilige Waarheid u het hoogste goed zal 

brengen, Zelfrealisatie. Hoor het met vertrouwen aan, O koning, en met volle 

aandacht. Hoor het aan met verstand en met toewijding.’  

 

Hoofdstuk 5  

De Brahmacharin vervolgde:  

‘Wat heb ge opgegeven, O Sikhidhwaja? Het koninkrijk was niet van u. De vrouwen 

en de paleizen waren niet van u. Bovendien heeft het feit dat gij dat alles hebt opge-

geven, niets veranderd aan de natuur van die dingen! Die zijn vandaag precies zo 

gebleven als zij ooit waren.  

Hetzelfde geldt ook voor alle olifanten, paarden, tuinen, parken, alles waarvan gij zegt 

dat gij het hebt opgegeven. O koning! Gij hebt niet alles opgegeven. Geef op wat 

werkelijk van u is, dat is pas echt verloochening.’  

Toen Sikhidhwaja deze woorden hoorde, fluisterde hij in zichzelf: ‘Dit woud is van 

mij, deze bloemen en boeken zijn van mij, ik zal ze opgeven.’ Daarom zei hij: ‘Heer, 



15 

 

ik geef dit woud op, en deze boeken en bloemen die van mij zijn. Zal dit niet volledige 

verloochening zijn?’  

Kumbha antwoordde: ‘Het woud en de bloemen bestonden lang voor u. Zij zijn niet 

van u. Geef op wat werkelijk van u is, dan zult gij gelukkig zijn.’  

Toen hij dit hoorde, zei de koning: ‘Heilige Wijze, deze hut, deze waterkruik, deze 

rozenkrans zijn van mij en ik zal ze opgeven om mijn verloochening vol te maken.’  

Weer antwoordde Kumbha: ’De hut behoort tot de aarde evenals het woud waarvan zij 

gemaakt is, en evenzo de andere dingen. Welk recht hebt gij om dingen op te geven 

die niet van u zijn?’  

Toen bood Sikhidhwaja aan om zijn dekens en zijn drinknap op te geven, doch de 

brahmacharin maakte hem weer duidelijk dat ook deze niet van hem waren.  

Toen stond de koning op, raapte enige droge takken bij elkaar, maakte vuur en wierp 

daar zijn staf in, zeggende: ‘Vaarwel, goede vriend, gij hebt mij lange tijd gezelschap 

gehouden en ik dank u daarvoor.’  

Met dergelijke woorden wierp hij ook zijn hertehuid en zijn rozenkrans in de 

vlammen.  

Er stond een sterke wind en terwijl hij onaangedaan en stil toekeek, verteerden al deze 

dingen in het vuur en in de stilte van het woud.  

Toen hij al deze dingen tot as had zien verbranden, dacht de koning dat hij nu 

gelukkig zou zijn, daar hij geen bezittingen meer had, en geen gehechtheid noch 

afkeer voelde.  

Hij peinsde: ‘Ik, mij en mijn’ is de wortel van alle kwaad en nu is er niets meer dat ik 

mijn eigen kan noemen; nu heb ik het geluk en de waarheid gevonden. Nu ben ik 

volmaakt. Ik ben als overwinnaar tevoorschijn gekomen.’  

Hij sprak Kumbha aan, zeggende: ‘O zoon van een Deva! Nu is de ruimte mijn kleed, 

de aarde mijn bed, de wind brengt mij koelte en de wolken zullen mij baden. Is mijn 

verloochening nu volmaakt?’  

‘Nog niet, nog niet’, verklaarde de brahmacharin. ‘Geef op wat van uzelf is.’  

Toen vroeg Sikhidhwaja: ‘Is mijn verloochening dan nog niet volmaakt? Nee, nee, ik 

zie het al. Mijn lichaam is nog van mij en ik zal mij van gindse rots naar beneden 

storten.’  

Dit zeggende snelde hij erheen om zijn plan ten uitvoer te brengen, doch de 

brahmacharin hield hem tegen en zeide: ‘Het verkrijgen van een menselijk lichaam is 

het resultaat van veel goed karma, verlies het daarom niet; bovendien, moeten wij 

nooit iets aan het lichaam wijten, want het is slechts een lichaam en op zichzelf 

ongevoelig.  

Wanneer bloemen en vruchten in een sterke wind van de bomen vallen, zullen wij dit 

nooit aan de boom verwijten.  



16 

 

Verloochen het ego, O koning, het ego dat het lichaam in zijn macht heeft. Evenals de 

wind het water van de zee in beweging brengt, zo wordt het lichaam in beweging ge-

bracht door het ego.’  

‘O heilige Wijze, onderricht mij verder in dit mysterie, antwoordde Sikhidhwaja. ‘Ik 

heb hier nooit van gehoord in de leer van Hatha-Yoga.’  

Kumbha antwoordde: ‘Prana, de levensadem, is de wortel van het lichaam. Doe daar 

afstand van, O Koning. Alles wat ge in de objectieve wereld ziet, is een materialisatie 

van de geest. Alleen Atman is Essentie, het is noch een, noch vele.  

De wortel van alle onwetendheid en lijden ligt in de geest; geef de geest op, dan zult 

ge werkelijk een koning zijn! Het opgeven van materiële dingen heeft geen enkele 

betekenis. Het is de geest die geboren en weer geïncarneerd wordt.  

Zolang men niet weet dat Atman de stille getuige is van de geest, en dat de Atman 

nooit enige handeling verricht, zal het lijden in de een of andere vorm de Jiva belagen. 

De Atman te kennen, is de enige weg tot onsterfelijkheid. Evenals het veld de oorzaak 

is van het ontkiemen van de planten, zo is de geest de oorzaak van herhaalde ge-

boorte en dood. Wanneer ge het veld in brand steekt, vernietigt ge de oorzaak van het 

ontkiemen; verloochen daarom de geest en gij zult bevrijd zijn van geboorte en dood.  

Wees als de grote ruimte, O koning, die vrij is terwijl hij alles ondersteunt. Ruimte is 

een les in verloochening.  

De objecten die verloochend moeten worden, liggen opgesloten in de geest. 

Onthechtheid, juist gedrag en de wens om macht te bezitten zijn alle scheppingen van 

de geest.  

Het is de geest die deugd en ondeugd schept en die zich dan in de een of de ander 

steekt. Wanneer de geest verloochend is en in Atman verzinkt, dan is dit ware 

verloochening. Bedelaars ontvangen geen genade. De geest is een bedelaar, want hij 

schept wensen en gaat er dan op uit om die te verwezenlijken.  

O koning, wanneer gij werkelijk de geest hebt verloochend, zult gij het hele 

universum in uw Zelf zien. Evenals het koord van een rozekrans alle kralen ervan 

bijeen houdt, zo is Atman ook datgene wat alles ondersteunt. Hij die op deze wijze, in 

kennis, afstand doet, bereikt het Geluk. Weet dat Maya en het ego verschillende 

namen zijn voor de geest.  

De heerschappij van de geest wordt niet bereikt door het opgeven van materiële 

bezittingen. Heerschappij over de geest betekent boven de wensen te staan. Er is geen 

vrede en geen geluk mogelijk wanneer de geest niet verlicht is door Kennis. Atman is 

absolute Gelukzaligheid. Dit is zijn Natuur, en door Atman te realiseren, wordt ge ver-

vuld van Geluk.  

Teneinde Atman te leren kennen is het noodzakelijk om wensen op te geven. Uw 

natuur, O koning, is de zetel van eeuwige, onveranderlijke Gelukzaligheid, wat blijft 

er dan nog te wensen over? Door de Ruimte worden alle werelden ondersteund, 

daarbij inbegrepen de wereld van de Lichtende Wezens.  



17 

 

Indien de ruimte zelf ondersteund wenste te worden, zou dit het toppunt van 

onwetendheid zijn. Dus moet gij, Sikhidhwaja, uw wensen opgeven. Wanneer gij alle 

wensen hebt opgegeven, zult ge bevestigd zijn in de vrede van de passieloze staat.  

Weet dat Atman het substraat is van alles. Zelfs het verleden, het heden en de 

toekomst worden erdoor vastgehouden. Evenals de golven gedragen worden door de 

zee, zo is alles bevestigd in Atman.  

Weet ook dat het de valse identificatie is van Atman met de geest (en door de geest) 

die lijden veroorzaakt. Hoe kunnen de Atman, die zuiver Bewustzijn is, en de geest, 

die nooit op zichzelf kan bestaan, op gelijke voet met elkaar staan? Dit is de knoop 

van bewust en onbewust, en die kan alleen ontward worden door Kennis van de 

Waarheid.  

Evenals het allerkleinste zaadje in potentie een boom in zich heeft, zo is ook de wereld 

aanwezig in de geest; alleen wanneer het zaad vernietigd wordt, verdwijnt daarmee 

ook de potentiële boom.  

Weet tenslotte ook, O koning, dat wanneer de geest door onthechting is opgelost, er 

ook een einde komt aan de wereld van onwetendheid.’  

 

Hoofdstuk 6  

De heilige Vasishtha vervolgde:  

Gezegende Rama! Toen de brahmacharin Kumbha had uitgelegd dat verloochening 

van de geest pas de ware verloochening is, merkte de koning op:  

‘O heilige Guru, ik begrijp nu dat de geest als een aap is, die van tak tot tak springt op 

de boom van Wereld-manifestatie. Wees zo goed mij in te lichten over de wijze 

waarop ik de geest kan beheersen.’  

Kumbha antwoordde: ‘Het is heel gemakkelijk, O koning, om de geest te beheersen. 

Doch alleen hij die de Waarheid kent, kan dit doen.’  

‘Hoe dat, hoe toch? O gezegende?’ vroeg de koning. ‘Ik vind het moeilijk om de geest 

te beheersen, net als kinderen het moeilijk vinden om een grote glibberige vis vast te 

houden.’  

Kumbha zeide: ‘Weet eerst hoe de natuur is van de geest. Zij is opgemaakt uit wensen, 

herinneringen en latente indrukken uit het verleden. Geef al deze wensen op, denk 

eraan dat de zoete herinneringen onwerkelijk zijn, dan zal de geest tot bedaren 

komen.’  

Toen merkte Sikhidhwaja op levendige toon op: ‘O brahmacharin, de geest is een 

bloem en haar geur is de wereld; het lichaam is een strohalm en de geest is als de 

storm die haar heen en weer doet gaan. Leer mij nog meer, als het u belieft.’  



18 

 

Toen vervolgde Kumbha: ‘Bewustzijn is het eeuwig zuivere en smetteloze veld
7
; het 

ego is daar het zaad in. Dit ego wordt ook de geest genoemd; en dit is het, dat 

onwerkelijk is.  

Bewegingen in het ego nemen de vorm aan van het lichaam en de zintuigen. De rede 

toont aan wat de ware aard is van de valse zekerheid in die vorm. Het is het gevoel 

van ‘Ik ben’, en van bewustzijn dat zich beperkt heeft tot het individu. Dat is het 

beperkte ego.  

Het ego is dus het zaad van de Boom van het Wereldproces. Vreugden en leed zijn de 

zoete en bittere vruchten ervan. Wanneer men dit gevoel van ego, dit gevoel van ‘Ik 

ben iets aparts’ - kan vernietigen, dan snijdt men de wortel door van deze Boom van 

Wereldmanifestatie.’  

Sikhidhwaja was zeer ingenomen met dit grote geheim, en daar hij nog meer ervan 

wilde horen, zei hij: ‘O heilige Kumbha! Ik zie dat de werelden, zowel subjectieve als 

objectieve, die in tijd-ruimte bestaan, hun oorsprong en wortel hebben in het beperkte 

ego.  

Evenals de golven opkomen in een rustige zee, door de kracht van de wind - zo 

‘schijnt’ de eeuwig rustige Atman verstoord te worden door het rijzen en dalen van het 

valse ego. Door dit uit te bannen, vernietigt men het hele wereldproces. Hoe 

wonderbaarlijk is deze kennis!  

Hoe ontwetend was ik om mij te richten op de fysieke Yoga (Hatha Yoga). Ik heb 

gehoord van de traditie van vuur en brandstof; wilt gij zo goed zijn mij dit te leren? 

Indien ik een koninkrijk bezat, zou ik het u schenken, O heilige brahmacharin!  

Ik weet ook dat het zaad van de wereld in de geest ligt en dat de geest haar oorsprong 

heeft in het ego.’  

Toen onderwees Kumbha hem verder, zeggende: ‘Wat ben ik? Wat is de wereld? Dat 

onderzoek naar de Waarheid wordt het Vuur genoemd. Verbrand het valse ‘ik’, dat 

zich met het lichaam identificeert, in dit vuur van onderzoek. Wanneer dit bereikt is, 

dan verblijft het ‘Ik’ in Atman.  

Vertel mij nu, o Koning, wat ik u geleerd heb?’  

De koning antwoordde: ‘O heilige Rishi, ik weet dit: ik ben noch de aarde noch de 

heuvelen, noch ruimte noch tijd; en het lichaam dat gemaakt is van beenderen, bloed, 

weefsel en huid, ben ik ook niet; noch ben ik de rede noch de geest; ook het ego ben ik 

niet. Ik ben vrij van dit alles.  

Toch, gezegende brahmacharin, begrijp ik nog niet hoe of wanneer dit valse ego vast 

werd gekoppeld aan zijn ware Zelf. Ik kan mijn bewustzijn nog steeds niet ervan los-

maken, het is zo hardnekkig.’  

                                                                 
7
 Veld: Universele substantie wordt het ‘veld’ genoemd, omdat de vruchten van handelingen daar geoogst 

worden als op een veld. De Kenner van het veld is de Bewoner van het lichaam (Atman). 



19 

 

Toen zei Kumbha: ‘Geef dit beperkte ego op. Het dient nergens toe om mij te vragen 

naar het ‘hoe’ of ‘waarom’. Alleen door het op te geven zult ge vinden dat ge zuiver 

Bewustzijn zijt.’  

Sikhidhwaja antwoordde: ‘O gezegende Guru, ik weet dat ik van nature Atman ben en 

dat deze Atman het Zelf is van alles. Ik ben Gelukzaligheid, en alles wordt erdoor 

verlicht; doch ik weet niet hoe het valse ego, de smet van egoïsme, mijn bewustzijn 

kwam te bezoedelen. Ik kan het nog steeds niet in toepassing brengen door het uit te 

bannen.  

Ik weet door uw welwillende lessen dat mijn ware Natuur Atman is; ook dat ik vrij 

ben van ‘Ik’ en ‘Gij’, en toch ben ik nog niet geheel en al bevrijd van het gevoel van 

‘ego’. Soms denk ik dat ik het ben, doch wanneer het mijn geest weer overrompelt, 

dan voel ik dat ik Sikhidhwaja ben, en dan ben ik weer van deze wereld! Wees toch zo 

goed om mij te leren hoe ik dit moet overwinnen.’  

Kumbha vervolgde: ‘Er bestaat geen gevolg zonder oorzaak, O koning. Indien ge ooit 

een gevolg ziet zonder oorzaak, weet dan dat het iets geheel onwerkelijks is, een 

illusie.  

Het hele universum, vanaf Ishwara tot aan een blok hout toe, is een schepping van 

gedachten en dus onwaar.  

Ik zeg u, O koning, uit eigen, geestelijke ondervinding, dat de wereld niet meer is dan 

een dwaallicht, of het schijnbare zilver dat men in parelmoer ziet. Het lichaam 

‘verschijnt’ in Atman evenals een koord dat op de grond ligt een slang ‘schijnt’ te zijn, 

het is niet meer dan een illusie.  

Evenals een droom niets meer is dan een droom (een projectie van de geest van de 

dromer), evenzo is dit universum een projectie van de geest. Wanneer deze illusie u 

verlaat, zult ge alleen Atman zien. Wat als waar geldt voor uw lichaam, geldt ook voor 

Ishwara, beide zijn scheppingen van Maya.’  

Toen sprak de koning nadenkend: ‘Ik zie het, ik begrijp nu, o grote Rishi, dat de hele 

wereld Maya is. Nu pas ontwaak ik en ik realiseer mij dat in werkelijkheid alles 

Atman is. Alles wat de geest waarneemt, is onwerkelijk. Alleen Atman is realiteit. Dit 

is mijn overtuiging. De oorzaak van Ishwara is Brahman. Brahman is de onver-

woestbare Realiteit en Het is mijn Atman.’  

Kumbha antwoordde: ‘Oorzaak en gevolg bestaan alleen in de dualiteit; elk object dat 

bepaald is door tijd, ruimte en oorzaak, moet onwerkelijk zijn, daar het veranderlijk is. 

Alle veranderlijkheid is onwerkelijk.  

Weet dat Atman de Ene zonder Tweede is. Het is noch een nog meer dan een. Het is 

noch subject noch object. Zijn Essentie is onveranderlijk. Het is de Realiteit die ten 

grondslag ligt aan tijd en ruimte.  

De verhouding tussen oorzaak en gevolg bestaat alleen in de dualiteit. Atman is dus 

noch het ene noch het andere. Het is Absoluut Bewustzijn.  



20 

 

Evenals de sneeuwman wegsmelt onder de stralen van de zon, O koning, zo lost 

onwetendheid zich op in het licht van kennis. Gij zult mijn geestelijke ondervinding 

bevestigen dat alles Atman is.  

Wees in de eerste plaats vast verankerd in uw eigen Natuur, Atman, en realiseer u dat 

alles - vanaf Ishwara tot de minste worm Atman is.’  

Sikhidhwaja zei toen: ‘O heilige Guru, dankzij uw goedheid ben ik nu ontwaakt en 

weet ik dat ik smetteloos ben. Ik buig mij eerbiedig neer voor mijn eigen Zelf. Doch 

zeg mij, gezegende brahmacharin, waarom gij leert dat Ishwara zonder oorzaak is? 

Atman, die oneindig is, onverwoestbaar en zonder tweede, is toch de oorzaak van 

Ishwara?’  

Kumbha antwoordde: ‘Gij zegt dat Atman oneindig is. Nu dan, datgene wat oneindig 

is moet onvoorwaardelijk zijn, niet afhankelijk van tijd of ruimte.  

De afwezigheid van dualiteit in Atman maakt dat het onmogelijk de oorzaak van iets 

kan zijn. Een oorzaak bestaat voor en na het gevolg, evenals klei bestaat in verband 

met een stenen pot.  

In Atman is begin noch einde. Bovendien: een oorzaak moet een verandering 

ondergaan of een andere vorm krijgen, teneinde een gevolg te worden. Atman is 

onverwoestbaar en onveranderlijk. Het is nooit van zijn eigen Natuur afgeweken.  

Daar er geen dualiteit is in Atman, is het noch subject, noch object. Noch is er enige 

actie in. Het is eeuwig zuiver, evenals de azuren hemel of de diepten van de ruimte; en 

het is uw eigen Natuur, O koning!’  

Toen hij deze grote Waarheid hoorde, verklaarde Sikhidhwaja: ‘Hoe wonderbaarlijk! 

Hoe wonderbaar! Ik zie dat Atman zonder tweede is; dat Het noch oorzaak noch 

gevolg is. Het is absolute Kennis. Ik ben nu bevrijd van kennis en van onwetendheid. 

Ik ben Nirwana. Gegroet zij mijn eigen Zelf.’  

De heilige Vasishtha besloot:  

Toen de koning deze woorden van Kumbha gehoord had, kwam hij in Nirwana en 

bleef een heel uur en een half in samadhi, zoals een vlam die niet verstoord wordt door 

de wind.  

Toen deed Kumbha hem weer ontwaken tot gewoon bewustzijn van het lichaam en 

zei: ‘Wat hebt gij te doen met trance
8
 of met gewoon wakend bewustzijn? Gij zijt 

Atman, het Absolute.  

Een juweel in een kistje straalt geen licht uit naar buiten, doch wanneer het daaruit 

wordt gehaald, wordt de schone straling zichtbaar; zo is het ook met u. Gij zijt tevoor-

schijn gekomen uit het kistje van onwetendheid en nu schijnt uw licht van goddelijke 

kennis naar buiten.  

                                                                 
8
 Trance: Dit betekent hier Nirwana, zoals uit de tekst blijkt, het is een verheven, maar toch relatieve staat 

van bewustzijn. 



21 

 

Leef voortaan, O Sikhidhwaja, in geestelijke Vrede en bevrijd van uw beperkingen. 

Geen smet kan u nog treffen, want gij zijt smetteloos.’  

Hoofdstuk 7  

De heilige Vasishtha vervolgde:  

Gezegende Rama! Nadat hij deze woorden van grote wijsheid gehoord had, was 

Sikhidhwaja gevestigd in geestelijke Vrede.  

Tot Kumbha zeide hij: ‘O gezegende brahmacharin! Ik heb u nog een vraag te stellen: 

Atman is absolute Kennis en eeuwig zuiver. Hoe komt het dan dat de triade van 

kenner, kennen en het gekende, daarin plaats vindt?’  

Kumbha glimlachte en antwoordde: ‘Alle beweeglijke en onbeweeglijke dingen, alle 

uiterlijke en innerlijke objecten, vertonen zich slechts zolang tot zij opgelost worden 

wanneer de wereldperiode (Kalpa) wordt opgelost.  

Dan blijft alleen nog Atman over. Dan is er noch licht noch duisternis. Atman is noch 

werkelijkheid, noch onwerkelijkheid; het is eeuwig Zelflichtend.  

Evenals het licht van een schoon juweel zich uit in straling, zo ‘schijnt’ het licht van 

Atman als de wereld. Alle naam en vorm is een illusie.  

Weet wel, O koning, dat noch ‘ik’ noch ‘gij’ ooit in Atman oprijst. Dat is eeuwige 

Vrede. Het is absolute Kennis en absolute Gelukzaligheid.  

Leef voortaan gevestigd in deze Atman, die nietiger is dan het nietigste, en groter dan 

het grootste. Het omvat alle ruimte. Het universum is erin opgenomen als een klein 

strootje in een groot korenveld.  

Wanneer het bewustzijn naar buiten is gericht, dan doet de wereld zich voor als een 

materialisatie van Licht. Wind heeft een kwaliteit van beweging en toch ook van stilte 

of rust. Wanneer de wind zich beweegt, kunnen wij het waarnemen of voelen, doch 

wanneer hij gaat liggen, kunnen wij hem niet waarnemen of voelen.  

Hetzelfde is het geval met Atman. Wij nemen het universum waar door het 

individuele bewustzijn, als manifestatie van Atman; doch wanneer die manifestatie 

wordt ingetrokken, ondervinden of ondergaan wij het universum niet.  

Atman is absoluut Bestaan - terwijl het universum in bestaande staat is: het komt en 

gaat. Wanneer wij het universum dus op de juiste wijze waarnemen en ondervinden, O 

koning, dan is het Atman en vervuld van gelukzaligheid: doch wanneer het door 

onwetendheid valselijk beoordeeld wordt, ‘doet het zich voor’ als een wereld vol 

kwaad, leed en verdriet.  

Daarom is het onvermijdelijk dat iemand die bezeten is van zo’n vals wereldbeeld, 

lijden moet; iemand daarentegen wiens bewustzijn Zelfkennis bezit, ziet de hele 

wereld als een tuin van gelukzaligheid.  



22 

 

Atman betekent Zelf. Hij die de wereld als zijn eigen Zelf ziet, die is inderdaad vrij 

van alle leed! De wereld, O koning, bestaat slechts in uw eigen gedachten en gevoel, 

en gij ondervindt vreugde of verdriet naar gelang van uw eigen bewustzijns-

gewaarwordingen, die zichzelf projecteren als de wereld.  

Voor diegene die geen giftige gevoelens of gedachten heeft, bestaat er geen gif; voor 

hem daarentegen die giftige gedachten heeft, wordt zelfs nectar tot vergif!  

De wijze weet dat de wereld niet anders is dan een uitdrukking van zijn eigen 

gedachten-gevoelens, en daarom ondervindt hij geen leed of verdriet; terwijl een 

onwetend mens, ondanks overdaad aan rijkdom, altijd onderhevig is aan verdriet en 

leed.  

Ken het grote geheim, O koning, dat de geest en de emoties slechts andere namen zijn 

van Atman. Gij moet weten dat, evenals alle sieraden, zoals gouden oorhangers, 

ringen, armbanden, niets anders dan goud zijn, weet dat evenzo alles Atman is.  

Ondervinding en emotie zijn de uitstraling van Atman. Geest heeft de wereld in 

Atman geschapen. Het begin van alles is Atman; en ook de oplossing is Atman. Alles 

wat zich anders voordoet dan Atman is slechts illusie.  

O Sikhidhwaja! Wees vervuld van gelukzaligheid en weet dat ook tijd-ruimte een 

illusie is. Tijd-ruimte is iets dat de geest en de zintuigen als zodanig ondervinden, 

doch wanneer deze modificaties worden weggenomen, is alles Atman.  

Zie Brahman, zie Volmaaktheid en gij zult zelf Brahman en volmaakt zijn. Evenals de 

ruimte in zijn eigen Natuur bestaat, hetgeen de leegte is, zo bestaat alles in Brahman.  

Het universum is een manifestatie van het Geest-principe; het Geest-principe is 

Brahma, de Schepper. Wanneer Hij naar buiten schouwt, projecteert en schept Hij het 

universum; doch wanneer Hij naar binnen schouwt, lost het universum zich op in zijn 

oorzaak.  

Daarom, O koning, leef, denk, voel en zie Atman, dan zult gij u bewust zijn van Geluk 

en Vrede.’  

De heilige Vasishtha vervolgde:  

Sikhidhwaja bood zijn hut aan de brahmacharin, opdat hij bij hem zou blijven, en 

Kumbha sprak drie uur lang met hem over de grote Waarheid dat Atman vrij is van 

alle actie en kwaliteiten.  

Toen de zon in het Westen onderging, stonden zij op en liepen naar het dichtbij zijnde 

meer, waar volop waterlelies en lotusbloemen bloeiden. Daar vervulden zij hun rituele 

wassingen, offerden de acht avondgebeden en zongen de heilige Gayatri (een van de 

heiligste formules uit de Veda).  

Later gingen zij een prachtig woud binnen, waar de bomen wel in vuur en vlam leken 

te staan door het licht van de ondergaande zon.  



23 

 

Zij wandelden door vredige open plekken, prachtige bossen en ook door kale vlakten, 

terwijl hun geest in volmaakte rust bleef, noch opgewonden noch ooit genoeg krijgend 

van elkaars gezelschap.  

Het was Kumbha Muni’s bedoeling om te zien of al deze verschillende soorten van 

landschappen enige verandering teweeg zouden brengen in de geest van de koning, of 

hij er vreugde of neerslachtigheid van zou ondervinden.  

Geen van beiden had enige persoonlijke wens om de ander van dienst te zijn, en toch 

overlaadden zij elkaar met vriendelijke daden. Soms trokken zij het kleed van de 

Deva’s aan en wandelden als twee hemelingen.  

Op andere tijden sliepen zij op bladeren en bloemen uit het woud, en vaak op harde 

stenen zonder vreugde of tegenzin te koesteren, daar zij gevestigd waren in con-

templatie van Atman, die Licht uitstraalde door hun geest.  

Toen sprak de koningin haar gemaal aan: ‘O koning, nu ga ik naar de Hemel (Brahma 

Loka). De schepping werd door Brahma geprojecteerd op de eerste dag van de 

Chaittra-maand, en de Lichtende wezens (deva’s) houden elk jaar op die dag een 

feestelijke bijeenkomst in de Hemel, waar ook mijn vader, de Wijze Narada aanwezig 

is. Doch ik zal vandaag nog terugkeren. Tot die tijd moet gij in diepe meditatie 

blijven. Mocht gij echter terugkomen in uw lichaamsbewustzijn, concentreer u dan op 

dit bosje bloemen, dat ik voor u geplukt heb.’  

Toen overhandigde Kumbha hem, als een vreugdeteken, de bloemen die in de 

Hemelwereld door een vrouw aan haar echtgenoot worden aangeboden.  

Terstond steeg Chudala op in de ruimte, terwijl Sikhidhwaja toekeek hoe zij opsteeg 

als een pauw, kijkend naar een regenzwangere wolk!  

Toen zij op het punt stond om uit het oog te verdwijnen, zoals een bliksemschicht 

verdwijnt in een wolk, nam Kumbha een bloemenslinger van haar hals en strooide die 

neer op de koning beneden haar.  

Zij ging binnen in haar eigen appartementen in het koninklijke paleis als koningin 

Chudala, en hield een Staatsraad. Zij luisterde naar de verslagen van de ministers 

betreffende de staatszaken en gaf hun haar raadgevingen en instructies.  

Verder gaf zij een audiëntie aan de voornaamste vertegenwoordigers van haar 

onderdanen, en toen zij ervan verzekerd was dat alles goed ging in het land, werd zij 

weer de brahmacharin Kumbha, en over de wolken heen vliegend, verscheen zij weer 

voor het aangezicht van de koning.  

Daar zij nu overtuigd was dat Sikhidhwaja eindelijk een Zelfgerealiseerd mens was, 

volkomen geworteld in de kennis van het Absolute, openbaarde zij zich als Chudala, 

en legde hem uit hoe zij zich aan hem had voorgedaan als Kumbha, teneinde hem te 

onderwijzen.  

Toen kwam de koning in samadhi, en overtuigde zich door een intens ondervinden 

van de waarheid van haar woorden. Toen zei hij tot haar: ‘O Devi! O onvergetelijke 



24 

 

Yogini! O Maharani! Geliefde Guru, hoe kan ik u ooit mijn dankbaarheid betuigen? 

Welk een groot medegevoel hebt gij getoond door mij te onderwijzen!  

Gij hebt mij geleid over de oceanen van zijn en worden. Wanneer een man een 

zuivere, wijze en toegewijde vrouw als zijn levensgezellin kan verwerven, is het ge-

makkelijker voor hem om de Godheid te realiseren. Hoe goed weet ik dit nu!’  

De Maharani antwoordde dat zij helemaal niets wonderbaarlijks had gedaan en alleen 

haar plicht deed toen zij hem bevrijdde van zijn zelfgeschapen banden van onwetend-

heid.  

Toen vroeg Chudala de koning of hij enig verschil zag tussen het leven van een 

kluizenaar en het leven van een soevereine vorst.  

Sikhidhwaja antwoordde: ‘Door uw goedheid en genade, o heilige leraar, heb ik 

Atman gekend, en het is mij nu om het even of ik als koning in een paleis woon, of als 

kluizenaar in een woud.’  

Hij viel neer aan de voeten van Chudala, en waste die met tranen van dankbaarheid, 

zeggende: ‘Gelijk de ruimte heb ik geen attributen; ik ben zuiver als de sneeuw van de 

Himalaya’s. Ik ben Alles; zelfs datgene wat ik vroeger mijn geest noemde, of Maya, is 

niets anders dan mijn Atman; ik ben absolute Vrede.’  

Toen de koningin hem vroeg wat hij verder wenste te doen, antwoordde Sikhidhwaja: 

‘Ik heb geen wensen; er is niets dat ik moet verkrijgen of waarvan ik afstand moet 

doen. Ik zal U, mijn Guru, gehoorzamen. Voortaan staat mijn leven in uw dienst.’  

De koningin noemde hem Vishnu
9
 en wenste hem geluk.  

De volgende morgen mediteerden zij samen voor het welzijn van alle wezens en 

zongen de heilige Gayatri.  

Als zijn Guru, stelde Chudala voor dat hij terug zou keren tot zijn koninkrijk, omdat 

voor een ware Yogi, een koninkrijk en een woud hetzelfde zijn.  

Sikhidhwaja volgde de raad van de Yogini en hernam zijn troon. Hij regeerde samen 

met Chudala duizend jaar als wijze vorst over hun rijk. Tijdens hun weldadige 

regering waren er geen oorlogen, geen plagen en geen hongersnood. Kenners van 

Brahman rezen overal op in hun rijk.  

De heilige Vasishtha besloot:  

Gezegende Rama! Toen hun Prarabdha Karma
10

 tot een eind kwam, gaven 

Sikhidhwaja en Chudala hun lichaam op en vonden zij uiteindelijk, lichaamloos Geluk 

en werden opgelost in de Opperste Brahman.  

Moge wat met hen gebeurde, o geliefde leerling, ook uw goddelijk lot zijn.  

OM - TAT SAT - SHANTI  

                                                                 
9
 Vishnu: Een van de namen van God. 

10
 Prarabdha Karma: het lot, de levensloop.                Cudala_fa_01072013 


