EEN VERHANDELING OVER

DE KRINGLOOP VAN HET MENSELIJK BESTAAN

Ferit Arav

Weergave van de zomeravondlezing gehouden op 22 augustus 2007
School voor Praktische Filosofie en Spiritualiteit, Deventer.

Samenvatting

De verschijnselen mens en wereld zijn via de weg van rechtstreekse observatie en
redenering verkend. Geconstateerd werd dat de waarneembare bestaansvormen
veranderlijk zijn en aan wetmatige kringloopprocessen zijn onderworpen. Dit geldt ook voor
die mens die zijn oorspronkelijke natuur van onbegrensd en onverdeeld bewustzijn is
vergeten en daardoor onwetend is geworden. De uit de onwetendheid ontwaakte mens kent
geen kringloop.

Voorwoord

In de voorzomer van 2007 was ik geboeid door een uiteenzetting in een oud Vedantisch
geschrift over de menselijke onwetendheid. Hierin werden de zeven bewustzijnsstaten van
menselijke onwetendheid beschreven. De weg naar bevrijding uit onwetendheid telde
eveneens zeven stappen. Het kwam me voor dat deze twee maal zeven stappen tezamen
een grote kringloop van het menselijk bestaan vormden. Toen de heer W. Hesselink, leider
van de vestiging Deventer van de School, mij in dezelfde periode vroeg om een
zomeravondlezing te houden rees dit onderwerp spontaan in mij op. Bij de voorbereiding
bleek het echter gewenst het begrip ‘onwetendheid van de mens’ eerst nader uit te diepen,
een onderwerp dat voor sommigen nogal confronterend kan zijn. Ondanks mijn twijfels of
het onderwerp alle toehoorders zou aanspreken, kreeg ik naderhand toch verzoeken om de
tekst van de lezing. Gaarne voldoe ik bij deze aan hun verzoek.

Deze verhandeling geeft uiteraard mijn persoonlijke visie en bevindingen weer.
F.A , Hengelo, september 2007



Over de kringloop van het menselijk bestaan 2

Inleiding

Over de kwestie van het menselijk bestaan is in de loop der tijden zeer veel gezegd en
geschreven. Wat ben ik, wat is de wereld? Hoe of waaruit is alles ontstaan, waar gaat het
naar toe? Wat is de zin van het bestaan? De onderzoekende geest aanschouwt de
schepping, waar hij deel van uit maakt, en probeert een antwoord op deze vragen te vinden.
Hoewel de schepping iets wonderlijks en mysterieus is blijkt het bij nader inzien zeker niet
willekeurig of chaotisch te zijn. Alles in de schepping vindt plaats volgens onfeilbare
wetmatigheden. Eén van deze wetmatigheden is het proces van kringlopen waar alles, van
elektronen om een atoomkern tot hemellichamen om de zon, aan onderworpen is. In deze
verhandeling wordt een poging gedaan om enig licht te werpen op de vraag in hoeverre het
menselijk bestaan eveneens kringlopen kent.

Observatie van ‘wat is’

De eerste vraag die op deze ontdekkingstocht oprijst is: wat is de schepping waar de mens
zelf deel van uitmaakt? De enige mogelijkheid van de mens om iets te weten te komen is het
gebruik van de aan hem beschikbare middelen, zoals zijn zintuigen en zijn denkvermogen.
De zintuigen dragen voortdurend informatie aan die door het denkvermogen naar wens
verwerkt worden. Als men vanuit een stille houding om zich heen kijkt, neemt men objecten
waar die in de ruimte geplaatst zijn. De eerste constatering is dus dat er iets als ruimte
bestaat waar al deze objecten een plaats in nemen. Een tweede waarneming leert dat er
een voortdurende verandering van de objecten, die in de ruimte geplaatst zijn, plaatsvindt.
Deze veranderingen betreffen zowel het object zelf almede zijn positie. Het papier met de
tekst van deze verhandeling er op bestond een tijd geleden niet, bevond zich gisteren
waarschijnlijk elders en zal over een tijdje niet meer in deze vorm bestaan. Ruimte en tijd
zijn dus twee aspecten waarin de schepping zich aan de mens, de waarnemer, manifesteert.
De manifestatie van de schepping vindt overigens niet alleen op het fysieke maar ook op het
mentale vlak plaats. Kortom, wat binnen de observatie van de mens valt, is veranderlijk.

Observatie van veranderingen en het kringloopproces

Nu kan de vraag gesteld worden of al deze waarneembare veranderingen willekeurig of
volgens bepaalde wetmatigheden plaatsvinden. De meest opvallende veranderingen zijn het
gevolg van handelingen van het individu gedurende de wakende staat, zoals komen, gaan
en werken. Ogenschijnlijk heeft het individu de vrijheid voor de keuze van deze handelingen.

Dan zijn er veranderingen waar het individu nauwelijks of geheel geen invioed op heetft.
Bijvoorbeeld de dag en de nacht die elkaar volgens een onfeilbaar patroon volgen.
Overigens, het patroon van deze verandering is niet constant, want gedurende een jaar
veranderen de dag en de nacht van lengte volgens een ander patroon. Alle levensvormen
zijn onderworpen aan deze cycli van dag en jaar en staan onder invloed daarvan. Het is
alsof het leven uit een reeks wetmatige veranderingen bestaat. Vele levensvormen
ondergaan die veranderingen gedurende de staten van waken, slapen en dromen die elkaar
dagelijks volgen en dus een kringloop vormen. Een kringloop met een periode van een jaar
is eveneens herkenbaar. Bij voorbeeld, in de winter is de natuur stil en traag, in het voorjaar
komt het tot bloei, in de zomer geeft het vruchten af en in het najaar is alles op weg naar de
begintoestand. Vele planten sterven af om voeding te vormen voor nieuwe planten in het
komende seizoen. Dit proces herhaalt zich jaar in jaar uit. Kringlopen op een grotere schaal
dan een jaar onttrekken zich gewoonlijk aan de directe waarneming van de mens.



Over de kringloop van het menselijk bestaan 3

Voorbeelden van kringlopen op andere gebieden zijn het ontstaan, het gedurende een tijd
bestaan en de verdwijning van een land, een volk, een cultuur, een religie, en een
beschaving. Uit het voorgaande ontspringt een nieuwe die echter iets anders is dan de
vorige. Sommige geschriften spreken zelfs over tijdperken en scheppingen. Op grond van
het bovenstaande kan dan gesteld worden dat alle voor de mens waarneembare processen
in de schepping het principe van een kringloop volgen.

Ook het menselijk bestaan kent een dagelijkse kringloop van drie staten van bewustzijn,
namelijk waken, slapen en dromen. De bewuste activiteiten vinden plaats tijdens de
wakende staat, zoals bewegen, spreken en denken. Deze staat ervaart de mens als de
werkelijkheid. De wakende staat wordt gevolgd door diepe slaap, waar de mens zich later
niets van herinnert. In deze staat is de mens zich kennelijk niet bewust van zichzelf en de
wereld. Doch de mens twijfelt niet aan zijn bestaan gedurende de diepe slaap, getuige zijn
uitspraken als ‘ik heb goed geslapen’ na het waken. Tussen de diepe slaap en het waken is
de staat van dromen. Bij de droomstaat ondergaat de mens soortgelijke ervaringen als in de
wakende staat die echter na het waken als onwerkelijk worden beschouwd. Zo verloopt de
kringloop van het menselijk leven dag in dag uit. Ook enige invloed van de jaarlijkse
kringloop op de mens is te herkennen.

Een kringloop op een grotere tijdschaal dan een jaar is voor de mens echter niet direct te
herkennen. Neem bijvoorbeeld het menselijk leven. Velen gaan er gewoonlijk van uit slechts
eénmaal geboren te zijn, en kennen slechts éénmalige perioden van babystaat, kleuterstaat,
jeugd, volwassenheid en ouderdom. Een éénmalig proces zonder herhaling, hier valt dus in
eerste instantie geen kringloop te ontdekken. Als echter uit de eerdere beschouwingen blijkt
dat binnen een voldoende grote tijdspanne alles in de schepping aan kringlopen is
onderworpen, kan het menselijk bestaan hier dan een uitzondering op vormen? Er is geen
enkel argument voor deze uitzondering en er zijn meer kringloopprocessen die op het eerste
gezicht eenmalig lijken te zijn.

Een voorbeeld hiervan is de regendruppel. Op een zekere hoogte, als gevolg van afkoeling,
condenseert waterdamp tot regendruppels. Dan valt het neer gedurende een bepaalde tijd
tot het de aarde raakt, en dan is het geen regendruppel meer. Het lijkt op het eerste gezicht
op het menselijk leven. Bij nadere beschouwing blijkt echter dat een regendruppel wel een
kringloop kent. Waar de druppel ook terecht komt, in een rivier, de zee of in plantengroei,
het zal te zijner tijd weer tot wolken verdampen en eens weer een regendruppel worden. Het
kan ook de vorm aannemen van hagel, sneeuw, ijs, golf of een draaikolk, en zelfs het
eeuwige ijs in de noordpool. In al die veranderingen is er echter iets dat nooit verandert en
dat is dat de essentie van al die verschijningsvormen water is.

De Essentie en de kringloop van de mens

De vraag is nu of de mens ook een onveranderlijke essentie heeft en daarnaast volgens een
bepaalde wetmatigheid telkenmale een veranderlijke vorm aanneemt.

De meest opvallende kringloop die reeds besproken werd, was het dagelijkse leven met
staten van waken, slapen en dromen. Een eindeloze kringloop, doch elke dag verloopt iets
anders dan de dag ervoor. Gedurende de wakende staat verricht men allerlei handelingen
vanuit zijn kennis, intelligentie, gewoontes, vaardigheden, talenten, neigingen, enzovoort. De
uitgevoerde handelingen gedurende de wakende staat, fysiek en mentaal, voegen iets toe
aan een verzameling van deze eigenschappen die bewaard wordt en later weer beschikbaar
komt. Als men vandaag iets nieuws leert, is deze kennis morgen weer beschikbaar en deze
kennis zal dan zijn verdere handelingen beinvioeden. Als men een muziekstuk oefent, gaat
de oefening steeds gemakkelijker. Volgens deze wetmatigheid ontstaan en veranderen de



Over de kringloop van het menselijk bestaan 4

gewoonten, neigingen, denkpatronen en fysieke vaardigheden. Dus, binnen het proces van
de dagelijkse kringloop, verloopt elke dag iets anders dan de dag ervoor. Het is alsof de,
gedurende de wakende staat, verzamelde nieuwe kennis, de indrukken, neigingen,
enzovoort aan de oude worden toegevoegd en het geheel in zaadvorm bewaard wordt en
dat het later, in de wakende staat, als het ware weer ontkiemt, dus volledig beschikbaar
komt.

Laten we nu terugkomen op de constatering van de fasen in het leven van de mens die zich
gedurende het leven niet herhalen. Dit waren de geboorte, kindertijd, jeugd, volwassenheid,
ouderdom en ten slotte de dood. De vraag is nu: als het lichaam sterft, waar blijft de
verzameling, of het zaad, waarin alle handelingen, indrukken, neigingen enz verwerkt zijn?
Als de verzameling van dag tot dag bewaard blijft waarom zou het na de dood van het
lichaam verdwijnen? Kan iets uit het niets ontstaan en iets weer niets worden? Immers, als
de boom sterft vergaat het zaad niet. Nauwkeurige observatie van het leven van mens en
andere levensvormen op aarde leert dat de stelling van eenmalig leven op aarde
onhoudbaar is. Het enige steekhoudende argument tegen de stelling van wederkeer naar
een nieuw leven is het ontbreken van herinnering aan vorige levens. In sommige
geloofsovertuigingen komt herhaalde terugkeer naar een nieuw leven niet voor, hoewel ze
het vaak wel over een leven na de dood hebben. Ze spreken bijvoorbeeld over het
hiernamaals, dag des oordeels, hel en hemel. Hoewel een diepergaande behandeling van
dit onderwerp buiten het kader van deze verhandeling valt, zal hier een zeer illustratief
voorbeeld niet onvermeld worden gelaten, namelijk de mythe van Er, van Plato [1]*. Hierin
worden gebeurtenissen na de dood van het lichaam op een bijzondere wijze beschreven.
Het onderstaande is een verkorte weergave van de oorspronkelijke tekst die de essentie van
de mythe in voldoende mate weergeetft.

De Mythe van Er

“In deze mythe vertelt Socrates over en soldaat, Er genaamd, die in een oorlog gesneuveld
was. Na enkele dagen, net voordat zijn lichaam verbrand zou worden, kwam hij echter weer
tot leven en vertelde wat hij in de onderwereld had gezien. Hij vertelde dat de
rechtvaardigen door de rechters omhoog naar de hemel waren gestuurd en de
onrechtvaardigen naar beneden in de aarde. Hij zag ook mensen uit de hemel en uit de
aarde terugkomen om er een nieuw leven op aarde te beginnen. Deze mensen werden op
een weide ordelijk opgesteld waarna een heraut tot hen aldus sprak:

‘Onbestendige mensen, ge staat aan het begin van een nieuwe kringloop als sterveling,
waar geboorte voert tot de dood. Geen godheid zal voor u het lot werpen, maar ge zult zelf
uw eigen lot kiezen. De verantwoordelijkheid ligt bij degene die de keuze maakt. God Zelf
staat erbuiten.’

Na deze woorden wierp de heraut de levenspatronen voor hen uit op de grond, veel meer
dan er mensen waren. Het waren levens van allerlei soort: van dieren en van mensen. Er
waren levens bij van tirannen van wie sommigen tot het einde toe tiran bleven, maar ook
van tirannen die tijdens hun leven ten val kwamen en eindigden in armoede en ballingschap,
waarbij ze tot de bedelstaf geraakten. Er waren levens bij van mensen die beroemd waren
om hun gestalte, hun schoonheid, hun lichaamskracht en hun succes bij wedstrijden, of om
hun edele geboorte en de voortreffelijke eigenschappen van hun voorouders. Ook waren er
levens bij van mensen met een slechte reputatie. Dit alles gold zowel voor vrouwen als voor
mannen.

! Getallen tussen vierkante haakjes verwijzen naar literatuur aan het einde van het artikel



Over de kringloop van het menselijk bestaan 5

Het was deerniswekkend om te zien, maar ook lachwekkend en verbazend dat de keuze
voor het merendeel werd bepaald door gewoonten uit vorige levens. Hij zag degene die
eens Orpheus was het leven van een zwaan kiezen uit haat tegen het vrouwelijk geslacht,
want aangezien hij door vrouwen de dood had gevonden, wilde hij niet in een vrouw verwekt
en geboren worden. Thamyras zag hij het leven van een nachtegaal kiezen, en een zwaan
koos het leven van een mens, net als andere dieren die dicht bij de Muzen staan."

De mythe gaat verder met andere soortgelijke voorbeelden.

Het bijzondere van deze mythe is dat de mens niet alleen zijn tot zaad gevormde
verzameling verleden naar het volgende leven meeneemt, maar ook het leven dat hij zal
leiden kiest (hier gebruikt Plato de uitdrukking ‘de gewoonten uit vorige levens’). Bij deze
keuze staat God buiten! Ook in Vedantische literatuur zijn dergelijke voorbeelden te vinden.
In een oorlog tussen de legers van bijvoorbeeld een rechtvaardige koning en een
onrechtvaardige koning sneuvelt de rechtvaardige koning en zegeviert de andere. Dit lijkt
gewoonlijk onbegrijpelijk en onverklaarbaar. Dan blijkt echter dat de rechtvaardige koning in
dat leven voor zelfrealisatie en bevrijding van de kringloop had gekozen, terwijl de
onrechtvaardige koning voor overwinning en faam had gekozen.

In analogie met de regendruppel, zijn er dus voldoende gronden om aan te nemen dat de
mens niet eenmaal leeft maar telkens in een of andere gedaante in de schepping terugkeert
en evolueert. Dit zou betekenen dat er naast de eerder beschreven dagelijkse kringloop van
waken, dromen en slapen, ook een kringloop op een grotere tijdschaal moet zijn,
inhoudende (weder)geboorte, kindertijd, jeugd, volwassenheid, ouderdom en dood.

Deze stelling is ook geheel in overeenstemming met de leer van Advaita Vedanta en
sommige andere leerstellingen.

Het ontstaan van mens en schepping

Als er aldus aangenomen kan worden dat het menselijk bestaan naast de dagelijkse
kringloop ook een kringloop van meerdere levens kent, rijst de vraag op hoe de mens is
ontstaan en in dit systeem van kringloop terecht is gekomen. Hoe zou de mens anders uit
eigen beweging uit de kringloop kunnen ontsnappen als hij hier geen antwoord op heeft.
Over het ontstaan van de schepping en van de mens zijn vele stellingen te vinden, in het
bijzonder in religies, mythen en filosofieén. Deze stellingen houden kennelijk rekening met
het niveau van het begripsvermogen en de cultuur van de zoeker en daarom klinken ze
soms niet in overeenstemming met elkaar. Omdat onze ontdekkingstocht anders dreigt vast
te lopen zullen wij nu zelf op onderzoek moeten gaan naar het ontstaan van de mens en van
de schepping waar de mens aan vastgeketend is. Welke mogelijkheden heeft de mens om
hier zelf achter te komen?

De kennis die de mens over zichzelf en over de schepping beschikt berust in principe
uitsluitend op zijn waarnemingen door middel van de vijf zintuigen en op zijn denkvermogen.
Het is vanzelfsprekend dat hij de essentie en het ontstaan van de zintuiglijke wereld niet met
dezelfde instrumenten kan doorgronden, tenzij hij de kennis, verkregen door gebruik van de
zintuigen en het denkvermogen, weet te overstijgen. Over het overstijgen van de zintuiglijk
verkregen kennis staat in Bhagavad Gita: “Wanneer de mens zijn zintuiglijk vermogen
geheel en al terugtrekt uit de objectieve wereld, zoals een schildpad zijn ledematen, dan zijn
zijn wijsheid en inzicht standvastig geworden” [2]. Het is zeker de moeite waard om met een
dergelijke oefening te experimenteren. Hieronder wordt een dergelijk experiment
beschreven.



Over de kringloop van het menselijk bestaan 6

Het overstijgen van zintuiglijke waarneming; een experiment

Zoals reeds eerder is gesteld, neemt de zich met het lichaam geidentificeerde mens zowel
zichzelf als de wereld met de zintuigen waar. Als men zijn ogen sluit, blijkt er geen zichtbare
wereld meer te zijn. Op dezelfde wijze zal er geen waarneembare wereld meer zijn wanneer
de resterende zintuigen van horen, tasten, proeven en ruiken non-actief worden. Ook als er
niets zintuiglijk waarneembaars is blijft zijn denkvermogen echter actief en hij kan zich
allerlei voorstellingen maken. Als het mogelijk zou zijn ook het denkvermogen stil te leggen
zou er geen enkele object, noch stoffelijk, noch mentaal, over zijn. Doch de mens blijft nog
altijd van zichzelf bewust, getuige zijn gevoel van bestaan dat zich als ‘ik ben’ manifesteert.
Het enige verschil tussen deze staat en diepe slaap is dat men nu van zichzelf bewust is. De
volgende stap is dat de zintuigen niets in de weg worden gelegd maar het denken non-actief
blijft. De mens is zich dan nog steeds bewust van zijn bestaan en de afwezigheid van
gedachten impliceert dat er in het bewustzijn geen enkel object verschijnt. Niets wordt door
de zintuigen benoemd, of uit deze onverdeelde staat afgescheiden.

Deze staat van eenheid, zonder dualiteit, zonder ‘kenner en het gekende’ is echter zeer teer,
het duurt doorgaans niet langer dan een ademtocht, want er treedt dan op onverklaarbare
wijze ineens een beweging, een gedachte, in het tot dat ogenblik onverdeelde bewustzijn
op. Binnen het bewustzijn is nu de denker en de gedachte gelijktijdig tot ontstaan gekomen,
ofwel subject en object, of individu (ik) en de wereld. Overigens, kunnen de denker en de
gedachte, die in het bewustzijn oprijzen, iets ander zijn dan bewustzijn?

De ervaringen uit dit experiment zijn geheel in overeenstemming met de leer van Advaita
Vedanta. Advaita Vedanta stelt namelijk dat mens en wereld, dus de schepping, niets
anders is dan een beroering, of beweging, in het bewustzijn dat zelf onbegrensd en tijdloos
is. Soms wordt dit vergeleken met het ontstaan van golven in de zee. In dit onbegrensde
bewustzijn ziet het tot de beroering begrensde bewustzijn zichzelf als zijn eigen object. Dit
betekent een schijnbare deling in hetzelfde bewustzijn in subject en object, dus de kenner
en de gekende, ik en dit, ofwel het individu en de wereld. Als individu kent het begrensde
bewustzijn dan aan zichzelf een lichaam, intelligentie en zintuigen toe. Hij identificeert zich
steeds sterker met deze attributen die in werkelijkheid niets anders zijn dan bewustzijn.
Geleidelijk aan ziet hij een toenemende verscheidenheid buiten zichzelf. Door het vergeten
van zijn oorspronkelijke natuur waant hij zich meer en meer in een wereld van objecten, die,
zoals eerder werd gezegd, niets anders dan bewustzijn is. En omdat bewustzijn de enige
werkelijkheid is gelooft hij in de werkelijkheid van de wereld. Vervolgens rijzen er in hem
zelfzucht en gebondenheid op, dit als gevolg van het verlangen naar geluk die hij in het
verkrijgen van wereldse objecten en het beleven van plezier ziet, terwijl geluk niets anders
dan een kenmerk van zijn oorspronkelijke maar vergeten natuur is. Hij is onwetend
geworden van zijn eigen oorspronkelijke natuur die onbegrensd en tijdloos is. Deze staat
van vergetelheid van de eigen natuur noemt Advaita Vedanta onwetendheid. Eenmaal in
onwetendheid beland, blijft de mens in het wiel van de kringloop verstrikt.

Dat, wiens natuur het onbegrensde en ongedeelde bewustzijn is en waar de mens een
onverbrekelijk deel van uit maakt is onbeschrijfelijk en onbenoembaar. Uitsluitend ter wille
van communicatie en instructie binnen de staat van onwetendheid, noemt Advaita Vedanta
dat Brahman. Brahman kan geen object van waarneming zijn en is hetzelfde wat met de
termen het Absolute en het Zelf wordt aangeduid. Het woord ‘God’ heeft dezelfde betekenis
voor zover het niet als iets afzonderlijks buiten de mens wordt bedoeld, maar als Dat wat
alles omvat. Door zijn onverbrekelijke verbondenheid met het onbegrensde bewustzijn
ervaart de mens het als ‘Ik’ of ‘Ik ben’. Het is de essentie van de mens, hij is er nooit los van,
getuige dat hij altijd vanuit het ‘ik’ handelt.



Over de kringloop van het menselijk bestaan 7

Onwetendheid en gebondenheid

De onwetendheid die zich als dualiteit in de vorm van ‘ik’ en de ‘wereld’ manifesteert is
behalve in Advaita Vedanta ook in taalrijke andere leerstellingen verwoord. Hier zal naar
enkele voorbeelden worden gerefereerd van uitspraken van autoriteiten waar men in het
westen vertrouwd mee is. In het Evangelie ven Thomas [3] lezen wij het volgende:

‘Jezus zag kleine (kindertjes) zuigen. Hij sprak tot zijn leerlingen: Deze zuigende kleinen
zijn gelijk aan diegenen die in het Koninkrijk binnengaan.’ Zij zeiden tot hem: ‘Als wij klein
zijn, zullen wij dan in het Koninkrijk binnengaan?’ Jezus sprak tot hen: ‘Als gij twee één
maakt en als gij het inwendige gelijk het uitwendige maakt en het uitwendige gelijk het
inwendige en het bovenste gelijk het onderste en als gij het mannelijke en het vrouwelijke
€én maakt ....., dan zult gij in het (Koninkrijk) binnengaan.”

Het kenmerkende in deze uitspraak is ‘twee één maken’, ofwel dat wat als gevolg van
onwetendheid als verdeeld wordt gezien, weer tot eenheid, tot onverdeeld bewustzijn wordt
hersteld. De gegeven voorbeelden illustreren hoe de onwetende mens door het benoemen
of onderscheiden dualiteit in het onverdeelde bewustzijn creéert. ‘Twee €één maken’ is
overigens een zeer treffende weergave van de betekenis van de term “Yoga'.

Een andere uitspraak in hetzelfde evangelie luidt als volgt:

‘Jezus sprak: 1k stond in de wereld en heb me aan hen in levende lijve geopenbaard. 1k
vond ze allen dronken. Geen enkele onder hen vond ik dorstig, en mijn ziel leed smart over
de zonen der mensen. Want blind zijn zij in hun hart en zij zien niet. Daar zij leeg in de
wereld zijn gekomen, zoeken zij ook leeg uit de wereld weg te gaan. Overigens, nu zijn zij
dronken, (maar) als zij hun wijn opgeven, zullen zij zich bekeren.”

Wordt hier niet met ‘dronken’ en ‘blind’, ‘onwetend’ bedoeld en met ‘niet dorstig’ ‘niet op
zoek naar kennis en bevrijding’?

De staat van onwetendheid (en ook die van de bevrijde mens) is op zeer illustratieve wijze
ook door Plato op heldere wijze in de ‘Mythe van de Grot’ beschreven. Hieronder volgt een
selectie uit de oorspronkelijke tekst die de essentie van de mythe in het kort weergeeft [4].

In deze mythe spreekt Socrates tot Glaukoon.

“Stel u gevangenen voor die in een onderaards verblijf leven, een grot bijvoorbeeld. De
toegang tot de open lucht wordt gevormd door een opening die even breed is als de grot
zelf. Die mensen zijn nog nooit buiten de grot geweest. Ze kunnen benen en hals niet
bewegen omdat die vastgeklemd zijn, en ze kunnen alleen voor zich uit kijken. Achter hun
rug is een lichtbron. Tussen dat licht en de gevangenen loopt een weg die ook hoog is
gelegen, met een borstwering die dient als het schot dat bij het poppenspel wordt gebruikt
om de poppenspelers aan het gezicht te onttrekken.

Achter die borstwering lopen mensen, die allerlei voorwerpen boven de borstwering uittillen.
Sommigen spreken daarbij en anderen niet.

Wat kunnen de gevangenen anders zien van zichzelf en van hun medegevangenen dan de
schaduwen die door het licht op de wand van de grot worden geprojecteerd? En van de
dingen die achter hen langs worden gedragen, zien ze ook niet meer dan de schaduw. Stel
nu dat ze met elkaar zouden spreken. Dan zouden ze het hebben over wat ze voor zich
zien, en dat zouden ze voor de werkelijkheid houden.

En als in de gevangenis de echo weerklinkt van wat de voorbijgangers zeggen, waarbij het
geluid door de wand wordt teruggekaatst, zouden ze dan niet denken dat het de schaduwen
zijn die spreken? Dan houden de gevangenen deze schaduwen steeds voor de dingen zelf.



Over de kringloop van het menselijk bestaan 8

Deze gelijkenis, beste Glaukoon, kan in zijn geheel worden toegepast op ons. In feite zijn de
gevangenen in de grot niet anders dan wij. De zichtbare wereld is te vergelijken met een
gevangenis waarin wij wonen.”

Ne het lezen van deze uitspraken van autoriteiten als Jezus en Socrates, die de hoeksteen
van de westerse cultuur en beschaving vormen, kan men zich afvragen of ze de aandacht
krijgen die ze verdienen. Hoewel de mens op deze, nogal brute wijze met zijn onwetendheid
en gebondenheid wordt geconfronteerd, wordt hem gelukkig ook de weg gewezen om aan
de onwetendheid en de eeuwige kringloop van geboorte en dood te ontkomen.

De zeven staten van onwetendheid

Advaita Vedanta stelt dat zich herinneren aan je ware natuur zelfkennis, en verblijven in
zelfkennis bevrijding is. De begoocheling die zelfkennis versluiert is onwetendheid. Deze
onwetendheid manifesteert zich tijdens de drie staten van het bewustzijn, namelijk waken,
dromen en slapen.

In een zeer oud maar bij uitstek Vedantisch geschrift [5], [6] worden deze drie staten van
waken, dromen en slapen nader verfijnd en wel tot zeven staten. Drie staten van waken, drie
staten van dromen en de diepe slaap. Deze staten zullen hier in het kort geciteerd worden
zonder nadere toelichting en voorbeelden.

Shri Vasishtha zegt tegen zijn leerling prins Rama het volgende:

“O Rama, er zijn zeven dalende stappen van onwetendheid; en er zijn zeven stijgende
stappen van wijsheid. Ik zal ze nu aan u beschrijven.

Verblijven als gevestigd in zelfkennis is bevrijding; wanneer deze staat wordt verstoord, volgt
zelfzucht en gebondenheid. De staat van zelfkennis is die waarin geen enkele beroering in
het bewustzijn plaatsvindt, noch afleiding, zelfzucht of gewaarworden van verscheidenheid.
De begoocheling die zelfkennis versluiert is zevenvoudig: de zaadstaat van waken, gewoon
waken, intens waken, wakende droom, droom, dromend waken en diepe slaap.

1. Als gevolg van de beroering in het onbegrensde bewustzijn ontstond eerst de
naamloze en pure intelligentie dat de bron van de geest en het leven werd. Dit intellect
bleef als het altijd wakende embryonale zaad van allen en wordt daarom de zaadstaat
van waken’genoemd (bijajagrat). Het is die staat in puur bewustzijn wanneer geest en
individu enkel in naam bestaan. Het is de allereerste of de oerstaat van waken. De
eerste staat van kennen en waarnemen.

2. Daarna komt die staat waarin de begrippen ik’ en dit’ oprijzen. Dit wordt ‘de
wakende staat’ genoemd (jagrat). Hier is er dus sprake van geloof of gevoel van
individualiteit (ego), en de wereld. Er is tevens het geloof van dit ben ik en dit is van
mij’. Dit echter per toeval, dus niet als gevolg van eigen verdiensten in het verleden.

3. Wanneer de begrippen fik’en ‘dit’ door herinnering aan het verleden en aan latente
neigingen uit vorige levens worden versterkt, is er sprake van de staat van
‘verblindend- of intens-waken’ (mahajagrat). Het manifesteert zich als het onwrikbare
geloof dat ik zo iemand ben, en dit is van mij als verdienste van mijn kwaliteiten en
inspanningen.

Dit zijn de drie staten van waken.

4. Wanneer de geest helemaal wakker, vol verbeeldingskracht en met fantasieén
gevuld is, is dit de staat van wakend dromen’ (jagratsvapna). Het is de staat van het

kennen (waarnemen) van iets per vergissing (dwaling) zoals zilver in parelmoer, water
in luchtspiegeling, dagdromen. Er is waarnemen van verscheidenheid.



Over de kringloop van het menselijk bestaan 9

5. De staat waarin tijdens de slaap beleefde valse ervaringen werkelijk schijnen is
(slapend)dromen (svapna). Dat zijn de dromen tijdens de slaap die na het wakker
worden gekend en als gevolg van hun korte duur wordt aan hun werkelijkheid
getwijfeld.

6. In de staat van ‘dromend waken’ beleeft men de opgeroepen voorbije ervaringen
alsof zij nu werkelijk zijn (svapnajagrat). Geloof in droomervaringen nadat men uit de
slaaptoestand is ontwaakt maar die in de geest voortduren, behoort eveneens tot deze
staat.

Dit zijn de drie staten van dromen.

7. Wanneer al deze staten ten gunste van een geheel bewusteloze staat zijn verlaten,
is het de (diepe)slaap (susupti). Er is geen ervaring van de wereld of van eigen
bestaan.

Dit zijn de zeven staten waarin onwetendheid zich manifesteert en deze zeven hebben
onderling ontelbare combinaties.”

Nauwkeurige observatie leert dat de mens deze zeven staten dagelijks doorloopt, van het
allereerste moment van wakker worden tot en met het vallen in diepe slaap en dromen.

De zeven stappen naar bevrijding

Op hen die tevreden zijn met hun leven, die zich houden aan het volbrengen van de
wereldlijke plichten en in wie er geen vragen over de zin van het leven oprijzen, valt er niets
aan te merken, en zij zullen zich niet aangesproken voelen door zaken als bevrijding. Doch
sommigen, ondanks het feit dat ze een leven leiden, waar in niets te klagen valt, vragen zich
soms af: wat is de betekenis van het leven? Waar dient dit allemaal voor? Wat ben ik, wat is
de wereld? Waarom ben ik op deze wereld? Wat is de zin van deze eindeloze herhalingen,
afwisseling van pijn en plezier, pech en voorspoed? Anderen zien hun gebondenheid en
vragen zich af hoe ze zich hieruit zouden kunnen bevrijden. Weer een andere stelt dezelfde
vragen als gevolg van een groot verdriet of lijden. Allen zoeken naar de antwoorden op deze
vragen. Dit zoeken naar de antwoorden op deze vragen is een teken van het verlangen naar
kennis en bevrijding, een impuls om aan de kringloop te ontsnappen. In de kringloop
ontstaat dan een nieuwe fase, namelijk: ‘verlangen naar bevrijding’.

Dit is de eerste van de zeven stappen naar ontwaking uit de staat van onwetendheid. Over
de zeven stappen naar ontwaking zijn meer bronnen beschikbaar dan over de zeven staten
van onwetendheid [7],[8]. In ‘Gesprekken 1974’ tussen de oprichter van deze School, Mr
Leon MacLaren, met de Shankaracharya Shri Shantananda Saraswati zijn deze zeven
stappen naar ontwaking uitvoerig en op prachtige wijze uiteengezet [7]. In deze
verhandeling zullen echter weer de beschrijvingen in [5] en [6] worden aangehouden.

1. Verlangen naar bevrijding (Subheccha).

De eerste stap presenteert zich als het ware als een toeval, nadat de betrokkene een zuiver
leven vol met verdienstelijke daden heeft geleefd. Degene die zijn voet op deze trede heeft
gezet moet hem met grote ijver en inspanning koesteren en beschermen.

Hij vraagt zich voortdurend af: ‘Hoe zal ik de verlangens beteugelen om de kringloop te
overstijgen?’ Deze gedachte op zich al leidt tot vermindering van verlangens in hem en er
rijst vrede en vreugde in zijn hart op. Hij toont weinig interesse in plaatsen waar de meeste
mensen zich vertonen en houdt zich bezig met verdienstelijke zaken. Hij mijdt het begaan
van zonde. Zijn spraak is passend op de situatie, zacht, waarachtig en zoet. Hij is toegewijd
en dienstbaar aan hen die hij als voorbeeld beschouwt. Hij verzamelt en bestudeert
geschriften. In tegenstelling tot de zelfzuchtigen onderscheid hij zich als een zoeker.



Over de kringloop van het menselijk bestaan 10

2. Onderzoek (vicarana), directe observatie, zelfonderzoek.

Hij betreedt de tweede stap, bekend als onderzoek. Hij richt zijn aandacht naar binnen en
beoefent de praktijk van directe observatie. Vurig zoekt hij het gezelschap van hen die thuis
zijn in de geschriften en spirituele praktijken. Hij weet wat wel en wat niet gedaan moet
worden. Hij neemt afstand van kwalen als ijdelheid, jaloezie, begoocheling en hebzucht. Van
zijn leermeesters leert hij alle geheimen van Yoga.

3. Stille (gezuiverde, lichte, transparante) geest (tanumanasa).

De derde stap is die van ongebondenheid. Onthechting of psychologische vrijheid. Hij wordt
niet getroffen of beinvioed door zintuiglijke objecten. De geest is stil, als het ware
transparant, en in staat éénpuntig naar de diepten van het eigen wezen af te dalen.

Aanhankelijkheid aan geschriften en deugdelijke levenswijze begiftigen hem met het
vermogen van het zien van de waarheid. Hij beseft dat hij noch de doener noch de genieter
van de vruchten van zijn handelingen is. Hij neemt afstand van ijdelheid en woorden zonder
betekenis, blijft in zichzelf en innerlijk stil. Hij kent geen afhankelijkheid, boven en beneden,
binnen en buiten, tastbaar en ontastbaar, bewust en onbewust. In deze hoogste vorm van
vrijheid geniet hij vrede en tevredenheid, deugdzaamheid en zuiverheid, wijsheid en
zelfonderzoek.

Deze eerste drie staten zijn bekend als wakende staat’ omdat in hen het bewustzijn nog
verdeeld is. Dat wil zeggen dat de wereld nog aanwezig is, er is verscheidenheid van
vormen en namen. Doch, de beoefenaar wordt een aanbiddelijk persoon. De onwetende
voelt zich door hem geinspireerd.

4. Zelf-realisatie (sattvapatti), innerlijk gevestigd zijn in opperste realiteit.
Kenner van Brahman, heeft directe ervaring van het Zelf.

Wanneer de eerste drie stappen in voldoende mate zijn beoefend, ontstaat er in de zoeker
een natuurlijke afwending van zintuiglijke genoegens. Verdeeldheid is opgehouden te
bestaan en eenheid is gestadig, daardoor ziet hij de wereld alsof het een droom is. Hij is
ontsnapt aan de banden van geconditioneerdheid, neigingen en gewoontes.

5. Onthechting (asamsakti), verdwijnen van (subject/object) dualiteit.

Wanneer de eerste vier stappen in voldoende mate zijn beoefend volgt er in de vijfde stap
de staat van volledige onthechting. Alle verlangens houden op te bestaan. Men is overtuigd
van de natuur van de waarheid. Degene die deze staat heeft bereikt verblijft in zichzelf
ondanks dat hij ogenschijnlijk betrokken is bij verschillende activiteiten buiten zichzelf.

6. Notieloosheid (padarthadbhavana), niet-benoemen.
Staat van zelfkennis, volledige afwezigheid van noties, intern en extern.

In deze zesde staat is de wijze ondergedompeld in een massa van gelukzaligheid en leeft
zoals in diepe slaap. De perceptie van dualiteit en verscheidenheid binnen en buiten zichzelf
zijn opgehouden te bestaan. Hij is zich niet bewust van het al of niet bestaan van dingen,
van zijn eigen bestaan of niet-bestaan of van eenheid of dualiteit.

Tegenover de eerste drie staten die als wakende staten werden aangemerkt, worden de
staten vier, vijf en zes ook dromende staten genoemd omdat alles in onverdeelde eenheid
verkeert.

7. Voortreffelijkheid (turyaga of turiya), standvastig vertoeven in het zelf. De staat van
bevrijding.

In deze staat is er niets meer om op te steunen, er is geen verdeeldheid en geen
verscheidenheid. Het ego is volledig vernietigd. Hierin is perfecte gelijikmoedigheid en



Over de kringloop van het menselijk bestaan 11

zuiverheid. Zelfkennis is spontaan, natuurlijk en daardoor onafgebroken. Dit is de staat van
hem die tijdens het leven bevrijd is.

In deze staat realiseert de wijze ik ben noch werkelijk noch onwerkelijk, zelfs niet ik-loos. 1k
ben voorbij dualiteit en eenheid’. Hij is ledig van binnen, ledig van buiten, ledig als een ledig
vat; gelijktijdig is hij vol van binnen en vol van buiten, als een ledig vat ondergedompeld in
zee.

Omdat het Zelf de getuige is van de drie staten van waken, slapen en dromen heet de
zevende staat ook fturiya’, dat ‘de vierde’ betekent.”

Hiermede is de kringloop van het menselijk bestaan voltooid. De besproken zeven staten
van onwetendheid en de zeven stappen naar bevrijding zijn in de vorm van twee kringlopen
op de laatste bladzijde van deze verhandeling in een diagram aanschouwelijk gemaakt.

Er wordt gezegd dat iemand die in een van de bovengenoemde stappen naar bevrijding
verkeert, zich niet van de wereld hoeft af te zonderen. Hij hoeft niet noodzakelijkerwijs een
heremiet of kluizenaar te zijn maar kan midden in het leven staan en overeenkomstig zijn
wereldlijke plichten handelen.

De grootste kringloop van het menselijk bestaan is in [5] als volgt kort samengevat: ‘Het
onbegrensde bewustzijn is absoluut puur, onvermengd. Brahman rust in zichzelf. Doch, in
hem rijst een kleine notie van het individu op die gelijktijdig het oprijzen van onwetendheid
IS, en dat door hetzelfde bewustzijn als schepping wordt beschouwd. Geheel uit eigen
beweging ontnuchtert het bewustzijn zichzelf weer naar zijn eigen ware natuur en beseft dat
dit Brahman is, en altijd is geweest’.

Slotwoord

Uit de hierboven beschreven ontdekkingstocht blijkt dat de essentie van de mens
onveranderlijk is en niet door tijd en ruimte wordt begrensd. Binnen deze essentie van
onbegrensd bewustzijn is echter een zelfbeeld ontstaan dat wel begrensd is en uit
diepgewortelde ideeén en gewoonten bestaat. Dit zelfbeeld is onwetendheid. De kringloop
heeft uitsluitend betrekking op deze, zich begrensd veronderstellende mens. Uit eigen
beweging zal de mens zich eens uit deze kringloop bevrijden.

Literatuur

[1] Plato, “Mythen”, Vertaling School voor Filosofie, De Driehoek.

[2] “Bhagavad Gita”, 11.58, Vertaling School voor Filosofie, Amsterdam, 1996.

[3] “Het Thomas-Evangelie”, Logions 22 en 28, Het Spectrum 1962.

[4] Platoon, “Politea”, Vertaling School voor Filosofie, Amsterdam, Ars Floreat, 1991.
[5] Mitra,V. L., “The Yoga-Vasishtha of Valmiki”, Parimal Publications, Delhi.

[6] Venkatesananda, Swami. “Vasishtha’s Yoga”, Sunypress, New York, 1993.

[7] “Gesprekken met Sri Shankaracharya 1974”, St. School voor Filosofie, Amsterdam.
[8] Ramana Maharshi, “Spiritual Instructions”, Sri Ramanasramam, S. India.



Over de kringloop van het menselijk bestaan

De drie Binnenring Buitenrin

statenvan | Zeven staten van In Sanskrit: Zeven stappen naar In Sanskrit:
bewustzijn onwetendheid ajhanabhimikah bevrijding jhanabhiimikah

Zaadstaat van waken | bijajagrat Verlangen naar bevrijding Subheccha
Waken Gewoon waken jagrat Onderzoek vicarana

Intens waken mahajagrat Stille geest tanumanasa

Wakend dromen Jagrat svapna Zelfrealisatie sattvapatti
Dromen Slapend dromen svapna Onthechting asamsakti

Dromend waken svapnajagrat Notieloosheid padarthabhavana
Slapen Diepe slaap susupti Voortreffelijkheid/vierde staat | turyaga/ turiya

v
VERLANGEN NAAR VOORTREFFELIJKHEID
BEVRIJDING (VIERDE STAAT)
ZAADSTAAT VAN
NOTIE-
LOOSHEID
ONDER-
DROMEND-
ZOEK WAKEN
GEWOON-
DROMEN
SLAPEND-
ONTHECH-

ZELFREALISATIE

TING

Grafische voorstelling van de kringloop van het menselijk bestaan (zeven staten van
onwetendheid en zeven stappen naar bevrijding)

12

Kringloop_120827



