
 

 

 

 

 

 

 

EEN VERHANDELING OVER 

DE KRINGLOOP VAN HET MENSELIJK BESTAAN 
 

Ferit Arav 

 

Weergave van de zomeravondlezing gehouden op 22 augustus 2007 

School voor Praktische Filosofie en Spiritualiteit, Deventer. 

 

 

 

 

Samenvatting 

De verschijnselen mens en wereld zijn via de weg van rechtstreekse observatie en 
redenering verkend. Geconstateerd werd dat de waarneembare bestaansvormen 
veranderlijk zijn en aan wetmatige kringloopprocessen zijn onderworpen. Dit geldt ook voor 
die mens die zijn oorspronkelijke natuur van onbegrensd en onverdeeld bewustzijn is 
vergeten en daardoor onwetend is geworden. De uit de onwetendheid ontwaakte mens kent 
geen kringloop. 

 

Voorwoord 

In de voorzomer van 2007 was ik geboeid door een uiteenzetting in een oud Vedantisch 
geschrift over de menselijke onwetendheid. Hierin werden de zeven bewustzijnsstaten van 
menselijke onwetendheid beschreven. De weg naar bevrijding uit onwetendheid telde 
eveneens zeven stappen. Het kwam me voor dat deze twee maal zeven stappen tezamen 
een grote kringloop van het menselijk bestaan vormden. Toen de heer W. Hesselink, leider 
van de vestiging Deventer van de School, mij in dezelfde periode vroeg om een 
zomeravondlezing te houden rees dit onderwerp spontaan in mij op. Bij de voorbereiding 
bleek het echter gewenst het begrip ‘onwetendheid van de mens’ eerst nader uit te diepen, 
een onderwerp dat voor sommigen nogal confronterend kan zijn. Ondanks mijn twijfels of 
het onderwerp alle toehoorders zou aanspreken, kreeg ik naderhand toch verzoeken om de 
tekst van de lezing. Gaarne voldoe ik bij deze aan hun verzoek. 

Deze verhandeling geeft uiteraard mijn persoonlijke visie en bevindingen weer.  

F.A , Hengelo, september 2007 



Over de kringloop van het menselijk bestaan 2 

 

Inleiding 

Over de kwestie van het menselijk bestaan is in de loop der tijden zeer veel gezegd en 
geschreven. Wat ben ik, wat is de wereld? Hoe of waaruit is alles ontstaan, waar gaat het 
naar toe? Wat is de zin van het bestaan? De onderzoekende geest aanschouwt de 
schepping, waar hij deel van uit maakt, en probeert een antwoord op deze vragen te vinden. 
Hoewel de schepping iets wonderlijks en mysterieus is blijkt het bij nader inzien zeker niet 
willekeurig of chaotisch te zijn. Alles in de schepping vindt plaats volgens onfeilbare 
wetmatigheden. Eén van deze wetmatigheden is het proces van kringlopen waar alles, van 
elektronen om een atoomkern tot hemellichamen om de zon, aan onderworpen is. In deze 
verhandeling wordt een poging gedaan om enig licht te werpen op de vraag in hoeverre het 
menselijk bestaan eveneens kringlopen kent. 

Observatie van ‘wat is’ 

De eerste vraag die op deze ontdekkingstocht oprijst is: wat is de schepping waar de mens 
zelf deel van uitmaakt? De enige mogelijkheid van de mens om iets te weten te komen is het 
gebruik van de aan hem beschikbare middelen, zoals zijn zintuigen en zijn denkvermogen. 
De zintuigen dragen voortdurend informatie aan die door het denkvermogen naar wens 
verwerkt worden. Als men vanuit een stille houding om zich heen kijkt, neemt men objecten 
waar die in de ruimte geplaatst zijn. De eerste constatering is dus dat er iets als ruimte 
bestaat waar al deze objecten een plaats in nemen. Een tweede waarneming leert dat er 
een voortdurende verandering van de objecten, die in de ruimte geplaatst zijn, plaatsvindt. 
Deze veranderingen betreffen zowel het object zelf almede zijn positie. Het papier met de 
tekst van deze verhandeling er op bestond een tijd geleden niet, bevond zich gisteren 
waarschijnlijk elders en zal over een tijdje niet meer in deze vorm bestaan. Ruimte en tijd 
zijn dus twee aspecten waarin de schepping zich aan de mens, de waarnemer, manifesteert. 
De manifestatie van de schepping vindt overigens niet alleen op het fysieke maar ook op het 
mentale vlak plaats. Kortom, wat binnen de observatie van de mens valt, is veranderlijk. 

Observatie van veranderingen en het kringloopproces 

Nu kan de vraag gesteld worden of al deze waarneembare veranderingen willekeurig of 
volgens bepaalde wetmatigheden plaatsvinden. De meest opvallende veranderingen zijn het 
gevolg van handelingen van het individu gedurende de wakende staat, zoals komen, gaan 
en werken. Ogenschijnlijk heeft het individu de vrijheid voor de keuze van deze handelingen. 

Dan zijn er veranderingen waar het individu nauwelijks of geheel geen invloed op heeft. 
Bijvoorbeeld de dag en de nacht die elkaar volgens een onfeilbaar patroon volgen. 
Overigens, het patroon van deze verandering is niet constant, want gedurende een jaar 
veranderen de dag en de nacht van lengte volgens een ander patroon. Alle levensvormen 
zijn onderworpen aan deze cycli van dag en jaar en staan onder invloed daarvan. Het is 
alsof het leven uit een reeks wetmatige veranderingen bestaat. Vele levensvormen 
ondergaan die veranderingen gedurende de staten van waken, slapen en dromen die elkaar 
dagelijks volgen en dus een kringloop vormen. Een kringloop met een periode van een jaar 
is eveneens herkenbaar. Bij voorbeeld, in de winter is de natuur stil en traag, in het voorjaar 
komt het tot bloei, in de zomer geeft het vruchten af en in het najaar is alles op weg naar de 
begintoestand. Vele planten sterven af om voeding te vormen voor nieuwe planten in het 
komende seizoen. Dit proces herhaalt zich jaar in jaar uit. Kringlopen op een grotere schaal 
dan een jaar onttrekken zich gewoonlijk aan de directe waarneming van de mens. 



Over de kringloop van het menselijk bestaan 3 

Voorbeelden van kringlopen op andere gebieden zijn het ontstaan, het gedurende een tijd 
bestaan en de verdwijning van een land, een volk, een cultuur, een religie, en een 
beschaving. Uit het voorgaande ontspringt een nieuwe die echter iets anders is dan de 
vorige. Sommige geschriften spreken zelfs over tijdperken en scheppingen. Op grond van 
het bovenstaande kan dan gesteld worden dat alle voor de mens waarneembare processen 
in de schepping het principe van een kringloop volgen. 

Ook het menselijk bestaan kent een dagelijkse kringloop van drie staten van bewustzijn, 
namelijk waken, slapen en dromen. De bewuste activiteiten vinden plaats tijdens de 
wakende staat, zoals bewegen, spreken en denken. Deze staat ervaart de mens als de 
werkelijkheid. De wakende staat wordt gevolgd door diepe slaap, waar de mens zich later 
niets van herinnert. In deze staat is de mens zich kennelijk niet bewust van zichzelf en de 
wereld. Doch de mens twijfelt niet aan zijn bestaan gedurende de diepe slaap, getuige zijn 
uitspraken als ‘ik heb goed geslapen’ na het waken. Tussen de diepe slaap en het waken is 
de staat van dromen. Bij de droomstaat ondergaat de mens soortgelijke ervaringen als in de 
wakende staat die echter na het waken als onwerkelijk worden beschouwd. Zo verloopt de 
kringloop van het menselijk leven dag in dag uit. Ook enige invloed van de jaarlijkse 
kringloop op de mens is te herkennen. 

Een kringloop op een grotere tijdschaal dan een jaar is voor de mens echter niet direct te 
herkennen. Neem bijvoorbeeld het menselijk leven. Velen gaan er gewoonlijk van uit slechts 
éénmaal geboren te zijn, en kennen slechts éénmalige perioden van babystaat, kleuterstaat, 
jeugd, volwassenheid en ouderdom. Een éénmalig proces zonder herhaling, hier valt dus in 
eerste instantie geen kringloop te ontdekken. Als echter uit de eerdere beschouwingen blijkt 
dat binnen een voldoende grote tijdspanne alles in de schepping aan kringlopen is 
onderworpen, kan het menselijk bestaan hier dan een uitzondering op vormen? Er is geen 
enkel argument voor deze uitzondering en er zijn meer kringloopprocessen die op het eerste 
gezicht eenmalig lijken te zijn. 

Een voorbeeld hiervan is de regendruppel. Op een zekere hoogte, als gevolg van afkoeling, 
condenseert waterdamp tot regendruppels. Dan valt het neer gedurende een bepaalde tijd 
tot het de aarde raakt, en dan is het geen regendruppel meer. Het lijkt op het eerste gezicht 
op het menselijk leven. Bij nadere beschouwing blijkt echter dat een regendruppel wel een 
kringloop kent. Waar de druppel ook terecht komt, in een rivier, de zee of in plantengroei, 
het zal te zijner tijd weer tot wolken verdampen en eens weer een regendruppel worden. Het 
kan ook de vorm aannemen van hagel, sneeuw, ijs, golf of een draaikolk, en zelfs het 
eeuwige ijs in de noordpool. In al die veranderingen is er echter iets dat nooit verandert en 
dat is dat de essentie van al die verschijningsvormen water is.  

De Essentie en de kringloop van de mens 

De vraag is nu of de mens ook een onveranderlijke essentie heeft en daarnaast volgens een 
bepaalde wetmatigheid telkenmale een veranderlijke vorm aanneemt. 

De meest opvallende kringloop die reeds besproken werd, was het dagelijkse leven met 
staten van waken, slapen en dromen. Een eindeloze kringloop, doch elke dag verloopt iets 
anders dan de dag ervoor. Gedurende de wakende staat verricht men allerlei handelingen 
vanuit zijn kennis, intelligentie, gewoontes, vaardigheden, talenten, neigingen, enzovoort. De 
uitgevoerde handelingen gedurende de wakende staat, fysiek en mentaal, voegen iets toe 
aan een verzameling van deze eigenschappen die bewaard wordt en later weer beschikbaar 
komt. Als men vandaag iets nieuws leert, is deze kennis morgen weer beschikbaar en deze 
kennis zal dan zijn verdere handelingen beïnvloeden. Als men een muziekstuk oefent, gaat 
de oefening steeds gemakkelijker. Volgens deze wetmatigheid ontstaan en veranderen de 



Over de kringloop van het menselijk bestaan 4 

gewoonten, neigingen, denkpatronen en fysieke vaardigheden. Dus, binnen het proces van 
de dagelijkse kringloop, verloopt elke dag iets anders dan de dag ervoor. Het is alsof de, 
gedurende de wakende staat, verzamelde nieuwe kennis, de indrukken, neigingen, 
enzovoort aan de oude worden toegevoegd en het geheel in zaadvorm bewaard wordt en 
dat het later, in de wakende staat, als het ware weer ontkiemt, dus volledig beschikbaar 
komt.  

Laten we nu terugkomen op de constatering van de fasen in het leven van de mens die zich 
gedurende het leven niet herhalen. Dit waren de geboorte, kindertijd, jeugd, volwassenheid,  
ouderdom en ten slotte de dood. De vraag is nu: als het lichaam sterft, waar blijft de 
verzameling, of het zaad, waarin alle handelingen, indrukken, neigingen enz verwerkt zijn? 
Als de verzameling van dag tot dag bewaard blijft waarom zou het na de dood van het 
lichaam verdwijnen? Kan iets uit het niets ontstaan en iets weer niets worden? Immers, als 
de boom sterft vergaat het zaad niet. Nauwkeurige observatie van het leven van mens en 
andere levensvormen op aarde leert dat de stelling van eenmalig leven op aarde 
onhoudbaar is. Het enige steekhoudende argument tegen de stelling van wederkeer naar 
een nieuw leven is het ontbreken van herinnering aan vorige levens. In sommige 
geloofsovertuigingen komt herhaalde terugkeer naar een nieuw leven niet voor, hoewel ze 
het vaak wel over een leven na de dood hebben. Ze spreken bijvoorbeeld over het 
hiernamaals, dag des oordeels, hel en hemel. Hoewel een diepergaande behandeling van 
dit onderwerp buiten het kader van deze verhandeling valt, zal hier een zeer illustratief 
voorbeeld niet onvermeld worden gelaten, namelijk de mythe van Er, van Plato [1]1. Hierin 
worden gebeurtenissen na de dood van het lichaam op een bijzondere wijze beschreven. 
Het onderstaande is een verkorte weergave van de oorspronkelijke tekst die de essentie van 
de mythe in voldoende mate weergeeft. 

De Mythe van Er 

“In deze mythe vertelt Socrates over en soldaat, Er genaamd, die in een oorlog gesneuveld 
was. Na enkele dagen, net voordat zijn lichaam verbrand zou worden, kwam hij echter weer 
tot leven en vertelde wat hij in de onderwereld had gezien. Hij vertelde dat de 
rechtvaardigen door de rechters omhoog naar de hemel waren gestuurd en de 
onrechtvaardigen naar beneden in de aarde. Hij zag ook mensen uit de hemel en uit de 
aarde terugkomen om er een nieuw leven op aarde te beginnen. Deze mensen werden op 
een weide ordelijk opgesteld waarna een heraut tot hen aldus sprak: 

‘Onbestendige mensen, ge staat aan het begin van een nieuwe kringloop als sterveling, 
waar geboorte voert tot de dood. Geen godheid zal voor u het lot werpen, maar ge zult zelf 
uw eigen lot kiezen. De verantwoordelijkheid ligt bij degene die de keuze maakt. God Zelf 
staat erbuiten.’ 

Na deze woorden wierp de heraut de levenspatronen voor hen uit op de grond, veel meer 
dan er mensen waren. Het waren levens van allerlei soort: van dieren en van mensen. Er 
waren levens bij van tirannen van wie sommigen tot het einde toe tiran bleven, maar ook 
van tirannen die tijdens hun leven ten val kwamen en eindigden in armoede en ballingschap, 
waarbij ze tot de bedelstaf geraakten. Er waren levens bij van mensen die beroemd waren 
om hun gestalte, hun schoonheid, hun lichaamskracht en hun succes bij wedstrijden, of om 
hun edele geboorte en de voortreffelijke eigenschappen van hun voorouders. Ook waren er 
levens bij van mensen met een slechte reputatie. Dit alles gold zowel voor vrouwen als voor 
mannen. 

                                                 
1
  Getallen tussen vierkante haakjes verwijzen naar literatuur aan het einde van het artikel 



Over de kringloop van het menselijk bestaan 5 

Het was deerniswekkend om te zien, maar ook lachwekkend en verbazend dat de keuze 
voor het merendeel werd bepaald door gewoonten uit vorige levens. Hij zag degene die 
eens Orpheus was het leven van een zwaan kiezen uit haat tegen het vrouwelijk geslacht, 
want aangezien hij door vrouwen de dood had gevonden, wilde hij niet in een vrouw verwekt 
en geboren worden. Thamyras zag hij het leven van een nachtegaal kiezen, en een zwaan 
koos het leven van een mens, net als andere dieren die dicht bij de Muzen staan." 

De mythe gaat verder met andere soortgelijke voorbeelden. 

Het bijzondere van deze mythe is dat de mens niet alleen zijn tot zaad gevormde 
verzameling verleden naar het volgende leven meeneemt, maar ook het leven dat hij zal 
leiden kiest (hier gebruikt Plato de uitdrukking ‘de gewoonten uit vorige levens’). Bij deze 
keuze staat God buiten! Ook in Vedantische literatuur zijn dergelijke voorbeelden te vinden. 
In een oorlog tussen de legers van bijvoorbeeld een rechtvaardige koning en een 
onrechtvaardige koning sneuvelt de rechtvaardige koning en zegeviert de andere. Dit lijkt 
gewoonlijk onbegrijpelijk en onverklaarbaar. Dan blijkt echter dat de rechtvaardige koning in 
dat leven voor zelfrealisatie en bevrijding van de kringloop had gekozen, terwijl de 
onrechtvaardige koning voor overwinning en faam had gekozen. 

In analogie met de regendruppel, zijn er dus voldoende gronden om aan te nemen dat de 
mens niet eenmaal leeft maar telkens in een of andere gedaante in de schepping terugkeert 
en evolueert. Dit zou betekenen dat er naast de eerder beschreven dagelijkse kringloop van 
waken, dromen en slapen, ook een kringloop op een grotere tijdschaal moet zijn, 
inhoudende (weder)geboorte, kindertijd, jeugd, volwassenheid, ouderdom en dood. 

Deze stelling is ook geheel in overeenstemming met de leer van Advaita Vedanta en 
sommige andere leerstellingen.  

Het ontstaan van mens en schepping 

Als er aldus aangenomen kan worden dat het menselijk bestaan naast de dagelijkse 
kringloop ook een kringloop van meerdere levens kent, rijst de vraag op hoe de mens is 
ontstaan en in dit systeem van kringloop terecht is gekomen. Hoe zou de mens anders uit 
eigen beweging uit de kringloop kunnen ontsnappen als hij hier geen antwoord op heeft. 
Over het ontstaan van de schepping en van de mens zijn vele stellingen te vinden, in het 
bijzonder in religies, mythen en filosofieën. Deze stellingen houden kennelijk rekening met 
het niveau van het begripsvermogen en de cultuur van de zoeker en daarom klinken ze 
soms niet in overeenstemming met elkaar. Omdat onze ontdekkingstocht anders dreigt vast 
te lopen zullen wij nu zelf op onderzoek moeten gaan naar het ontstaan van de mens en van 
de schepping waar de mens aan vastgeketend is. Welke mogelijkheden heeft de mens om 
hier zelf achter te komen? 

De kennis die de mens over zichzelf en over de schepping beschikt berust in principe 
uitsluitend op zijn waarnemingen door middel van de vijf zintuigen en op zijn denkvermogen. 
Het is vanzelfsprekend dat hij de essentie en het ontstaan van de zintuiglijke wereld niet met 
dezelfde instrumenten kan doorgronden, tenzij hij de kennis, verkregen door gebruik van de 
zintuigen en het denkvermogen, weet te overstijgen. Over het overstijgen van de zintuiglijk 
verkregen kennis staat in Bhagavad Gita: “Wanneer de mens zijn zintuiglijk vermogen 
geheel en al terugtrekt uit de objectieve wereld, zoals een schildpad zijn ledematen, dan zijn 
zijn wijsheid en inzicht standvastig geworden” [2]. Het is zeker de moeite waard om met een 
dergelijke oefening te experimenteren. Hieronder wordt een dergelijk experiment 
beschreven. 



Over de kringloop van het menselijk bestaan 6 

Het overstijgen van zintuiglijke waarneming; een experiment 

Zoals reeds eerder is gesteld, neemt de zich met het lichaam geïdentificeerde mens zowel 
zichzelf als de wereld met de zintuigen waar. Als men zijn ogen sluit, blijkt er geen zichtbare 
wereld meer te zijn. Op dezelfde wijze zal er geen waarneembare wereld meer zijn wanneer 
de resterende zintuigen van horen, tasten, proeven en ruiken non-actief worden. Ook als er 
niets zintuiglijk waarneembaars is blijft zijn denkvermogen echter actief en hij kan zich 
allerlei voorstellingen maken. Als het mogelijk zou zijn ook het denkvermogen stil te leggen 
zou er geen enkele object, noch stoffelijk, noch mentaal, over zijn. Doch de mens blijft nog 
altijd van zichzelf bewust, getuige zijn gevoel van bestaan dat zich als ‘ik ben’ manifesteert. 
Het enige verschil tussen deze staat en diepe slaap is dat men nu van zichzelf bewust is. De 
volgende stap is dat de zintuigen niets in de weg worden gelegd maar het denken non-actief 
blijft. De mens is zich dan nog steeds bewust van zijn bestaan en de afwezigheid van 
gedachten impliceert dat er in het bewustzijn geen enkel object verschijnt. Niets wordt door 
de zintuigen benoemd, of uit deze onverdeelde staat afgescheiden. 

Deze staat van eenheid, zonder dualiteit, zonder ‘kenner en het gekende’ is echter zeer teer, 
het duurt doorgaans niet langer dan een ademtocht, want er treedt dan op onverklaarbare 
wijze ineens een beweging, een gedachte, in het tot dat ogenblik onverdeelde bewustzijn 
op. Binnen het bewustzijn is nu de denker en de gedachte gelijktijdig tot ontstaan gekomen, 
ofwel subject en object, of individu (ik) en de wereld. Overigens, kunnen de denker en de 
gedachte, die in het bewustzijn oprijzen, iets ander zijn dan bewustzijn? 

De ervaringen uit dit experiment zijn geheel in overeenstemming met de leer van Advaita 
Vedanta. Advaita Vedanta stelt namelijk dat mens en wereld, dus de schepping, niets 
anders is dan een beroering, of beweging, in het bewustzijn dat zelf onbegrensd en tijdloos 
is. Soms wordt dit vergeleken met het ontstaan van golven in de zee. In dit onbegrensde 
bewustzijn ziet het tot de beroering begrensde bewustzijn zichzelf als zijn eigen object. Dit 
betekent een schijnbare deling in hetzelfde bewustzijn in subject en object, dus de kenner 
en de gekende, ik en dit, ofwel het individu en de wereld. Als individu kent het begrensde 
bewustzijn dan aan zichzelf een lichaam, intelligentie en zintuigen toe. Hij identificeert zich 
steeds sterker met deze attributen die in werkelijkheid niets anders zijn dan bewustzijn. 
Geleidelijk aan ziet hij een toenemende verscheidenheid buiten zichzelf. Door het vergeten 
van zijn oorspronkelijke natuur waant hij zich meer en meer in een wereld van objecten, die, 
zoals eerder werd gezegd, niets anders dan bewustzijn is. En omdat bewustzijn de enige 
werkelijkheid is gelooft hij in de werkelijkheid van de wereld. Vervolgens rijzen er in hem 
zelfzucht en gebondenheid op, dit als gevolg van het verlangen naar geluk die hij in het 
verkrijgen van wereldse objecten en het beleven van plezier ziet, terwijl geluk niets anders 
dan een kenmerk van zijn oorspronkelijke maar vergeten natuur is. Hij is onwetend 
geworden van zijn eigen oorspronkelijke natuur die onbegrensd en tijdloos is. Deze staat 
van vergetelheid van de eigen natuur noemt Advaita Vedanta onwetendheid. Eenmaal in 
onwetendheid beland, blijft de mens in het wiel van de kringloop verstrikt. 

Dat, wiens natuur het onbegrensde en ongedeelde bewustzijn is en waar de mens een 
onverbrekelijk deel van uit maakt is onbeschrijfelijk en onbenoembaar. Uitsluitend ter wille 
van communicatie en instructie binnen de staat van onwetendheid, noemt Advaita Vedanta 
dat Brahman. Brahman kan geen object van waarneming zijn en is hetzelfde wat met de 
termen het Absolute en het Zelf wordt aangeduid. Het woord ‘God’ heeft dezelfde betekenis 
voor zover het niet als iets afzonderlijks buiten de mens wordt bedoeld, maar als Dat wat 
alles omvat. Door zijn onverbrekelijke verbondenheid met het onbegrensde bewustzijn 
ervaart de mens het als ‘Ik’ of ‘Ik ben’. Het is de essentie van de mens, hij is er nooit los van, 
getuige dat hij altijd vanuit het ‘ik’ handelt. 



Over de kringloop van het menselijk bestaan 7 

Onwetendheid en gebondenheid 

De onwetendheid die zich als dualiteit in de vorm van ‘ik’ en de ‘wereld’ manifesteert is 
behalve in Advaita Vedanta ook in taalrijke andere leerstellingen verwoord. Hier zal naar 
enkele voorbeelden worden gerefereerd van uitspraken van autoriteiten waar men in het 
westen vertrouwd mee is. In het Evangelie ven Thomas [3] lezen wij het volgende: 

“Jezus zag kleine (kindertjes) zuigen. Hij sprak tot zijn leerlingen: ‘Deze zuigende kleinen 
zijn gelijk aan diegenen die in het Koninkrijk binnengaan.’ Zij zeiden tot hem: ‘Als wij klein 
zijn, zullen wij dan in het Koninkrijk binnengaan?’ Jezus sprak tot hen: ‘Als gij twee één 
maakt en als gij het inwendige gelijk het uitwendige maakt en het uitwendige gelijk het 
inwendige en het bovenste gelijk het onderste en als gij het mannelijke en het vrouwelijke 
één maakt ….., dan zult gij in het (Koninkrijk) binnengaan.’” 

Het kenmerkende in deze uitspraak is ‘twee één maken’, ofwel dat wat als gevolg van 
onwetendheid als verdeeld wordt gezien, weer tot eenheid, tot onverdeeld bewustzijn wordt 
hersteld. De gegeven voorbeelden illustreren hoe de onwetende mens door het benoemen 
of onderscheiden dualiteit in het onverdeelde bewustzijn creëert. ‘Twee één maken’ is 
overigens een zeer treffende weergave van de betekenis van de term ‘Yoga’. 

Een andere uitspraak in hetzelfde evangelie luidt als volgt: 

“Jezus sprak: ‘Ik stond in de wereld en heb me aan hen in levende lijve geopenbaard. Ik 
vond ze allen dronken. Geen enkele onder hen vond ik dorstig, en mijn ziel leed smart over 
de zonen der mensen. Want blind zijn zij in hun hart en zij zien niet. Daar zij leeg in de 
wereld zijn gekomen, zoeken zij ook leeg uit de wereld weg te gaan. Overigens, nu zijn zij 
dronken, (maar) als zij hun wijn opgeven, zullen zij zich bekeren.” 

Wordt hier niet met ‘dronken’ en ‘blind’, ‘onwetend’ bedoeld en met ‘niet dorstig’ ‘niet op 
zoek naar kennis en bevrijding’? 

De staat van onwetendheid (en ook die van de bevrijde mens) is op zeer illustratieve wijze 
ook door Plato op heldere wijze in de ‘Mythe van de Grot’ beschreven. Hieronder volgt een 
selectie uit de oorspronkelijke tekst die de essentie van de mythe in het kort weergeeft [4]. 

In deze mythe spreekt Socrates tot Glaukoon. 

“Stel u gevangenen voor die in een onderaards verblijf leven, een grot bijvoorbeeld. De 
toegang tot de open lucht wordt gevormd door een opening die even breed is als de grot 
zelf. Die mensen zijn nog nooit buiten de grot geweest. Ze kunnen benen en hals niet 
bewegen omdat die vastgeklemd zijn, en ze kunnen alleen voor zich uit kijken. Achter hun 
rug is een lichtbron. Tussen dat licht en de gevangenen loopt een weg die ook hoog is 
gelegen, met een borstwering die dient als het schot dat bij het poppenspel wordt gebruikt 
om de poppenspelers aan het gezicht te onttrekken.  

Achter die borstwering lopen mensen, die allerlei voorwerpen boven de borstwering uittillen. 
Sommigen spreken daarbij en anderen niet.  

Wat kunnen de gevangenen anders zien van zichzelf en van hun medegevangenen dan de 
schaduwen die door het licht op de wand van de grot worden geprojecteerd? En van de 
dingen die achter hen langs worden gedragen, zien ze ook niet meer dan de schaduw. Stel 
nu dat ze met elkaar zouden spreken. Dan zouden ze het hebben over wat ze voor zich 
zien, en dat zouden ze voor de werkelijkheid houden. 

En als in de gevangenis de echo weerklinkt van wat de voorbijgangers zeggen, waarbij het 
geluid door de wand wordt teruggekaatst, zouden ze dan niet denken dat het de schaduwen 
zijn die spreken? Dan houden de gevangenen deze schaduwen steeds voor de dingen zelf.  



Over de kringloop van het menselijk bestaan 8 

Deze gelijkenis, beste Glaukoon, kan in zijn geheel worden toegepast op ons. In feite zijn de 
gevangenen in de grot niet anders dan wij. De zichtbare wereld is te vergelijken met een 
gevangenis waarin wij wonen.” 

Ne het lezen van deze uitspraken van autoriteiten als Jezus en Socrates, die de hoeksteen 
van de westerse cultuur en beschaving vormen, kan men zich afvragen of ze de aandacht 
krijgen die ze verdienen. Hoewel de mens op deze, nogal brute wijze met zijn onwetendheid 
en gebondenheid wordt geconfronteerd, wordt hem gelukkig ook de weg gewezen om aan 
de onwetendheid en de eeuwige kringloop van geboorte en dood te ontkomen.  

De zeven staten van onwetendheid 

Advaita Vedanta stelt dat zich herinneren aan je ware natuur zelfkennis, en verblijven in 
zelfkennis bevrijding is. De begoocheling die zelfkennis versluiert is onwetendheid. Deze 
onwetendheid manifesteert zich tijdens de drie staten van het bewustzijn, namelijk waken, 
dromen en slapen. 

In een zeer oud maar bij uitstek Vedantisch geschrift [5], [6] worden deze drie staten van 
waken, dromen en slapen nader verfijnd en wel tot zeven staten. Drie staten van waken, drie 
staten van dromen en de diepe slaap. Deze staten zullen hier in het kort geciteerd worden 
zonder nadere toelichting en voorbeelden. 

Shri Vasishtha zegt tegen zijn leerling prins Rama het volgende: 

“O Rama, er zijn zeven dalende stappen van onwetendheid; en er zijn zeven stijgende 
stappen van wijsheid. Ik zal ze nu aan u beschrijven. 

Verblijven als gevestigd in zelfkennis is bevrijding; wanneer deze staat wordt verstoord, volgt 
zelfzucht en gebondenheid. De staat van zelfkennis is die waarin geen enkele beroering in 
het bewustzijn plaatsvindt, noch afleiding, zelfzucht of gewaarworden van verscheidenheid. 
De begoocheling die zelfkennis versluiert is zevenvoudig: de zaadstaat van waken, gewoon 
waken, intens waken, wakende droom, droom, dromend waken en diepe slaap.  

1. Als gevolg van de beroering in het onbegrensde bewustzijn ontstond eerst de 
naamloze en pure intelligentie dat de bron van de geest en het leven werd. Dit intellect 
bleef als het altijd wakende embryonale zaad van allen en wordt daarom de ‘zaadstaat 
van waken’ genoemd (bījajāgrat).  Het is die staat in puur bewustzijn wanneer geest en 
individu enkel in naam bestaan. Het is de allereerste of de oerstaat van waken. De 
eerste staat van kennen en waarnemen.  

2. Daarna komt die staat waarin de begrippen ‘ik’ en ‘dit’ oprijzen. Dit wordt ‘de 
wakende staat’ genoemd (jāgrat). Hier is er dus sprake van geloof of gevoel van 
individualiteit (ego), en de wereld. Er is tevens het geloof van ‘dit ben ik en dit is van 
mij’. Dit echter per toeval, dus niet als gevolg van eigen verdiensten in het verleden. 

3. Wanneer de begrippen ‘ik’ en ‘dit’ door herinnering aan het verleden en aan latente 
neigingen uit vorige levens worden versterkt, is er sprake van de staat van 
‘verblindend- of intens-waken’ (mahājāgrat). Het manifesteert zich als het onwrikbare 
geloof dat ik zo iemand ben, en dit is van mij als verdienste van mijn kwaliteiten en 
inspanningen. 

Dit zijn de drie staten van waken. 

4. Wanneer de geest helemaal wakker, vol verbeeldingskracht en met fantasieën 
gevuld is, is dit de staat van ‘wakend dromen’ (jāgratsvapna). Het is de staat van het 
kennen (waarnemen) van iets per vergissing (dwaling) zoals zilver in parelmoer, water 
in luchtspiegeling, dagdromen. Er is waarnemen van verscheidenheid. 



Over de kringloop van het menselijk bestaan 9 

5. De staat waarin tijdens de slaap beleefde valse ervaringen werkelijk schijnen is 
(slapend)dromen (svapna). Dat zijn de dromen tijdens de slaap die na het wakker 
worden gekend en als gevolg van hun korte duur wordt aan hun werkelijkheid 
getwijfeld. 

6. In de staat van ‘dromend waken’ beleeft men de opgeroepen voorbije ervaringen 
alsof zij nu werkelijk zijn (svapnajāgrat). Geloof in droomervaringen nadat men uit de 
slaaptoestand is ontwaakt maar die in de geest voortduren, behoort eveneens tot deze 
staat. 

Dit zijn de drie staten van dromen. 

7. Wanneer al deze staten ten gunste van een geheel bewusteloze staat zijn verlaten, 
is het de (diepe)slaap (suṣupti). Er is geen ervaring van de wereld of van eigen 
bestaan. 

Dit zijn de zeven staten waarin onwetendheid zich manifesteert en deze zeven hebben 
onderling ontelbare combinaties.” 

Nauwkeurige observatie leert dat de mens deze zeven staten dagelijks doorloopt, van het 
allereerste moment van wakker worden tot en met het vallen in diepe slaap en dromen. 

De zeven stappen naar bevrijding 

Op hen die tevreden zijn met hun leven, die zich houden aan het volbrengen van de 
wereldlijke plichten en in wie er geen vragen over de zin van het leven oprijzen, valt er niets 
aan te merken, en zij zullen zich niet aangesproken voelen door zaken als bevrijding. Doch 
sommigen, ondanks het feit dat ze een leven leiden, waar in niets te klagen valt, vragen zich 
soms af: wat is de betekenis van het leven? Waar dient dit allemaal voor? Wat ben ik, wat is 
de wereld? Waarom ben ik op deze wereld? Wat is de zin van deze eindeloze herhalingen, 
afwisseling van pijn en plezier, pech en voorspoed? Anderen zien hun gebondenheid en 
vragen zich af hoe ze zich hieruit zouden kunnen bevrijden. Weer een andere stelt dezelfde 
vragen als gevolg van een groot verdriet of lijden. Allen zoeken naar de antwoorden op deze 
vragen. Dit zoeken naar de antwoorden op deze vragen is een teken van het verlangen naar 
kennis en bevrijding, een impuls om aan de kringloop te ontsnappen. In de kringloop 
ontstaat dan een nieuwe fase, namelijk: ‘verlangen naar bevrijding’. 

Dit is de eerste van de zeven stappen naar ontwaking uit de staat van onwetendheid. Over 
de zeven stappen naar ontwaking zijn meer bronnen beschikbaar dan over de zeven staten 
van onwetendheid [7],[8]. In ‘Gesprekken 1974’ tussen de oprichter van deze School, Mr 
Leon MacLaren, met de Shankaracharya Shri Shantananda Saraswati zijn deze zeven 
stappen naar ontwaking uitvoerig en op prachtige wijze uiteengezet [7]. In deze 
verhandeling zullen echter weer de beschrijvingen in [5] en [6] worden aangehouden. 

1. Verlangen naar bevrijding (śubhecchā). 

De eerste stap presenteert zich als het ware als een toeval, nadat de betrokkene een zuiver 
leven vol met verdienstelijke daden heeft geleefd. Degene die zijn voet op deze trede heeft 
gezet moet hem met grote ijver en inspanning koesteren en beschermen. 

Hij vraagt zich voortdurend af: ‘Hoe zal ik de verlangens beteugelen om de kringloop te 
overstijgen?’ Deze gedachte op zich al leidt tot vermindering van verlangens in hem en er 
rijst vrede en vreugde in zijn hart op. Hij toont weinig interesse in plaatsen waar de meeste 
mensen zich vertonen en houdt zich bezig met verdienstelijke zaken. Hij mijdt het begaan 
van zonde. Zijn spraak is passend op de situatie, zacht, waarachtig en zoet. Hij is toegewijd 
en dienstbaar aan hen die hij als voorbeeld beschouwt. Hij verzamelt en bestudeert 
geschriften. In tegenstelling tot de zelfzuchtigen onderscheid hij zich als een zoeker. 



Over de kringloop van het menselijk bestaan 10 

2. Onderzoek (vicāranā), directe observatie, zelfonderzoek. 

Hij betreedt de tweede stap, bekend als onderzoek. Hij richt zijn aandacht naar binnen en 
beoefent de praktijk van directe observatie. Vurig zoekt hij het gezelschap van hen die thuis 
zijn in de geschriften en spirituele praktijken. Hij weet wat wel en wat niet gedaan moet 
worden. Hij neemt afstand van kwalen als ijdelheid, jaloezie, begoocheling en hebzucht. Van 
zijn leermeesters leert hij alle geheimen van Yoga. 

3. Stille (gezuiverde, lichte, transparante) geest (tanumānasā). 

De derde stap is die van ongebondenheid. Onthechting of psychologische vrijheid. Hij wordt 
niet getroffen of beïnvloed door zintuiglijke objecten. De geest is stil, als het ware 
transparant, en in staat éénpuntig naar de diepten van het eigen wezen af te dalen.  

Aanhankelijkheid aan geschriften en deugdelijke levenswijze begiftigen hem met het 
vermogen van het zien van de waarheid. Hij beseft dat hij noch de doener noch de genieter 
van de vruchten van zijn handelingen is. Hij neemt afstand van ijdelheid en woorden zonder 
betekenis, blijft in zichzelf en innerlijk stil. Hij kent geen afhankelijkheid, boven en beneden, 
binnen en buiten, tastbaar en ontastbaar, bewust en onbewust. In deze hoogste vorm van 
vrijheid geniet hij vrede en tevredenheid, deugdzaamheid en zuiverheid, wijsheid en 
zelfonderzoek. 

Deze eerste drie staten zijn bekend als ‘wakende staat’ omdat in hen het bewustzijn nog 
verdeeld is. Dat wil zeggen dat de wereld nog aanwezig is, er is verscheidenheid van 
vormen en namen. Doch, de beoefenaar wordt een aanbiddelijk persoon. De onwetende 
voelt zich door hem geïnspireerd.  

4. Zelf-realisatie (sattvāpatti), innerlijk gevestigd zijn in opperste realiteit. 

Kenner van Brahman, heeft directe ervaring van het Zelf.  

Wanneer de eerste drie stappen in voldoende mate zijn beoefend, ontstaat er in de zoeker 
een natuurlijke afwending van zintuiglijke genoegens. Verdeeldheid is opgehouden te 
bestaan en eenheid is gestadig, daardoor ziet hij de wereld alsof het een droom is. Hij is 
ontsnapt aan de banden van geconditioneerdheid, neigingen en gewoontes. 

5. Onthechting (asamsakti), verdwijnen van (subject/object) dualiteit. 

Wanneer de eerste vier stappen in voldoende mate zijn beoefend volgt er in de vijfde stap 
de staat van volledige onthechting. Alle verlangens houden op te bestaan. Men is overtuigd 
van de natuur van de waarheid. Degene die deze staat heeft bereikt verblijft in zichzelf 
ondanks dat hij ogenschijnlijk betrokken is bij verschillende activiteiten buiten zichzelf. 

6. Notieloosheid (padārthābhāvanā), niet-benoemen. 

Staat van zelfkennis, volledige afwezigheid van noties, intern en extern. 

In deze zesde staat is de wijze ondergedompeld in een massa van gelukzaligheid en leeft 
zoals in diepe slaap. De perceptie van dualiteit en verscheidenheid binnen en buiten zichzelf 
zijn opgehouden te bestaan. Hij is zich niet bewust van het al of niet bestaan van dingen, 
van zijn eigen bestaan of niet-bestaan of van eenheid of dualiteit. 

Tegenover de eerste drie staten die als wakende staten werden aangemerkt, worden de 
staten vier, vijf en zes ook dromende staten genoemd omdat alles in onverdeelde eenheid 
verkeert.  

7. Voortreffelijkheid (turyāga of turīya), standvastig vertoeven in het zelf. De staat van 
bevrijding. 

In deze staat is er niets meer om op te steunen, er is geen verdeeldheid en geen 
verscheidenheid. Het ego is volledig vernietigd. Hierin is perfecte gelijkmoedigheid en 



Over de kringloop van het menselijk bestaan 11 

zuiverheid. Zelfkennis is spontaan, natuurlijk en daardoor onafgebroken. Dit is de staat van 
hem die tijdens het leven bevrijd is.  

In deze staat realiseert de wijze ‘ik ben noch werkelijk noch onwerkelijk, zelfs niet ik-loos. Ik 
ben voorbij dualiteit en eenheid’. Hij is ledig van binnen, ledig van buiten, ledig als een ledig 
vat; gelijktijdig is hij vol van binnen en vol van buiten, als een ledig vat ondergedompeld in 
zee. 

Omdat het Zelf de getuige is van de drie staten van waken, slapen en dromen heet de 
zevende staat ook ‘turīya’, dat ’de vierde’ betekent.” 

Hiermede is de kringloop van het menselijk bestaan voltooid. De besproken zeven staten 
van onwetendheid en de zeven stappen naar bevrijding zijn in de vorm van twee kringlopen 
op de laatste bladzijde van deze verhandeling in een diagram aanschouwelijk gemaakt. 

Er wordt gezegd dat iemand die in een van de bovengenoemde stappen naar bevrijding 
verkeert, zich niet van de wereld hoeft af te zonderen. Hij hoeft niet noodzakelijkerwijs een 
heremiet of kluizenaar te zijn maar kan midden in het leven staan en overeenkomstig zijn 
wereldlijke plichten handelen. 

De grootste kringloop van het menselijk bestaan is in [5] als volgt kort samengevat: ‘Het 
onbegrensde bewustzijn is absoluut puur, onvermengd. Brahman rust in zichzelf. Doch, in 
hem rijst een kleine notie van het individu op die gelijktijdig het oprijzen van onwetendheid 
is, en dat door hetzelfde bewustzijn als schepping wordt beschouwd. Geheel uit eigen 
beweging ontnuchtert het bewustzijn zichzelf weer naar zijn eigen ware natuur en beseft dat 
dit Brahman is, en altijd is geweest’.  

Slotwoord 

Uit de hierboven beschreven ontdekkingstocht blijkt dat de essentie van de mens 
onveranderlijk is en niet door tijd en ruimte wordt begrensd. Binnen deze essentie van 
onbegrensd bewustzijn is echter een zelfbeeld ontstaan dat wel begrensd is en uit 
diepgewortelde ideeën en gewoonten bestaat. Dit zelfbeeld is onwetendheid. De kringloop 
heeft uitsluitend betrekking op deze, zich begrensd veronderstellende mens. Uit eigen 
beweging zal de mens zich eens uit deze kringloop bevrijden. 

Literatuur 
[1] Plato, “Mythen”, Vertaling School voor Filosofie, De Driehoek. 
[2] “Bhagavad Gita”, II.58, Vertaling School voor Filosofie, Amsterdam, 1996. 
[3] “Het Thomas-Evangelie”, Logions 22 en 28, Het Spectrum 1962. 
[4] Platoon, “Politea”, Vertaling School voor Filosofie, Amsterdam, Ars Floreat, 1991. 
[5] Mitra,V. L., “The Yoga-Vasishtha of Valmiki”, Parimal Publications, Delhi. 
[6] Venkatesananda, Swami. “Vasishtha’s Yoga”, Sunypress, New York, 1993. 
[7] “Gesprekken met Sri Shankaracharya 1974”, St. School voor Filosofie, Amsterdam. 
[8] Ramana Maharshi, “Spiritual Instructions”, Sri Ramanasramam, S. India. 

 



Over de kringloop van het menselijk bestaan 12 

 

De drie 
staten van 
bewustzijn 

Binnenring Buitenring 

Zeven staten van 
onwetendheid 

In Sanskrit: 

ajñānabhūmikāh  

Zeven stappen naar 
bevrijding 

In Sanskrit: 

jñānabhūmikāh 

 
Waken 

Zaadstaat van waken bījajāgrat Verlangen naar bevrijding śubhecchā  

Gewoon waken jāgrat Onderzoek vicāranā 

Intens  waken mahājāgrat  Stille geest tanumānasā 

 
Dromen 

Wakend dromen jāgrat svapna Zelfrealisatie sattvāpatti  

Slapend dromen svapna Onthechting asamsakti  

Dromend waken svapnajāgrat Notieloosheid padārthābhāvanā  

Slapen Diepe slaap suṣupti Voortreffelijkheid/vierde staat turyāga / turīya  

 

 

Grafische voorstelling van de kringloop van het menselijk bestaan (zeven staten van 
onwetendheid en zeven stappen naar bevrijding) 

 

Kringloop_120827 

DIEPE 

SLAAP 

ONDER- 
ZOEK 

WAKEN 

DROMEN 

ZAADSTAAT VAN 

GEWOON- 

INTENS- 

VOORTREFFELIJKHEID 
(VIERDE STAAT) 

WAKEND- 

SLAPEND- 

DROMEND-
WAKEN 

VERLANGEN NAAR 
BEVRIJDING 

STILLE 
GEEST 

ONTHECH- 
TING 

ZELFREALISATIE 

NOTIE- 

LOOSHEID 


