SLOT DIALOOG TUSSEN SRI VASISTHA EN PRINS RAMA
YOGA VASISTHA BOEK VI.2 - HOOFDSTUK 190

Vertaling: Arie van der Voort

Inleiding

De hieronder weergegeven dialoog tussen prins Rama en zijn leraar Sri Vasistha kan
worden beschouwd als de essentie van Yoga Vasistha en is representatief voor de
wijze waarop onderzoek naar het mysterie van het menselijk bestaan plaatsvindt.

Typerend voor deze dialoog is de bijna tot in het oneindige gaande cirkelgang die
gevormd wordt door de op dualiteit beruste vragen van Rama en uit de non-dualiteit
gegeven antwoorden van Vasistha, vragen en antwoorden die elkaar onmogelijk
kunnen ontmoeten omdat ze op verschillende niveaus plaatsvinden. Rama is
radeloos, hoe hieruit te komen? Vasistha raadt Rama dat hij doorgaat met zijn
onderzoek naar de oorzaak van wat hij als dualiteit ervaart. Een dialoog uitsluitend
op basis van de rede blijkt niet tot een resultaat te leiden, dit lukt alleen maar door
onderzoek en contemplatie door het individu.

Uiteindelijk zegt Rama "Met meer geluk dan wijsheid doorzie ik eindelijk de illusie
van de schepping en vernietiging van de wereld en ik besef nu ook dat gedachten als
‘ik ben de doener’ en als ‘ik ervaar’ eveneens illusies zijn." (uitspraak 88). Daarop
zegt Vasistha: "Door zuiver toeval schijnt Brahman in zichzelf door zichzelf en dat,
door zichzelf en in zichzelf, wordt als deze schepping beschouwd." (uitspraak 90).
Met andere woorden, bevrijding van de wereldillusie wordt eveneens door een
dergelijke toeval veroorzaakt en wat het individu te doen staat is niets anders dan het
bewerkstelligen van de voorwaarden waarin dit toeval kan plaatsvinden; en dat is
onderzoek, onophoudelijk onderzoek.

Zowel met 'geluk' in Rama's uitspraak als 'toeval' in die van Vasistha worden
kennelijk factoren aangeduid die het vermogen van de rede overstijgen en daardoor
niet verwoord kunnen worden maar het zijn wel factoren die een cruciale rol spelen
bij het verdwijnen van onwetendheid. Dit doet me ook aan 'genade' denken.

Deze dialoog is in werkelijkheid geen gesprek tussen twee mensen. Het voltrekt zich
volledig in de geest van Rama als de voortgang van zijn onderzoek naar de
werkelijkheid achter het ego en de wereld (het 'ik' en 'de wereld'). Het is dit
onderzoek dat ten slotte tot het inzien van de onwerkelijkheid van de denkende geest
leidt waarna de geest - en dualiteit - ophoudt te bestaan.

NB. Dit hoofdstuk uit Yoga Vasistha is ontleend aan Swami Venkatesananda's
'Vasistha's Yoga', een verkorte versie van de oorspronkelijke tekst die 32.000 verzen
telt. De nummering van de uitspraken in deze vertaling komen uiteraard niet overeen
met die in de oorspronkelijke tekst. De bovenstaande inleiding is uiteraard mijn
persoonlijke visie, de onderstaande tekst is een vertaling van Arie van der Voort.

F. Arav, December 2014



De tekst

1. Vasistha vervolgde: Zodra kennis het object van kennen wordt, is er sprake van
gebondenheid. Er is sprake van bevrijding, zodra kennis ophoudt het object van
kennen te zijn.

2. Rama vroeg: Op welke wijze kunnen we loskomen van de vaste overtuiging dat
kennis het object van kennen is?

3. Vasistha zei: De versluiering van het intellect eindigt bij volledig ontwaken. Dan
ontstaat bevrijding die zonder vorm, vol vrede en werkelijk is.

4. Rama zei: Wat is perfecte verlichting, dat gelijk staat aan perfecte kennis en
waardoor een hier levend wezen van gebondenheid wordt bevrijd?

5. Vasistha zei: Kennis behoeft geen object om te kennen. Kennis is onathankelijk
en eeuwig; het gaat voorbij aan omschrijvingen of definities. Er is perfecte kennis,
zodra deze waarheid rechtstreeks wordt ervaren.

6. Rama zei: Hoe ontstaat de dualiteit tussen kennis en het object van kennen? Wat
betekent het als we het woord ‘kennis’ gebruiken?

7. Vasistha zei: Volledig ontwaken ofwel verlichting is jnana of kennis. Door daar
op te contempleren kunnen we een dergelijk bewustzijn bereiken. In werkelijkheid
bestaat er geen dualiteit tussen kennis en het object van kennen.

8. Rama zei: Als dat dan z6 is, hoe heeft dan dit verkeerde idee over kennis en het
object van kennen kunnen ontstaan en zich zo vast kunnen zetten?

9. Vasistha zei: De dualiteit is ontstaan als gevolg van de verkeerde overtuiging dat
er naast kennis daarbuiten nog iets anders zou bestaan. Er is echter niets, niet binnen
noch buiten.

10.Rama zei: Hoe kunnen we geloven dat alles wat zo echt lijkt niet zou bestaan. Ik,
jij, etc., en al de verschillende wezens ervaren we met behulp van de zintuigen toch
als echt?

11. Vasistha zei: Noch de kosmische persoon (Viraj) noch het universum werden
tijdens het begin van de schepping geschapen. En daarom bestaat er nooit of te
nimmer een ‘object om waar te nemen’.

12. Rama vroeg: We kunnen dagelijks ervaren dat deze wereld bestond, bestaat en
zal bestaan. Hoe kunt U desalniettemin beweren dat het nooit geschapen werd?

13. Vasistha antwoordde: Deze wereldverschijning bestaat in werkelijkheid niet, net
zo min als dat, ook al lijken ze echt, onder andere de volgende verschijnselen
daadwerkelijk zouden bestaan: de droomwereld, het water in de luchtspiegeling, de
tweede maan die door een scheel iemand gezien wordt, de luchtkastelen.

14. Rama vroeg: Hoe kan het dat er gesteld wordt dat ‘ik’, ‘jij’, etc. helemaal niet bij
het begin van de schepping ontstonden?



15. Vasistha antwoordde: Een effect ontstaat door een oorzaak, niet andersom.
Gedurende het tijdvak dat aan de bedoelde schepping voorafgaat, heerst absolute
vrede waarin geen oorzaak bestaat om een universum te scheppen.

16. Rama zei: Maar het ongeboren en eeuwige wezen moet gedurende het tijdvak
van het kosmische einde toch wel blijven bestaan. Waarom zou dat niet als oorzaak
van deze schepping kunnen worden gezien?

17. Vasistha antwoordde: Het effect wordt bepaald door de eigenschappen van de
oorzaak. lets dat onwerkelijk is kan niet veroorzaakt zijn door wat werkelijk is. Je
maakt geen kledingstuk met een kookpot.

18. Rama zei: Misschien bestaat deze schepping gedurende het tijdvak van het
kosmische uiteenvallen wel in een subtiele vorm in Brahman, d.w.z. het oneindige
bewustzijn en misschien is dat het wel dat tijdens de volgende schepping tot
manifestatie komt.

19. Vasistha antwoordde: Wie heeft de waarheid van deze vooronderstelling ervaren
en waarom zouden we dan vertrouwen stellen in een dergelijke speculatie?

20. Rama zei: De kenners van de waarheid ervaren ongetwijfeld in die staat van
bewustzijn het zuivere en oneindige bewustzijn. Natuurlijk bestond er toen geen
ruimte. De ‘werkelijke’ materiéle wereld kan uiteraard niet uit leegte te voorschijn
komen.

21. Vasistha zei: Als dat zo is, dan zijn de drie werelden toch beslist slechts zuiver
bewustzijn. Voor iemand wiens lichaam uit zuiver bewustzijn bestaat is er noch
geboorte, noch dood.

22. Rama vroeg: Alstublieft vertelt u me dan toch, hoe deze wereldillusie dan wel is
ontstaan?

23. Vasistha antwoordde: Door het ontbreken van oorzaak en gevolg, bestaat er geen
zijn of niet-zijn. Hoe ontstaat dit ‘object van waarneming’ dan wel? Nou het ontstaat
niet: het zuivere Zelf denkt aan zichzelf en ervaart zichzelf als object van
waarneming. Dit alles is slechts bewustzijn en niets anders dan dat.

24. Rama vroeg: Het inerte ‘object van waarneming’ denkt! De Heer die de
waarnemer van het al is, wordt het object. Hoe is dat alles nou mogelijk? Dat is toch
de omgekeerde wereld (kan hout vuur verbranden?)?

25. Vasistha antwoordde: De waarnemer kan geen object van waarneming worden,
omdat dat laatste immers niet bestaat. De waarnemer is al wat er is — het
enkelvoudige bewustzijn.

26. Rama vroeg: Het oneindige bewustzijn neemt in zichzelf bewustzijn als object
gewaar en op deze wijze ontstaat de wereldverschijning. Hoe ontstaat het object?

27. Vasistha antwoordde: Omdat er geen oorzaak voor bestaat, ontstaat het object in
het geheel niet. Met andere woorden, bewustzijn is altijd vrij en altijd onbeschrijfbaar
en ondefinieerbaar.



4

28. Rama vroeg: Als dat dan zo is, hoe ontstaat dan het egogevoel en dergelijke
zaken meer? Hoe ervaart men dan de wereld?

29. Vasistha antwoordde: Omdat er geen oorzaak voor bestaat, zullen geen van deze
zaken ooit ontstaan. Waar is het object van waarneming? Al de zogenaamd
geschapen objecten zijn slecht illusies van de verbeelding.

30. Rama vroeg: Hoe ontstaan illusies in dit zuivere bewustzijn, dat immers
onbeweeglijk is en daarom vrij is van het zich bewust zijn van een object?

31. Vasistha antwoordde: O Rama, omdat er geen oorzaak voor bestaat, bestaat er
immers ook geen illusie. Dit alles (ik, jij en al het overige) is enkel de oneindige
vrede.

32. Rama vroeg: Heer, ik ben verbijsterd en weet nu even niet meer wat te vragen. Ik
ben minder verlicht dan de wijzen: wat zal ik nu nog vragen?

33. Vasistha antwoordde: Rama, ga a.u.b. door met je onderzoek naar de oorzaak,
net zo lang tot je er voor jezelf van overtuigd bent dat er geen oorzaak bestaat, voor
wat dan ook. Dan zul je moeiteloos in de hoogste, onbeschrijfbare werkelijkheid
kunnen verblijven.

34. Rama zei: Ik weet nu dat er bij gebrek aan een oorzaak nooit een schepping is
geweest. Maar aan wie doet zich dan deze verwarring voor omtrent kennis en het
daarbij behorende object?

35. Vasistha antwoordde: Bij gebrek aan een oorzaak en ook omdat er niets anders
dan de oneindige vrede bestaat, bestaat er ook geen illusie. Jij verblijft niet in die
vrede, omdat je niet gedurig op deze waarheid hebt gecontempleerd.

36. Rama vroeg: Hoe ontstaat contemplatie en waarin verschilt het van niet-
contemplatie. We zijn weer in dezelfde val gelopen.

37. Vasistha antwoordde: In werkelijkheid bestaat er in het oneindige geen illusie.
Maar, omdat bewustzijn oneindig en alomvattend is, rijst daarin de gedachte op van
regelmatige contemplatie op deze waarheid.

38. Rama vroeg: Als dit alles de onverdeelde oneindige vrede is, wat wordt dan
bedoeld met de woorden ‘leraar’ en ‘leerling’ en hoe ontstaat dan deze dualiteit?

39. Vasistha antwoordde: De ‘leraar’ en de ‘leerling’ bestaan uitsluitend als Brahman
in Brahman. Voor de verlichten bestaat er noch gebondenheid noch bevrijding.

40. Rama vroeg: Als de diversiteit van tijd, ruimte, materie, energie en al dergelijke
zaken meer niet bestaat, hoe heeft dan de gedachte van de eenheid van deze
diversiteit kunnen ontstaan?

41. Vasistha antwoordde: De diversiteit van tijd, ruimte, materie, energie (actie) en
het ervaren bestaan enkel in niet-bestaande onwetendheid. Geen enkele gedachte
staat daar los van.



42. Rama vroeg: Als de dualiteit tussen ‘leraar’ en ‘leerling’ niet werkelijk is, wat is
dan realisatie of verlichting?

43. Vasistha antwoordde: Door contemplatie wordt realisatie bereikt; en het concept
van ‘realisatie’ wordt dan helder begrepen. Natuurlijk, deze uitleg is alleen bedoeld
voor mensen zoals jij, niet voor wijzen die intuitief weten dat zij het Zelf zijn.

44. Rama vroeg: Als er sprake is van een samengaan van verlichting met het
egogevoel dan wordt verlichting iets anders dan verlichting. Hoe kan een dergelijk
verschil bestaan in het zuivere, ondeelbare bewustzijn?

45. Vasistha antwoordde: Het licht van de verlichte zelf is zeltbewustzijn. Het
ogenschijnlijke verschil oftewel dualiteit is net zoiets als de wind en haar beweging.

46. Rama zei: Als dat waar is, is het dan niet mogelijk om het bestaan van diversiteit
(de kenner, de kennis en het object van kennen) aan te nemen op grond van de
analogie dat de oceaan en de golven niet-verschillend zijn?

47. Vasistha antwoordde: Als je het op die manier opvat, dan is er niets mis met
diversiteit, alhoewel de waarheid is dat de werkelijkheid enkel ondeelbaar bewustzijn
is.

48. Rama zei: Heer, in wie rijst egogevoel op en wie ervaart deze wereldverschijning
c.q. illusie?

49. Vasistha antwoordde: Gebondenheid ontstaat slechts door het geloof in de
werkelijkheid van het object dat wordt waargenomen. Het is voldoende om te weten
dat het object niet bestaat. Omdat uitsluitend en alleen bewustzijn bestaat, bestaat er
noch gebondenheid, noch bevrijding.

50. Rama zei: Een lamp verlicht objecten zodat die gezien worden. Is het nu dan ook
zo dat bewustzijn de werkelijke, externe objecten verlicht?

51. Vasistha antwoordde: Er is geen oorzaak voor de schepping van de externe
wereld. Een effect ontstaat niet zonder een oorzaak. Derhalve is het illusoire
verbeelding.

52. Rama zei: Een nachtmerrie veroorzaakt leed voor zolang als ze duurt. Datzelfde
geldt voor de wereldverschijning, onverschillig of je die nu als echt of als onecht
beschouwt. Op welke manier kunnen we hier aan voorbij gaan?

53. Vasistha antwoordde: Net zo goed als dat de nachtmerrie en het daardoor
veroorzaakte leed verdwijnt bij het ontwaken, zo verdwijnt - zodra men uit die illusie
ontwaakt en vervolgens afziet van het verwerven en vasthouden aan wereldse zaken -
ook het leed dat veroorzaakt wordt door de verbeelding van de wereldillusie.

54. Rama vroeg: Hoe kan iemand het doel van het eigen geluk bereiken? En ook,
hoe verdwijnt de tastbaarheid van de objecten van deze wereldillusie?

55. Vasistha antwoordde: De werkelijkheid van de droom verdwijnt immers bij het
ontwaken. Door op deze analogie te contempleren, verdwijnt ook het geloof in de
grofstoffelijkheid van de bedoelde substanties.



56. Rama vroeg: Hoe verdwijnt deze wereldillusie uit iemands waarneming? Wat
ziet men als een dergelijk geloof is verzwakt?

57. Vasistha antwoordde: De onwerkelijke wereldverschijning krijgt in zijn
waarneming het karakter van een luchtkasteel of van een door de regen geheel
vervaagde schildering — zijn geest is vrij van vasana c.q. psychologische
conditionering.

58. Rama vroeg: Wat gebeurt er daarna met hem?

59. Vasistha antwoordde: De wereldverschijning, die niet anders dan een gedachte is,
lost zich op. Spoedig is hij geheel vrij van beperkingen en van conditionering.

60. Rama vroeg: Deze conditionering is in ontelbare opeenvolgende levens
herbevestigd en heeft daardoor diepe wortels gemaakt: hoe kan ze dan verdwijnen?

61. Vasistha antwoordde: Het vasthouden aan deze substanties (en vice versa) houdt
op door het zich realiseren van de waarheid dat alle objecten en substanties
uitsluitend als valse gedachten in het zelf c.q. het oneindige bewustzijn bestaan. Het
wiel van samsara zal geleidelijk tot stilstand komen.

62. Rama vroeg: Wat gebeurt er daarna en hoe bereikt hij vrede?

63. Vasistha antwoordde: Wanneer op deze wijze de illusie van de tastbaarheid van
de objecten is verdwenen en zelfs de inspanning om deze illusie tegen te houden is
opgelost, komt alle binding met de wereld ten einde.

64. Rama vroeg: Hoe komt het dat, aangezien de wereldverschijning al in de geest
van een kind als idee bestaat, het oplossen daarvan geen leed met zich meebrengt?

65. Vasistha antwoordde: Hoezo zou er leed ontstaan als een denkbeeldig object te
loor gaat? Daarom is het nodig om zolang als er gedachten, noties, concepten en
beelden in de geest bestaan je steeds met onderzoek naar hun natuur bezig te houden.

66. Rama vroeg: Wat is de geest, hoe onderzoek je de natuur daarvan en wat levert
een dergelijk onderzoek op?

67. Vasistha antwoordde: Bewustzijn dat zichzelf als een object waarneemt wordt
geest genoemd. Onderzoek is dat wat je nu aan het doen bent. Hierdoor komt mentale
conditionering tot een einde.

68. Rama vroeg: Hoe is het voor de geest mogelijk om niet-geconditioneerd te zijn,
zo dat nirvana kan worden bereikt?

69. Vasistha antwoordde: Een object of een mentale conditionering zijn immers geen
werkelijkheid. Daaruit volgt dat ook de geest geen werkelijk ding is.

70. Rama zei: Maar we ervaren toch dat objecten en gedachten echt bestaat!

71. Vasistha antwoordde: De wereld is niet wat het in de ogen van een onwetende
lijkt: wat in de ogen van de verlichten werkelijk is kan niet worden beschreven.

72. Rama zei: Wat is het beeld van de onwetende? En waarom is de wereld in de
ogen van de verlichten niet te beschrijven?



7

73. Vasistha antwoordde: De onwetende ziet de wereld in dualiteit, dus compleet
verkeerd. De verlichte daarentegen ziet de wereld in het geheel niet, omdat het nu
eenmaal niet geschapen is en derhalve ook niet bestaat.

74. Rama zei: Maar hoe kan het dan dat we het bestaan ervan ervaren?

75. Vasistha antwoordde: Het wordt op dezelfde wijze ervaren zoals een object in
een droom wordt ervaren, dus als iets dat in werkelijkheid niet bestaat.

76. Rama vroeg: Maar het is toch zo dat het droomobject kan worden ervaren
vanwege een voorafgaande ervaring in de wakende staat.

77. Vasistha zei: Betreffen deze beide ervaringen hetzelfde object?

78. Rama antwoordde: Bedoelde ervaringen kunnen zich slechts in een droom
voordoen, op grond van de indrukken die de geest gedurende de wakende staat heeft
opgedaan.

79. Vasistha zei: Als dat waar is, hoe kan het dan zijn dat het huis dat tijdens de
droom werd verwoest de volgende morgen weer blijkt te bestaan?

80. Rama zei: De werkelijkheid van de wakende staat is natuurlijk niet werkelijk
tijdens de droom. Wat dan oprijst is bewustzijn (Brahman). Maar hoe kan iets wat
niet eerder bestond tot bestaan komen?

81. Vasistha antwoordde: Het is aldoor het zuivere bewustzijn dat zich toont alsof dit
alles reeds eerder werd ervaren, ongeacht of dit nu wel of niet het geval is.

82. Rama vroeg: Heer, de wereld is inderdaad niet werkelijker dan een droom, hoe
kunnen we van deze illusie afkomen?

83. Vasistha antwoordde: Door ‘Hoe kan het dat dit samsara lijkt te bestaan, terwijl
er voor het bestaan daarvan geen oorzaak is?” te onderzoeken.

84. Rama zei: De geest is de bron van de droomobjecten en daarom zijn ze ook
slechts geest. Hetzelfde geldt voor de wereld.

85. Vasistha zei: Er is geen verschil tussen de geest en het geheel aan zuiver
bewustzijn. Er bestaat niks anders.

86. Rama zei: Net zoals het lichaam niet verschilt van de ledematen waaruit het is
samengesteld, verschilt het universum niet van Brahman.

87. Vasistha zei: Daaruit volgt dat de wereld nooit geschapen werd. Het is het
eeuwige Brahman.

88. Rama zei: Met meer geluk dan wijsheid doorzie ik eindelijk de illusie van de
schepping en vernietiging van de wereld en ik besef nu ook dat gedachten als ‘ik ben
de doener’ en als ‘ik ervaar’ eveneens illusies zijn.

89. Rama zei: Heer, de wereld is altijd en overal doordrongen van de hoogste
werkelijkheid: daarom komt het niet tot bestaan noch houdt het op te bestaan. De
wereldverschijning is een illusie; maar of het nu al dan niet als een illusie wordt
beschouwd, het is in werkelijkheid uitsluitend Brahman.



8

90. Vasistha zei: Door zuiver toeval (dus net als wanneer een kokosnoot valt op
hetzelfde moment dat een kraai op de top van de kokospalm neerstrijkt) schijnt
Brahman in zichzelf door zichzelf en dat, door zichzelf en in zichzelf, wordt als deze
schepping beschouwd.

91. Rama zei: Heer, vertel me, hoe schijnt het licht van het oneindige bewustzijn
voor de schepping begint en nadat de schepping is verdwenen, en hoe schijnt het
licht gedurende de schepping (als schijnbaar verdeeld)?

92. Vasistha zei: Neem vanuit jezelf het licht van bewustzijn waar binnen jezelf door
jezelf. Licht wordt alleen ervaren in relatie tot iets anders. Aangezien er in het begin
geen schepping of dualiteit was, kan dit licht alleen binnen jezelf ervaren worden. Dit
licht zelf is de ziener, het zien en het geziene (object), net als in geval van de droom-
ervaring. Dat licht van bewustzijn zelf schijnt in het begin van de schepping als die
schepping. Het ene bewustzijn schijnt als alle drie (het subject, het object en de
ervaring). En in het begin van de schepping lijkt het de schepping te zijn. Het komt
nu eenmaal voort uit de intrinsieke kwaliteit van het Absolute dat het schijnt zoals
het schijnt.

Dat is precies hetzelfde bij de ervaring van dromen en van dagdromen c.q.
hallucinaties: ook daarin schijnt het licht van bewustzijn. Wat, zonder begin noch
einde, schijnt als de wereld in de ruimte is dit licht van bewustzijn. De uitstraling van
dit licht schijnt als deze universa.

Dit licht van bewustzijn schijnt vanzelf in ons, de verlichten, zonder de dualiteit van
het subject en het object. In het begin van de schepping echter, was er geen subject
en was er geen object: op een of ander wijze is deze onwetende dualiteit ontstaan, net
als wanneer je een boomstam per abuis voor een mens aanziet. Omdat in het begin
dit idee van dualiteit ontstond, wordt een dergelijke dualiteit vervolgens steeds weer
ervaren. Maar omdat er geen oorzaak voor die dualiteit bestaat, is het duidelijk dat
ook nu uitsluitend het licht van bewustzijn als dit alles schijnt.
Er bestaat noch een wakende staat, noch een droom staat, noch een staat van diepe
slaap. Vanaf het allereerste begin van de schepping is het uitsluitend en alleen
Brahman dat schijnt. Dat Brahman beschouwt het universum als het eigen lichaam;
wat bekend staat als de wereld is niet-verschillend van Brahman.

& % *

Yoga Vasistha V1.2-190.docx



