
 

 

WESTERSE WETENSCHAP –  OOSTERSE WIJSHEID 
EEN VERGELIJKENDE STUDIE 

 

Ferit Arav 
 

Weergave van de lezing in het kader van ‘De Nacht van Filosofie’ 
 gehouden op 12 april 2014 te Leeuwarden 

 

Samenvatting 

Bij het onderzoek naar het mysterie van het universum, gaat de westerse wetenschap uit 
van een onafhankelijk bestaan van de mens als onderzoeker en de wereld als het 
onderzochte ten opzichte van elkaar. Sommige ontdekkingen in onze tijd, bijvoorbeeld op 
het gebied van Quantum Mechanica en Relativiteitstheorie, hebben echter aangetoond dat 
deze onafhankelijkheid van subject en object bij nader onderzoek onhoudbaar blijkt. 
Naarmate kennis uit het Oosten, zoals verwoord in de Vedische geschriften, meer 
bekendheid krijgt, blijken er opmerkelijke overeenkomsten te bestaan tussen deze en wat 
de moderne wetenschap ons aantoont. Maar de leer van Vedānta, die door velen als het 
hoogste op het gebied van spiritualiteit wordt beschouwd, gaat verder daar waar geen 
plaats is voor de dualiteit van het bestaan van mens en wereld apart van elkaar. In 
tegenstelling tot de gebruikelijke zienswijze gaat Vedānta hierbij uit van het bestaan van 
één ondeelbaar bewustzijn en stelt dat elk onderscheid daarin, als mens en wereld apart, 
op misleiding berust. De mens blijkt veel meer te zijn dan een beperkt en eindig individu. 
 
Inleiding: 

Op elk moment in de wakende staat bevinden we ons ergens en zijn we ook ergens mee 
bezig. In de huiskamer zitten aan het avondeten of voor de televisie, op ons werk doen we 
bepaalde handelingen, op de weg zijn ergens naar toe enz. En wij vinden dat allemaal zo 
gewoon, zo voorspelbaar. Al onze activiteiten zijn, als het ware, geregen aan een koord die 
we aan het doorlopen zijn, echter zonder ons af te vragen waar het begin is, waar we ons 
op deze weg bevinden en waar het einde is. Maar misschien enkelen van ons, en waar-
schijnlijk u bent er een van omdat u die naar deze lezing luistert, stellen deze vragen wel; 
wat is een mens, wat ben ik, hoe kwam ik hier, waar ga ik naar toe, wat doe ik hier en wat 
is deze wereld waarop ik me bevind? Ik heb ontdekt dat ik niet de enige ben die zich deze 
vragen stelt, want er zijn door velen heel wat pogingen ondernomen om deze vragen te 
beantwoorden, getuige wat hierover in wetenschappelijke en spirituele bronnen te vinden 
is.  

Wanneer we op zoek gaan naar de antwoorden op deze vragen dan zien we dat het 
onderzoek zich in twee richtingen opsplitst met de mens in het midden: ten eerste de blik 
gericht naar buiten, de fysieke wereld als het onderzochte, en ten tweede de blik gericht 
naar binnen naar de onderzoeker zelf. In het westen treffen voornamelijk wetenschappers 
aan die hun blik op de wereld hebben gericht en onophoudelijk onderzoek doen naar het 
universum, de essentie van materie en de wetten die de tastbare wereld beheersen. 
Wanneer we echter de blik naar binnen richten, naar wie ik, de onderzoeker, ben, dan blijkt 



2 
 

dat dit onderzoek zeer ongewoon en verschillend is van het onderzoeken van de wereld. 
Verrassend is ook dat weinig wetenschappelijke onderzoekers zich hierin verdiepen. 

In deze lezing zullen eerst enkele wetenswaardigheden over het universum en materie 
volgens de westerse wetenschap en oosterse bronnen aan de orde komen. Daarna zal 
aandacht worden besteed aan de verklaringen in de Vedische geschriften, niet alleen met 
betrekking tot het universum maar ook over de mens zelf. Hierin wordt gesteld dat de 
dualiteit bestaande uit afgescheidenheid van de mens en wereld ten opzicht van elkaar op 
verbeelding berust, hetgeen door uitspraken door vele wijsgeren wordt gestaafd. Het in 
deze lezing aangebodene is uiteraard de persoonlijke zienswijze van de spreker.  
 
Kennis van de fenomenale wereld 

Kennis van de fenomenale wereld  wordt verkregen door gebruik van de zintuigen waar de 
mens over beschikt en het denkvermogen. De wereld bestaat voor mij dus alleen uit wat ik 
in staat ben waar te nemen. Bovendien is het de vraag hoe betrouwbaar en nauwkeurig 
mijn fysieke waarnemingen zijn. Er zijn talrijke voorbeelden van onbetrouwbare waarne-

mingen zoals gezichtsbedrog (figuur 1), en uit 
ervaring weten we dat het gevoel van temperatuur 
en smaak afhankelijk is van de daar voorafgaande  
ervaring. 

Om de bovengenoemde onnauwkeurigheden uit te 
sluiten zetten we instrumenten in en voor metin-
gen maken we gebruik van eenheden voor 
grootte, tijd, massa, temperatuur enz. Voor 
grootte, of afstand, nemen we een willekeurige 
lengte die we meter noemen en die ongeveer 
overeenkomt met één veertigduizendste van de 
aardomtrek. Voor tijd nemen we een eenheid die 

afgeleid is van de dag en voor temperatuur een eenheid afgeleid van het verschil tussen 
bevriezing en koken van het water onder bepaalde condities. De eenheid voor massa is 
afgeleid uit de zwaartekracht dat niet overal in de wereld constant is. Dat zijn dus alleen 
vergelijkingsmaatstaven en zijn niet gerelateerd naar iets absoluuts. Bovendien neem ik 
mezelf als referentiepunt terwijl ik weet dat ik me beweeg ten gevolge van de rotatie van de 
aarde met een snelheid van ruim 400 m/sec, en als gevolg van de beweging van de aarde 
om de zon met een snelheid van bijna 30 km/sec. De zon draait rond het centrum van de 
Melkweg met 220 km/s. En wat weten we van de beweging van de Melkweg zelf enz. (Fig. 
2)? Het enige wat ik zeggen kan is dat wat ik waarneem uitsluitend geldt voor de positie 

waarin ik me bevindt. Vanuit deze positie ken 
ik aan de wereld een van mij onafhankelijke 
bestaan toe en volgens de wetten van de 
klassieke mechanica kan ik met de verschijn-
selen in de wereld omgaan zoals het voorspel-
len van de plaats en snelheid van een vallend 
voorwerp volgens de wet van zwaartekracht.  

Hoe groot is ons universum en hoe is het 
ontstaan? Het lijkt alsof de grootte van het 
universum afhankelijk is van ons waarne-
mingsvermogen. Hoe verder we kunnen kijken 
des te groter wordt het. Uit waarnemingen blijkt 

 

Figuur 1: De horizontale lijnen 
zijn evenwijdig. 

 

Figuur 2: De Melkweg 



3 
 

 
 

dat het universum aan het uitdijen is wat impliceert dat er ergens een beginpunt moet zijn 
geweest. Wetenschappers hebben uitgerekend dat dit 13,8 miljard jaar geleden was in de 
vorm van de zogenaamde oerknal. Wat was er vóór de oerknal? Hierover zegt de moderne 
wetenschap dat het universum vóór de oerknal verdicht was tot een enorme massa, echter 
niet groter dan een sinaasappel. Op de vraag waar deze massa vandaan komt wordt 
gezegd dat dit waarschijnlijk deel uitmaakte van een ander universum! Noch in tijd noch in 
grootte kunnen we ons dus een betrouwbaar beeld hebben van de oorsprong van het 
universum. 

Tot een vergelijkbare conclusie komen we als we onze aandacht niet alleen richten op de 
fysieke wereld van wat groter is dan wij maar ook wat kleiner is: materie. Volgens de 
wetenschap is ‘materie’ of ‘stof’ de bouwsteen waaruit de waarneembare wereld is 
opgebouwd. Het kleinste deeltje dat nog dezelfde chemische eigenschappen van een stof 
bezit wordt molecuul genoemd.  

Een molecuul is opgebouwd uit atomen die in een vaste rangschikking van chemische 
bindingen met elkaar verbonden zijn. Een atoom bestaat uit een uiterst kleine, positief 

geladen atoomkern die is opgebouwd uit (positief 
geladen) protonen en neutraal geladen neutronen, 
figuur 3. Om de kern beweegt een wolk van 
negatief geladen elektronen. Om ons een beeld 
van de grootte van een atoom en een elektron te 
vormen gebruikt Zukav [1]1 de volgende verge-
lijking. “De kleinste voorwerpen die wij kunnen 
zien, bevatten miljoenen atomen. Om de atomen in 
een voetbal te kunnen zien, moeten we de bal zo 
groot maken als de aarde. Als de bal zo groot was 
als de aarde, waren zijn atomen ongeveer zo groot 
als druiven. Als u zich de aarde kunt voorstellen als 
een gigantische glazen bol gevuld met druiven, 
dan heeft u ongeveer een beeld van een voetbal 
vol atomen. Het verschil tussen het atoomniveau 

en het subatomaire niveau is even groot als het verschil tussen het atoomniveau en de 
alledaagse wereld van bomen en keien. Om de kern van een atoom te kunnen waarnemen, 
moet het atoom minstens zo groot zijn als een gebouw van veertien verdiepingen, 
ongeveer zo groot als de koepel van de Sint-Pieterskerk in Rome! Stelt u zich een 
zoutkorrel (de kern) in het midden van de koepel van de Sint-Pieter met daaromheen een 
paar stofjes (elektronen) tegen de buitenwand van de koepel. Dan heeft u een idee van de 
schaal van subatomaire deeltjes.” 

Nu zult u zich waarschijnlijk afvragen, wat er in de ruimte tussen de kern en de elektronen 
is? Het antwoord is: niets, alleen maar leegte! Dit verandert ons beeld van de essentie van 
materie op drastische wijze. Waaruit bestaat dan de stoel waarop u op dit moment zit, zult 
u zich waarschijnlijk afvragen. Laten we verder lezen wat Zukav hierover zegt: “Als er een 
uiteindelijke stof is waaruit het universum is opgebouwd, dan is het louter energie, maar 
subatomair deeltjes zijn niet ‘gemaakt’ van energie, ze zijn energie. Subatomaire interacties 
zijn dan ook interacties van energie met energie. Op subatomair niveau bestaat geen 
duidelijk onderscheid meer tussen wat er is en wat er gebeurt, tussen handelend subject en 
handeling. Op subatomair niveau zijn de danser en de dans één.”   

                                         
1 Getallen tussen vierkante haakjes verwijzen naar literatuur aan het einde van het artikel. 

 

Figuur 3: Atoomstructuur 



4 
 

Quantum Mechanica 

Zoals eerde genoemd, stelt Quantummechanica dat zoiets als materie niet bestaat! Wat wij 
materie noemen blijkt slechts te bestaan uit een conglomeraat van goed geordende en met 
enorme snelheden bewegende energiedeeltjes op microschaal. Bovendien blijkt het gedrag 
van deze energiedeeltjes (zoals plaats en snelheid op een bepaald moment) niet te voor-
spellen is, dit in tegenstelling tot de klassieke mechanica zoals bij een vallend voorwerp. 
Quantummechanica stelt verder dat er geen waarneming onafhankelijk van de waarnemer 
mogelijk is. De waarnemer beïnvloedt de waarneming, ofwel de waarnemer en dat wat 
waargenomen wordt zijn geen entiteiten onafhankelijk van elkaar. Het “Dubbelspleten 
experiment” heeft aangetoond dat subatomaire deeltjes, zoals elektronen of fotonen, zich 
voortplanten als deeltjes indien de waarnemer weet door welke spleet ze gaan, en als 
golven indien de waarnemer niet weet door welke spleet ze gaan. De wetenschappelijke 
objectiviteit, zoals bij klassieke mechanica, die berust op de veronderstelling dat er een 
externe wereld bestaat onafhankelijk van de waarnemer blijkt niet meer op te gaan.1  
 
De Speciale Relativiteitstheorie 
Albert Einstein stelde in zijn relativiteitstheorie (1905) dat het niet mogelijk is over ruimte en 
tijd als twee afzonderlijk entiteiten te spreken, maar dat er slechts één entiteit bestaat n.l. 
ruimte-tijd, die in feite alle gebeurtenissen in het verleden, heden en toekomst in ons heelal 
bevat. De tijd is daarbij een dimensie net als de anderen, die echter door de mens anders 
wordt ervaren. De vier dimensies worden ook in dezelfde eenheid gemeten, n.l. met de 
vaststaande lichtsnelheid van 300.000 kilometer per seconde. Deze visie wijkt af van die 
van Newton, waarin ruimte en tijd elk als absoluut werden gezien. 

De Speciale Relativiteitstheorie stelt dat de lichtsnelheid voor elke waarnemer hetzelfde is, 
ongeacht de snelheid van de bron en de waarnemer ten opzichte van elkaar.. De gevolgen 
van deze aanname zijn: 

a) Tijd is niet universeel, maar is verschillend voor waarnemers die ten opzichte van elkaar 
bewegen. Dit betekent:  
- gelijktijdigheid is relatief: twee gebeurtenissen die volgens de ene waarnemer gelijktijdig 
gebeuren, kunnen volgens een andere waarnemer na elkaar gebeurd zijn.    
- tijd dilateert: voor een waarnemer loopt de tijd van objecten die ten opzichte van hem 
bewegen, langzamer dan zijn eigen tijd. 

b) Lengtes zijn relatief: objecten die ten opzichte van een waarnemer bewegen, zijn voor 
hem korter dan dezelfde objecten wanneer ze stilstaan.  

Figuur 4 illustreert dat voor een waarnemer buiten de gelijktijdig plaatsvindende bliksem-

                                         
1 Voor meer informatie over klassieke mechanica en Quantum mechanica raadpleeg o.a. [14]. 

 

Figuur 4a. Waarnemer buiten de raket 
ziet beide bliksemschichten gelijktijdig.  

 

Figuur 4b. Waarnemer binnen de bewegende 
raket ziet de voorste bliksemschicht eerst 



5 
 

 
 

schichten aan de kop en de staart van een raket, voor de reiziger na elkaar plaatsvindt. Dit 
omdat vóór het bereiken van de lichtschichten naar de reiziger, deze inmiddels een 
bepaalde afstand heeft afgelegd.  

Figuur 5 illustreert dat voor een buitenstaande waarnemer de afstand die een omhoog 
geworpen bal aflegt in een bewegend voertuig langer is, dan voor de waarnemer erin. 
Omdat de snelheid van de bal constant is (simulatie lichtsnelheid) een langere weg 
betekent een langere tijd. De tijd in het voertuig verloopt dus langzamer voor de waarnemer 
erbuiten. 

Figuur 6 illustreert de lengtecontractie. De linker foto is van Einstein wanneer hij in rust is 
ten opzichte van de waarnemer. Wanneer Einstein echter met een flinke snelheid beweegt 
ten opzichte van een waarnemer (in dit voorbeeld v = 0.87 c), zal deze waarnemer hem 
voorbij zien komen als op de rechter foto: hij heeft dan in zijn bewegingsrichting een 
lengtecontractie ondergaan!   

Deze voorbeelden zijn voor ons niet herkenbaar omdat het hier om zeer hoge snelheden 
gaat zoals het afleggen van een afstand van enkele keren om de aarde in slechts één 
seconde. 

De Vedische Geschriften 

Met betrekking tot de kennis die uit het oosten beschikbaar is gekomen, zullen we onze 
aandacht hier beperken tot de zeer oude Vedische bronnen die met name in India te vinden 
zijn [2] en het bestaan waarvan tot 15.000 jaar B.C. teruggaat. Wat het eerst opvalt is dat 
deze geschriften, ondanks hun enorme diversiteit en hoeveelheid goed gestructureerd zijn. 
Ze behoren tot een veertiendelig systeem waarin nagenoeg alle onderwerpen aangaande 
de schepping ondergebracht zijn. De hoofdindeling van deze geschriften bestaat uit:  

1. De vier Veda’s (Ṛg, Yajur, Sāma, Atharva)  
2. De zes tot de Veda’s behorende aanhangsels (Vedanga’s). De Vedanga’s bestaan uit: 
Sikṣa (intonatie en spelling), Vyakarna (grammatica), Chānda’s (metrum, versmaat), 
Niruktha (etymologie of woordafleiding), Jyotiṣa (astronomie en astrologie) en Kalpa 
(procedure van offerrituelen)  
3. De Upanga’s. De Upanga’s bestaan uit Mīmāmsa (interpretatie van Vedische teksten), 
Nyāya (logica), Purāna (mythologie) en Dhārma Sāstrā’s (gedragcodes). 

Elk van deze drie hoofdtakken zijn verder onderverdeeld stapsgewijze in meerdere 
aftakkingen. De Veda’s zijn als volgt onderverdeeld: 

 

Figuur 5. Voor de waarnemer buiten 
het voertuig tikt de tijd langzamer dan 
voor de reiziger in de raket. 
 

 

Figuur 6. Illustratie van lengtekrimp. 



6 
 

1. Saṁhitā’s, of ‘samengesteld’, bestaat uit hymnen aan de goden, tellen in totaal 20500 
mantra’s voor alle vier Veda’s.  
2. Brāhmaṇa’s, of ‘heilige kennis’, voorschriften voor de offerdienst en uitleggingen. 
3. Āraṇyaka’s, of ‘woudboeken’, bestemd voor diegenen die zich op rijpere leeftijd terug-
trekken uit het huiselijk en maatschappelijk leven, om zich in het woud te wijden aan 
innerlijke overpeinzing.  
4. Upaniṣads, de jongste en meest wijsgerige gedeelten van deze woudboeken. Het woord 
is afgeleid van ‘bij-neer-zitten’ en duidt een lering aan, die in intieme kring wordt gegeven, 
waar de leerlingen neerzittend aan de voeten van hun leermeester eerbiedig en aandachtig 
naar hem luisteren.  

Het hoofdthema van de Upaniṣads is een filosofisch onderzoek naar het menselijk bestaan 
om de bevrijde staat van de geest te bereiken. De Upaniṣads stellen dat wanneer ātman, of 
het Zelf, gekend wordt alles zal worden gekend. In tegenstelling tot de wetenschappen die 
zich richten op de wereld der verschijnselen en uitgaan van het bestaan van een reële tijd 
en ruimte, zeggen de Upaniṣads dat de waarheid alleen gerealiseerd kan worden, wanneer 
deze concepten worden overstegen. 

Bij Vedische kennis speelt taal, met name Sanskrit, een belangrijke rol. Alles waaraan, 
mentaal of fysiek, een onafhankelijke bestaan wordt toegekend wordt gekend door naam 
dat uit een woord bestaat. Het bestaan van iets, dat met een woord wordt aangeduid, 
impliceert het bestaan van ruimte waarin het bestaat. Wanneer dat wat bestaat verande-
ringen ondergaat, impliceert dat het bestaan van tijd. Wat in tijd en ruimte afspeelt komt in 
grammatica tot uiting. De gehele schepping bestaat dus uit taal, of woord en grammatica. 
Woord en betekenis zijn onafscheidbaar van elkaar; er bestaat geen woord zonder 
betekenis. In het Sanskrit bestaat een begrip reeds in zijn ongemanifesteerde vorm, als het 
ware, als een zaad: de wortel van een woord. Door toevoegingen manifesteert de wortel 
zich als het ontkiemen van het zaad en vervolgens als een plant; een woord met betekenis. 
Met Sanskrit komt de gehele schepping, zoals het zich ontvouwt, stapsgewijze door 
woordopbouw tot bestaan. 

Voor zover men kon nagaan worden de Veda’s als de oudste geschriften aangemerkt. 
Behalve hun ouderdom worden aan de Veda’s nog een aantal bijzonderheden toegekend; 
ze zijn namelijk zonder begin, zonder menselijk auteurschap en zonder einde.  

Dat de Veda’s zonder begin en van niet menselijke oorsprong zijn kan als volgt worden 
uitgelegd: zolang het tastbare universum bestaat is alles onderworpen aan wetmatigheden 
zoals de wet van de zwaartekracht. Alle materiële voorwerpen die in beweging zijn gedra-
gen zich volgens de wet van de zwaartekracht, en geldt voor het simpele balspel tot aan de 
beweging van ruimteschepen en planeten. Kennis van de wet van zwaartekracht is er altijd 
geweest vanaf het prille begin van het universum. Toch is die wet pas ca. 400 jaar geleden 
door Newton ‘ontdekt’ en geformuleerd waarna er gebruik van kon worden gemaakt. Over 
Einstein wordt gezegd dat hij de relativiteitstheorie niet heeft ontdekt door intellectuele 
redenering maar dat de formule ineens in zijn geest opflitste. Wat hij zonder wetenschap-
pelijke afleiding poneerde bleek achteraf in de praktijk wel te kloppen. Op vergelijkbare 
wijze werden ontdekkingen op spiritueel gebied door Ṛṣi’s (zieners) gedaan. Het gaat hier 
dus om het ontdekken, of eigenlijk het zien, van wat er altijd is maar voor het gewone 
denken onder een deklaag verborgen blijft. Deze ontdekkingen, de Veda’s, zijn, net als in 
het geval van Newtons mechanica, gekoppeld aan de namen van de zieners. Hierdoor 
ontstaat ten onrechte de indruk dat er vele auteurs van de Veda’s zijn.  

Over de eindeloosheid van de Veda’s kunnen we weer een vergelijking maken met de 
fysieke wetten van het universum. Kennen we alle wetten die het universum besturen? Na 



7 
 

 
 

Newton en Einstein kwamen andere geleerden die telkens nieuwe kennis en wetten 
betreffende het stoffelijke universum hebben aangedragen. Waarom zou dat niet op 
spiritueel gebied gelden? 

Een ontdekking rijst eerst in de geest op en wordt daarna verwoord in taal en vervolgens op 
schrift gesteld. Van de Vedische geschriften wordt gesteld dat ze voordat ze op schrift zijn 
gesteld hun oorspronkelijkheid gedurende millennia hebben weten te behouden door ze 
door een bepaald soort pandita (geestelijke), een z.g. ganapati, in melodie te reciteren en 
wel in verschillende patronen van herhaling. Pas later was er kennelijk de behoefte 
ontstaan om ze aan schrift toe te vertrouwen [15].  
 
De Veda’s 

De taal van de Veda’s is symbolisch. De kennis die ze omvatten met betrekking tot materie, 
leven, geest, ziel, en evenals de eenheid van het universum en het één-zijn van de uitein-

delijke werkelijkheid wordt gepresenteerd 
in een taal die voor ons niet gemakkelijk 
toegankelijk is. Bovendien is de kennis in 
de Veda’s verwerkt in een zeer geconcen-
treerde vorm als een zaad die in zich het 
vermogen heeft uit te dijen tot een enorme 
boom bij goede zorg. Deze zeer kort ge-
formuleerde mantra’s zijn moeilijk toegan-
kelijk zonder diepgaande kennis van de 
Veda’s en aanleg om ze te begrijpen. 
Vooral zij, wiens denken op de naar buiten 
georiënteerde werkwijze getraind is en die 
de schepping slechts als een object 
beschouwen, het onderzoeken met alleen 
het denkvermogen en de zintuigen, zullen 

zich hierdoor niet aangesproken voelen.  

Een voorbeeld van een mantra over de schepping: 

सप्तास्यासन ् परिधयररिः सप्त सरिधिः करा तिः |  
saptāsyāsan paridhayastriḥ sapta samidhaḥ kṛtāḥ | 

 (Yajur Veda, 31.15, Ṛg Veda 10.90 Puruṣa Sukta) 

Vertaling [3], p. 141: ‘Zeven grenzen voor dit universum zijn tot creatie veroorzaakt1. 
Tezamen met drie keer zeven’2.   

Nader onderzoek leert verder dat de omvang van de in de Veda’s vastgelegde kennis zeer 
omvangrijk is. Ze bestrijken alle denkbare gebieden zoals natuurkunde, wiskunde, 
geneeskunde en astronomie. Er is inmiddels een groot arsenaal kennis over de Veda’s in 
westerse talen beschikbaar. Het is opmerkelijk dat deze kennis tot stand kwam dank zij de 
z.g. westerse oriëntalisten en de Indiase geleerden die hun voetstappen volgden en hun 
onderzoekingen deelden.   

                                         
1 De grenzen van respectievelijk de aarde, interplanetaire ruimte, de zon, ruimte binnen de 
Melkweg, de Melkweg, intergalaxiale ruimte en de ruimte van melkwegstelsels. 
2 Dat zijn: prakṛti (natuur), vijf tanmātra’s (grondelementen), vijf elementen (grofstoffelijk), vijf 
zinnen en vijf organen ontwikkeld in de biologische schepping. 



8 
 

Vedische Wetenschappen  

De vroegere bewoners van India hebben de grondslagen gelegd van wiskunde, 
natuurkunde, geneeskunde, ethiek, psychologie, spiritualiteit en vele andere gebieden. Ze 
hebben het uitspansel in tijd en ruimte gemeten en in kaart gebracht. Met betrekking tot de 
omvang van de Vedische wetenschap wordt gezegd dat eenvoudige sūtra’s alle takken van 
wiskunde, algebra, aritmetica, geometrie, trigonometrie, differentiaal- en integraalrekening 
omvat [4] p.167. 

In de tijd van de Veda’s kenden de Indiërs de opbouw van materie en begrepen de aard 
van de geest. Ze onderzochten en ontwikkelden de wetenschappen van taal, logica en 
grammatica, en maakten grote vorderingen op het gebied van anatomie, astronomie, lucht 
en ruimtevaart, architectuur, muziek, magie, geneeskunde, wiskunde, mythologie, krijgs-
kunde, filosofie, natuurkunde, religie, rationele logica en vele andere [11].   

Naarmate ik meer in aanraking kom met in de Veda’s geopenbaarde kennis, krijg ik een 
beeld van een enorme bibliotheek in een verlaten stad, waarvan het bestaan gedurende 
duizenden jaren onopgemerkt is gebleven en daardoor nauwelijks gebruik is gemaakt van 
de daarin opgeslagen kennis. Bovendien zijn veel boeken inmiddels verloren gegaan of 
onleesbaar geworden. Daarnaast blijkt de taal (oud Sanskrit) waarin ze geschreven zijn niet 
meer toegankelijk te zijn voor de niet-ingewijden. Mogelijk is ook veel kennis verloren 
gegaan omdat ze niet op schrift gesteld waren. Desondanks komt er een fractie van de 
over gebleven Vedische kennis, die nog altijd zeer omvangrijk is, in toenemende mate aan 
ons beschikbaar.  
 
Vedische natuurkunde 

Vedische natuurkunde kent een omvangrijk stelsel van eenheden voor metingen zoals 
lengte, massa, tijd en temperatuur waarmee fysieke eigenschappen als snelheid, 
versnelling, kracht, vermogen en viscositeit kunnen worden vastgesteld door middel van 
metingen en berekeningen volgens deze eenheden.  

Als voorbeeld van de wetenschappelijke kennis in de Veda’s wordt de snelheid van licht 
genoemd. In Ṛg Veda 1.50.4 staat: 

रिरिि ्रिश्वदर्तरो ज्योररश्क्र्दरस सयु त। 
रिश्विा भारसिोचनि॥्  ऋग ् िदे १।५० 
taraṇir viśvadarśato jyotiśkrdasi surya | 

viśvamā bhāsirocanam || 

“Snel en vol schoonheid zijt gij, O Zon, maker van het Licht,  
Vreugdevol verlichtend het algehele koninkrijk.” 

Sāyanācarya, die in de 14de eeuw de Veda’s van commentaar heeft voorzien, zegt over dit 
vers: 

रथा च स्मय तर ेयोजनानाां सहस्र ेद्व ेद्व ेर्र ेद्व ेच योजन े |  
एकेन रनरिषाधने क्रििाि निोऽस्तरु॥े 
tatha ca smaryate yojanānāṃ sahasre dve dve śate dve ca yojane   
ekena nimiṣārdhena kramamāṇa namo‘stute. 

“Aldus het is herinnerd, [O Zon,] die 2.202 yojana’s in halve nimeṣa aflegt” [13]. 



9 
 

 
 

Eén yojana is gelijk aan 9,0625 Engelse mijlen, één nimeṣa (letterlijk oogwenk) 16/75ste van 
een seconde. Dit komt overeen met een snelheid van 2202x9,0625x1,609x2x75/16 = 
301,000 km/sec.1  
 

Kosmologie en Astronomie 

Tot de 16e eeuw geloofde men in Europa dat de aarde het middelpunt van het universum 
was. Zelfs geloofde men dat de aarde op 4004 BC. Was geschapen. Na de ontdekkingen 
van Copernicus en Galileo in de 16e en 17de eeuw aanvaarde men dat de zon het middel-
punt van het universum is. Pas in 1920 toonde de Amerikaanse astronoom Harlow Shapely 
aan dat de zon niet het centrum van onze Melkweg is en dat er geen centrum aan te wijzen 
is in het zich continu uitdijende universum. Men stelt nu dat de aarde miljoenen jaren oud is 
en dat onze Melkweg, dat slechts een van de miljarden melkwegen is en 200 miljard ster-
ren zoals onze zon telt. De Melkweg maakt deel uit van de maagdcluster en is onderdeel 
van de super maagdcluster. Dat deel van het zichtbare univer-
sum bevindt zich op 14 miljard lichtjaren van de aarde.  

Vedische astronomen hebben het uitspansel al meer dan 8000 
jaren geleden in kaart gebracht en zeer hoge vaardigheden in 
astronomie getoond. Dank zij getallen en het tientallig-stelsel en 
de toepassing van Vedische wiskunde kon de kennis van het 
universum op deze wijze vastgelegd worden. Jyotiṣa Ṣastra dat 
een deel van de Vedanga’s vormt bevat vele boeken die de 
posities van de hemellichamen weergeeft. Vele oude boeken 
bevatten referenties naar planetaire posities, bijvoorbeeld in 
Mahabharata, dat ca. 5.000 jaar geleden werd geschreven, zijn 
er meer dan 150 verwijzingen naar astronomische referenties.  

Śani in het Sanskrit betekent langzaam en is ook de naam van 
de planeet Saturnus. Dit omdat zijn omwenteling om de zon 29,46 jaren duurt. Jupiter heet 
‘Guru’ dat leider of grootste, zwaarste, betekent. Zijn diameter is 11,12 maal en zijn massa 
317,8 maal van die van de aarde. Voor de zon bestaan vele namen afhankelijk van de 
context waarin het voorkomt zoals Mitra (vriend), Khaga (ronddoolt in de hemel), Sapta 
Aśvan (ridder van zeven paarden), Pūṣan enz. Jagat staat voor wereld en is samengesteld 
uit de woorden ja en gata wat betekent ‘dat wat beweegt’. 

Zowel in de duizenden jaren oude Vedische geschriften als in Vedische astrologie blijkt dat 
men toen over zeer veel kennis over het universum en het planetaire stelsel beschikte. Als 
voorbeeld hieronder een vers uit Ṛg Veda (1700-1100 BC). 

सषु्वािास इन्द्र स्तिुरस त्वा ससिाांसर् ् च ररुिन्ऱउ्म्ण िाजि।्  

आ नो भि सरुिरां यस्य चाकन ् त्मना रना सनयुाि त्वोरािः॥  

suṣvāṇāsa indra stumasi tvā sasavāṁsaś ca tuvinrumṇa vājam |  
ā no bhara suvitaṁ yasya cākan tmanā tanā sanuyāma tvotāḥ || (Ṛg Veda 10.149.1 )  

“De zon heeft de aarde en de andere planeten vastgebonden door aantrekkingskracht en 
beweegt hen om zich heen alsof een longeerder met touwen vastgebonden paarden om 
hem heen beweegt.” 

                                         
1 Monier Williams 858,1, yojana = 9 Engelse mijlen. Volgens officiële Indiase autoriteiten is het 
9,0625 Engelse mijlen. Voor nimeṣa bestaan er ook afwijkende definities zoals in Bhagavatam 
Purana, B. Nārada Purana en Siddhanta Purana. 



10 
 

De westerse astrologie, die zich voor het eerst ontwikkelde in het oude Griekenland, stamt 
weliswaar rechtstreeks af van die van India, maar schijnt door de eeuwen heen haar 
oorspronkelijkheid niet geheel te hebben behouden. De Vedische Astrologie, tevens 
astronomie, omvat een compleet arsenaal van astrologische en astronomische technieken 
en is een holistische benadering om inzicht te krijgen in de relatie tussen de mens en de 
kosmos. Overigens schijnt de populariteit van de Vedische Astrologie in het westen de 
laatste jaren erg te zijn toegenomen.  

Vedische kosmologie is een andere wetenschap dat door de moderne wetenschappelijke 
ontdekkingen bevestiging vindt. Welbekende wetenschappers en schrijvers als Carl Sagan 
en de Nobelprijswinnaar Maurice Maeterlinck hebben verklaard dat de Vedische kosmo-
logie qua tijdschaal zeer goed overeen komt met de moderne wetenschappelijke kosmo-
logie. De Franse astronoom Jean-Claude Bailly erkende dat de Vedische astronomische 
metingen ouder zijn dan die van de Grieken en Egyptenaren. Hij stelde dat de beweging 
van de sterren 4.500 jaren geleden berekend, een afwijking van niet meer dan een minuut 
ten opzichte van de hedendaagse tabellen vertonen.  

Kosmologie en andere oud Indiase verworvenheden hebben zich via de handels- en 
culturele uitwisselingen over andere landen verspreid. In de Ṛg Veda zijn er ca. honderd 
referenties over maritieme activiteiten over de zeeën te vinden.  

 
Cijfers, Getallen en Wiskunde 

Het ligt voor de hand dat er geen wetenschappelijke kennis over het universum mogelijk is 
zonder cijfers, getallen en wiskunde. Einstein zei ooit “we zijn de Indiërs zeer veel verschul-
digd, die ons geleerd hebben hoe te tellen, zonder dat zouden geen wetenschappelijke 
ontdekkingen worden gedaan”. India ontdekte de nul en deelde het met de gehele wereld.  

Het is inmiddels een bekend feit dat de 
oorsprong van getallen en het tientallen-
stelsel in India ligt [5]. De Arabieren 
waren slechts degenen die dit systeem 
in de tiende eeuw aan het westen 
doorgaven. In het Arabisch spreekt men 
dan ook niet van de ‘Arabische’, maar 
van de ‘Hindoe’ getallen. Lokavibhāga, 
een Jaïn tekst in het Sanskrit uit 458 
A.D. over kosmologie, vormt het oudst 
bekende bewijs voor het gebruik van de 
numerieke symbolen in het Sanskrit, 
met de meest volledige opvatting betref-
fende de nul en het positionele principe 

volgens het decimale stelsel. Het decimale systeem, gebaseerd op de machten van tien, 
waar het resterende op de volgende kolom wordt overgedragen, is eerst in de Taittiriya 
Samhita genoemd [10]. Pas aan het einde van de achtste eeuw werd de Indiase decimale 
en positionele wijze van tellen, bekend als het Brahmi-systeem, in de landen van de Islam 
geïntroduceerd. In het westen werd het nulteken in de twaalfde eeuw geïntroduceerd 
waarna berekeningen door de negen cijfers en de nul konden worden uitgevoerd. 

De Vedische wiskunde die gebruik maakt van het tientalligstelsel kent slechts 16 sūtra’s en 
14 sub-sūtra’s. Met deze sūtra’s kunen ingewikkelde berekeningen op eenvoudige wijze 
worden opgelost: Op het Internet en in literatuur is er veel informatie over de Vedische 
wiskunde en voorbeeldberekeningen te vinden. Een voorbeeld is de sūtra: “nikhilaṁ 

Europees  0  1  2  3  4  5  6  7  8  9  

Arabisch-Indisch  ٩  ٨  ٧  ٦  ٥  ٤  ٣  ٢  ١  ٠  

Oost Arabisch-

Indisch 

(Perzisch en Urdu)  

٣  ٢  ١  ٠  ۴  ۵  ۶  ٩  ٨  ٧  

Devanāgarī 

(Sanskrit/Hindi)  
०  १  २  ३  ४  ५  ६  ७  ८  ९  

Chinees  零  一  二  三  四  五  六  七  八  九  

 



11 
 

 
 

navataścaranaṁ daśatah” (‘Alle van 9 en de laatste van 10’)1. 
 
Geneeskunde 

Onze huidige kennis van het zenuwstelsel stemt perfect overeen met de beschrijving van 
het inwendige van het menselijk lichaam in de Veda’s van ca. 10.000 jaar geleden. Het 
woord ‘hart’ is in het Vedische Sanskrit ‘hṛdaya’, bestaande uit de delen hṛi, da en ya. Hṛi 
komt van hārati dat ontvangen betekent, da van datati dat geven betekent, ya staat voor 
ayati dat gaan of bewegen betekent. Vele Vedische woorden bestaan uit de samenstelling 
met hun functies. De circulatie van bloed in het westen werd pas in 1628 ontdekt door 
William Harvey. Zeer veel over voedingsleer en geneeskunde is in Ayur Veda te vinden. 
 
Vedische Tijdrekening 

Alles wat plaatsvindt in tijd en ruimte maakt deel uit van een kringloop. Een kringloop heeft 
per definitie geen begin en eind maar kent wel verschillen tussen de cyclussen. De Indiase 
tijdrekening kent 4 tijdvakken te weten de Satya Yuga, de Dvapar Yuga, de Treta Yuga en 
de Kali Yuga. De tijdsduur van elk van deze tijdperken is niet gelijk verdeeld - ze verhouden 
zich respectievelijk als 4:3:2:1 maal 432.000 jaar. In aardse jaren (zonnejaren) is de duur 
van de tijdperken: 

1. Satya yuga, het gouden tijdperk en duurt 1.728.000 jaar.  
2. Treta yuga, het zilveren tijdperk en duurt 1.296.000 jaar.  
3. Dvapar yuga, het koperen tijdperk en duurt 864.000 jaar.  
4. Kali yuga, het ijzeren tijdperk en duurt 432.000 jaar.  
De som van deze vier yuga’s is Maha Yuga, 4.320.000 jaar. 1000 Maha Yuga = 1 Kalpa of 
4,32 miljard jaar.  2 Kalpa’s = 1 dag en nacht van Brahmā, 360 dagen van Brahmā = 1 jaar 
van Brahmā. 1 Maha Kalpa = 100 jaar van Brahmā, 2x360x100x4.320.000.000 = 
311.040.000.000.000 jaar. Er zijn ontelbare Brahmā’s. 

Na een dag van Brahmā is er een soort einde van de wereld. Dit heet de ‘naimittika 
pralaya’ (letterlijk: de vernietiging van Brahmā's ei of de schepping). Dan komt de nacht van 
Brahmā die even lang duurt als de dag van Brahmā dus ook 1000 maha-yuga's oftewel 
4.32 miljard jaar. Tijdens de nacht van Brahmā is de hele schepping in een soort slaap-
toestand. Na de nacht van Brahmā komt weer een dag en begint de schepping opnieuw. 

Volgens de Hindoe kalender bevinden we ons nu in de 52ste eeuw van de 28ste Kaliyuga in 
een van da vele kringlopen van schepping2. 

De westerse Gregoriaanse kalender die we tegenwoordig gebruiken was geïntroduceerd 
door Paus Gregorius XIII in 1582 AD. Vóór die tijd waren er in de westerse landen verschil-
lende kalenders en tijdrekeningen die tot grote inconsistenties leidden. 

Naast de grotere eenheden van tijd kenden Vedische zieners ook kleinere tijdseenheden in 
aflopende volgorde. De kleinste tijdseenheid komt overeen met 1/33.750 seconde (truti) en 
loopt stapsgewijze op tot het millennium van 1000 jaar (sahaṣrabda).   

                                         
1 Voorbeeld voor vermenigvuldiging: 9992x9632 = 96242944 (werkwijze hier niet uitgelegd) 
     9992/0008 (met 10000 als basis) 
    9632/0368 
    9624/2944 oplossing in slechts drie regels. 
2 Hoewel deze tijdrekening algemene erkenning vindt blijken er ook andere interpretaties te zijn 
voor de duur van een ‘zonnejaar’ en ‘Godenjaar’ [14]. De consistentie van deze tijdrekening met de 
oerknal is ook een onderwerp van nader onderzoek.  



12 
 

De essentie van het universum en menselijk bestaan 

Binnen de Vedische traditie zijn er meerdere leersystemen over de opbouw van het 
universum. Deze leersystemen vinden de basis van hun ideeën voornamelijk in de Ṛg 
Veda. De gangbare indeling van de Vedische scholen is als volgt: Niyāya en Vaiśeṣika, 
Sāṅkhya en Yoga, en Mimānsā en Vedānta. In deze volgorde is er een graduele 
ontwikkeling aan te wijzen aangaande het onderzoek van de verschillende aspecten van 
het universum in termen van materie en bewustzijn, om tenslotte te concluderen dat de 
ware grond van het heelal het bewustzijn zelf is. Onder deze leersystemen geeft Sāṅkhya 
de meest uitgewerkte oorzakelijke elementen voor het kosmisch systeem [6, 7, 8]. Sāṅkhya 
stelt een dualisme van twee alles doordringende ultieme principes, namelijk, puur 
bewustzijn (Puruṣa) en vermogen tot stoffelijkheid (prakṛti).  

Prakṛti is de materiële oorzaak van de schepping, of universum, en wordt doorgaans als 
natuur vertaald. Het is altijd bestaand maar inert. Het kan niet uit zichzelf scheppen. Zoals 
bij een plant, die zich uit een zaad ontwikkelt, alle eigenschappen in de zaad aanwezig zijn, 
evenzo moet de uiteindelijke oorzaak van de wereld een latente principe van een zeker 
potentiaal zijn, dat zelf niet veroorzaakt is, maar wel eeuwigdurend en alom vertegenwoor-
digd is. Hij moet uiteraard subtieler zijn dan de geest en het intellect zelf. Die uiteindelijke 
bestaansgrond van de materiële wereld wordt prakṛti genoemd. Prakṛti is noch een 
atomische substantie noch is het bewustzijn, maar een vermogen tot manifestatie van altijd 
bestaande energie. De manifestaties van de energie wordt samengevat onder de naam 
guṇa. In zijn oorspronkelijke ongemodificeerde vorm van rust wordt deze energie satva 
genoemd. Wanneer het zich als beweging manifesteert, zoals kinetische energie, dan heet 
het rajas, en wanneer het als het ware gebonden of gestolde toestand manifesteert, zoals 
potentiële energie, heet het tamas. Moderne wetenschappen zoals Quantum Mechanica en 
de Relativiteitstheorie hebben bevestigd dat energie de materiële oorzaak van de schep-
ping is en dat zoiets als materie die wij met de zintuigen ervaren helemaal niet bestaat. Wat 
ervaren wordt is niets anders dan een vorm van energie. Het universum – inclusief de 
geest, alles wat vorm en naam heeft en vergankelijk is  – is het resultaat van de werking 
van de drie guṇa’s. De wereld zoals wij die waarnemen is dus geen creatie (de Sānkhya 
kent geen scheppende God), maar een manifestatie.  

Nu rijst de vraag als prakṛti inert is en dus niets uit zichzelf kan scheppen, wat is dan de 
scheppende oorzaak van het universum? Dit is Puruṣa, het Zelf, die iets anders is dan het 
lichaam, de zinnen, het intellect of de geest. Hij is de bewuste ziel: zuiver en vrij (ongebon-
den), zelfverlichtend, onveranderlijk, niet veroorzaakt, alles doordringend en eeuwig. 
Puruṣa is vrij van geboorte, dood, pijn, verandering, verdriet, plezier en dergelijke, maar 
wordt zich bewust van deze zaken als het zich identificeert met prakṛti. Dan is er sprake 
van een individu. 

In Sāṅkhya is men van mening dat niet-bestaan niet om te zetten is in bestaan; noch kan 
datgene wat reeds bestaat totaal worden vernietigd. Sāṅkhya onderschrijft de parināmvā-
da, een visie die zegt dat er voortdurend een transformatie plaatsvindt van oorzaak naar 
gevolg, zoals van melk in yoghurt. Zij meent dat het effect (het gevolg) reeds in ongemani-
festeerde vorm aanwezig is in haar materiële oorzaak, zelfs reeds voordat het wordt 
veroorzaakt (kārna-bhāvāta). Als het effect niet reeds in de oorzaak besloten was, zou er 
iets tot bestaan (kunnen) komen uit het niets. Zoiets heeft geen relatie met de werkelijk-
heid. Andersom kan niets en niemand het bestaan van iets terugbrengen in niet-bestaan. 
Sāṅkhya verklaart verder de dynamiek tussen lichaam en geest. Zij is de moeder van zowel 
mathematica en logica, als van de (ayur) vedische geneeskunde en vormt het begin van de 
oosterse psychologie.  



13 
 

 
 

Volgens Sāṅkhya zijn er verschillende Puruṣa’s. Ieder wezen (alsmede de gehele 
evolutionaire groei en de involutie van de wereld) ontstaat door interactie tussen Puruṣa en 
prakriti. Bij de vereniging van Puruṣa met prakriti ontwikkelt zich het intellect (mahat of 
buddhi). Als Puruṣa zijn reflectie in het mahat ziet, identificeert hij zich daarmee en vergeet 
hij zijn ware aard. Dan genereert zich het ik-gevoel (ahankāra), waardoor het Zelf (Puruṣa) 
zich zelfstandigheid verbeeldt en er ontstaat een individuele entiteit. Daarna ontwikkelen 
zich de vijf zinnen van waarneming, de vijf zinnen van actie en de geest (manas). In het 
lichaam ontwikkelen zich de vijf fysieke zintuigen (organen) van waarneming die correspon-
deren met de desbetreffende zinnen. De geest is de meester (de menner) van de zinnen. In 
de visie van de Sāṅkhya-school is de wereld vol smart, pijn en verdriet. Plezier is van 
tijdelijke aard en eindigt in deceptie. De bedoeling van de evolutie van de wereld is om het 
individu inzicht te verschaffen om zelf zijn ware aard te herkennen. Wanneer dat inzicht 
doorbreekt, verbreekt het individu de binding (de valse identiteit) met prakṛti. Deze realisa-
tie heet mukti, de bevrijding. De Sāṅkhya filosofie legt daarom zeer grote nadruk op het 
vergaren van juiste kennis en stelt dat dit de enige weg is die leidt tot de ware verlossing. 
 
Vedānta 

Hier eindigt de beknopte beschrijving van het gemanifesteerde universum volgens de 
westerse en oosterse wetenschap. Geen van deze wetenschappen geeft een sluitend 
antwoord op de vragen betreffende de grootte, samenstelling, het ontstaan en einde van 
het universum waar we gewoonlijk een van ons onafhankelijk bestaan aan toekennen. De 
levensvragen die aan het begin van deze lezing zijn gesteld, zoals, wat ben ik, hoe kwam ik 
hier, waar ga ik naar toe, en waarom bestaat zoiets als het universum zijn door al die 
kennis evenmin op bevredigende wijze beantwoord. Moderne wetenschappen zoals 
Quantummechanica en de relativiteitstheorie zijn niet verder gekomen dan de sterke twijfel 
betreffende het bestaan van een universum onafhankelijk van de waarnemer. Sāṅkhya 
baseert zijn uitleg over het universum op het bestaan van twee van elkaar onafhankelijke 
entiteiten; Puruṣa en prakṛti. Maar de Veda’s hebben meer te bieden: Vedānta. Vedānta 
ontkent de dualiteit van Puruṣa en prakṛti en stelt dat zowel het individu als de wereld een 
manifestatie is van één en hetzelfde onbegrensde en ondeelbare bewustzijn dat als de 
enige werkelijkheid wordt beschouwd. Hier zijn de onderzoeker en het onderzochte één. 
Het enige wat bestaat is puur bewustzijn waarin het individu en de wereld, als gevolg van 
onwetendheid (vergeten van de ware aard van puur bewustzijn) verbeeld worden. Dat puur 
bewustzijn, ofwel het Zelf, is Puruṣa1. Maar de mens die zijn visie begrenst tot de waarne-
mingen door middel van vijf zintuigen alleen, en niet bereid is zijn aandacht naar binnen te 
richten en zichzelf als de onderzoeker in zijn onderzoek te betrekken, blijft daar steken. Wat 
dat overstijgt beschouwt hij als metafysica of rekent hij tot filosofie en religie. Wanneer men 
echter bereid is zijn aandacht naar binnen, naar de onderzoeker zelf, te richten, houdt het 
denken op te bewegen en wat er dan is, kan niet door het denken gevat worden daar het 
denken alleen ‘objecten’ maar niet de kenner daarvan kan kennen. Vasishtha zeg ‘Niet 
denken is ware kennis’. Is het niet merkwaardig dat deze kennis toch in verschillende tijden 
op verschillende plaatsen en bij verschillende culturen toch door velen op gelijkluidende 
wijze is verwoord? 

                                         
1 Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad (4.3.7) “Hij (Pūruṣa), die binnenin het hart woont omgeven door de 
zintuigen, Hij is het innerlijke licht, de kennis zelf. Onveranderd beweegt Hij zich door beide 
toestanden heen, door waken en slapen; Hij schijnt te denken in de ene toestand, zich te vermaken 
in de andere; omringd door veelsoortige dromen stijgt Hij boven deze wereld uit, stijgt boven elke 
vergankelijke gedaante uit en gaat slapen”. 



14 
 

De leer van Vedānta is in hoofdstuk 7 van Bhagavad Gītā op de volgende wijze door Śrī 
Krṣna verwoord: 

1. Luister, O Arjuna! Dan zal ik u zeggen hoe ge Mij in Mijn volle volmaaktheid zult kennen, 
wanneer ge Yoga beoefent met uw geest aan Mij gewijd en ge Mij als uw toevlucht hebt.  

2. Ik zal u deze kennis openbaren en hoe deze gerealiseerd kan worden; wanneer dit 
eenmaal bereikt is, blijft er niets anders over in dit leven dat waard is om gekend te worden.  

3. Onder duizenden mensen streeft er nauwelijks één naar volmaking en zelfs onder deze 
gezegenden kent misschien maar een enkele Mij in waarheid.  

4. Aarde, water, vuur, lucht, ether, geest (Manas), rede (Buddhi) en ik-gevoel (Ahaṅkara); 
dit is de achtvoudige indeling van Mijn gemanifesteerde Natuur.  

5. Dit is mijn lagere Natuur; maar ge moet weten, O Dappere, dat apart hiervan Mijn hogere 
Natuur staat, die het Leven is dat het heelal in stand houdt.  

6. Het is de moederschoot van alle wezens; want Ik ben de oorsprong en het einde van de 
werelden.  

7. O Arjuna! Er bestaat niets dat hoger is dan Ik; alles is aan Mij geregen als rijen parels 
aan een koord.  

In vers 4 worden de samenstellende grofstoffelijke elementen van de wereld en de subtiele 
elementen van het individu één voor één genoemd als “aarde, water, vuur, lucht, ruimte, 
geest, rede en ik-gevoel”. Wanneer deze worden overstegen door de blik naar binnen te 
richten en ze te elimineren (vers 1 en 4) blijft er niets anders over dan puur bewustzijn en 
dan is er ook niets anders in dit leven dat waard is om gekend te worden (vers 2). 

Eén van de grootste natuurkundigen van onze tijd, Stephen Hawking, was steeds op zoek 
naar ‘de theorie van alles’, die hij echter slechts in wis- en natuurkunde zocht. In dit 
verband citeert hij in zijn biografie de volgende uitspraak van zijn eveneens beroemde 
vakgenoot John Wheeler: ‘Aan dit alles ligt ongetwijfeld een idee ten grondslag dat zo 
eenvoudig is en tegelijkertijd van zo’n overweldigende schoonheid, dat we – als we dit idee 
over tien, honderd of duizend jaar zullen begrijpen – tegen elkaar zullen zeggen, hoe had 
het ook anders kunnen zijn? Hoe hebben we zolang zo blind kunnen zijn’. [9] 

Vedānta stelt dat wanneer men ophoudt zijn zicht uitsluitend tot het fenomenale wereld te 
beperken en zichzelf als de waarnemer in zijn onderzoekt betrekt, zal hij dat ontdekken wat 
aan alles ten grondslag ligt. Hier is er geen verschil tussen het subject en het object, 
hetgeen in overeenstemming is met de bevindingen van Quantummechanica en Relativi-
teitstheorie.  Dat het idee van afgescheidenheid tussen het individu en de wereld op mislei-
ding berust, hebben grote wijsgeren op verschillende wijze verwoord: 

Wat gezien wordt is niet verschillend van dat wat ziet. (Ramana Maharshi, “Padamalai“ p. 
278) 

Wat niet in jou is kan niet buiten je verschijnen. (“Talks with Sri Ramana Maharshi” p.166) 

Dat wat gezien wordt kan niet werkelijk zijn. (“Talks with Sri Ramana Maharshi” p.335) 

Het object wordt alleen in het subject ervaren, nergens anders. (‘Vasiṣṭha’s Yoga’, p. 36) 

Waar dit bewustzijn dan ook aan denkt neemt het die vorm aan. (‘Vasiṣṭha’s Yoga’,  p. 81) 

Het  object bestaat in het subject, zoals een sieraad in goud. (‘Vasiṣṭha’s Yoga’, p. 44)  

Het object verrijst in het subject en heeft geen onafhankelijk bestaan. (‘Vasiṣṭha’s Yoga’, p. 
515)  



15 
 

 
 

Het geloof in schepping verhindert zuivere waarneming. (‘Vasiṣṭha’s Yoga’, p. 407) 

Met fysieke ogen ziet men alleen objecten die geschapen zijn  in zijn eigen geest – niets 
anders. (‘Vasiṣṭha’s Yoga’, p. 110) 

Zolang de ik-gedachte duurt, zal Brahman of het onbegrensde bewustzijn als verscheidene 
objecten met verschillende namen schijnen.  (‘Vasiṣṭha’s Yoga’, p. 491) 

Zoals vormen in dromen oprijzen, op dezelfde wijze rijzen ze ook in de wakende staat op. 
(‘Vasiṣṭha’s Yoga’, p. 600) 

Wie zegt dat dit heelal een onafhankelijk bestaan heeft lijdt aan begoocheling.  (Śaṇkara: 
Vivekacūḍamaṇi, 230) 

Oh gij, Bewustzijn, gij zijt inderdaad dat waarin het universum manifest wordt, gelijk de 
golven in de oceaan. (Ashtavakra Gita, 17-7) 

In alles, wat gij ook waarneemt, verschijnt gijzelf alleen. (Ashtavakra Gita, 17-15) 

Dezelfde zienswijze is ook herkenbaar in de volgende logions van het Evangelie van 
Thomas: 

Jezus sprak: “Wie de wereld kent maar zichzelf niet, mist alles.” (Het Evangelie van 
Thomas, 67) 

Jezus sprak: “Wie de wereld heeft gekend heeft een lijk gevonden en wie een lijk heeft 
gevonden de wereld is hem niet waardig.” (Het Evangelie van Thomas, 56) 

Jezus sprak: “…..Ten tijde dat gij één waart hebt gij u tot twee gemaakt, maar dan, twee 
zijnde wat zult gij doen?” (Het Evangelie van Thomas, 11) 

 
Slotwoord 

Moderne natuurkunde, met name de quantummechanica en relativiteitstheorie, heeft aan-
getoond dat de essentie van begrippen als tijd, ruimte en materie totaal anders is dan zoals 
de mens ze gewoonlijk ervaart. Volgens de quantummechanica bestaat er geen uiterlijke 
wereld onafhankelijk van de waarnemer en de relativiteitstheorie heeft aangetoond dat de 
enige constante factor in het universum de lichtsnelheid is; tijd en ruimte zijn relatieve 
begrippen. Wil het feit, dat de lichtsnelheid constant is ten opzichte van de waarnemer, niet 
zeggen dat elke waarnemer het middelpunt van het universum is? De conclusie kan dan 
niet anders zijn dan dat het onderscheid tussen het individu, het ‘ik’, en de uiterlijke wereld 
niets anders is dan een mentale verbeelding in de zuivere en onbegrensde ruimte van het 
bewustzijn, wat bij de wijsgeren altijd bekend was en in geschriften was verkondigd. 

Hoe hebben de zieners van het Oosten zonder geavanceerde hulpmiddelen, laboratoria 
enz. deze kennis kunnen vergaren? Kennelijk heeft de mens gedurende de eeuwen, 
millennia en tijdperken zoals de Vedische Yuga’s aangeven zijn zuiverheid verloren waarbij 
vermogens van het ‘zien’ (dṛṣ) van wat IS, slechts bij enkelen, zoals Einstein en Newton,  
nog als sluimerende intuïtie in enigermate over is gebleven [12]. 

De hoogste kennis in de Veda’s is verwoord in de Upaniṣads als Vedānta dat ‘het einde 
van kennis’ betekent. Vedānta stelt dat de fenomenale wereld het product is van verbeel-
ding in het pure bewustzijn en dat puur bewustzijn, Brahman of het Zelf, als de bestaans-
grond van de schepping de enige werkelijkheid is. Eeuwig en onbegrensd straalt hij als ‘Ik 
Ben’. Alles wat voorbijgaand en begrensd is zoals het individu en de wereld zijn niets 
anders dan gedachten die gevormd worden in dat bewustzijn. Voor de kenner van 
Brahman wordt alle kennis met betrekking tot het universum ‘gezien’ in puur bewustzijn 



16 
 

vanuit de positie van ‘getuige zijn’, wat voor de rationeel denkende mens moeilijk te vatten 
is. Dit heeft niets te maken met geloof of mening. 

De mens gelooft dat hij een begrensd en voorbijgaand individu is bestaande uit een 
combinatie van lichaam en persoonlijkheid, geplaatst in de wereld. Ik ben ‘dit’, en ‘dat’ is de 
wereld. Vedānta zegt dat dit geloof het gevolg is van op hardnekkige en onophoudelijke 
wijze herhaling van dit standpunt sinds onheugelijke tijden. Wanneer hij op zoek gaat naar 
wie dit ‘ik’ is, zal het illusoire bestaan van het ego en de wereld verdwijnen en alleen de ene 
en ondeelbare werkelijkheid overblijven. Deze zoektocht vereist een onderzoekende geest, 
die niet alleen naar buiten is gericht maar ook zichzelf onderzoekt, met veel discipline, 
inspanning en doorzettingsvermogen, dat ten slotte leidt tot de bevrijding uit de gevangen-
schap van individualiteit. De mens is in werkelijkheid meer, veel meer, dan hij denkt te zijn. 
Slechts één moment van mentale stilte is voldoende om dat te ervaren. Het is werkelijk de 
moeite waard om dit in praktijk te brengen. Śrī Vasiṣṭha zegt ‘wanneer alle mentale 
bewegingen ophouden ben je dat wat IS’. 

 
Literatuur 

Behalve de bronnen die hier vermeld zijn worden de geïnteresseerden aangeraden ook 
bronnen op het Internet te raadplegen waar inmiddels een enorme hoeveelheid kennis over 
de behandelde onderwerpen te vinden is. 

[1] Gary Zukav, ‘De Dansende Woe-Lie Meesters’, Uitgeverij Bert Bakker, 1981. 

[2] Sri Chandrasekharendra Sarasvati: ‘The Vedas’, Bharatiya Vidya Bhavan, India 1998. 

[3] Keshav Dev Verma: ‘Vedic Physics’, ISBN: 978-81-208-3270-1. 

[4] Jagadguru Svami Sri Bharati Krsna Tirthaji Maharaja: Vedic Metaphysics, ISBN: 978-

81-208-1092-1. 

[5] Georges Ifrah: ‘De wereld van het Getal’, Servire, ISBN 90-6325-279-X 

[6] Vedic Sciences, http://hindugenius.blogspot.nl/2007/08/vedic-sciences.html 

[7] www.ohmnet.nl/artikelen/snkhya-een-invloedrijke-school-in-de-vedische-filosofie/. 

[8]  Gerald James Larson, Ram Shankar Bhattacharya, Encyclopedia of Indian 

Philosophies - Volume IV: Samkhya, MOTILAL BANARSIDASS, Delhi 110 007, Vol. IV 

ISBN: 81-208-0311-6. 

[9] Kitty Ferguson, “Stephen Hawking, De theorie van alles; Op zoek naar de grenzen 

van het universum” (biografie). Uitgeverij BZZTôH 1992. 

[10] Padmakar Vishnu Vartak ‘Scientific Knowledge in the Vedas’, Dharan Hinduja Inter-

national Centre of Indic Resarch, Delhi. Nag Publishers, Delhi-110007. 

[11] David Osborn, ‘Scientific Verification of Vedic Knowledge’, 

http://www.archaeologyonline.net/artifacts/scientific-verif-vedas.htm 

[12] Jnanavatar Swami Sri Yoekteswar Giri, ‘De Heilige Wetenschap’, Ank Hermes 1974, 

ISBN 90-202-4529-5. 

[13] Subash Kak “The speed of Light and Puranic Cosmology”, Dept. Of Electrical & 

Computational Engg, Lousiana State University, LA 70803-5901, USA. 

[14] Ferit  Arav, ‘Spiritualiteit en Natuurkunde’, Samenvatting van de studies in het kader 

van de Zomerschool 2009, School voor Praktische Filosofie en Spiritualiteit, Deventer. 

[15] Ferit Arav, ‘Upaniṣads’, Weergave van de lezing in het kader van ‘Dag van de Cul-

tuur’, gehouden op 26 mei 2013, School voor praktische Filosofie en Spiritualiteit, Deventer. 

 
20140216-1 

http://hindugenius.blogspot.nl/2007/08/vedic-sciences.html
http://www.indiaclub.com/shop/AuthorSelect.asp?Author=Gerald+James+Larson%20
http://www.indiaclub.com/shop/AuthorSelect.asp?Author=Ram+Shankar+Bhattacharya%20
http://www.archaeologyonline.net/artifacts/scientific-verif-vedas.htm

