Wie ben ik? (Nan Yar)'
SrT Ramana Maharsi

ledereen verlangt ernaar om altijd gelukkig te zijn, zonder door lijden te worden
gekweld, en iedereen houdt het meeste van zichzelf - vanwege de omstandig-
heid dat geluk ieders aangeboren aard is, en geluk alleen de oorzaak van liefde
is. Vandaar dat het voor het verwezenlijken van dit inherente en onaangetaste
geluk, dat iedereen iedere nacht ervaart als het denken in de diepe slaap is
stilgelegd, essentieel is zichzelf te kennen. Voor dit kennen is onderzoek in de
vorm '"Wie ben ik?' (ko ‘'ham?; in Tamil Nan Yar?) de beste weg (sadhana).

1. Wie ben ik?

Ik ben niet dit fysieke lichaam, niet de vijf zintuigen, niet de vijf instrumenten van
handeling, en niet de vijf vitale krachten. Zelfs het denkvermogen ben ik niet,
noch de onwetendheid van de diepe slaap, waarin slechts de subtiele, latente
geneigdheden (vasana's) blijven bestaan, zonder dat zintuiglijke objecten worden
waargenomen of enige handeling wordt verricht.

2. Als ik geen van deze ben, wie ben ik dan?

Na dit alles vanuit het besef 'dit ben ik niet, en dit ben ik niet' afgewezen te
hebben, blijk ik het Gewaarzijn (het Kennen, aanwezigheid) zelf te zijn dat dan
als zodanig overblijft, dit ben ik.

3. Wat is de aard van Gewaarzijn?
De aard van dit Gewaarzijn is Zijn, Bewustzijn, Gelukzaligheid (Sat-Chit-Ananda).
4. Wanneer zal de realisatie van het Zelf worden bereikt?

Indien de waarneming van de objectieve wereld als iets echts niet eindigt, zal het
'inzien' van de ware aard van het Zelf dat de werkelijke basis vormt waarop
geprojecteerd wordt, niet mogelijk zijn.

5. Zal er geen realisatie van het Zelf mogelijk zijn terwijl de wereld als
werkelijk wordt ervaren?

Neen.
6. Waarom?

Tenzij de illusoire waarneming van de slang eindigt, die in de schemering
geprojecteerd wordt op een stuk touw, zal het touw, dat de werkelijke basis vormt
waarop geprojecteerd wordt, niet waargenomen worden.

' “Wie ben ik?” is de titel gegeven aan een reeks vragen en antwoorden betreffende zelfonder-
zoek. De vragen aan SrTt Ramana Maharsi zijn gesteld door Sr M. Sivaprakasam Pillai in het
jaar 1902.

De tekst is voornamelijk ontleend aan "De Ramana Upanisad" van Philip Renard.



2

7. Wanneer zal de wereld, die het object van de waarneming is, verwijderd
worden?

Als het denken, dat het instrument is van alle objectieve kennis en van alle
handelingen, tot rust komt, houdt het waarnemen van de wereld der objecten als
werkelijkheid op.

8. Wat is de aard van het denken (denkvermogen)?

Wat 'denkvermogen' wordt genoemd, is een wonderbaarlijk vermogen van het
Zelf, dat gedachten projecteert. Als we alle gedachten stilleggen blijkt dat er niet
zoiets als een 'denkvermogen' overblijft - de gedachten zelf vormen dus het
denkvermogen.

Ook is er buiten het denken niet zoiets als een objectieve wereld. In de diepe
droomloze slaap zijn er geen gedachten, en ook geen wereld. In de wakende en
dromende toestand zijn de gedachten er wel, en dan is de wereld er ook. Zoals
een spin de draden van zijn web uit zichzelf tevoorschijn brengt en deze later
weer in zich terugtrekt, zo projecteert het denkvermogen de wereld vanuit
zichzelf, en absorbeert die daarna weer in zichzelf. Wanneer het denken zich
vanuit het Zelf ontplooit, verschijnt de wereld, en hierdoor raakt de identificatie
met het Zelf versluierd. Vandaar dat als de wereld verschijnt, en werkelijk schijnt
te zijn, het Zelf niet wordt ervaren, en als het Zelf wel wordt ervaren, stralend
aanwezig, de wereld niet langer als werkelijk wordt ervaren. Door aanhoudend te
vragen naar het wezen van het denkvermogen, verandert het denkvermogen in
Dat waaruit het 'ik' opkomt, en dat is het Zelf, iemands ware natuur (Atman). Het
denkvermogen kan alleen bestaan in voortdurende afhankelijkheid van iets
tastbaars, iets uit de fysieke wereld - het kent geen onafhankelijk bestaan. Dit
denkvermogen is datgene wat ook wel 'subtiel lichaam', of 'de ziel' (geest, jiva, ik)
wordt genoemd.

9. Wat is de weg van zelfondervraging waardoor de aard van het
denkvermogen kan worden begrepen?

Datgene wat in het fysieke lichaam opkomt als 'ik' is het denkvermogen. Als je
onderzoekt waar in het lichaam de 'ik' -gedachte in eerste instantie verrijst, dan
zul je ontdekken dat dat in het Hart is. Dat is de bron, de geboorteplaats van het
denken en voelen. Als je onophoudelijk denkt 'ik, ik', met je aandacht geheel
daarop gebundeld, zul je naar dezelfde plaats geleid worden.

Van alle gedachten die in ons opkomen is de 'ik' -gedachte de allereerste - de
oergedachte. Pas wanneer deze geboren wordt, ontstaan alle andere
opwellingen. Met andere woorden: pas wanneer de eerste persoon, 'ik',
opgekomen is, verschijnen de tweede en derde persoon ('jij', 'hij', 'zij' enzovoort).
Zonder de eerste persoon zullen de tweede en derde niet kunnen bestaan.



3

10. Op welke wijze zal het denken tot rust komen?

Aangezien een gedachte alleen maar kan opkomen na het opkomen van de 'ik'-
gedachte, en het denkvermogen niets anders is dan een bundel gedachten, zal
het denkvermogen alleen maar tot zwijgen worden gebracht door het onderzoek
'Wie ben ik?' De gedachte 'Wie ben ik?', die de andere gedachten doet oplossen,
lost uiteindelijk zelf op, net zoals een stok die gebruikt wordt om een brandstapel
op te poken uiteindelijk zelf verteerd wordt door het vuur.

11.Wat is de methode om zich constant aan de gedachte ‘wie ben ik’ te
houden?

Als tijdens het onderzoek gedachten opkomen, wat je weer gericht doet zijn op
objecten, volg dan deze gedachten niet verder, maar vraag je in plaats daarvan
af: 'In wie kwam deze gedachte op?' Blijf waakzaam, hoe veel gedachten er ook
maar opkomen, en onderzoek onmiddellijk na het opkomen van een gedachte in
wie deze is opgekomen. Je zult merken dat het antwoord luidt: 'In mij'. Als je dan
de vraag stelt: 'Wie ben ik?', zal het denkvermogen (oftewel aandacht zelf)
terugkeren van het object naar zijn eigen oorsprong. Aangezien er dan niet meer
iemand is die de gedachte aandacht schenkt, lost de gedachte op. Als je op deze
manier meer en meer oefent, en volhardt in dit Zelf-ondervraging, zal het
vermogen van het denken om in zijn eigen Bron te verblijven, toenemen. Als het
denken, het subtiele lichaam, door de hersenen en de zintuigen naar buiten
geprojecteerd wordt, verschijnt datgene wat aangeduid wordt met 'naam en
vorm', de grofstoffelijke wereld. Als het denken in het Hart blijft, zijn eigen Bron,
verdwijnen naam en vorm. Het gegrondvest blijven van het denken in het Hart,
erdoor geabsorbeerd zodat het niet steeds weer naar buiten wordt gericht, wordt
wel 'Zelfgerichtheid' of 'introversie' genoemd. En als het zich uit het Hart
losmaakt en zich naar buiten richt, wordt dat 'objectgerichtheid' genoemd. Als het
denken geabsorbeerd blijft door het Hart, dan zal langzamerhand de
oergedachte 'ik' (die de wortel is van de hele menigte van gedachten) uitdoven,
en wat dan overblijft is louter Bewustzijn, het Zelf, dat tijdens alle staten van het
denken continu stralend aanwezig zijn. Wat je ook doet, doe het zonder ego-
motief. Als je zo kunt handelen, zal alles wat zich aandient de aard hebben van
de Allerhoogste (Shiva).

12.Zijner geen andere methoden om het denken tot rust te brengen?

Om het denken tot rust te brengen is er geen betere methode dan Zelf-
ondervraging. Weliswaar kan het denken ook met andere methodes stilgelegd
worden, maar het zal dan opnieuw opkomen. Bijvoorbeeld door het beheersen
van de ademhaling, de techniek die pranayama wordt genoemd, kan het denken
ook beheerst worden, maar het zal slechts stil blijven gedurende de tijd dat de
adem en de vitale levenskracht tot rust gebracht zijn. Zodra de controle over de
adem weer losgelaten wordt zal het denken eveneens losraken, en het zal weer
alle kanten op zwerven, gedreven door de kracht van de erin aanwezige subtiele
geneigdheden (vasana's). De bron van het denken en van de adem is één en



4

dezelfde. Het denken of denkvermogen (manas) is in feite niets anders dan de
menigvuldigheid van gedachten. De gedachte 'ik' is de allereerste gedachte die
opkomt in het denkvermogen; dit is het ego. En op de plaats waar de 'ik' -
gedachte opkomt, komt ook de ademhaling op. Vandaar dat als het denken tot
stilstand komt, de adem en levenskrachten ook tot stilstand komen, en als de
adem tot stilstand komt, het denken ook stil wordt. Toch blijven in de toestand
van diepe slaap de levenskrachten wel degelijk functioneren, ook al is het
denken geheel stil. Dit is door de goddelijke wetten zo bepaald, om het lichaam
te beschermen en om ieder mogelijk misverstand uit te sluiten over de vraag of
een slapend persoon dood is of levend. De vitaliteit die in de ademhaling
aanwezig is, wordt door het denken als een soort bewaker achtergelaten. Zonder
zo'n beschermingsmaatregel van de natuur zouden slapende lichamen wel eens
gecremeerd kunnen worden! Als daarentegen het denken stilvalt in de waaktoe-
stand, bijvoorbeeld tijdens samadhi, valt de ademhaling wel stil. De adem en de
levenskrachten worden wel aangeduid als de grove vorm of manifestatie van het
denkvermogen. Tot het moment van sterven ondersteunt het denkvermogen de
adem en de levenskrachten, en zorgt ervoor dat deze in het lichaam blijven zodra
het lichaam sterft neemt het denkvermogen de levenskrachten met zich mee.
Omdat het denkvermogen verfijnder en omvattender is dan de adem en de
levenskrachten, is adembeheersing (pranayama) dus slechts een hulpmiddel om
het denken te beheersen (mano-laya); het is niet in staat om het denken
voorgoed uit te doven (mano-nasha). Op dezelfde manier zijn methodes als het
mediteren op een van de gestaltes van God, het herhalen van heilige woorden
en namen en het volgen van een streng dieet alleen maar middelen om het
denken tijdelijk tot rust te brengen. Door te mediteren op God of door mantra's te
herhalen, wordt het denken eenpuntig gericht. Zoals de rusteloze slurf van een
olifant rustig gehouden wordt door hem een ijzeren ketting te laten vasthouden
(waardoor hij geen andere voorwerpen kan grijpen), zo zal ook het rusteloze
denken dat getraind wordt om een naam of een gestalte van God vast te houden,
uitsluitend aandacht hebben voor die naam of vorm. Zodra het denken uitwaaiert
in talloze gedachten wordt elke gedachte op zich zwak en effectloos. Als het
denken daarentegen tot rust gebracht wordt en tot eenpuntiggerichtheid en
kracht komt, zal Zelf-onderzoek (Atmavichara) gemakkelijk worden. Van alle
beperkende maatregelen is die wat dieet betreft het best. Door je eten te
beperken tot sattvisch voedsel, in kleine hoeveelheden, zal de sattvische kwaliteit
van je denkvermogen toenemen, wat een hulp zal zijn voor het Zelf-onderzoek.

13.0Ontelbare geneigdheden (vasana's), die het denken gericht houden op
objecten, komen in snelle opeenvolging op, als golven in de branding.
Wanneer zullen deze geheel worden vernietigd?

Deze geneigdheden zullen door een geleidelijke intensivering van de meditatie
op het Zelf stilvallen, en dan voorgoed uitdoven.



5

14.Is het mogelijk dat de geneigdheden, die als het ware gedurende
onheugelijke tijden zijn ontstaan, geheel zullen oplossen en men als het
zuivere Zelf zal zijn?

Zonder enige ruimte te geven aan gedachten van twijfel, zoals 'ls het mogelijk
om al deze geneigdheden uit te doven, en als louter Zelf te vertoeven?', moet je
standvastig zijn in je meditatie op het Zelf. Hoeveel vergissingen of zondes je ook
hebt begaan, je moet niet blijven jammeren in de trant van 'Ach, wat ben ik een
zondaar - hoe kan ik ooit verlost worden?', maar juist de gedachte dat je een
zondaar bent volledig loslaten, en je geheel toeleggen op de meditatie op het
Zelf. Dan zul je beslist verlost worden. Het geheel van denken en voelen is op
zich niet goed of slecht. Wel zijn de erin werkzame geneigdheden verschillend,
namelijk die met een gunstige invioed en die met een ongunstige. Als het denken
de invloed ondergaat van gunstige geneigdheden wordt het 'goed' genoemd, en
'slecht' als het door ongunstige wordt beinvlioed. Hoe slecht een bepaalde
neiging ook lijkt te zijn, je moet deze niet haten of verachten, en zo moet je ook
een andere die goed lijkt niet speciaal koesteren. Laat zowel voorkeur als afkeer
los, iedere goedkeuring of afkeuring. Je moet je aandacht niet te veel richten op
de verschijnselen en gebeurtenissen in de wereld, en je zo min mogelijk
bemoeien met andermans zaken. Alles wat je aan anderen geeft, geef je eigenlijk
aan jezelf als dit werkelijk tot je doordringt, zou je dan een ander nog iets kunnen
weigeren? Als het ik opkomt, komt al het andere op; als het stilvalt, valt alles stil.
Hoe groter de nederigheid is waarmee we ons opstellen, hoe beter het voor ons
is. Als het denken is stilgevallen, maakt het dan nog wat uit waar je je bevindt?

15.Hoe lang zal zelfondervraging moet worden beoefend?

Zolang er nog geneigdheden (vasana's) in het denken zijn die het in de richting
van objecten drijven, is het nodig door te gaan met het onderzoek, met de vraag
'Wie ben ik?'. Zodra gedachten opkomen moet je ze allemaal door middel van dit
onderzoek vernietigen, en wel op hetzelfde moment, precies op die plaats, de
plaats van hun oorsprong.

Alleen door je onafgebroken toe te leggen op het herinneren van je ware natuur
de aandacht uitsluitend houdend bij 'ik', zul je de werkelijkheid ervan beleven, dat
wil zeggen het Zelf verwerkelijken. Afleidende gedachten zijn als vijanden in een
belegerd fort: zolang zij erin zijn zullen ze pogingen doen eruit te breken. Als je
ze meteen vernietigt zodra ze naar buiten komen, zal het fort veroverd worden.

16.Wat is de aard van het Zelf?

Het enige dat werkelijkheid heeft is het Zelf. De wereld, het individu en God zijn
projecties of illusoire verschijningen in het Zelf - vergelijkbaar met de schijn van
zilver op parelmoer, Deze drie (de wereld, het individu en God) verschijnen tege-
lijk en verdwijnen tegelijk. In de grond is het dat essentiéle wezen van het Zelf
dat gezien wordt als wereld, ik en God: het Zelf is de wereld, het Zelf ben ik, en
het Zelf is God. Deze 'staat', waarin zelfs niet het kleinste spoor van de 'ik'-
gedachte meer te vinden is, is het aanschouwen van het werkelijk Eigene, het



6

'Wezenlijke in eigen wezen', En dit is wat Stilte genoemd wordt.
Alles wat bestaat is de manifestatie van het Allerhoogste Zelf.

17. Is alles niet het werk van God?

De zon gaat op zonder enig verlangen, intentie of inspanning. Louter door de
aanwezigheid van de straling van de zon is het mogelijk dat een vergrootglas
vuur maakt, dat de lotus bloeit, dat water verdampt en dat mensen dingen
kunnen doen. In de buurt van een magneet gaat een kompasnaald bewegen.
Precies zo is het louter dankzij de aanwezigheid van God dat de individuen, die
onderworpen zijn aan de drievoud van ontstaan, onderhoud en ondergang, hun
handelingen overeenkomstig hun karma verrichten, en na hun handelingen
rusten. Maar God heeft zelf geen enkele intentie, en Zijn werkzaamheid is
onaangetast door welk karma dan ook. Dit komt overeen met de zon die in het
geheel niet aangetast wordt door de gebeurtenissen op de wereld, en met de
allesomvattende ruimte die totaal niet geraakt wordt door goede of slechte
eigenschappen van de overige elementen, aarde, water, lucht en vuur.

18.Wie wordt als de grootste toegewijde beschouwd?

Degene die zich helemaal overgeeft aan het Zelf, dat God is, is de ware
toegewijde. Zichzelf overgeven aan God betekent onafgebroken als het Zelf
vertoeven, zonder ook maar de minste ruimte te geven aan enige gedachte die
afwijkt van de aandacht voor het Zelf. Geef je hele last aan God, want Hij draagt
alles. In feite is de Kracht van de Allerhoogste datgene wat alle dingen doet
gebeuren. Waarom zouden wij ons dan constant zorgen maken en ons afvragen:
'‘Moet ik dit nou doen of niet?', in plaats van ons volledig aan deze Kracht over te
geven? Als we in de trein zitten en beseffen dat hij alle gewicht draagt, waarom
zouden we onze bagage dan nog op onze schouders blijven dragen, in plaats
van deze naast ons neer te leggen?

19.Wat is onthechtheid?

Onthechtheid (vairagya) is dus het volledig tenietdoen van gedachten zodra ze
opkomen, op de plaats waar ze ontspringen. Zoals een parelduiker met stenen
om zijn middel gebonden in zee duikt en de parel van de bodem pakt, zo moet
iedereen vanuit onthechtheid diep in zichzelf duiken, en de parel van het Zelf
verwerven.

20./s het mogelijk dat God of de Guru de bevrijding van een ziel kan
bewerkstelligen?

God en de Goeroe zullen de weg naar bevrijding slechts aanwijzen; zij zullen het
individu niet uit zichzelf naar de staat van bevrijding voeren. God en de Goeroe
zijn in werkelijkheid niet verschillend. Net zoals de prooi tussen de kaken van de
tijger geen ontsnappen kent, zo zal degene die eenmaal binnen het Genade-
blikveld van de Goeroe is gekomen, beslist bevrijd worden en nooit in de steek
gelaten. Wel moet de leerling de weg die hem door de Goeroe wordt gewezen,
zonder twijfel gaan.



7

Je kunt jezelf alleen maar kennen met je eigen 'oog van het Kennen' Of heb je
soms een spiegel nodig om te beseffen dat je er bent?

21.Is het voor de naar bevrijding verlangende mens noodzakelijk de aard
van de categorieén (tattvas) te onderzoeken?

Net zoals je er niets aan hebt om de vuilnis die je hebt verzameld, nog eens aan
een analyserend onderzoek te onderwerpen, is het voor het kennen van jezelf
van geen enkel nut om al de beginselen of categorieén (tattva's) te gaan tellen
en hun kenmerken te onderzoeken. Deze beginselen zijn omhulsels die het Zelf
versluieren, en ze moeten opzijgeschoven worden. Je moet de hele wereld die
aan je verschijnt beschouwen als een droom.

22.Is er geen verschil tussen de wakende staat en de droomstaat?

Er is geen verschil tussen de toestand van de droom en die van het wakker-zijn,
behalve dat de droomtoestand korter duurt. Alle gebeurtenissen in de droom
lijken tijdens het dromen net zo echt te zijn als de gebeurtenissen in de
waaktoestand echt lijken tijdens het wakker-zijn. Het is alleen zo dat in de droom
het denkvermogen een ander 'lichaam', een andere vorm aanneemt. Gedachten
aan de ene kant en dat wat 'naam en vorm' genoemd wordt, de wereld der ver-
schijnselen, aan de andere kant, ontstaan gelijktijdig zowel tijdens het wakker-
zijn als tijdens de droom.

23.Is het lezen van boeken van enige waarde voor hen die naar bevrijding
verlangen?

Alle teksten zeggen dat je om tot bevrijding te komen het denken en voelen stil
moet laten vallen. Als je eenmaal weet dat het tot rust brengen van het denken
en voelen de uiteindelijke boodschap van de teksten is, zal het duidelijk zijn dat
eindeloos doorgaan met het lezen van boeken niet nuttig is. Om het denken en
voelen tot rust te brengen is het alleen maar nodig om jezelf te vragen: 'Wie ben
ik?' hoe zou je dit met boeken kunnen doen? Wat je als 'jezelf ervaart ligt binnen
de vijf omhulsels terwijl teksten daarbuiten zijn. Omdat het Zelf alleen gekend
kan worden door alle omhulsels, dat wil zeggen alle lagen van de
persoonlijkheid, te herkennen en eraan voorbij te gaan, is een zoeken naar jezelf
in boeken nutteloos. Je zult op een gegeven moment alles wat je geleerd hebt
helemaal moeten vergeten.

24 Wat is geluk?

Wat 'geluk’ wordt genoemd is in feite de eigen aard van het Zelf en geluk en het
Zelf zijn niet verschillend van elkaar. In geen enkele van de ontelbare dingen van
de wereld is enig geluk te vinden. Uitsluitend door gebrekkig onderscheid denken
we dat geluk voortkomt uit deze dingen. Wanneer het denken zich op objecten
richt, is juist lijden het gevolg. Het is in feite zo dat zodra onze verlangens vervuld
worden, ons denken terugkeert naar zijn bron en dan alleen maar het geluk van
het Zelf ervaart. Hetzelfde ervaren we in de diepe slaap, tijdens samadhi en als
we flauwvallen. Telkens wanneer iets dat we graag willen hebben verkregen is,



8

of iets dat in de weg zit weggenomen wordt, keert het denken zich naar binnen
en ervaart louter het geluk van het Zelf. Zo slingert het denken eindeloos heen en
weer - dan weer uit het Zelf naar buiten gaand, en dan weer erin terugkerend. In
de brandende zon is het ondraaglijk heet, maar in de schaduw van een boom is
het prettig vertoeven. lemand die buiten in de zon heeft gelopen zoekt de scha-
duw op, en hij is blij als hij de koelte ervan ondervindt. Na een tijdje in de
schaduw te hebben gezeten gaat hij weer weg, de zon in, maar dat wordt
opnieuw ondraaglijk, en dus keert hij weer in de schaduw terug. Zo wordt hij
onophoudelijk heen en weer geslingerd. Dit is het gedrag van iemand zonder
onderscheidingsvermogen. lemand die wel onderscheid kan maken zal de
schaduw nooit verlaten. Op dezelfde manier zwerft de aandacht van degene die
de waarheid kent nooit weg van het Absolute (Brahman). De onwetende
daarentegen ervaart allerlei pijn en verdriet bij het naar buiten gaan in de wereld
der verschijnselen, afgewisseld door een kort moment van geluk bij een tijdelijke
terugkeer tot Brahman. Deze wereld der verschijnselen is in feite niets anders
dan een beeld in het denken. Als de wereld verdwijnt, dat wil zeggen als je vrij
bent van gedachten, ervaar je gelukzaligheid terwijl je, als de wereld verschijnt,
angst en zorgen ervaart.

25.Wat is in-zien (jnana-drishti)

Het stil zijn, onafscheidelijk versmolten met het Wezenlijke wordt aangeduid met
'In-zien', oftewel het 'zien met het oog van Inzicht'. Dit stil zijn betekent dat het
denken zwijgt en tot rust komt in het Zelf. lets anders dan dit, bijvoorbeeld
psychische vermogens kan nooit Inzicht zijn.

26.Wat is het verband tussen begeerteloosheid en wijsheid?

Begeerteloosheid is wijsheid (inzicht). Deze twee zijn niet verschillend; ze zijn
hetzelfde. Geen aandacht geven aan 'al het andere' (dat wil zeggen aan elk
willekeurig object, dat namelijk neerkomt op 'tweede persoon' of 'derde persoon')
is onthechtheid of verlangenloosheid. Wijsheid betekent de niet-verschijning van
objecten. Met andere woorden, niet zoeken naar wat anders is dan het Zelf.

27. Wat is het verschil tussen zelf-ondervraging en meditatie?

Zelf-ondervraging betekent dat de aandacht onafgebroken in het Zelf verblijft.
Meditatie is beseffen dat je het Absolute bent, dat wil zeggen Zijn, Bewustzijn,
Gelukzaligheid.

28.Wat is bevrijding?

Alleen door te onderzoeken wie die 'ik' is die zich gebonden voelt, en door je
ware aard te realiseren, is er bevrijding.

NanYar_NL._fa1



