EEN INLEIDING TOT

YOGA VASISTHA MAHARAMAYANA

De ontboezemingen van Sri Vasistha aan Prins Rama over de schepping en wat er in het
leven te doen staat.

Ferit Arav

Weergave van de zomeravondlezing gehouden op 12 augustus 2009

School voor Praktische Filosofie en Spiritualiteit, Deventer.

Samenvatting

In Yoga Vasistha onderwijst SrT Vasistha prins Rama over de essentie van de schepping en
de mens. Hij stelt dat de enige werkelijkheid het onbegrensde bewustzijn is, Brahman. Door
een beweging in dat bewustzijn ziet het bewustzijn zichzelf als zijn eigen object. Dit impliceert
dualiteit en tevens onwetendheid: het individu en de wereld, ofwel het ‘ik’ en ‘dit’. Met talloze
betogen en verhalen onderwijst SrT Vasistha prins Rama hoe hij door middel van onderzoek
naar deze dualiteit zich van onwetendheid kan bevrijden.

Voorwoord

Toen de heer Hesselink, hoofd vestiging Deventer, mij dit voorjaar vroeg om dit jaar weer een
zomerlezing te houden stelde hij gelijk voor om iets over Yoga Vasistha te vertellen. Dat
voorstel kwam mij goed uit omdat ik na mijn eerdere zomerlezingen* geen nieuw onderwerp
in gedachten had en Yoga Vasistha voor mij geen onbekend terrein is. Ondanks mijn
bedenkingen over de geschiktheid van dit onderwerp voor een zomerlezing kon ik het houden
van een lezing over deze onvergelijkelijke bron van kennis en inspiratie niet weigeren.

Yoga Vasistha is een zeer oud en omvangrijk geschrift in het Sanskrit. De inhoud is
diepgaand en zeer ongewoon. Vele uitspraken daarin kunnen bij sommigen zelfs absurd
overkomen en zullen daardoor niet bij iedereen in de smaak vallen. In deze lezing zal ik
trachten een indruk te geven van de spirituele kennis die SrT Vasistha aan prins Rama
schenkt en die ook voor vele zoekers naar waarheid van betekenis kan zijn.

Het ligt uiteraard voor de hand dat de inhoud van deze lezing mijn persoonlijke visie op Yoga
Vasistha weergeetft.

F.A. Hengelo, augustus 2009

' ‘De kringloop van het menselijk bestaan’ 2007, ‘Het verschijnsel mens’ 2008.



Yoga Vasistha Maharamayana 2

Inleiding

In verhouding tot werken als Bhagavad Gita, Atmabodhah, Vivekachidamani en vele andere
Vedantische geschriften is Yoga Vasistha een minder bekend en bestudeerd geschrift. Ook in
deze school hoort men zelden over Yoga Vasistha, en voor zover ik weet, worden er geen
studies aan gewijd. Het enige boekwerk dat in de Nederlandse taal over Yoga Vasistha
bestaat is een uitreksel ervan dat slechts enkele procenten van de oorspronkelijke omvang
bevat [8].

Zoals in de aanhef van deze lezing vermeld werd, gaat Yoga Vasistha simpel gezegd over
twee onderwerpen: n.l. wat de schepping is en wat ons in dit leven te doen staat. De antwoor-
den die uit het boek af te leiden zijn, zijn ook kort, simpel maar zeer bijzonder. Sr1 Vasistha
zegt dat de schepping slechts een product van het denkvermogen is en dat de enige werke-
liijkheid het onbegrensde en ondeelbare bewustzijn is, Brahman. Wat de mens in dit leven te
doen staat is het onophoudelijk zoeken naar de werkelijkheid van al wat bestaat. SrT Vasistha
confronteert de mens met zijn blindheid voor de schepping en ontneemt al zijn zekerheden
over wat hij zelf denkt te zijn, niet zelden op schokkende wijze. De serieuze zoeker, die zich
door deze confrontatie niet laat afschrikken en op zoek is naar de werkelijkheid, wordt echter
in zijn zoektocht door Sr1 Vasistha onafgebroken bijgestaan. In zijn zoektocht ontdekt de
zoeker eerst dat de substantie van de wereld niets anders is dan het denkvermogen. Het
intens zoeken naar de ware aard van het denkvermogen leidt de zoeker ten slotte tot
bewustwording van het enige werkelijke, puur bewustzijn. In dat bewustzijn schijnen ‘ik’ en
‘dit’, subject en object, of het individu en de wereld te zijn verdeeld. Het overstijgen van deze
verdeeldheid is bevrijding, vol vrede en geluk. Het gehele geschrift behandelt deze onder-
werpen op boeiende wijze, onophoudelijk, onomwonden, compromisloos en met veel geduld.

Beschrijving

Het is evident dat binnen het bestek van deze lezing niet meer dan een viluchtige blik kan
worden geworpen op de inhoud van een zo omvangrijk en diepgaand werk als Yoga
Vasistha. Bovendien, hoe zou iemand de onuitputtelijke bron waaruit hij kennis en inspiratie
put op getrouwe wijze kunnen beschrijven? Hoe zou een schildersleerling kunnen uitleggen
wat van een schilderij een Rembrandt maakt, laat staan het naschilderen? Daarom geef ik er
de voorkeur aan het woord eerst aan iemand te geven die een kenner van Yoga Vasistha is
en als een autoriteit op dit gebied wordt beschouwd, namelijk SrT Swami Sivananda,. Swami
Sivananda [1]? zegt over Yoga Vasistha het volgende:

“Yoga Vasishtha is het oudste werk in het Sanskrit van de hoogste orde over Vedanta. Dit
monumentaal werk kent geen gelijke in Sanskrit literatuur. De grote wijze, Vasistha onderwijst
de principes van Vedanta aan zijn koninklijke leerling, SrT Rama, de overwinnaar van Ravana
en de held in de heldendicht Maharamayana. Yoga Véasistha wordt eveneens aan Valmiki
toegeschreven.

Het is het kroonjuweel van alle werken over Vedanta. Het is een meesterstuk. De studie van
dit boek tilt de mens op tot de verheven hoogten van hemelse pracht en gelukzaligheid. Het
is een overvloed aan wijsheid. Diegenen die Vedantische meditatie beoefenen zullen in dit
boek een schat vinden die zijn gelijke niet kent. Aan diegenen die dit boek met grote
interesse en een-puntigheid van geest bestuderen kan zelfrealisatie niet ontgaan. De
praktische wenken over de spirituele oefeningen zijn uniek. Zelfs zij die aan wereldse
belangen het meest toegewijd zijn zullen daarin kalmte, gemoedsrust, troost en verlichting
vinden.

Z Getallen tussen vierkante haakjes verwijzen naar literatuur aan het einde van het artikel.



Yoga Vasistha Maharamayana 3

Zij, die hun aandacht van de wereld hebben afgewend, die ten opzichte van de objecten van
deze wereld gelijkmoedig zijn geworden en naar bevrijding dorsten, zullen ongetwijfeld hun
voordeel uit de studie van dit kostbare boek halen. Zij zullen in dit boek een ongeévenaarde
schatkamer van kennis en praktische spirituele instructies, en een richtsnoer voor hun
dagelijks leven vinden. Yoga Vasistha verkondigt een leer in al zijn verschillende aspecten en
verheldert het daarna door gebruik van boeiende verhalen. Dit is een boek voor trouwe
studie, zo vaak mogelijk. Het moet keer en keer gelezen en bestudeerd worden tot men
meester over het aangebodene wordt.

Yoga Vasistha behandelt het onderwerp van het bewerkstelligen van eenwording van het
individuele met de Allerhoogste te midden van de beproevingen en tegenspoed van het
leven. Het beschrijft verschillende richtingen voor de vereniging van jivatman en
Paramatman, of wel het individu en het allesomvattende Opperwezen.

De aard van Brahman en verschillende methoden voor het bewerkstelligen van zelfrealisatie
zijn in dit boek op levendige wijze uitgelegd. Het voornaamste onderzoek naar de uiteindelijke
hemelse zaligheid wordt op fraaie wijze beschreven. Dit boek belichaamt in zich op
wetenschappelijke wijze de leer van het bestaan (ontologie), de kennis van het Zelf, de
principes van psychologie, de wetenschap van emoties, ethische leerstellingen, theologische
verhandelingen enz. De filosofie van Yoga Vasistha is subliem.”

Tot zover een korte beschrijving van Yoga Vasistha door St Swami Sivananda. Swami
Sivananda zegt verder dat dit boek de trouwe metgezel voor elke zoeker op het pad van
Jiana Yoga is. Hij zegt echter ook dat alleen de zoekers gevorderd op het pad van Vedanta
in staat zullen zijn de inhoud van dit boek tot zich te nemen. Voor anderen raadt hij eerst de
studie van andere werken aan, zoals Atmabodhah en VivekachGdamani van Sr7 Sankara.

De verwijzing van Swami Sivananda naar Atma Bodhah en VivekactGdamani is mijns inziens
niet toevallig. In vele passages van Vivekactudamani is Yoga Vasistha herkenbaar. Het lijkt
alsof Sr1 Sankara met deze werken de leer van Yoga Vasistha op een eenvoudige wijze
toegankelijk wilde maken voor een groot aantal zoekers. De drie stellingen van Sri Sankara,
namelijk; De wereld is onwerkelijk, Brahman is werkelijk en er is geen verschil tussen
Brahman en jiva (individu), zijn ook de essentie van Yoga Vasistha. Doch Vivekacidamani
leidt in mijn beleving niet tot die innerlijke beroering die de studie van Yoga Vasistha
teweegbrengt.

Naast de door Swami Sivananda genoemde onderwerpen behandelt Yoga Vasistha ook
onderwerpen als gezondheid, toewijding, deugden en zelfs oorlogsvoering. Maar vooral zij
die zich de levensvragen stellen, zoals; ‘wat is de betekenis van dit leven? Wat ben ik en wat
is de schepping? Waarom ben ik hier?’ zullen in Yoga Vasistha een goede gids vinden.

Het zal waarschijnlijk velen verbazen dat de kosmologie van Yoga Vasistha uiterst modern is.
Vele uitspraken in Yoga Vasistha zijn door de ontdekkingen van de hedendaagse
natuurkunde bevestigt. De relativiteitstheorie heeft aangetoond dat tijd en ruimte betrekkelijke
en geen van elkaar onafhankelijke entiteiten zijn zoals wij ze ervaren. Bovendien bestaat er
geen absolute maat of eenheid voor tijd en afstand. Een tijdsduur drukken wij uit door deze
met een andere tijdsduur te vergelijken. Op dezelfde wijze wordt een afstand gemeten door
deze met een andere afstand te vergelijken. Tijd en ruimte zijn, net als alle begrippen die het
universum vormen, niets anders dan een idee in het denken. Deze betrekkelijkheid van tijd
en ruimte wordt door Sri Vasistha op sublieme wijze verwoord door te zeggen dat in één
oogwenk talloze tijdperken en in één atoom talloze universa bestaan.

Moderne natuurkunde heeft ontdekt dat atomen waaruit de tastbare materie is opgebouwd,
slechts uit leegte bestaan waar discrete concentraties van energie volgens vaste patronen
continue in beweging zijn. De aard en oorsprong van deze energie is de wetenschap



Yoga Vasistha Maharamayana 4

onbekend. Over de substantie van het universum zegt Sri Vasistha: ‘Al deze substanties die
in dit universum worden gezien zijn in feite puur bewustzijn; dat wat gezien wordt als anders
dan bewustzijn is als een droom, een notie of een idee, zoals het als armband kennen van
goud’. ‘Als je naar iets Kijkt en zegt ‘het is zo en zo’, het bewustzijn schijnt daar als zo en zo’,
doch in werkelijkheid bestaat alleen dit bewustzijn overal en altijd: en dat wordt de wereld
genoemd’. En verder: Dit bewustzijn is niet kenbaar; als het gekend wenst te worden wordt
het als het universum gekend. Het denkvermogen, intellect, egoisme, de vijf grote elementen
enz. zijn allen bewustzijn alleen’.

Bij de observatie van het gedrag van subatomaire deeltjes heeft Quantummechanica
aangetoond dat, in tegenstelling tot de klassieke mechanica, niets kan worden waargenomen
zonder dat deze door de waarnemer veranderd wordt. De veronderstelling van het bestaan
van een wereld onafhankelijk van de waarnemer is onhoudbaar gebleken. Er zijn uitspraken
van wetenschappers zoals: ‘Bestond het (subatomair)deeltje voordat we gingen
experimenteren? Wat we ervaren is geen externe werkelijkheid, maar onze interactie
daarmee’. Volgens de moderne wetenschap is al wat bestaat €én ondeelbaar organisme. Is
het niet frappant dat Sri Vasistha zegt: ‘Alleen het subject (het Zelf) verschijnt in het zicht als
het object (geziene); er is hier geen ander waarneembaar object’. Hij zegt ook: ‘Met fysieke
ogen ziet men alleen objecten die geschapen zijn in zijn eigen geest — niets anders’.

De opbouw

Yoga Vasistha wordt beschouwd als een aanhangsel van het Indische epos Maharamayana.
Het bestaat uit 32.000 verzen, in 64.000 regels, ondergebracht in zes boekdelen, of
Prakaranas.® Deze delen behandelen de volgende onderwerpen (naar [5]):

1. Het eerste boek heet Vairagya Prakarana, en gaat over onthechting (vrijheid van
hartstochten) (1.500 verzen). Hierin wordt de kennis van de ware aard van het leven in
deze wereld uitgelegd. Aandachtige studie hiervan zuivert het hart.

2. Het volgende boek heet Mumuksu Prakarana, ofwel over de houding van de zoeker
naar bevrijding (1.000 verzen). Hierin zijn de kwalificaties van de zoeker beschreven.*
3. Daarna komt het boek Utpatti Prakarana, ofwel over de schepping (7.000 verzen).

Daarin zijn vele inspirerende verhalen opgenomen die de grote waarheid helpen
begrijpelijk te maken, namelijk: als gevolg van de wisselwerking van de ideeén ik’ en
‘dit’ schijnt dit universum te bestaan hoewel het in waarheid nimmer werd geschapen.

4, Dan komt het boek Sthiti Prakarana, ofwel over het bestaan, of handhaving (3.000
verzen). Wederom met behulp van vele verhalen wordt de waarheid van het bestaan
van deze wereld en haar substantie onthuld.

5. Daarna komt Upasama Prakarana, ofwel over de oplossing (5.000 verzen). Door
hiernaar te luisteren, eindigt de bedrieglijke waarneming van de wereld, slechts een
spoortje van onwetendheid achterlatend.

® Gezegd wordt dat de thans beschikbare uitgaven niet meer dan 30.000 verzen bevatten.

* Vele geschriften waaronder Atmabodhah en Vivekachiidamani, geven ook eerst aan voor wie het geschrift
bedoeld is. Het eerste vers van Atmabodhah, zegt bijvoorbeeld,: “Deze Atmabodhah is bedoeld voor hen die
naar bevrijding verlangen. Zij zijn door strenge onthouding bevrijd van alle kwaad, vrij van hartstochten en
vervuld van vrede”. Hieruit volgt dat alleen zij die aan deze beschrijving voldoen de inhoud van Atmabodhah
ten volle zullen kunnen benutten. Ook voor de studie van Yoga Vasistha gelden dergelijke voorwaarden die
gesteld worden aan de geschiktheid van de zoeker. In [9] is dit als volgt kort geformuleerd: “Noch diegene die
volslagen onwetend is noch de kenner van de waarheid komen in aanmerking dit boek te bestuderen. Alleen
zij die denken ‘ik ben gebonden; ik moet bevrijd worden’ hebben het recht op de studie van dit boek”.



Yoga Vasistha Maharamayana 5

6. Ten slotte komt het boek, Nirvana Prakarana, ofwel over bevrijding (14.500 verzen).
Een studie en begrip van dit boekdeel vernietigt onwetendheid grondig. En wanneer
alle soorten misleidingen en hallucinaties zijn vernietigd, blijft algehele vrijheid over.
Ondanks het dragen van een stoffelijk lichaam leeft de bevrijde onafhankelijk daarvan,
vrij van alle hunkeringen en verlangens, gebondenheid en afkeer. Hij is hier en nu, vrij
van samsara, en vrij van de demon die zelfzucht heet.

Sr1 Vasistha voegt hier verder aan toe dat aan diegene die het zaad van de kennis van dit
geschrift zaait, de vrucht van de verwerkelijking van de waarheid niet zal ontgaan.

Aan het einde van dit artikel is een overzicht van de geraadpleegde boeken opgenomen.

De algemene inhoud

Yoga Vasistha is in dialoogvorm geschreven (net als Bhagavad Gita, Plato, Ashtavakra Gita,
Corpus Hermeticum en vele andere wijsgerige werken). De bijeenkomsten waar Sri Vasistha
prins Rama onderwijst vinden plaats aan het hof van koning Dasaratha, de vader van prins
Rama. Er zijn tevens wijzen, ministers en andere hoogwaardigheidsbekleders aanwezig. Er
zijn (naar mijn telling) in totaal twintig bijeenkomsten.

Uit Yoga Vasistha valt af te leiden dat de schepping de manifestatie van een oorzaakloze
beweging of beroering in het onbegrensde bewustzijn is. Het tot beweging geraakte
bewustzijn, ziet zichzelf als zijn eigen object en apart van het onbegrensde bewustzijn,
Brahman. Dit betekent een schijnbare deling in dat (individueel geworden) bewustzijn als
subject en object, de kenner en het gekende, ik en dit. Dit individuele bewustzijn ontwikkelt
zich verder en verwerft attributen zoals intelligentie, een lichaam en zintuigen, en daarmee
schept hij zijn eigen wereld. Al deze zijn echter in werkelijkheid niets anders dan bewustzijn.
Geleidelijk aan ziet hij een toenemende verscheidenheid om zich heen. Door het vergeten
van zijn oorspronkelijke natuur waant hij zich meer en meer in een wereld van objecten, die
eveneens niets anders dan bewustzijn is. En omdat bewustzijn de enige werkelijkheid is
gelooft hij in de werkelijkheid van de wereld. Vervolgens komen zelfzucht en gebondenheid in
hem tot ontwikkeling, dit als gevolg van het verlangen naar geluk die hij in het verkrijgen van
wereldse objecten en het beleven van plezier ziet, terwijl geluk niets anders dan zijn
oorspronkelijke maar vergeten natuur is. Hij is onwetend geworden van zijn oorspronkelijke
natuur die onbegrensd en tijdloos is. Deze staat van vergetelheid van de eigen natuur is
onwetendheid. Eenmaal in onwetendheid beland, blijft de mens in de kringloop van
hergeboorten, samsara, verstrikt.

Om zich van onwetendheid en samsara te bevrijden wijst SrT Vasistha de zoekende mens
vele wegen aan. Doch hij legt de meeste nadruk op het zoeken naar de bron van het ‘ik’ door
middel van zelfonderzoek, dat een proces is van innerlijke aanschouwing, atma vicara. Deze
weg is dezelfde die door SrT Ramana Maharshi wordt aanbevolen. Srt Ramana Maharshi
heeft ook de studie van Yoga Vasistha aanbevolen.

Met het doel om een enigszins getrouwe indruk te geven over de wijze van het onderricht dat
Sr1 Vasistha aan de zoeker aanreikt zullen nu enkele passages en verhalen uit Yoga
Vasistha in verkortte vorm geciteerd worden.

Alvorens deze passages en verhalen uit Yoga Vasistha te citeren is het echter raadzaam
eerst op een handicap te wijzen die een nauwkeurige weergave van Yoga Vasistha in een
andere taal dan Sanskrit niet mogelijk maakt. Sanskrit is een, in het bijzonder met betrekking
tot spirituele onderwerpen, zeer rijke taal. Voor vele in Yoga Vasistha gebezigde termen
bestaan er in de talen van de beschikbare vertalingen geen equivalenten. Bijvoorbeeld; Sri
Vasistha stelt dat deze wereld waarin verscheidene objecten, tijd, ruimte en natuurwetten



Yoga Vasistha Maharamayana 6

worden ervaren, niets anders dan een schepping van het denkvermogen is. Sri Vasistha
gebruikt hiervoor het woord ‘manas’, dat hier met ‘denkvermogen’ is vertaald.”

Daarnaast, wanneer zelfs de originele Sanskrit woorden in de vertalingen worden gebruikt
kan een uitleg van Sr1 Vasistha niet volledig begrepen worden tenzij men de betekenis van
deze woorden in zichzelf herkent.

Een andere risico dat men loopt bij het citeren uit dit boek is dat het geciteerde slechts een
gedeelte is van een groter geheel waardoor het uit zijn verband wordt gehaald. Verkorte
weergave van de verhalen impliceert bovendien een onnauwkeurige weergave. Vooral in
verband met de ongewone en diepgaande aard van het behandelde kunnen de teksten in
deze lezing tot onbedoelde interpretaties leiden.

Evenals in vele geschriften komen ook in Yoga Vasistha vele woorden voor die als synonie-
men kunnen worden opgevat, zoals Brahman, de Heer, het Zelf, het Absolute, het Hart, enz.

De kennis die SrT Vasistha aan Rama overdraagt is verweven met vele soms bizar
aandoende verhalen (55 stuks) die zijn leer verhelderen en herkenbaar maken. Hieronder
volgen enkele passages van de uiteenzettingen van Sri Vasistha en enkele verhalen in
enigszins gecomprimeerde vorm. Elk verhaal wordt voorafgegaan door een betoog en na het
verhaal volgt de uitleg van het verhaal.

Het verhaal van het grote woud

Als onderdeel van zijn uitleg over het onwerkelijke aspect van het denkvermogen (manas)
vertelt SrT Vasistha het verhaal van ‘het grote woud’.

“Het denkvermogen is niets anders dan waarneming; en waarneming is beweging in het
bewustzijn. Waar het denkvermogen ook aan denkt, de organen van handeling streven er
naar dit te verwerkelijken. Desondanks zijn denkvermogen, handeling, intellect, egoisme,
geindividualiseerd bewustzijn, verbeelding, geboorte en dood, latente neigingen, kennis,
inspanning, geheugen, de zintuigen, natuur, Maya en illusie, activiteit en soortgelijke woorden
slechts woorden zonder corresponderende werkelijkheid; de enige werkelijkheid is het
onbegrensde bewustzijn.

Wanneer hetzelfde bewustzijn, versluierd door onwetendheid, in een bewogen toestand zich
op de diversiteit richt en objecten waarneemt, staat het bekend als denkvermogen. Wanneer
datzelfde bewustzijn vast gevestigd is in de overtuiging van een waarneming, staat het
bekend als intellect. Wanneer het zich op dwaze wijze als een apart individu identificeert,
staat het bekend als egoisme. Wanneer het zelfonderzoek blijvend afwijst en zich inlaat met
het spel van ontelbare elkaar opvolgende gedachten, staat het bekend als het
geindividualiseerde bewustzijn.

5 Zij die vertrouwd zijn met Advaita Vedanta, kennen het begrip antahkarana als het innerlijk instrument. Dit is
een combinatie van een drietal functies die respectievelijk manas, buddhi en ahankara worden genoemd.
Manas is de impuls tot projectie, voorstelling. Het gevolg hiervan is al het gekende, het waargenomene. Alles
wat in het denken oprijst, alles wat benoemd wordt, wat vorm, kwaliteit of functie heeft met het kenmerk dat
het veranderlijk en vergankelijk is. Zelfs de zintuigen zijn een product van manas. In het Nederlands wordt
manas meestal met ‘denken’ of ‘het denkvermogen’ vertaald en soms met ‘geest’. In het Engels wordt hiervoor
het woord ‘mind’ gebruikt. Buddhi staat voor het vermogen tot onderscheiden. Ahankara, ten slotte is wat
onder ‘ego’, het individuele ‘ik’ wordt verstaan. Deze drie aspecten, manas, buddhi en ahankara, maken deel
uit van citta, ofwel het individuele bewustzijn met het vermogen van kennen. Cit, is het pure, onbegrensde, niet
door gedachten verontreinigde bewustzijn. Citta wordt in het Engels doorgaans ook als ‘mind’ vertaald, in het
Nederlands meestal als ‘individueel bewustzijn’ of ‘geest’.



Yoga Vasistha Maharamayana 7

Rama, alleen het denkvermogen is dit universum. Het denkvermogen is de berg. Het
denkvermogen is de ruimte. Het denkvermogen is God. Het denkvermogen alleen is vriend
en vijand.® Als bewustzijn zichzelf vergeet en psychologische geconditioneerdheid ondergaat,
staat het als jiva (individu) bekend. Het is het individu dat zich van de waarheid van het
onbegrensde bewustzijn verwijdert en door dieper en dieper in geconditioneerdheid te zinken
in de wereldverschijning verstrikt raakt.

Rama, wat het denkvermogen en zijn oorsprong ook mag zijn, men moet deze door zelf
inspanning voortdurend op bevrijding richten. Het zuivere denkvermogen is vrij van latente
neigingen en verwerft daardoor zelfkennis. Ideeén als gebondenheid en bevrijding liggen
uitsluitend in het denken omdat het gehele universum zich in het denken bevindt. Luister in
dit verband naar de volgende legende die ik van de schepper Brahméa heb gehoord.”

“Er was eens een groot woud. Daarin leefde slechts een enkel individu die duizend armen en
andere ledematen had. Hij was altijd onrustig. Hij sloeg zichzelf met een stok die hij in zijn
hand had, schreeuwde van pijn, en rende daarna in paniek weg om aan de slagen te
ontkomen. Eens viel hij in een put waarin hij veel angst, tegenslagen en pijn leed, kroop er
met veel moeite uit, sloeg zichzelf weer en rende in paniek maar deze keer kwam hij terecht
in een tuin met koele wateren en schaduwrijke bomen met heerlijke vruchten. Ondanks het
feit dat er niemand anders was om bang voor te zijn, weende hij toch en treurde en huilde
van angst. Daarna sloeg hij zichzelf weer en rende weg.

Na dit een tijdje te hebben gadegeslagen hield ik hem aan, kalmeerde hem en vroeg wie hij
was. Hij bleef er echter verward uitzien, noemde mij zijn vijand, en begon hardop te wenen.
Daarna ging hij diep over mijn vraag overpeinzen en begon in blijdschap te lachen.
Vervolgens ging hij al zijn ledematen een voor een af te rukken en wierp ze weg.

Kort daarna zag ik weer iemand die zichzelf sloeg, die weende en jammerde. Nadat ik ook
hem kalmeerde en vroeg wie hij was begon hij mij uit te schelden en vervolgde zijn
merkwaardige manier van doen. Daarna kwam ik nog meer soortgelijke individuen tegen.
Sommige luisterden naar mijn woorden, verlieten hun voorafgaande levenswijze en bereikten
verlichting. Anderen negeerden of verachtten mij zelfs en vervolgden hun zonderlinge leven.
Sommige van hen weigerden uit de put of uit het woud te komen.”

Sri Vasistha vervolgt: “Zo is het grote woud, Rama: niemand vindt daar een rustplaats in,
welke levenswijze hij er ook op na houdt. Zelfs vandaag nog kom je dit soort mensen in de
wereld tegen, en zelfs jij hebt ooit een dergelijk leven in onwetendheid en begoocheling
doorgebracht.

Rama, Dit woud ligt niet veraf. Het is een grote leegte; maar deze leegte kan alleen in het
licht van innerlijke aanschouwing (zelfonderzoek) ervaren worden. Dat licht van innerlijke
aanschouwing is de ‘Ik’ in deze parabel. Deze wijsheid wordt door sommigen aanvaard maar
door anderen afgewezen waardoor zij blijven lijden. Diegene die het aanvaardt wordt verlicht.

De persoon met duizend ledematen is het denkvermogen met ontelbare manifestaties. Dit
denkvermogen zwerft in deze wereld en bestraft zichzelf door zijn eigen latente neigingen. De
put in het verhaal staat voor hel en de pleziertuin voor hemel. Het dichte woud van stekelige
struikgewas is het leven van de gewone mens, met de ontelbare doornen van gehechtheden
zoals familie, werk, bezit, enzovoort die hem voordurend pijnigen. Het denken is de ene keer
in de hel, de andere keer in de hemel.

Zelfs wanneer het licht van wijsheid op het leven ven de misleide mens schijnt, weigert hij het
dwaselijk, omdat hij wijsheid als zijn vijand beschouwt. Dan weent en huilt hij in verdriet.

® Wie anders dan de mens kent aan een woord een betekenis toe?



Yoga Vasistha Maharamayana 8

Soms ervaart hij een gedeeltelijk ontwaken van kennis in zichzelf en neemt van de
geneugten van de wereld afstand, echter zonder de essentie hiervan goed te hebben
begrepen. Dan blijkt dit gedeeltelijk ontwaken toch niet naar blijvende geluk te leiden. Maar
de verzaking die het gevolg is van kennis die oprijst uit onderzoek naar de aard van het
denkvermogen leidt tot opperste gelukzaligheid. Zoals de ledematen van de persoon die door
zijn eigen toedoen afgelegd zijn, verdwijnen ook de latente neigingen uit het denkvermogen
van diegene die wijselijk de wereld verzaakt.

Zie het spel van onwetendheid! Het is onwetendheid die de mens door zijn eigen wil kwaad
berokkent en hem in paniek van hot naar her doet rennen .

Ondanks dat het licht van zelfkennis in elk hart straalt, zwerft men op deze wereld
aangedreven door zijn eigen latente verlangens. En, het denkvermogen verhevigt deze
ellende en zet de mens aan tot herhaling. Bij verdriet wordt de mens radeloos en ongedurig.

Diegene die wijsheid vergaart, het langdurig in stand houdt en standvastig is in innerlijke
aanschouwing ervaart geen smart. Een onbeheerst denkvermogen is de bron van ellende;
als men het door heeft verdwijnt het als mist bij zonsopgang.

Het geindividualiseerde bewustzijn rees op in het opperste wezen, het is verschillend en niet-
verschillend van het oneindige bewustzijn evenals een golf verschillend en niet-verschillend is
van de oceaan. Voor de onwetende is het de oorzaak van de geschiedenis die zich steeds
herhaalt (samsara).

Het Absolute, of Brahman, is almachtig en alomtegenwoordig: en er bestaat niets buiten hem.
Het is zijn kracht dat alles doordringt. In belichaamde wezens, is het cit-Sakti (de kracht van
het bewustzijn). Het is beweging in lucht, vastheid in aarde, leegte in ruimte, en het is de
kracht van zelfbewustzijn ‘Ik ben’ in geschapen wezens. Doch al dit is niets anders dan de
kracht van Brahman. Het is de kracht van ontbinding, de kracht die in de bedroefde tot smart
leidt en de kracht die in de verrukte tot verrukking leidt; in de krijger is het dapperheid; het is
de kracht die de schepping in beweging brengt en dezelfde kracht brengt ook de oplossing
van het universum teweeg.

Rama, in een staat van onwetendheid, verbeeldt het denkvermogen gebondenheid.
Gebondenheid bestaat alleen in die staat van onwetendheid. Zoals bij het ontwaken van de
dromer alle droomobjecten verdwijnen, bestaat in de ogen van de verlichte het zinsbedrog
niet dat gekend wordt als gebondenheid en vrijheid.

Dit wordt in de volgende legende geillustreerd.”

Het verhaal van de drie niet-bestaande prinsen
“Een jongen vroeg zijn kinderjuffrouw om een verhaaltje, zij vertelde hem het volgende:

Er waren eens drie dappere en gelukkige prinsen in een stad die niet bestond. Van deze
prinsen waren er twee niet geboren en de derde was onzichtbaar. Ongelukkigerwijze waren
al hun verwanten overleden. De prinsen verlieten hun geboortegrond op weg naar elders.
Hun voeten verbrandden door de hete grond en werden doorboord door het spitse gras. Zij
bereikten de schaduw van drie bomen, waarvan er twee niet bestonden en de derde was niet
eens aangeplant. Zij rustten een tijdje uit en aten vruchten van deze bomen. Na een tijdje
vervolgden zij hun weg.

Zij bereikten de oevers van drie rivieren; twee van deze rivieren waren droog en in de derde
was geen water. De prinsen lesten hun dorst en namen er een verfrissend bad in. Daarna
bereikten zij een immense stad die nog gebouwd moest worden. Na hun aankomst zagen zij
drie paleizen van ongeévenaarde schoonheid. Van deze paleizen waren er twee niet eens



Yoga Vasistha Maharamayana 9

gebouwd, en de derde had geen fundering. In deze paleizen vonden zij drie gouden borden;
twee hiervan waren gebroken en de derde was vermorzeld. Zij namen dit bord en kookten er
negen en negentig minus honderd gram rijst in. Daarna nodigden zij drie heilige mannen uit
om hun gast te zijn; twee van hen hadden geen lichaam en de derde had geen mond. Nadat
de heilige mannen hadden gegeten ontfermden de drie prinsen zich over de rest van het
maal. De prinsen waren zeer blij en leefden lange tijd in die stad in vrede en vreugde. Mijn

kind, dit is een mooie legende; onthoudt dit altijd en je zult een mens met kennis zijn”.”

‘Rama, wat als schepping wordt beschouwd is niet werkelijker dan dit verhaal. Deze wereld is
niets anders dan hallucinatie. Het is niet meer dan een idee. In het oneindige bewustzijn
ontstond het idee van schepping, en dat is al wat bestaat. Rama, deze wereld is niets anders
dan een idee; alle objecten van bewustzijn in deze wereld zijn slechts een idee; verwerp de
dwaling van ideeénvorming en wees vrij van ideeén; en verblijf vast geworteld in waarheid, in
vrede.”

Sri Vasishtha vervolgt:

“Alleen een dwaas, en niet een wijs mens, raakt door zijn eigen ideeén bedrogen. Alleen een
dwaas die denkt dat het onvergankelijke vergankelijk is bedriegt zichzelf. Zelfzucht is slechts
een idee als gevolg van de associatie van het Zelf met de fysieke elementen. Als alleen het
onbegrensde bewustzijn is wat als al dit bestaat, hoe kan wat zelfzucht genoemd wordt tot
bestaan komen? In feite is zelfzucht niet werkelijker dan een luchtspiegeling in de woestijn.
Daarom, Rama, verwerp de onvolkomen zienswijze die niet op feiten is gebaseerd; verblijf in
volmaakte kennis die op waarheid berust en waarvan de aard gelukzaligheid is.

Doe onderzoek naar de aard van de waarheid. Verwerp valsheid. Jij bent altijd vrij; Waarom
acht jij jezelf gebonden en treur je? Het Zelf is onbegrensd; waarom, hoe en door wie is het
gebonden? Er is geen verdeeldheid in het Zelf, daar het absolute Brahman dit alles is. Wat is
gebondenheid en wat is bevrijding? Alleen in de staat van onwetendheid denk je pijn te
ervaren, doch pijn kan je niet raken. Dit soort dingen bestaan niet in het Zelf.”

Behalve het onderscheiden van het werkelijke van het onwerkelijke benadrukt SrT Vasishtha
het belang van inspanning en volharding, die noodzakelijk zijn voor het bereiken van
bevrijding. Hierover vertelt Sri Vasistha het verhaal van de dwaze olifant.

Het verhaal van de dwaze olifant

“Luister, O prins naar de het volgende verhaal. In de Vindhya bergen was er eens een zeer
sterke olifant met twee krachtige slagtanden. Deze olifant werd eens door olifantjagers in een
val gelokt en gevangen genomen. Hij werd met ijzeren kettingen in de boeien geslagen,
moest zware arbeid verrichten en leed veel pijn. Na drie dagen verzamelde de olifant al zijn
kracht en slaagde erin zich van zijn boeien te bevrijden en te vluchten. Een olifantjager zag
het gebeuren en besloot de olifant weer te vangen. Hij klom in een boom met takken over het
pad waar de olifant langs zou komen. Zijn bedoeling was zich op de nek van de olifant te
laten vallen om hem weer aan zijn macht te onderwerpen. Toen hij zich op de olifant liet val-
len miste hij echter de olifant en viel precies voor zijn voeten neer. De olifant zag zijn vijand
voor zich op de grond liggen. Maar hij werd overstelpt door medelijden en spaarde hem.

De jager was niet ernstig gewond. Hij stond op en ging opnieuw op zoek naar de olifant. Niet
lang daarna ontdekte hij de olifant onder een boom. Toen groef hij ergens in de omgeving
een diepe put en bedekte het met takken en gebladerte. Na enkele dagen viel de olifant in de
put en sindsdien moet hij de jager weer dienen en leeft hij in grote angst.

" De genoemde drietallen staan voor onwerkelijkheden die de mens voor werkelijk houdt.



Yoga Vasistha Maharamayana 10

De olifant had verzuimd zijn vijand, die hem ketende en pijnigde, te doden toen deze voor
hem neerviel en moest daardoor opnieuw langdurig lijden. Men nodigt, als het ware, het lijden
zelf uit wanneer men steeds aan zijn geneigdheden toegeeft. Door de veronderstelling ‘ik ben
vrij’ viel de olifant opnieuw in gebondenheid. Dwaasheid is gebondenheid en leidt tot smart.

Luister nu naar de betekenis van deze parabel.

De olifant in de Vindhya bergen is de in onwetendheid verkerende mens. De twee krachtige
slagtanden zijn viveka (het zuivere onderscheidingsvermogen, wijsheid) en vairagya
(onthechting) waarover elke mens in essentie beschikt. De jager die de olifant pijn toebracht
is onwetendheid. De bron van alle smart is onwetendheid. Ondanks zijn enorme kracht was
de olifant aan de wil van de jager overgeleverd; ook de mens, hoewel in alle opzichten
perfect, wordt helaas door onwetendheid overwonnen.

De ijzeren kettingen waarmee de olifant was geboeid zijn de gehechtheden gesmeed door de
verlangens die de mens in zijn macht heeft. Besef dat deze verlangens sterker en duurzamer
zijn dan ijzeren kettingen. 1Jzeren kettingen vergaan in de loop van de tijd, maar verlangens
die de overhand hebben nemen toe en worden sterker. Soms rijst in de mens een flauw
besef van het bestaan van de boeien waarmee hij geketend is en hij probeert zich daarvan te
bevrijden. Hij gaat op zoek naar kennis en onderwerpt zich aan discipline. Maar als de
standvastigheid onvoldoende is neemt onwetendheid weer de overhand en men vervalt in de
stroom van gewoonten, zoals bij het falen van de olifant om de jager voorgoed uit te
schakelen.”

Soms klinken de uitspraken en verhalen van Sri Vasistha nogal onverzoenlijk, radicaal, en
zelfs meedogenloos. Hij demonstreert echter hoe lastig onwetendheid te herkennen is en dat
het met alle middelen uitgeroeid moet worden.®

Het doden van onwetendheid is het enige wat de mens te doen staat. Onwetendheid is het
beschouwen van de individualiteit en de wereld als werkelijkheid. Maar wie is bereid zijn
persoonlijkheid en streven naar wereldse gewin op te geven? Toch wijst SrT Vasistha dit niet
af zonder er iets tegenover te stellen. Hij zegt dat de wereld niet werkelijk kan zijn omdat alles
daarin veranderlijk en vergankelijk is. Als je je blik echter van de wereld afwendt en op zoek
gaat naar wie je werkelijk bent, bereik je uiteindelijk het allesomvattende Zelf en ontdekt de
eenheid als de enige werkelijkheid. Dan blijkt dat wat in het begin als onwerkelijk ter zijde
was geschoven ook een deel van de eenheid is. Alleen in deze staat van eenheid, de
realisatie, waar de wijzen en geschriften het over hebben is er onafgebroken vrede en geluk.

Sri Vasistha noemt Rama velen die zich van zelfzucht hebben bevrijd en vervolgt:

‘Rama, Het ego is onwerkelijk. Vertrouw het niet maar verwerp het ook niet. Hoe kan het
onwerkelijke gekoesterd of verzaakt worden? En als het ego onwerkelijk is, wat is dan
geboorte en dood? Jij bent dat subtiele en pure bewustzijn dat ondeelbaar is, vrij van
ideevorming en alles omvattend. Alleen in de staat van onwetendheid wordt de wereld als
een illusoire verschijning gezien. In de ogen van de verlichte wordt al dit als Brahman gezien.
Bevrijd je van begrippen als eenheid en verscheidenheid en verblijf in gelukzaligheid.
Gedraag je niet als de dwaze man wiens verhaal ik je nu ga vertellen.”

® De essentie van dit verhaal is ook herkenbaar in het volgende korte uitspraak ven Jezus in het Evangelie van
Thomas (logion 98):

“Jezus sprak: “Het Koninkrijk van de Vader is gelijk aan een man die een machtige man wil doden. Thuis trok
hij een zwaard en stiet het in de muur, om zich er van te vergewissen of zijn hand sterk zou zijn. Toen doodde
hij de machtige.”



Yoga Vasistha Maharamayana 11

Het verhaal van de zelfmisleide man

“Er was eens een man die als een magische verschijning ergens in de etherische sferen was
geboren en er leefde. Er was niemand buiten hem en hij zag alleen zichzelf en zijn
omgeving. Toen hij opgroeide en een man in zijn eenzame verblijf werd, dacht hij bij zichzelf:
ik ben uit de ether geboren, de ether is mijn rijk en het bezit waarover ik heers, en dus moet
ik de ether beschermen.’ Toen bouwde hij in de hoge sferen een etherisch kasteel als zijn
hoofdverblijf waaruit hij zijn etherische rijk bestuurde en leefde gelukkig. Maar in de loop van
de tijd werd zijn kasteel vernield zoals de wolken die door herfstwinden worden verdreven.
Toen jammerde en treurde hij, ‘0 mijn kasteel, waarom ben jij zo snel vergaan, waar ben jij
gebleven?’ Toen groef hij een put in de leegte van de ruimte, en verbleef daarin. Hij
bestuurde zijn rijk vanuit deze holte en was tevreden. Maar in de loop van de tijd werd ook dit
verblijf weggewist, zoals alles wat woeste golven en aardverschuivingen in hun weg staat
verzwolgen worden. Toen bouwde hij een aarden pot en trok zich daarin terug. Maar een
aarden pot is broos en het duurde niet lang of het brak in scherven. Daarna bouwde hij een
tobbe, een hut en vele andere verblijven maar in de loop van de tijd verdwenen zij allemaal.
Hij was zeer ongelukkig. In deze hulpeloze staat dacht hij terug aan de bekrompenheid van
zijn tijdelijke verblijven die hij naar eigen keuze had gebouwd en aan zijn verdriet als gevolg
van de vernieling van zijn bouwsels, dit alles door zijn eigen onwetendheid.”

“Luister nu naar de betekenis van dit verhaal, Rama. De in onwetendheid verkerende man is
de mens die door zijn egoisme de ruimte voor zijn persoonlijkheid aanziet en dit als een
werkelijke entiteit beschouwt. De diverse verblijfplaatsen staan voor de verschillende
belichamingen die de mens aanneemt. Dus hij identificeert zichzelf met het lichaam,
persoonlijkheid enzovoort, welke hij dan in stand wenst te houden. Het lichaam,
persoonlijkheid enzovoort, komen tot bestaan en vergaan na een bepaalde tijd. Als gevolg
van deze misleiding treurt het ego voortdurend, veronderstellend dat het Zelf dood en
verloren is. Wanneer een pot of een ander object verloren raakt, blijft de ruimte onaangetast.
Op dezelfde wijze heeft het verlies van het lichaam geen effect op het Zelf. Het Zelf is puur
bewustzijn, subtieler dan ruimte. Het is ongeboren, het vergaat niet. En het is de
onbegrensde Brahman alleen dat als deze wereldverschijning straalt. Weet dit en wordt voor
altijd gelukkig.”

Sri Vasistha vervolgt:

“Uit de opperste Brahman ontstond eerst de geest (geindividualiseerd bewustzijn) met zijn
vermogen van denken en verbeelding. En deze geest maakt deel uit van Brahman, zoals de
geurigheid in een bloem, de golven in de oceaan en de stralen van het licht in de zon. Door
het vergeten van Brahman ontstond de valse waarneming van de wereldverschijning. Als
men denkt dat lichtstralen verschillend en apart zijn van de zon, dan hebben de lichtstralen
voor hem een aparte werkelijkheid. Als men keer op keer denkt dat een gouden armband een
armband is, dan is het voor hem slechts een armband en geen goud.”

Door middel van soortgelijke uitleg en verhalen, en met onuitputtelijk geduld en liefde
confronteert Sr1 Vasistha de zoeker steeds met zijn onwetendheid, namelijk de wereld en
individualiteit als werkelijkheid en als onafhankelijke entiteiten, als anders dan bewustzijn of
Brahman te beschouwen. Een ongewenste gewoonte kan overwonnen worden door deze te
herkennen en bewust te negeren wanneer het telkens de kop opsteekt. De grootste
ongewenste gewoonte van de mens is onwetendheid. De uiteenzettingen en verhalen in
Yoga Vasistha herinneren de zoeker aan zijn ware natuur, en maken onwetendheid
herkenbaar waardoor deze telkens iets van zijn kracht verliest. De zoeker mag zich gelukkig
prijzen dat Yoga Vasistha zo omvangrijk en onuitputtelijk is. Telkens als de zoeker het
opnieuw begint te bestuderen is het weer fris, inspirerend en nieuw.



Yoga Vasistha Maharamayana 12

Slotwoord

In deze lezing is getracht iets van Yoga Vasistha te laten proeven. In een korte lezing als
deze is het uiteraard niet mogelijk de schoonheid en de diepte van de oorspronkelijke tekst
en de beroering die het in het hart van de zoeker teweeg brengt te evenaren. Door de
beknopte weergave zijn daarnaast de leer van Sri Vasistha en de betekenis van de verhalen
zonder herhaalde studie van de tekst niet gemakkelijk te doorgronden. Daarom wordt
iedereen die zich tot de in deze lezing behandelde onderwerpen aangetrokken voelt
aangeraden de uitgebreide teksten te bestuderen. Het is mijn overtuiging dat er nauwelijks
een bezigheid zo nuttig voor de mens kan zijn als de studie van Yoga Vasistha.

De studie van Yoga Vasistha is een proces van onderzoek. Het ontdekte wordt telkens weer
aan onderzoek onderworpen tot er niets meer van het onderscheid tussen de onderzoeker en
het onderzochte als aparte entiteiten over blijft. Zoals een cirkel die steeds kleiner en kleiner
wordt tot er slechts een puntje overblijft en tenslotte ook dat puntje verdwijnt, of als een cirkel
die steeds groter en groter wordt en alles omvat. SrT Vasistha zegt: “Realiseer: ‘al dit is on-
werkelijk inclusief mijzelf’ en jij zult geen smart kennen, of, ‘al dit is werkelijk inclusief mijzelf’
en smart zal je evenmin treffen. Dan zult jij in vrede en in het opperste geluk verblijven.”

Zoals bij mijn eerdere zomerlezingen besluit ik ook deze lezing met enkele woorden die
ontleend zijn aan Yoga Vasistha:

‘Deze schepping bestaat in het pure onbegrensde bewustzijn dat de werkelijkheid is van alle
gedachten en begrippen die tezamen het denkvermogen vormen. De pure gewaarwording
die in dat denkvermogen oprijst kent men als deze schepping. Maar wat is de oorzaak van dit
denkvermogen en van deze schepping? Als er gezegd wordt dat het begoocheling is, wat is
dan de oorzaak van deze begoocheling? Wie ziet deze begoocheling en wie denkt daarover?

Nu zie ik dat Ik besta in puur bewustzijn dat vrij is van handeling, de doener en de middelen.
Wat bestaat is zelfs niet eens de verschijning in puur bewustzijn, maar het is puur bewustzijn.
Hoe kan dit verschijning worden? En wie is de waarnemer van die verschijning?..”

Literatuur:

[1]. Swami Venkatesananda, ‘Multiple Reflections: Talks on the Yoga Vasistha’. Chiltern
Yoga Foundation, 1988, isbn 0961276215 180 p.

[2] DR. (Mrs.) Kanta Gupta. ‘The Yogavasistha of Valmiki’, Brihat, (the bigger), with study,
text, commentary and sloka index, NAG Publishers, Delhi-110007, 1998. 3 Volumes,
ISBN 81-7081-409-X. 2585 p.

[3]. Vihari Lal Mitra. ‘The Yoga-Vasistha of Valmiki’, Sanskrit text and English translation.
Parimal Publications, Delhi-110007, 4 Volumes, 1998, ISBN 81-7110- 151-9. 2402 p.

[4]. K. Narayanswami Aiyer, ‘A Translation of Yogavasishta, Laghu (the smaller)’. Madras
1896. First Indian Reprint 2006, ISBN 81-89526-06-5. 357 p.

[5]. Swami Venkatesananda, ‘Vasistha’'s Yoga'. (Een verkorte vertaling van de originele
tekst). State University of New York Press, Albany, 1993. ISBN 0-7914-1363—0. 768 p.

[6]. Swami Venkatesananda, “The Supreme Yoga'. (Vrijwel identiek aan [5]). 2 Volumes. New
Age Books, India. ISBN 81-7822-260-4.

[7]. Swami Venkatesananda, “The Concise Yoga Vasistha'. (Een kortere weergave van [5]).
State University of New York Press, Albany, 1984. ISBN 0-87395-954-X. 430 p.

[8]. ‘Maharamayana, Yoga Vasishtha, Koningin Cudala, een Indische Sage’. Vertaling
Stichting School voor Filosofie, Amsterdam. ISBN 90 6030 175 7. 135 p.

[9] ‘Yoga Vasishtha Sara’, Sri Ramanasramam, India, ISBN 81-88018-45-7, 42 p.

YogaVasishthaMaharamayana_140731



