
ZELFONDERZOEK1 

(Vicārasangraham, Self Enquiry) 

Beknopte leidraad voor het zoeken naar het Zelf  

Shri Ramana Maharshi 

Bestaat er, om eer te bewijzen aan het Allerhoogste (dat alles is), een andere manier 
dan rotsvast als Dat gegrondvest te zijn?  

1. Discipel: Meester! Wat is de weg om de staat van blijvend geluk vrij van ellende te 
verwerven? 

M: Waar het lichaam is, is lijden - dat is een uitspraak in de overgeleverde geschriften, 
maar ook ieders eigen ervaring. Daarom moet je je ware natuur onderzoeken, die ten 
allen tijde lichaamloos is, en als zodanig moet je verblijven. Dit is de weg om die staat te 
verwerven. 

2. D: Wat wordt bedoeld met dat men zijn ware natuur onderzoeken en begrijpen moet? 

M: Iedereen vindt ervaringen als 'ik kwam’, 'ik ging', 'ik deed' en 'ik was' als iets 
volkomen natuurlijks. Blijkt er uit deze ervaringen niet dat het “Ik-bewustzijn” de doener 
van deze diverse handelingen is? Onderzoek naar de ware natuur van dat ik-bewustzijn 
en het verblijven daarin is de weg om je ware natuur te begrijpen. 

3. D: Hoe ondervraagt men zich “wie ben ik”? 

M: Activiteiten als ‘gaan’ en ‘komen’ behoren alleen tot het lichaam. Als gevraagd wordt 
wat met dit 'ik' bedoeld wordt, blijkt dit het lichaam te zijn, omdat bewegingen en andere 
verrichtingen lichamelijk zijn. Maar kán dit 'ik'-gevoel wel het lichaam zijn? Het lichaam 
was er niet voor de geboorte, het is opgebouwd uit de vijf elementen, het blijkt niet 
aanwezig te zijn in onze slaap, en uiteindelijk wordt het een lijk. Kan het lichaam, dat net 
zo bewust is als een stuk hout, stralen als 'Ik, Ik'? Daarom wordt het gevoel 'ik', dat in 
het lichaam opkomt, ook wel 'ego' (ahankara) genoemd, en 'individu' (jiva). Ook termen 
als 'eigenwaan' (tarbodha), 'illusie' (maya), 'onwetendheid' (avidya) en 'onzuiverheid' 
(mala) duiden op dit 'ik'. Kunnen we dit zonder onderzoek laten? Is het niet voor onze 
verlossing door onderzoek dat in alle overgeleverde geschriften wordt gezegd dat de 
vernietiging van de eigenwaan bevrijding (mukti) betekent. 

Daarom, laat het lichaam voor wat het is en zonder het woord ‘ik’ te uiten onderzoek vol 
aandacht de vraag: 'Wat is het dat nu opkomt als 'ik'?' Dan zal er in het hart een soort 
woordeloze licht in de vorm van “Ik” stralen. Dat wil zeggen, vanuit zichzelf straalt het 
zuivere Bewustzijn, dat één is en onbeperkt; al het beperkte, inclusief de ontelbare 
gedachten, is verdwenen. Als je er helemaal bij blijft zonder deze ervaring te verlaten, 
zal het gevoel van 'ik' (dat wil zeggen 'ik ben het lichaam') volledig uitroeien, en ook de 
meest subtiele 'ik'-vorm zal verdwijnen als een dovende vlam, zonder iets achter te laten. 
Dit alleen is volgens wijze mensen en de geschriften bevrijding.  

                                                 
1 Ten tijde van zijn langdurige zwijgzaamheid tekende Shrî Ramana Maharshi (1879-

1950) omstreeks 1901 enige richtlijnen op voor zijn leerling Gambhîram Sheshayya. De 
betekenis ervan is: ervaar volkomen geluk in de concentratie op het Zelf. 
 
De tekst is grotendeels ontleend aan "Ramana Upaniṣad" van Philip Renard. 



Zelfonderzoek (vicārasangraham) 

 2 

4. D: Bij het zoeken naar de bron van ‘eigen-waan’ die de ik-vorm heeft, rijzen er 
ontelbare gedachten op, maar niet een afzonderlijke ‘ik’ gedachte. 

M: Of in bepaalde zinnen de eerste naamval wordt genoemd of niet, de zinnen waarin 
andere naamvallen voorkomen hebben toch de eerste naamval als hun basis. Op 
dezelfde manier hebben alle gedachten die in het hart opkomen het 'ik' als basis, de 
'eerste mentale naamval', de kennenheid 'ik ben het lichaam'. Het is dus het opkomen 
van het 'ik' dat de oorzaak en de bron is van het opkomen van alle andere gedachten. 
Aangezien de zelfmisleiding in de vorm van egoschap de wortel is van de boom van de 
kringloop (samsara) van geboorte en dood, zal de vernietiging ervan alle gedachten 
volledig opheffen, zoals een ontwortelde boom.  

Wat er ook maar voor gedachten opkomen die een obstakel kunnen vormen voor je 
geestelijke discipline (sadhana), je moet je aandacht niet toestaan erachteraan te gaan, 
maar deze juist laten rusten in je Zelf dat Atman is. Je moet uitsluitend getuige blijven 
van alles wat er gebeurt, met de houding 'Laat komen wat komt, hoe vreemd ook. Laten 
we maar kijken!' Zo moet je sadhana zijn. Met andere woorden, identificeer je niet met 

alles wat verschijnt; je moet nooit afstand doen van je Zelf. Dit is het juiste middel voor 
het vernietigen van het denken (manonasa), dat het lichaam aanziet voor het Zelf, en dat 
de oorzaak is van alle genoemde obstakels. 

Deze weg, die op een gemakkelijke manier het egoschap vernietigt verdient bhakti 
(toegewijde overgave), dhyana (meditatie), yoga (concentratie of verenigd-zijn) en jnana 
(kennis of inzicht) genoemd te worden.  

God is blijvend aanwezig als de eigen natuur van het Zelf, stralend als 'Ik' in het Hart, en 
omdat volgens de overgeleverde teksten juist het denken gebondenheid is, de beste 
methode is om het denken in de vorm van de 'ik'-gedachte over te geven aan Hem, aan 
het Zelf, en zich helemaal stil te houden zonder Hem (God, het Zelf) te vergeten. Dit is 
de vaststaande leer van de geschriften. 

5. D: Is zelfonderzoek de manier voor het verwijderen van het valse geloof in de 
identificatie met het fysieke lichaam alléén, of is het ook van toepassing op de subtiele 
en causale lichamen? 

M: Aan het fysieke lichaam hebben de andere lichamen hun voortbestaan te danken. In 
de gedachte 'ik ben het lichaam' zijn alle drie de lichamen, het fysieke, het subtiele en 
het causale lichaam (die tezamen ook wel worden aangeduid als 'de vijf omhulsels'), 
vervat. Als het geloof in de identificatie met het fysieke lichaam stopt, valt het geloof in 
de andere lichamen vanzelf weg. Zelfonderzoek is dé weg voor het verwijderen van het 
valse geloof in de identificatie met alle drie de lichamen. 

6. D: Hoe is het te verklaren dat alléén de vernietiging van het ego bevrijding is terwijl er 
onderscheid wordt gemaakt in verschillende functies van het interne orgaan, namelijk 
manas (denkvermogen), buddhi (intellect), chitta (herinnering) en ahankara (egoschap)? 

M. Volgens de overgeleverde teksten bestaat er een eenheid die aangeduid wordt met 
'geest' of 'denkvermogen' (manas), deze is voortgekomen uit de subtiele essentie van 
het gegeten voedsel en bloeit en gedijt als gevolg van hartstochten zoals gehechtheid en 
afkeer, en hunkering en angst. Het is de verzameling van het denkvermogen, intellect, 
geheugen en egoschap. Zijn functies zijn denken, beoordelen enzovoort. Hoewel het dus 
een veelvoud van functies heeft, draagt het vaak een enkelvoudige naam, zoals 
'denkvermogen' of 'geest', iets dat tot object gemaakt kan worden net zoals de levenloze 
voorwerpen die waargenomen worden. Het is object van Bewustzijn. Hoewel het 



Zelfonderzoek (vicārasangraham) 

 3 

denkvermogen (of geest) zelf zonder bewustzijn is, lijkt het bewust te zijn, dank zij zijn 
contact met Bewustzijn - net zoals een roodgloeiende ijzeren kogel vuur lijkt te zijn. Het 
is begrensd, niet-eeuwig, verdeeld en veranderlijk zoals lak, goud en was, zich door 
stolling in allerlei vormen vast te leggen. Het is de grondslag van alle elementen van de 
wereld der verschijnselen.  

Zoals zien gelokaliseerd wordt in het oog en horen in het oor, zo wordt het 
denkvermogen (of geest) gelokaliseerd in het Hart. Het denkvermogen vormt het 
wezenlijke bestanddeel van het persoonlijke zelf. Het staat in verbinding met objecten 
door middel van de zintuigen die door het denken gecoördineerd worden. Als het aan 
een object denkt, neemt het een specifieke gedachtevorm aan, een voorstelling die 
gebaseerd is op een eerdere zintuiglijke gewaarwording. Bij het kennen van iets ontstaat 
dan de ervaring 'ik ben hiervan de kenner', en hierbij het ervaart bevrediging. Verstand, 
wil, ego en individualiteit vormen samen één en dezelfde geest. Het is vergelijkbaar met 
een man die op verschillende manieren aangeduid wordt, in overeenstemming met zijn 
verschillende functies en werkzaamheden. Het individu is niets anders dan het ego, het 
'ik', dat (zoals al gezegd) hetzelfde is als de denkende geest.  

Het denkvermogen neemt in feite de vorm van alles aan: van zowel het individu, als 
God, alsook de wereld. Als het door kennis de vorm van het Zelf wordt is er bevrijding 
dat van de natuur van Brahman is. Dat is de leer. 

7. D: Als deze vier - manas (denkvermogen), buddhi (intellect), chitta (herinnering) en 
ahankara (ego) - een en dezelfde is waarom wordt voor elk van hen een aparte locatie 
genoemd? 

M: Er wordt wel gezegd dat de keel de verblijfplaats is van het denkvermogen, het 
gezicht of het hart de plaats van het intellect, de navelstreek de plaats van het 
geheugen, en het hart of sarvanga de plaats van het 'ik'-gevoel, ego-schap. Maar voor 
het geheel van deze functies, voor dat wat 'denkende geest' of 'innerlijk instrument' wordt 
genoemd, is de verblijfplaats uitsluitend het Hart, 'het geheel van deze organen”. Dit is 

op afdoende wijze in de geschriften genoemd. 

8. D: Waarom wordt gezegd dat alleen het denkvermogen, dat het interne orgaan is, 
straalt als de vorm van alles, het ego, God en de wereld? 

M: Omdat de zintuigen instrumenten voor het kennen van objecten zijn, worden ze wel 
'uiterlijk' genoemd - het denken, dat 'binnenin' zit, kun je dan het 'innerlijke zintuig' 
noemen. Maar het onderscheid tussen 'innerlijk' en 'uiterlijk' bestaat alleen maar met 
betrekking tot het lichaam; in werkelijkheid bestaat er geen innerlijk of uiterlijk. In zijn 
ware natuur is het denken net zo zuiver als ruimte. Wat aangeduid wordt als 

'denkvermogen' of 'Hart' is datgene waarmee de elementen (van de wereld der 
fenomenen) gerangschikt worden, de elementen die zich als innerlijk of uiterlijk 
voordoen. Zonder twijfel bestaat alles wat fenomeen is, alles wat naam en vorm heeft, 
uitsluitend uit denken. Alles wat 'buiten' schijnt te zijn is in werkelijkheid 'binnenin'. Met 
het doel te laten zien dat de hele wereld der fenomenen innerlijk is, en niet buiten je, is 
het universum in de overgeleverde teksten beschreven als 'het lotus-vormige Hart'. Het 
Hart is hetzelfde als het Zelf, niets anders dan Brahman. 

9. D: Waarom zegt men “Het Hart is niets anders dan Brahman”? 

M: Ondanks het feit dat het Zelf belevenissen ervaart tijdens de waaktoestand in het 
oog, tijdens de droom in de streek van keel en nek, en tijdens de diepe droomloze slaap 
in het Hart, verlaat hij nooit zijn hoofdzetel het Hart. 



Zelfonderzoek (vicārasangraham) 

 4 

In de lotuskern van het allesomvattende Hart, dat wil zeggen in de 'ruimte van het 
zuivere denkvermogen' (chitta-akasha), straalt het uit zichzelf lichtgevende 'Ik' in 

gestadige klaarheid. Aangezien Het in iedereen straalt, wordt Het aangeduid als de 
'getuige'(sakshi), of de aan alles vooraf- en voorbijgaande 'vierde staat' (turiya).  

De oneindige 'Ruimte van het Kennen' is de Werkelijkheid, die erkend wordt als Absolute 
(Brahman) en als Zelf; dit straalt als Bewustzijn binnenin 'Ik', zonder ego-betekenis, als 
het Ene in alle individuele wezens. Dit wordt Turiyatita genoemd: 'Voorbij de vierde 
staat'. Vandaar dat gezegd wordt dat het 'Hart' niets anders is dan Brahman: Brahman 
straalt immers in de Harten van alle wezens als hun Zelf.  

De betekenis van het woord hridayam wanneer gesplitst wordt in ‘hrit-ayam’, is 

Brahman. Wanneer iemand zichzelf met een gebaar wil aanduiden, doet hij dat door met 
zijn hand op zijn borst te wijzen. Dit toont dat het Absolute (Brahman) in ieders Hart 
woont, als het Zelf. 

10. D: Als het gehele universum niets anders is dan een gestalte in het denkvermogen, 
betekent dit niet dat het gehele universum een illusie is? Als dit zo is waarom wordt de 
schepping van het universum in de Veda’s vermeld? 

M: Er kan geen enkele twijfel over bestaan dat het universum louter illusie is. Het 
belangrijkste doel van de Veda's is, aan te tonen dat het aan de zintuigen verschijnende 
universum schijn is, zodat Brahman kenbaar wordt. Alleen met het oog hierop laten de 

Veda’s de leer van de schepping toe. Bovendien, voor de minder gekwalificeerde 
mensen wordt een scheppingsleer onderwezen als een gefaseerde evolutie van de 
oorspronkelijke natuur (prakriti), het intelligentie-principe (mahat-tattva),  subtiele 
essenties (tanmatra's) en grove elementen (bhuta's), de wereld het lichaam enzovoort. 

En aan gevorderde zoekers wordt een schepping onderwezen die gelijktijdig oprees, dat 
wil zeggen dat de wereld als een panorama in een droom opkomt, zijnde niets anders 
dan je eigen gedachten als gevolg van het gebrek jezelf niet als het Zelf te kennen. 

Uit het feit dat de schepping van de wereld op verschillende manieren beschreven is 
blijkt duidelijk dat het doel van de Veda's uitsluitend was om de ware natuur van 
Brahman, het Absolute, aan te geven, na het illusoire karakter van het universum op de 
een of andere manier te hebben getoond. Degenen die het Zelf verwezenlijkt hebben 
door onmiddellijke ervaring weten voorbij iedere twijfel dat de wereld der verschijnselen 
als een objectieve, onafhankelijke werkelijkheid niets anders is dan waan. Uit het feit dat 
de schepping van de wereld op verschillende manieren beschreven is blijkt duidelijk dat 
het doel van de Veda's uitsluitend was om de ware natuur van Brahman, het Absolute, 
aan te geven, na het illusoire karakter van het universum op de een of andere manier te 
hebben getoond. Degenen die het Zelf verwezenlijkt hebben door onmiddellijke ervaring 
weten voorbij iedere twijfel dat de wereld der verschijnselen als een objectieve, 
onafhankelijke werkelijkheid niets anders is dan waan.  

11. D: Kan het Zelf ervaren worden door het denkvermogen wiens natuur veranderlijk is? 

M: Sattva-guna, (de eigenschap van zuiverheid, intelligentie enz) is de ware natuur van 
het denkvermogen; in werkelijkheid is het denkvermogen louter Bewustzijn, louter 
Kennen, want zijn ware natuur is puur als lege ruimte. In die pure, natuurlijke staat kun je 
het eigenlijk niet meer 'denkvermogen' of 'denkende geest' noemen. Alleen het soort 
kennen dat ten onrechte het een voor het ander aanziet, kun je 'denkvermogen' of 
'denkende geest' noemen. Datgene wat oorspronkelijk de zuivere sattva-geest was, die 
als ware natuur louter Kennendheid heeft, vergeet deze Kennendheid door 



Zelfonderzoek (vicārasangraham) 

 5 

onwetendheid. De sattva-geest raakt daarbij overweldigd door de andere twee 
eigenschappen: door die van traagheid en stolling (tamas, of tamo-guna), waarbij hij zich 

manifesteert als de fysieke wereld; en door de eigenschap van activiteit en opwinding 
(rajas, of rajo-guna), waarbij hij zich identificeert met het lichaam en zo als 'ik' verschijnt 
in de gemanifesteerde wereld (en waarbij hij dit 'ik' voor de werkelijkheid houdt). Door 
gehechtheid en afkeer gedreven komt hij tot goede en verkeerde daden, en door de als 
residu overblijvende indrukken (vasana's) daarvan blijft hij gevangen in de kringloop van 
geboorte en dood.  

Iemand die zijn onzuiverheden is kwijtgeraakt door in vorige levens zijn menselijke 
plichten verlangenloos te hebben vervuld, luistert op een gegeven moment naar het 
onderricht van een waarachtig leermeester, denkt na over de betekenis ervan en 
mediteert om de natuurlijke staat, de 'vorm' van het Zelf, dat wil zeggen de vorm 'Ik ben 
Brahman', deelachtig te worden. Dit is het resultaat van ononderbroken contemplatie van 
Brahman. Zo zal de vormverandering van het denken (waarbij het zich door traagheid 
(tamas) als 'wereld' voordoet, en door opwinding (rajas) als 'het rusteloze ik') ophouden. 

Alleen omdat het denken zowel rusteloos wordt alsook verschijnend als materiële 
wereld, wordt de Werkelijkheid niet meer herkend. Want zoals fijne zijden stof niet met 
een grove ijzeren naald kan worden genaaid en de subtiele nuances van voorwerpen 
niet kunnen worden ontdekt bij het licht van een in de wind flakkerende lamp, zo is de 
realisatie van de Waarheid niet mogelijk als het denken door duistere traagheid (tamas) 
grof en afgestompt blijft, en door opwinding (rajas) rusteloos en ongestadig.  

Maar in het denken dat door meditatie (zelfonderzoek) subtiel en onbeweeglijk is 
geworden zal de gelukzaligheid van het Zelf, van Brahman, manifest worden. Zonder 

denkvermogen is ervaring niet mogelijk, en voor het ervaren van de gelukzaligheid van 
het Zelf is het noodzakelijk een denkvermogen te hebben dat gezuiverd is en (door te 
rusten in de 'vorm' van Brahman) gezegend met het vermogen om uiterst subtiel te 
ervaren. Dan zal duidelijk ervaren worden dat de natuur van je eigen zelf Brahman is. 
Als je doorgaat in het Zelf te ontspannen, zal het besef 'Ik ben Brahman, Absoluut 
Bewustzijn' in je toenemen en natuurlijk worden. 

12. D: Is deze Zelf-ervaring ook mogelijk voor hem die in overeenstemming met zijn 
prarabdha (in dit leven vruchtdragende karma) midden in de wereld ambten bekleed en 

overeenkomstig handelen moet? 

M: Een brahmaanse acteur kan verschillende rollen spelen, zonder te vergeten dat hij 
een brahmaan is. Zo moet iemand zich ook ervan bewust blijven dat hij het Zelf is, en 
zich niet door allerlei activiteiten laten verwarren dat hij gaat denken dat hij het lichaam 
is. Als het denken het contact zijn oorspronkelijke zuivere staat kwijtraakt, moet je 
meteen weer het onderzoek doen: 'Ik ben niet het lichaam. Wie ben ik?', en zo kun je het 
denken terugbrengen tot zijn zuivere staat. De vraag 'Wie ben ik?' is het voornaamste 
middel om het lijden op te lossen en opperste gelukzaligheid te beleven. Als het denken 
op deze manier tot rust komt in zijn eigen oorspronkelijke staat, zal de ervaring van het 
Zelf zichzelf spontaan aandienen, zonder enige hindernis. Daarna zullen zintuiglijke 
ervaringen van genot en pijn het denken niet meer raken. Alle fenomenen zullen dan 
opkomen zonder dat je je eraan zult hechten, als gebeurtenissen in een droom. Nooit je 
onbeperkte ervaring van het Zelf kwijtraken is werkelijke devotie (bhakti), 
gedachtenbeheersing (yoga), inzicht (of kennis) (jnana) enzovoort, aldus de oude wijzen. 



Zelfonderzoek (vicārasangraham) 

 6 

13 D: Als we actief zijn in het uitvoeren van werk, zijn we noch de doener van het werk 
noch diegene die het ervaart. Het werk wordt gedaan door de drie instrumenten (geest, 
spraak en lichaam). Kunnen we in deze ongehechte staat van denken verblijven? 

M: Nadat het denken ertoe is gebracht om in het Zelf te blijven, de 'Godheid' van het 
denken, en onaangedaan te staan tegenover de dingen van de wereld, omdat het niet 
wegdwaalt van het Zelf, hoe kunnen dan gedachten, zoals hierboven beschreven, in het 
denken oprijzen? Houden zulke gedachten geen gebondenheid in? Zodra zulke gedach-
ten opkomen, vanwege overgebleven indrukken (vasana's), moet je het denken ervan 
weerhouden om in die richting verder te gaan en moet je het meteen terugvoeren tot zijn 
oorspronkelijke staat, de staat van het Zelf, en het ertoe brengen onverschillig te blijven 
voor wereldse zaken. Je moet gedachten als 'Is dit goed?' 'Is dat goed?' 'Kan ik dit 
doen?' of 'Kan ik dat doen?' geen enkele ruimte geven. Je moet waakzaam zijn, al 
voordat dergelijke gedachten opkomen, en het denken in zijn natuurlijke staat laten 
verblijven. Als dergelijke gedachten ook maar even worden gevoed, zullen zij je schade 
berokkenen; ze zijn vergelijkbaar met de verleidende woorden van een kwaadaardig 
iemand die zich voordoet als je vriend. Komt het niet door het vergeten van je Zelf dat 
zulke gedachten opkomen en je ellende bezorgen? De onderscheidende gedachte 'Ik 
ben het niet die handelingen verricht; alle handelingen zijn reacties van de instrumenten 
(dat wil zeggen van het lichaam, de zintuigen en het denkvermogen)', is een hulpmiddel 
om het denken niet te laten leiden door de ingegrifte gewoontes van de geneigdheden 
(vasana's). Alleen als het denken door de geneigdheden wordt geleid, is het nodig het 
door middel van de zojuist genoemde onderscheidende gedachte terug te brengen tot 
zijn ware staat. Kan een denkvermogen dat in de staat van het Zelf vertoeft nog 
gedachten hebben als 'Ik gedraag me op een bepaalde manier in de wereld'?  

Op alle mogelijke manieren moet je er geleidelijk aan wennen je eigen ware Zelf, dat 
God is, niet meer te vergeten. Als je daarin slaagt zal alles slagen. Je moet het denken 
geen enkele andere richting meer laten inslaan. Ook al moet je nog allerlei handelingen 
verrichten, veroorzaakt door het overgeleverde karma, en al zien die handelingen er gek 
uit, houd het denken in de staat van het Zelf, zonder dat de gedachte 'ik handel' opkomt. 
Hebben niet talloze toegewijden (bhakta's) al hun wereldse handelingen verricht met 
een houding van onverschilligheid?  

14. D: Wat is de werkelijke strekking van sannyasa (verzaking, onthechting)? 

M: Onthechting betekent niet het verzaken van de uiterlijke dingen, maar van de 'ik'-
gedachte. Degene die de 'ik'-gedachte heeft opgegeven blijft overal hetzelfde, of hij nu 
alleen is of midden in de wereld. Wanneer je aandacht op een bepaald object 
geconcentreerd is, merk je zelfs iets dat zich vlak bij je afspeelt niet op. Zo is de 
wijsgeer, ook al is hij met een bepaald werk bezig, in werkelijkheid niet met iets bezig, 
want hij is met zijn denken verzonken in het Zelf, zonder dat er een 'ik'-gedachte opkomt. 
Zoals iemand die stil ligt in bed en droomt dat hij voorover in een afgrond valt, zo blijft 
iemand die onwetend is (dat wil zeggen van wie de 'ik'-gedachte niet is beëindigd), de 
dader van zijn werkzaamheden, ook al wijdt hij zich aan diepe meditatie in eenzaamheid. 

15. D: De geest, zintuigen enzovoort hebben het vermogen waar te nemen; waarom 
worden ze dan als waargenomen objecten aangemerkt? 
  



Zelfonderzoek (vicārasangraham) 

 7 

Kenner, degene die ziet enzovoort  (Drik) 

(met gewaarzijn): 

Het object dat gekend, gezien enz. 
wordt (Drisya) (zonder gewaarzijn):  

Het oog het lichaam, een pot enz. 

Het gezichtsvermogen het oog 

Het denkvermogen (manas) het gezichtsvermogen 

Het individu (jiva) het denkvermogen (manas) 

Louter Bewustzijn, het Zelf het individu (jiva) 

M: In het hierboven getoonde schema wordt getoond dat wij, die louter Bewustzijn zijn, 
alle objecten kennen, en daarom de Kenner (Drik) genoemd worden. Alle dingen in de 
rechterkolom, zoals de pot en het individu, zijn de objecten die gezien, dus gekend 
worden. Wat op de eerste regel subject is, wordt op de volgende regel object (in de 
rechterkolom). Dus elk van deze 'subjecten', behalve het Zelf, louter Bewustzijn, is in 
feite een veruiterlijkt object, en kan dus niet de ware Kenner zijn. Aangezien het Zelf niet 
tot object gemaakt kan worden, niet gekend kan worden door iets anders, en aangezien 
het Zelf het Ziende is dat al het andere ziet, bestaan de subject-object relatie en de 
ogenschijnlijke subjectiviteit van het Zelf uitsluitend op het niveau van de 
betrekkelijkheid, en verdwijnen zij in het Absolute. Daar is in feite niets anders dan het 
Zelf, dat noch het Ziende, noch het geziene is, en in het geheel niet bezig is als 'subject' 
of 'object'. Anders gezegd: hoewel wij 'Kenner' worden genoemd, omdat we alles 
kennen, en niet 'gekende', omdat we niet door iets anders gekend worden, worden we 
alleen maar de 'Kenner' genoemd in relatie tot de gekende objecten. In werkelijkheid is 
echter dat wat het 'gekende' genoemd wordt, niet apart van ons. Wij zijn zelf de 
Werkelijkheid die deze twee (de kenner en het gekende) insluit en overstijgt. Al het 
andere in het getoonde schema valt in de categorieën van kenner en het gekende.  

16. D: Hoe kunnen het ego, individualiteit, het Zelf en Brahman herkend worden? 

 

Voorbeeld: Dat wat met het voorbeeld wordt aangeduid:  

De ijzeren kogel  het ego (ahankara). 

De verhitte ijzeren kogel  

 

de ik-heid of individualiteit (jïva), die als een projectie 
op het Zelf verschijnt. 

De vuurgloed in de verhitte 
kogel 

het licht van het Bewustzijn, dwz. van het 
onaantastbare Brahman, dat straalt in ieder individu.  

Het licht in de vuurgloed, dat 
altijd één blijft 

Het alomtegenwoordige Brahman, dat altijd één blijft 

M: In het voorbeeld van de roodgloeiende ijzeren kogel moeten ego, individu, getuige 
en 'Al-Getuige' als volgt geïdentificeerd worden:  

Zoals het was-bolletje van de goudsmid er, ondanks de erin aanwezige fijne deeltjes 
goud, uit ziet als één klompje was, zo zijn ook de fysieke en subtiele lichamen van alle 
individuen in de diepe slaap ondergedompeld in de kosmische maya, of onwetendheid, 
wiens natuur niets anders dan duisternis is. En omdat de ‘ik-heden’ (individuen) opgelost 
en één zijn geworden met het Zelf zien ze alleen duisternis. Vanuit de duisternis van de 
slaap ontspringt het subtiele lichaam (het ego) en vanuit het subtiele lichaam het fysieke 
lichaam. 



Zelfonderzoek (vicārasangraham) 

 8 

Tegelijk met het opkomen van het 'ik' verschijnt ook het denken, verenigd met de 
weerspiegeling van het Zelf. Het 'ik' en het Zelf zijn zo onafscheidelijk van elkaar als in 
het voorbeeld van een roodgloeiende ijzeren kogel de kogel en de vuurgloed ervan. Dat 
wat als onaangedane getuige het 'ik' waarneemt, is de eigen individualiteit (jiva), dat wil 
zeggen de denkende geest waarin het licht van het Bewustzijn, het Zelf, wordt 
weerspiegeld. Het Zelf straalt onaangetast in het Hart als Brahman, en is 

alomtegenwoordige Kennendheid, grenzeloos als de wijde ruimte. Zoals wanneer de 
ijzeren kogel in verschillende vormen wordt veranderd door de hamerslagen van de 
smid, en de vuurgloed in de gloeiende kogel daarbij niet wordt aangetast, zo wordt ook 
het licht van het Zelf op geen enkele manier getroffen door de slagen van het leven in 
genot en pijn. Dat licht van het Zelf is net als ruimte alles doordringend puur kennis dat 
één is en in alle Harten als Brahman straalt. 

17.D: Hoe komt men te weten dat het Zelf in het Hart als Brahman straalt? 

M: Zoals de ruimte een lichtgevende vlam zonder enig verschil of begrenzing zowel van 
binnen als van buiten vult, zo vult ook de Ruimte van het Kennen, die binnenin het licht 
van het Zelf in het Hart is, zonder enig verschil of begrenzing binnenin en buiten van dit 
licht van het Zelf. Dit is wat met Brahman bedoeld wordt. 

18. D: Hoe verschijnen de drie staten van ervaring doen (waken, slapen en dromen) en 
de drie lichamen, die allen verbeeldingen zijn, in het licht van het Zelf dat één, 
onverdeeld en zelfverlichtend is? En, als deze verbeeldingen zich opdringen hoe kan 
men dan te weten komen dat alleen het Zelf altijd onbeweeglijk blijft?  

M: Het heldere Bewustzijn van het Zelf (l), dat 
geïllustreerd wordt door de vlam, geeft uit 
zichzelf licht. Het functioneert als het causale of 
'veroorzakende' lichaam (7) in de binnenkamer, 
die omgrensd wordt door de muren van niet-
weten (avidya) (4) en afgesloten door de deur 

van de diepe slaap (2).  

Als deze deur door het vitale principe wordt 
geopend, onder invloed van tijd en karma, 
ontstaat er een weerspiegeling van het licht van 
het Zelf op de spiegel van het 'ik' (5) die bij de 
deuropening staat; de deuropening is het 
intelligentieprincipe (mahat-tattva) (3), de bron 
van het 'ik'. De spiegel verlicht dan de middelste 
kamer, de droomtoestand, waarin het subtiele 
lichaam (8) gemanifesteerd wordt. Door de 
buitendeur en de ramen, die de zintuiglijke 
vermogens (6) verbeelden, stroomt het licht later 
(als de buitendeur en de luiken der ramen 
geopend zijn) naar buiten, naar de open voorhof 
van het wakkerzijn, de toestand waarin het 
fysieke lichaam (9) gemanifesteerd wordt. 

Als de deur van de slaap (2) wordt gesloten (door het vitale principe, onder invloed van 
tijd en karma, stopt het gevoel van 'ik'; dan houden de toestanden van waken en dromen 
op en blijft het Zelf alleen over, onafgebroken stralend. De illustratie laat het verschil 
zien tussen het onbeweeglijke, onaantastbare Zelf en het 'ik' met zijn afwisseling van 

 



Zelfonderzoek (vicārasangraham) 

 9 

slapen, dromen en waken.  

19. D: Ondanks het feit dat ik naar de uitleg van de kenmerken van zelfonderzoek tot in 
details heb geluisterd, heeft mijn geest geen vrede gevonden. Wat is de reden hiervan? 

M: De oorzaak van het gebrek aan innerlijke vrede is de afwezigheid van kracht of van 
eenpuntig-gerichtheid van het denken.  

20. D: Wat is de oorzaak voor het ontbreken van mentale kracht? 

M: De middelen om geschikt te worden voor zelfonderzoek zijn meditatie, yoga, 
enzovoort. Je moet je hierin bekwamen door geleidelijke training, waardoor je denken 
steeds meer natuurlijk en bruikbaar wordt. Als je denken hierdoor is gerijpt, ben je in 
staat om werkelijk te luisteren tijdens je huidige zelfonderzoek, en dan zul je onmiddellijk 

je ware natuur, je Zelf, kunnen verwezenlijken. Dan zul je in volmaakte vrede zijn, zonder 
hier weer van af te raken. Voor een denkvermogen dat niet is gerijpt is het moeilijk om 
via zelfonderzoek onmiddellijke realisatie en vrede te verwerven. Zo iemand zou zich 
een periode moeten toeleggen op voorbereidende oefeningen voor gedachtebeheersing, 
waardoor hij uiteindelijk toch innerlijke vrede deelachtig kan worden.  

30. D: Ofschoon alleen het hart en de kruin als de geschikte locaties voor meditatie 
worden aangemerkt, kan men eventueel ook op de zes subtiele centra (adhara’s) 
mediteren? 

M: De zes subtiele centra, die als brandpunten van de meditatie worden beschouwd, 

zijn in feite producten van de verbeelding. Ze zijn bedoeld voor beginners in yoga.  

Met betrekking tot de meditatie op de zes centra de Shiva Yogi’s zeggen: “God, 
onverdeeld en grenzeloos bewustzijn-zelve, schept, verzorgt en vernietigt ons allen. Het 
is een grote zonde deze Werkelijkheid te verijdelen door daaraan namen en vormen als 
Ganapati, Brahma, Vishnu, Rudra, Maheshvara en Sadashiva toe te kennen. De 
aanhangers van de Vedanta verklaren dat dit alles niets anders dan verbeelding van het 
denken is. Het Kennen van het Zelf, dat bewustzijn in het kennen van alle objecten is, is 
volmaakt Kennen. De wijzen hebben ook gezegd: "Als dat Ene gekend wordt zoals Het 
echt is, wordt alles gekend wat nog niet gekend is."  

Als we, ondanks het feit dat we steeds door gedachten worden afgeleid, voortdurend op 
het Zelf mediteren, dat hetzelfde is als God, zal het veelvoud van gedachten vervangen 
worden door de ene gedachte aan het Zelf, en dan zal zelfs die ene gedachte 
verdwijnen. Het loutere Bewustzijn dat uiteindelijk overblijft is God. Dit is wat bedoeld 
wordt met de uitspraak dat je eigen Zelf kennen hetzelfde is als God kennen. Dit kennen 
is bevrijding.  

31. D: Hoe kan over het Zelf gedacht worden? 

M: Het Zelf is uit zichzelf stralend zonder duisternis en licht. Het is de werkelijkheid dat 
zichzelf manifesteert. Het is niet nodig om er een mentaal beeld van te maken, want de 
gedachte die zich er een voorstelling van maakt is zelf gebondenheid. Het doel van 
meditatie op het Zelf is dat het denken de vorm van het Zelf aanneemt. In het midden 
van de holte van het Hart manifesteert Brahman zich direct als het Zelf, in de vorm 'Ik, 
Ik'. Kan er een groter onwetendheid zijn dan denken aan het Zelf? 

32. D: Er werd gezegd dat Brahman zich manifesteert als het Zelf in de vorm ‘Ik-Ik’, in 
het Hart. Kan deze uitspraak nader worden verklaard? 



Zelfonderzoek (vicārasangraham) 

 10 

M: Het is ieders ervaring dat er in de diepe slaap en tijdens bewusteloosheid geen enkel 
besef aanwezig is van zichzelf of van iets uit de wereld der objecten. De ervaring die 
daarna komt, in de vorm 'ik werd wakker' of 'ik kwam bij bewustzijn', wordt gekenmerkt 
door een onderscheidend kennen dat ontspruit aan de hiervoorgenoemde 
onderscheidloze staat. Dit specifieke, onderscheidende kennen wordt vijnana genoemd. 
Dit vijnana komt alleen maar aan het licht of met betrekking tot het Zelf, of met 

betrekking tot het niet-Zelf - het heeft van zichzelf geen licht. Wanneer het tot het Zelf 
behoort, wordt het ware Kennen genoemd, het Kennen dat het Zelf als 'object' heeft, dat 
wil zeggen een bewustzijn dat het ondeelbare Zelf als inhoud of substantie heeft, een 
onafgebroken Bewustzijn. Wanneer het in betrekking staat tot het niet-Zelf, wordt het 
'onwetendheid' genoemd.  

De staat van dit vijnana waarin het in het Zelf rust en als Zelf stralend is, manifest in de 
'vorm' van het Zelf, wordt aangeduid met ‘Ik’-manifestatie. Deze manifestatie kan niet 
apart van de Werkelijkheid plaatsvinden; het is een ontspruiten dat als een teken dient 
voor de directe ervaring van de Werkelijkheid. Toch kan het op zichzelf niet de staat van 
de Werkelijkheid zijn. Dat, waar deze manifestatie van afhankelijk is, is de fundamentele 
werkelijkheid en wordt ook Prajnana genoemd. De vedantische uitspraak 'Prajnanam 
Brahma' onderwijst dezelfde waarheid. 

Ken dit eveneens als de strekking van de geschriften. Het Zelf dat zelf-lichtend en 
getuige van alles is manifesteert zich in de vijnannakosha, het omhulsel van het intellect. 
Beschouw dit Zelf, dat wezenlijk verschilt van het onwerkelijke, als je doel, en geniet 
ervan als zijnde de ervaring van je eigen Zelf, door middel van onafgebroken aandacht.  

33. D: Wat is dat, dat innerlijke aanbidding of verering van de eigenschappenloze wordt 
genoemd? 

M: In teksten als de Ribhu Gita wordt de verering van het eigenschaploze uitgebreid 
behandeld als een op zichzelf staande benadering. Andere benaderingen, zoals 
offergaves, liefdadigheid, ascetisme, yoga, vereringsrituelen, het herhalen van heilige 
teksten enzovoort, zijn in feite allemaal vormen van de meditatie 'Ik ben Brahman'. Bij 
alle benaderingen moet je er dus op toezien dat je niet van de gedachte 'Ik ben 
Brahman' afwijkt. Dit is de strekking van de verering van het eigenschaploze.  

37. D: Door het in praktijk brengen van het boven aangeven disciplines zou men zich 
kunnen bevrijden van de in de geest aanwezige obstakels als onwetendheid, twijfel, 
dwaling enz. en innerlijke stilte bereiken. Doch, blijft er nog één twijfel over. Nadat het 
ego in het hart is opgelost, blijft alleen het bewustzijn over dat als de alles omvattende 
werkelijkheid straalt. Wanneer de geest aldus de vorm van het Zelf heeft aangenomen 
wie blijft er dan over om vragen te stellen? 

M: "De jiva is zelf Shiva; Shiva is zelf de jiva. Werkelijk, de jiva is niets anders dan Shiva. 
Als de rijstkorrel nog verborgen is in de aar, wordt hij 'padi' genoemd; als hij uit de aar is, 
heet hij 'rijst'. Op vergelijkbare manier geldt dat zolang iemand door karma gebonden is, 
hij een jiva blijft; zodra de sluier van zijn onwetendheid is opgelost, straalt hij als “Shiva", 
de Godheid. Zo zegt een overgeleverde tekst het.  



Zelfonderzoek (vicārasangraham) 

 11 

De jiva, het persoonlijke zelf, dat niets anders is dan denken en voelen, heeft het besef 
verloren van zijn identiek-zijn met het ware Zelf, en heeft zichzelf verstrikt in zijn eigen 
gebondenheid. Daarom is zijn zoeken naar het Zelf, dus naar zijn eigen eeuwige, 
oorspronkelijke wezen, te vergelijken met een herder die naar een lam loopt te zoeken 
dat hij is kwijtgeraakt maar dat hij al die tijd op zijn schouders draagt.  

Toch komt de jiva, het persoonlijke zelf dat het eigen Zelf heeft vergeten, niet zo maar tot 

bevrijding, dat wil zeggen tot verwezenlijking van het Zelf, louter door zich een keer 
bewust te worden van het Zelf. Door reeds lang verzamelde impressies en 
geneigdheden (vasana's) wordt hij hierin belemmerd, en hij vergeet steeds opnieuw zijn 
identiek-zijn met het Zelf, en blijft zichzelf daarbij als het lichaam beschouwen. Kun je 
een hoge overheidsfunctionaris worden doordat je eenmaal zo iemand hebt gezien? 
Nee, je moet je natuurlijk eerst inspannen om aan de daarvoor vereiste voorwaarden te 
voldoen. 
Zo ook het ego, dat in de vorm van denken en voelen gebonden is door de identificatie 
met het lichaam eerst zich moet inspannen om door middel van voortdurende, 
onophoudelijke meditatie aan zijn eind geholpen te worden. En wanneer het ego op deze 
wijze vernietigd wordt, wordt jiva het Zelf

2
 (*). 

De voortdurend volgehouden verzinking in het Zelf zal het denken vernietigen, en zal 
uiteindelijk ook zichzelf vernietigen, zoals de stok waarmee men bij crematies de 
houtstapel in brand steekt, uiteindelijk zelf door het vuur verteerd zal worden. Dat is de 
staat van bevrijding. 'Kennen' of 'Inzicht' (Jnana), 'Bewustzijn', 'Zelf, 'God' en 'het 
Absolute' betekenen allemaal één en hetzelfde.  

38. D: Als jiva’s natuur niets anders is dan het zelf, wat staat jiva dan in de weg om zijn 

ware natuur te realiseren? 

M: Wat een individu (jiva) afhoudt van het realiseren van zijn ware natuur is een kwestie 
van vergeten; dit wordt veroorzaakt door de kracht der versluiering.  

39. D: Als inderdaad jiva zijn ware natuur vergeten heeft, hoe rijst dan de ‘ik’-ervaring 
op? 

M: De sluier van onwetendheid kan het individuele zelf nooit helemaal verbergen. De 
sluier verbergt alleen maar het besef 'ik ben het Zelf (Atman)', waarbij tegelijkertijd de 
notie 'ik ben het lichaam' wordt geprojecteerd. Maar zij verbergt niet het feitelijke bestaan 
van het Zelf, dat werkelijk en permanent 'Ik' is. 

40. D: Wat zijn de eigenschappen van de jivan-mukta (tijdens zijn leven bevrijd) en 
videha-mukta (lichaamloos-bevrijde)? 

M: ‘Ik ben niet het lichaam, ik ben Brahman dat zich als 'Zelf' manifesteert. In mij, de 

onbeperkte Werkelijkheid, komt een wereld op, met allerlei lichamen, voorwerpen 
enzovoort, louter als een verschijning, zoals de lucht als 'blauwe lucht' verschijnt.'  

Degene die de Waarheid aldus verwezenlijkt is 'tijdens zijn leven bevrijd' (jivan-mukta). 
Zolang iemands denken niet geheel is opgelost, zal er zich lijden aan hem voordoen, 
vanwege zijn relatie met objecten, veroorzaakt door nu uitwerkend karma, en dan zal er 

                                                 
2
 Ofschoon het de vele obstakels zijn die men aan geboortes bindt, de grondoorzaak van al 

dergelijke gebeurtenissen is ahankara. Deze grondoorzaak moet geheel vernietigd worden, aldus 
Vivekachudamani. 



Zelfonderzoek (vicārasangraham) 

 12 

ook geen ervaring van gelukzaligheid zijn. De ervaring van het Zelf is zoals gezegd 
alleen mogelijk voor een denkvermogen dat subtiel en onbeweeglijk is geworden door 
ononderbroken meditatie. Degene wiens denken subtiel is geworden en die het Zelf 
ervaart, wordt een 'tijdens dit leven bevrijde' (jivan-mukti) genoemd. Zijn staat van 
bevrijding wordt aangeduid als het eigenschaploze Brahman en als 'de vierde staat' 
(turiya). Als zelfs je subtiele denken oplost en daarmee je zelfbewustzijn, je ervaring van 

'ik', ophoudt, en als je dan totaal ondergedompeld raakt in de oceaan van gelukzaligheid, 
zonder er op enige manier nog van onderscheiden te zijn of zelf nog iets te kunnen 
onderscheiden, dan word je een 'lichaamloos-bevrijde' (videha-mukta) genoemd. Deze 
staat van bevrijding (videha-mukti), de staat voorbij ervaring, wordt aangeduid als het 
transcendente Brahman en als het 'de vierde staat overstijgende' (Turiya-atita). Dit is het 
uiteindelijke doel. Boven deze staat bestaat er niets. Zij is het einde.  

Vanwege de gradaties van nog aanwezig lijden en genot worden bevrijde mensen, 
zowel jivan-mukta's als videha-mukta's, wel onderscheiden in vier categorieën, maar 
dat geldt slechts vanuit het standpunt van de mensen die hen waarnemen - in 
werkelijkheid is er geen enkel onderscheid te maken in de door inzicht (jnana) 
verworven bevrijding (moksha). 

*    *    * 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Zelfonderzoek_W 


