HET VERHAAL VAN DE DRIE DEMONEN

Hoofdstuk uit 'De Hoogste Yoga' van Swami Venkatesananda

Vertaling: Marijke de Graad - Davidzon

[IV.25-27]
Vasistha vertelde:

O Rama, wees gevestigd in de waarheid en leef in vrijheid in een geestloze
staat. Gedraag je niet als de demonen Dama, Vyala en Kata over wie ik je nu
het verhaal zal vertellen.

In de onderwereld leefde de machtige koning Sambara. Hij was een expert in
de magie. Hij schiep een magische stad en was een verschrikking voor de go-
den in de hemel.

Wanneer hij sliep of buiten de stad was, profiteerden de goden van die gele-
genheid en vernietigden telkens zijn leger. Op een gegeven moment was
Sambara deze situatie zat en bestormde de hemel. De goden, die bevreesd wa-
ren voor zijn magische krachten, verborgen zich. Hij vond hen niet. Om zijn
strijdkrachten voortaan te beschermen schiep hij drie andere demonen Dama,
Vyala en Kata.

Deze drie hadden geen vorige incarnaties gehad en hun geest was vrij van iede-
re vorm van mentale conditionering. Zij kenden geen angst, twijfel of andere
neigingen; ze vluchtten niet voor de vijand, waren niet bang voor de dood en
van oorlog, overwinning of nederlaag kenden zij de betekenis niet. In feite
waren ze helemaal geen onafhankelijke zielen, ze waren louter robotachtige
projecties van de demon Sambara.

De demon Sambara zond zijn onkwetsbare leger, beschermd door de drie
nieuwe onoverwinnelijke, maar onbewapende demonen met spoed heen om te
strijden tegen de goden. Een hevige strijd van man tegen man begon. De drie
hoofddemonen zochten naar de drie oppergoden, maar vonden hen niet. De
demonen gingen terug naar Sambara om verslag uit te brengen. De goden ba-
den tot Brahma, de schepper (die direct verscheen) en smeekten hem een ma-
nier te vinden om de drie demonen te vernietigen.

Brahma zei: O goden, Sambara kan nu niet overwonnen worden. Jullie kunnen
je beter terugtrekken uit de strijd. Te zijner tijd zal door hun betrokkenheid in
deze strijd bij deze demonen het egogevoel oprijzen. Dan zullen ze onderwor-
pen worden aan mentale conditionering en latente neigingen ontwikkelen. Nu
zijn ze nog volkomen vrij van het ego en de gevolgen daarvan.



2

Degenen, die geen gevoel van ego (mij) en de bijbehorende neigingen hebben,
kennen noch angst noch begeerte. Zij zijn onoverwinnelijk. Hij die gebonden is
door het egogevoel en de mentale conditionering, ook al wordt hij als een groot
man of geleerde beschouwd, kan verslagen worden, zelfs door een kind. In
feite zijn de noties van 'ik' en 'mij' de bodemloze vergaarbakken van verdriet en
lijden. Hij, wiens geest gebonden is, kan verslagen worden: zonder binding kan
zelfs een mug onsterfelijk worden.

Het gebonden raken van de drie demonen [IV.27-31]
Vasistha vervolgde:

Brahma besloot: Doe wat jullie kunnen om in de demonen een gevoel van 'ik'
en 'mij' te cre€ren. Het zijn slechts onwetende creaties van de demon Sambara
en zij zullen eenvoudig te lokken zijn. Dan zullen jullie hen gemakkelijk kun-
nen verslaan.

Nadat hij dit gezegd had verdween Brahma. De goden trokken zich terug in
hun verblijfplaats om zich voor te bereiden op een nieuwe aanval op de demo-
nen. Het hernieuwde gevecht tussen de legers van goden en demonen was zelfs
nog heviger dan het vorige.

Het voortdurende vechten riep in de drie demonenleiders het basisgevoel 'ik
ben' op. Zoals een spiegel een object reflecteert dat er vlak voor wordt gehou-
den, wordt het gedrag van iemand als het egogevoel in zijn bewustzijn gere-
flecteerd. Als dit gedrag echter 'op afstand wordt gehouden' van het bewustzijn
en er geen identificatie is met dit gedrag, ontstaat er geen egogevoel.

Toen dit gevoel van ego eenmaal opkwam, volgde er snel de wens om voort te
leven in het lichaam en rijkdom, gezondheid, plezier enz. te bezitten. Deze
wensen verzwakten hun persoonlijkheid aanzienlijk. Er ontstond verwarring in
hun geest, waardoor de gevoelens ‘dit is van mij' en 'dit is mijn lichaam' op-
kwamen. Dit alles leidde onvermijdelijk tot inefficiéntie en onvermogen om
hun werk te doen. Zij waren helemaal in de ban van eten en drinken. Bepaalde
objecten gaven hen gevoelens van plezier en beroofden hen aldus van hun vrij-
heid. Door het verlies van vrijheid verdween ook hun moed en ervoeren ze
angst. Zij maakten zich grote zorgen door de gedachte 'we zullen sterven in
deze strijd' .

De goden haalden hun voordeel uit deze situatie en begonnen de demonen aan
te vallen. De drie demonen waren bezeten door angst voor de dood en vlucht-
ten. Toen het leger van de demonen zag dat hun onoverwinnelijke beschermers
gevlucht waren voor de aanvallende goden, waren ze volledig gedemoraliseerd
en vielen met duizenden.



3

Toen de demon Sambara hoorde dat zijn leger was weggevaagd door de goden,
was hij razend. Hij riep om de drie onoverwinnelijke demonen Dama, Vyala en
Kata: "Waar zijn jullie gebleven?" Bevreesd voor zijn toorn waren zij diep
ondergedoken in de onderwereld.

Hoewel de drie demonen werkelijk vrij waren van de cirkelgang van dood en
geboorte werden zij hieraan onderworpen door hun egogevoel. Na een aantal
incarnaties in verschillende submenselijke vormen leven ze nu als vissen in een
meer in Kasjmir.

De bevrijding van de drie demonen [IV.31, 32]
Rama vroeg:

O wijze ik bid U, vertel mij, wanneer en hoe zullen de drie demonen bevrijding
bereiken?

Vasistha antwoordde:

Rama, wanneer zij luisteren naar de vertelling van hun verhaal en zich daardoor
hun eigen ware natuur herinneren als zuiver bewustzijn, zullen ze bevrijd wor-
den.

In de loop der tijden zal er een stad verrijzen Adhisthana genaamd, in het mid-
den van het land Kasjmir. In het centrum van die stad zal een heuvel staan en
de naam van de top zal Pradyumna zijn. Op die top zal een wolkenkrabber
staan en in een hoek van dat gebouw zal de demon Vyala geboren worden als
een mus.

In dat gebouw zal koning Yasaskar zijn residentie hebben. De demon Dama zal
daar geboren worden als een mug en zijn woonplaats hebben in een gat in een
van de pilaren van dat paleis.

Ergens anders in die stad zal er een paleis zijn, Ratnavali-vihara genaamd, en
daar zal de minister Narasirhha wonen. De demon Kata zal er als een vogel
(myna) geboren worden en in dit paleis wonen.

Op een dag zal die minister Narasirmha het verhaal van de drie demonen recite-
ren. De myna zal verlicht worden door hiernaar te luisteren. Het zal in herinne-
ring brengen, dat zijn oorspronkelijke persoonlijkheid slechts een magische
creatie was van de demon Sambara; deze herinnering zal hem bevrijden uit de
magie van Sambara. De demon Kata zal aldus bevrijding bereiken.

Andere mensen zullen dit verhaal door vertellen en de mus zal ook bevrijding
bereiken door ernaar te luisteren. Aldus zal de demon Vyala bevrijd worden.

Op dezelfde manier zal de mug-demon Dama bevrijd worden door naar dit
verhaal te luisteren.



4

Zo is het verhaal, O Rama, van de drie demonen Dama, Vyala en Kata die door
hun egogevoel en hun begeerten in de hel terecht kwamen. Dit alles is niets
anders dan het spel van onwetendheid en misleiding. Alle ideeén van 'ik' en 'jij',
O Rama, zijn onwaar. Dat jij en ik gezien worden als werkelijke entiteiten ver-
andert niets aan de waarheid; zelfs als een dode nu voor je verschijnt, is hij nog
steeds dood!

Het is feite het zuivere bewustzijn dat het onzuivere idee van 'ik ben' als het
ware op speelse wijze onderhoudt. En zonder ooit zijn ware natuur als bewust-
zijn op te geven, ervaart het in zichzelf, het vervormde beeld van zichzelf. Ook
al is dit verwrongen beeld waarlijk onwerkelijk, toch neemt het egogevoel (ik
ben) het voor waar aan en raakt misleid.

Vasistha vervolgde:

O Rama, zij die gevestigd zijn in de bevrijde staat, zoals beschreven staat in de
geschriften, steken zeker deze wereldverschijning, gesymboliseerd als oceaan,
over als hun bewustzijn zich op het Zelf richt. Maar zij, die gevangen zijn in
het web van twist en strijd, dat slechts verdriet en verwarring veroorzaakt, ver-
spelen hun hoogste goed. Zelfs op het pad dat de geschriften ons wijzen, leidt
alleen de directe eigen ervaring langs de veiligste weg, naar het hoogste doel.

Wat blijft er nu anders over van een begerig mens dan een hoopje as? Maar hij
die de wereld beschouwt als van minder waarde dan een grasspriet, kent geen
verdriet. Hij die het oneindige volledig heeft gerealiseerd, wordt beschermd
door kosmische wezens. Daarom zullen we nooit het verkeerde pad moeten
kiezen, zelfs niet in tijden van grote wanhoop. Hij die een goede reputatie heeft
verworven door een deugdzaam leven te leiden, verkrijgt wat nog niet verkre-
gen is en wordt gespaard voor ongeluk. Slechts hij die niet zelfvoldaan is over
zijn deugdzaamheid, die toegewijd is aan de leer die hij heeft gehoord en pro-
beert het pad van de waarheid te bewandelen, kan beschouwd worden als een
mens; anderen zijn dieren in een menselijke vermomming. Hij die gevuld is
met de melk van menselijke goedheid is waarlijk een vertegenwoordiger van de
heer Hari, van wie wordt gezegd dat hij in een oceaan van melk drijft.

Waarvan genoten moet worden, is al genoten, wat gezien moet worden, is ge-
zien;, wat voor nieuws is er in deze wereld waar een wijze naar zou moeten
zoeken? We zullen ons dus moeten wijden aan onze plicht, zoals de geschriften
voorschrijven en alle verlangen naar plezier opgeven. Aanbid de heiligen, dat
zal je redden van de dood.

Blijf trouw de geboden van de geschriften volgen en wacht geduldig op de
vervolmaking die op haar eigen tijd zal komen. Stop de neerwaartse spiraal
door dit heilige geschrift te bestuderen, dat tot bevrijding leidt. Onderzoek
voortdurend de natuur van de waarheid, wetend dat alles slechts een reflectie is.



5

Laat je niet leiden door anderen; alleen dieren worden door anderen geleid.
Ontwaak uit de waan van onwetendheid. Ontwaak en streef ernaar ouderdom
en dood te be€indigen.

Rijkdom is de moeder van het kwaad. Zintuiglijk genot is de bron van pijn.
Ongeluk is het beste geluk. Door iedereen afgewezen worden is overwinning.
Leven, eer en nobele kwaliteiten bloeien en dragen vrucht in degene van wie
het gedrag en leven goed en vreugdevol zijn, die van afzondering houdt en niet
verlangt naar de genietingen van de wereld, die leiden tot lijden.

Onderzoek naar egoisme [1V.33]
Vasistha vervolgde:

O Rama, iedere ijverige inspanning werpt altijd zijn vruchten af. Laat dit dus
niet achterwege. Weeg af wat het waardevolle eindresultaat zal zijn. Je zult
zeker ontdekken dat alleen zeltkennis in staat is alle pijn en plezier volledig te
vernietigen. Daarom moet die vurige inspanning alleen gericht zijn op zeltken-
nis. Vergeet de wereld van objecten die gecreéerd wordt door de wens in je die
naar plezier verlangt. Is daar enige vorm van geluk die onbesmet blijft door
verdriet?

Zowel het ontbreken van beheersing als beheersing zijn in de absolute Brah-
man inderdaad hetzelfde; er is geen werkelijk verschil tussen die twee: toch
brengt beheersing je grotere vreugde en geluk. Zoek je toevlucht dus in zelfbe-
heersing en geef het ego op.

Nu heb ik al op duizenden manieren de essenti€le onwaarheid uitgelegd om-
trent het beschouwen van de wereld als een waarneembaar object. Het is niets
anders dan de zuivere ruimte van bewustzijn. Wanneer dit volgens zijn eigen
natuur zijn ogen als het ware opent en sluit, is er wat wij kennen als de schep-
ping en oplossing van het universum.

Wanneer dit niet juist wordt begrepen, schijnt het 'ik' een onzuiver idee te zijn
in het oneindige bewustzijn; maar wanneer het 'ik' juist wordt begrepen, bete-
kent het het oneindige bewustzijn. Wanneer deze waarheid zich openbaart aan
iemand met een zuivere geest, verdwijnt zijn onwetendheid onmiddellijk; maar
anderen houden vast aan hun eigen valse idee zoals een kind vasthoudt aan het
idee van het bestaan van een spook.

Hoe kan je nu geloven in ideeén als hemel en hel en idee€n, die daar verband
mee houden, als je weet dat het 'ik' als afgescheiden entiteit vals is? Het verlan-
gen naar een hemel en zelfs naar bevrijding rijst alleen op in het hart zolang het
'ik' gezien wordt als een entiteit. Zolang deze 'ik’ blijft bestaan, is er ongeluk in
je leven en je kunt dit idee alleen kwijt raken door zelfkennis.



6

Echter de hogere vorm van 'ik-heid', die het gevoel doet ontstaan van 'ik ben
¢én met het hele universum, er is niets anders dan ik' is het begrip van een ver-
lichte. Een andere vorm van 'ik-heid' is als men voelt dat de 'ik' uiterst subtiel is
en de natuur heeft van een atoom en als zodanig verschillend en onathankelijk
is van alles in dit universum. Ook dit is niet afkeurenswaardig en leidt tot be-
vrijding. Maar de 'ik-heid' die we eerder beschreven identificeert het Zelf met
het lichaam en dit moet je met kracht verwerpen. Door volhardend de hogere
vorm van ik-heid te vervolmaken, wordt de lagere vorm uitgeroeid.

Daarna kan men zich ofwel bezig houden met alle activiteiten of zich juist te-
rugtrekken van alle activiteiten; voor hem is er geen angst meer om terug te
vallen.

Het verhaal van Bhima, Bhasa en Drdha [IV.34, 35]
Vasistha vervolgde:

O Rama, nadat Sambara door de drie demonen Dama, Vyala en Kata was ver-
laten, realiseerde hij zich dat zij door egoistische motieven werden gedreven en
daardoor in de ellende kwamen. Hij besloot aldus meer demonen te scheppen
maar nu met zelfkennis en wijsheid, zodat zij niet in dezelfde val van egoisme
zouden trappen.

Sambara cre€erde met zijn magische kracht nog drie demonen: Bhima, Bhasa
en Drdha genaamd. Zij waren alwetend, begiftigd met zelfkennis, volledig ont-
hecht en zonder zonden. Zij beschouwden het hele universum als niet waarde-
voller dan een grasspriet.

Zij begonnen te vechten tegen het leger van de goden. Hoewel ze lange tijd
vochten, kwam er geen egoisme in hen op. Steeds wanneer dit gevoel even
opdook, beheersten zij dit met zelfonderzoek (wie ben ik?). Zij waren daardoor
vrij van angst voor de dood en verlost van het gevoel 'ik deed dit'. Zij volbrach-
ten het werk dat hun meester Sambara hen opdroeg. Het leger van de goden
werd snel door hen verslagen. De goden zochten hun toevlucht bij Heer Visnu.
Op zijn bevel gingen ze naar een verblijfplaats in een ander gebied.

Hierna moest Heer Visnu zelf het gevecht aangaan met de demon Sambara en
toen de demon door de heer was verslagen, bereikte hij onmiddellijk de ver-
blijfplaats van Visnu. Heer Visnu bevrijdde ook de drie demonen Bhima,
Bhasa en Drdha die, doordat er geen egogevoel was, verlicht werden toen hun
lichaam stierf.

O Rama, alleen de geest die mentale conditionering bevat is gebonden en er is
vrijheid wanneer de geest hiervan bevrijd is. De mentale conditionering in de
geest valt weg wanneer de waarheid duidelijk gezien en begrepen wordt en



7

wanneer deze conditionering ophoudt is je bewustzijn uiterst vredig, zoals de
vlam van een kaars gedoofd wordt. Om je te realiseren dat 'alleen het Zelf dit
alles is, wat er ook overal gedacht wordt', is helder inzicht. Mentale conditione-
ring en geest zijn slechts woorden zonder een overeenkomstige waarheid; wan-
neer de waarheid is onderzocht, houdt hun betekenis op — dit is helder inzicht.
Wanneer dit heldere inzicht daagt, is er bevrijding.

Dama, Vyala en Kata stellen een geest voor die vol is van het ego; Bhima,
Bhasa en Drdha een geest die vrij is van mentale conditionering of ego. O
Rama, wees niet zoals de eerste drie, maar als de laatste. Dat is de reden, waar-
om ik je dit verhaal vertelde, geliefde en hoogst intelligente volgeling. O Rama,
zij zijn de ware helden die een geest, beheerst door onwetendheid en mislei-
ding, onder controle hebben gebracht. Deze controle over de geest is de enige
manier waarop je het lijden in deze wereldverschijning (of de cirkelgang van
dood en geboorte) en de eindeloze stroom van tragedies de baas bent. Ik zal je
de kwintessens van alle wijsheid verklaren; luister en laat het je hele leven
doorstralen. Gebondenheid is het verlangen naar plezier en dit achter je laten is
bevrijding.



