
HET VERHAAL VAN GĀDHI 

Hoofdstuk uit 'De Hoogste Yoga' van Swami Venkatesananda 

Vertaling: Marijke de Graad - Davidzon 

[V.45-50] 

Vāsiṣṭha vertelde:  

O Rāma, deze cirkelgang van dood en geboorte is eindeloos; deze Māyā ver-

dwijnt slechts door beheersing van je eigen hart (geest) en door niets anders. 

Om dit te illustreren is er een legende die ik je zal vertellen. 

Er bestaat het gebied Kosala in deze wereld. Daar woonde eens een brahmaan 

die Gādhi werd genoemd. Hij was zeer geleerd en de belichaming van dharma. 

Vanaf zijn kindertijd was hij gemotiveerd voor onthechting en afstand doen. 

Op een dag ging hij naar het woud om zich te oefenen in soberheid. Hij wenste 

vurig om Viṣṇu te aanschouwen, ging de rivier in en begon verscheidene man-

tras te reciteren. Dit zuiverde zijn wezen spoedig volledig. 

Na acht maanden verscheen Heer Viṣṇu voor hem en zei:  

Vraag om een gunst naar je keuze.  

De brahmaan antwoordde:  

Heer, ik wens Uw illusoire macht (Māyā) die alle wezens misleidt en in onwe-

tendheid houdt, te aanschouwen. 

Heer Viṣṇu sprak:  

Je zult mijn Māyā aanschouwen en dan onmiddellijk de illusoire waarneming 

der objecten opgeven. 

Nadat Heer Viṣṇu verdween, kwam Gādhi uit het water en was zeer verheugd. 

Een aantal dagen later hield hij zich bezig met verschillende heilige activiteiten 

en verbleef nog steeds in de gelukzaligheid die over hem was gekomen door 

het aanschouwen van heer Viṣṇu. 

Op een dag ging hij weer baden in de rivier met de woorden van heer Viṣṇu 

nog in zijn gedachten. Drijvend in het water zag hij zichzelf als een dode en 

door allen betreurd. Zijn lichaam was dood en zijn gezicht bleek en levenloos. 

Hij zag zichzelf omringd door vele verwanten die allen luid huilden en kerm-

den; zij waren ontroostbaar door verdriet. Zijn vrouw had zijn voeten vastge-

pakt en vergoot tranen alsof een dijk was doorbroken. Zijn moeder was buiten 

zichzelf van verdriet en hield zijn gezicht tussen de handen, schreide bittere 

tranen en kermde luid. Hij werd omringd door nog meer zeer bedroefde ver-

wanten.  



2 

 

Hij zag zichzelf doodstil liggen, als in slaap of diepe meditatie; hij nam als het 

ware een lange pauze. Hij luisterde naar al het gehuil en gekerm van de familie-

leden en vroeg zich af: 'Wat betekent dit allemaal'? Hij was nieuwsgierig naar 

de aard van vriendschap en relaties. 

Zijn familieleden brachten zijn lichaam spoedig naar de verbrandingsplaats. Na 

het verrichten van de bijbehorende rituelen plaatsten ze het lichaam op de 

brandstapel, staken het vuur aan en vlak daarna werd het lichaam van Gādhi 

verteerd door het vuur. 

O Rāma, Gādhi die nog steeds in de rivier dreef, zag opeens dat hij in het ge-

bied Bhūtamaṇḍalaṁ was in de baarmoeder van een vrouw van een volksstam. 

Na verloop van tijd werd hij geboren als haar zoon. Hij groeide op tot een ro-

buuste jongeling en werd een uitstekend jager. Hij trouwde een vrouw van de 

stam en werd de vader van een grote familie. Zijn kinderen werden net zo ge-

welddadig en verdorven als hij. Hij werd oud, maar stierf niet en verloor een 

voor een vrienden en familieleden. Walgend verliet hij zijn geboortegrond en 

vertrok naar onbekende gebieden. 

Op een dag, terwijl hij van de ene naar de andere plaats trok, bereikte hij het 

koninkrijk Kīra, dat er welvarend en rijk uitzag. Voor hem zag hij een reuze 

koninklijke olifant staan. De koning die dat koninkrijk regeerde, was net ge-

storven zonder een opvolger na te laten. In overeenstemming met het gebruik 

was de olifant opgedragen een geschikte opvolger te vinden. Hij pakte de jager 

op en zette hem op zijn rug. Op datzelfde moment riepen de mensen in grote 

vreugde: "Lang leve de koning!" De olifant had de koning gekozen. Stap voor 

stap leerde hij uit hoofde van zijn functie het land te besturen en werd een be-

kende koning, Gavala genaamd. Hij bestuurde het koninkrijk rechtvaardig en 

wijs met mededogen en zuiverheid. Aldus verstreken er acht jaar. Op een dag 

dwaalde hij buiten zijn verblijven rond zonder de gebruikelijke kledij en ko-

ninklijke onderscheidingen en zag daar een groep stamleden die bekende liede-

ren zongen. Onopgemerkt voegde hij zich bij hen en zong met hen mee. Een 

stamlid op leeftijd herkende hem en terwijl hij zich uit de menigte los maakte, 

richtte hij zich tot hem: "O Kaṭanja! Ik ben blij je te zien." Gavala negeerde dit, 

maar de dames van de koninklijke hofhouding en leden van het hof waren ge-

schokt toen zij zich realiseerden dat hun koning een onwaardig stamlid was. Zij 

behandelden hem alsof hij een rottend lijk was. Zelfs de stedelingen vermeden 

hem en renden weg bij zijn aanblik. 

De leiders van de gemeenschap beraadden zich en spraken: "Helaas zijn we 

onrein geworden door de aanraking van dit stamlid, die leefde van honden-

vlees. Slechts de dood is de boetedoening voor deze onreinheid. Laten we een 

groot vuur maken en onze bezoedelde lichamen erin werpen om onze zielen te 



3 

 

zuiveren." Na dit besloten te hebben, verzamelden zij brandhout en bouwden 

een enorme brandstapel. Een voor een wierpen zij zich hierin. 

Koning Gavala dacht: "O wee, dit alles is door mij teweeg gebracht! Waarom 

zou ik blijven leven; de dood is beter dan het leven. Voor degene, die door het 

volk onteerd is, is het beter te sterven" en rustig offerde ook hij zijn lichaam in 

het vuur. Toen het vuur de ledematen van Gavala begon te verzwelgen her-

kreeg Gādhi, die in de rivier staande zijn gebeden reciteerde, zijn bewustzijn. 

Gādhi vroeg zich af 'Wie ben ik? Wat zag ik en hoe?' Hij concludeerde dat, 

omdat hij zo vermoeid was, zijn geest een aantal trucs met hem had uitgehaald. 

Hij dacht, "Natuurlijk was dit alles een illusie, want nu neem ik niets waar van 

dat alles!" 

Na een aantal dagen bracht een andere brahmaan hem een bezoek; en Gādhi 

ontving zijn geëerde gast naar behoren. Tijdens hun gesprek vroeg Gādhi de 

gast: "Mijn beste, waarom zie je er zo vermoeid en uitgeput uit?" De gast ant-

woordde: "O wijze, ik zal U de waarheid vertellen! In het noorden is een ko-

ninkrijk bekend als Kīra. Ik hoorde daar een uitzonderlijk verhaal. Er werd 

gezegd dat een wildeman gedurende acht jaar het land regeerde. Toen werd zijn 

identiteit bekend. Door hem kamen vele brahmanen in dit land om. Toen ik dat 

hoorde voelde ik me ook bezoedeld en ben vanaf dat moment aan het vasten. 

Alleen vandaag stop ik ermee." De gast bleef die nacht bij Gādhi en vertrok de 

volgende dag. 

Gādhi vervolgde zijn overdenking: "Wat ik zag in een hallucinatie, werd door 

mijn gast gezien als een feitelijke gebeurtenis! Ah, ik moet het verhaal eerst 

eens voor mezelf onderzoeken." Nadat hij aldus besloten had ging Gādhi eerst 

snel naar Bhūtamaṇḍalaṁ. Mensen die een hoog ontwikkeld bewustzijn heb-

ben, kunnen door de juiste eigen inspanning bereiken wat ze in de geest zicht-

baar maken; Gādhi zag dus, nadat hij zijn bestemming bereikt had, alles wat hij 

in zijn verbeelding gezien had. 

Hij zag daar een dorp dat een grote indruk had achter gelaten in zijn bewust-

zijn. Hij zag het huis van het stamlid (hijzelf) en de verschillende dingen die hij 

gebruikt had. Het huis was in zeer slechte staat. Hij zag de botten van de dieren 

die door zijn familie waren gegeten; gedurende enige tijd zag hij die afschuwe-

lijke plaats, die werkelijk leek op een kerkhof. Hij ging naar een naburig dorp 

en vroeg de dorpelingen "Weten jullie ook iets van de man die in dat gindse 

huis leefde?" De dorpelingen antwoordden: "Wijze man, natuurlijk weten we 

dat. Er woonde een lelijk uitziende trotse wildeman tot op hoge leeftijd in dat 

huis. Toen hij al zijn familieleden had verloren, vertrok hij en werd koning 

over Kīra en regeerde daar gedurende acht jaar. Er werd ontdekt wie hij was en 

daardoor stierven velen en ook hij doodde zichzelf."  



4 

 

Toen hij dit hoorde was Gādhi hoogst verbaasd. Hij reisde naar het koninkrijk 

Kīra en ondervroeg de inwoners: "Werd dit land een tijdje geleden geregeerd 

door een wilde?" Zij antwoordden opgetogen, "O ja, en hij regeerde acht jaar, 

doordat hij was uitgekozen door de koninklijke olifant! Toen zijn identiteit 

ontdekt werd, pleegde hij zelfmoord. Dat was twaalf jaar geleden." 

Gādhi verliet de stad onmiddellijk en vertrok naar een berggrot daar vlakbij en 

gaf zich over aan intense boetedoening. Spoedig verscheen heer Viṣṇu voor 

hem en vroeg hem te vragen om een gunst, wat hij maar wilde. Gādhi vroeg de 

Heer: "De hallucinatie die ik had, was als in een droom. Hoe ziet het eruit in de 

wakende staat?” 

De Heer sprak:  

O Gādhi! Dat wat je nu ziet is een illusie: het is waarlijk niets anders dan het 

Zelf, maar dan waargenomen door een geest die niet gezuiverd is en de waar-

heid niet gerealiseerd heeft. Het is alleen de geest die wordt ervaren als droom, 

illusie, ziekte enz. In de geest zijn talloze 'gebeurtenissen' als bloemen aan een 

struik in volle bloei. Is het dan een wonder dat de geest, die ontelbare gedach-

ten en vormen bevat, in staat is het idee 'ik ben een wildeman' te manifesteren? 

Zo manifesteert dezelfde geest andere ideeën als 'ik heb een brahmaan te gast, 

die het een verhaal vertelde enz.’ en 'ik ga naar Bhūtamaṇ-ḍalaṁ’ en 'ik ben nu 

in het koninkrijk Kīra'. Dit alles was slechts hallucinatie! Dus, O wijze, heb je 

beide vormen van illusie gezien: de ene waarvan je zelf dacht 'Het is een illu-

sie', en de andere die werkelijk lijkt     beide zijn in waarheid illusies. Je onder-

hield je niet met een gast en ging nergens heen! Dit was ook allemaal illusie. Je 

bent echt niet in Bhūtamaṇḍalaṁ geweest of in Kīra     ook dat was illusie. 

O Gādhi, deze dingen worden gereflecteerd in je geest hoewel ze onafhankelijk 

van jou plaats vonden, zoals er een toevallig verband lijkt te bestaan tussen de 

kraai die landt in de kokosnotenboom en de kokosnoot die valt. Dus vertellen 

ze hetzelfde verhaal wat je als jouw verhaal beschouwt! Die toevalligheid is 

niet ongewoon: soms wordt dezelfde illusie door velen waargenomen. Soms 

hebben mensen dezelfde droom; vele mensen ervaren dezelfde hallucinatie en 

vele dronkenlappen ervaren tegelijkertijd dat de wereld om hen heen draait. 

Verschillende kinderen spelen tegelijkertijd hetzelfde spel. 

Wat je zag in Bhūtamaṇḍalaṁ en Kīra was mogelijk werkelijk. Het stamlid 

Kaṭanja werd inderdaad een tijd geleden geboren. Hij verloor zijn metgezellen 

en werd koning in Kīra. Dit alles werd gereflecteerd in jouw bewustzijn. Zoals 

de geest ook soms vergeet wat hij heeft ervaren, denkt hij ook dingen te hebben 

ervaren die hij nooit gezien heeft. Evenals we dromen en verbeeldingen zien, 

ervaren we hallucinaties zelfs gedurende de wakende staat. Hoewel Kaṭanja 

enkele jaren geleden leefde, lijkt het in je bewustzijn nu te zijn. 



5 

 

Aangezien je nog niet volledig verlicht bent, houdt de geest zich vast aan het 

waarnemen van de objecten. Sta op en mediteer intens gedurende tien jaar. 

Gādhi begaf zich in diepe meditatie en bereikte zelfrealisatie.  

Vāsiṣṭha vervolgde:  

Deze kosmische illusie (Māyā) schept grote misleiding en is van nature one-

venwichtig. Het is ontzettend moeilijk dit te begrijpen. Wat is de vergelijking 

tussen een hallucinatie die slechts een uur duurt als een droom en een heel le-

ven als stamlid met alle verschillende ervaringen? Nogmaals, hoe kunnen we 

een verband leggen tussen dat wat gezien wordt in die hallucinatie en dat wat 

gezien wordt 'pal voor onze ogen'? Of wat is waarlijk onwerkelijk en wat heeft 

echt een feitelijke verandering ondergaan? Daarom zeg ik je, O Rāma, deze 

kosmische illusie brengt de niet waakzame geest in talloze moeilijkheden. 

Rāma vroeg:  

Maar, O wijze, hoe kan men dit wiel van kosmische illusie tegenhouden, dat 

met zo'n enorme kracht rondwentelt?  

Vāsiṣṭha antwoordde:  

O Rāma, de geest is de naaf van dit fictieve wiel en schept misleiding in de 

geest van de misleiden. Door standvastig die naaf tegen te houden door intense 

inspanning en intelligentie, komt het hele wiel tot stilstand. Wanneer de bewe-

ging in de naaf gestopt is, draait het wiel niet langer; wanneer de geest stil is, 

houdt de illusie op. Degene, die deze truc niet kent en niet beoefent, ondergaat 

eindeloze ellende. Wees je gewaar van het moment dat de waarheid gezien 

wordt; dan eindigt de ellende. 

De ziekte die waarneming van de illusoire wereld is, wordt slechts genezen 

door beheersing van de geest. Dat is het enige medicijn. O Rāma, stop dus alle 

activiteiten zoals een pelgrimstocht, goede gaven en offers en breng de geest 

onder controle voor je eigen bestwil. Deze wereldverschijning huist in de geest 

zoals ruimte in een pot; als de pot gebroken is, verdwijnt de illusoire ruimte en 

als de geest ophoudt te bestaan, houdt het concept 'wereld' ook op. Zoals een 

insect, dat gevangen zit in de pot, zijn bewegingsvrijheid terug krijgt wanneer 

de pot gebroken is, zul jij ook bevrijd zijn, wanneer de geest, samen met de 

wereldillusie erin, ophoudt te bestaan. 

Leef in het heden met je bewustzijn ieder moment naar buiten gericht maar 

zonder enige inspanning; wanneer de geest stopt zich te verbinden met verle-

den en toekomst wordt hij leeg. Wanneer de geest van moment tot moment zich 

richt op wat is en het onmiddellijk zonder inspanning laat vallen, wordt hij 

eindelijk leeg, vol zuiverheid. Slechts zolang de geest geagiteerd blijft, ervaart 

hij de verscheidenheid van zijn eigen projecties en uitbreiding zoals de regen 



6 

 

slechts valt zolang er wolken zijn. En alleen zolang het oneindige bewustzijn 

zichzelf begrenst in een eindige geest vinden agitatie en uitbreiding plaats. 

Weet dat, wanneer het bewustzijn stopt zich te laten begrenzen tot een beperkte 

geest, de wortels van de cyclische wereldillusie (van geboorte en dood) worden 

verbrand en er volmaaktheid is. 

 


