HET VERHAAL VAN GADHI

Hoofdstuk uit 'De Hoogste Yoga' van Swami Venkatesananda
Vertaling: Marijke de Graad - Davidzon
[V.45-50]
Vasistha vertelde:

O Rama, deze cirkelgang van dood en geboorte is eindeloos; deze Maya ver-
dwijnt slechts door beheersing van je eigen hart (geest) en door niets anders.
Om dit te illustreren is er een legende die ik je zal vertellen.

Er bestaat het gebied Kosala in deze wereld. Daar woonde eens een brahmaan
die Gadhi werd genoemd. Hij was zeer geleerd en de belichaming van dharma.
Vanaf zijn kindertijd was hij gemotiveerd voor onthechting en afstand doen.
Op een dag ging hij naar het woud om zich te oefenen in soberheid. Hij wenste
vurig om Visnu te aanschouwen, ging de rivier in en begon verscheidene man-
tras te reciteren. Dit zuiverde zijn wezen spoedig volledig.

Na acht maanden verscheen Heer Visnu voor hem en zei:
Vraag om een gunst naar je keuze.
De brahmaan antwoordde:

Heer, ik wens Uw illusoire macht (Maya) die alle wezens misleidt en in onwe-
tendheid houdt, te aanschouwen.

Heer Visnu sprak:

Je zult mijn Maya aanschouwen en dan onmiddellijk de illusoire waarneming
der objecten opgeven.

Nadat Heer Visnu verdween, kwam Gadhi uit het water en was zeer verheugd.
Een aantal dagen later hield hij zich bezig met verschillende heilige activiteiten
en verbleef nog steeds in de gelukzaligheid die over hem was gekomen door
het aanschouwen van heer Visnu.

Op een dag ging hij weer baden in de rivier met de woorden van heer Visnu
nog in zijn gedachten. Drijvend in het water zag hij zichzelf als een dode en
door allen betreurd. Zijn lichaam was dood en zijn gezicht bleek en levenloos.

Hij zag zichzelf omringd door vele verwanten die allen luid huilden en kerm-
den; zij waren ontroostbaar door verdriet. Zijn vrouw had zijn voeten vastge-
pakt en vergoot tranen alsof een dijk was doorbroken. Zijn moeder was buiten
zichzelf van verdriet en hield zijn gezicht tussen de handen, schreide bittere
tranen en kermde luid. Hij werd omringd door nog meer zeer bedroefde ver-
wanten.



2

Hij zag zichzelf doodstil liggen, als in slaap of diepe meditatie; hij nam als het
ware een lange pauze. Hij luisterde naar al het gehuil en gekerm van de familie-
leden en vroeg zich af: "Wat betekent dit allemaal'? Hij was nieuwsgierig naar
de aard van vriendschap en relaties.

Zijn familieleden brachten zijn lichaam spoedig naar de verbrandingsplaats. Na
het verrichten van de bijbehorende rituelen plaatsten ze het lichaam op de
brandstapel, staken het vuur aan en vlak daarna werd het lichaam van Gadhi
verteerd door het vuur.

O Rama, Gadhi die nog steeds in de rivier dreef, zag opeens dat hij in het ge-
bied Bhiitamandalarm was in de baarmoeder van een vrouw van een volksstam.
Na verloop van tijd werd hij geboren als haar zoon. Hij groeide op tot een ro-
buuste jongeling en werd een uitstekend jager. Hij trouwde een vrouw van de
stam en werd de vader van een grote familie. Zijn kinderen werden net zo ge-
welddadig en verdorven als hij. Hij werd oud, maar stierf niet en verloor een
voor een vrienden en familieleden. Walgend verliet hij zijn geboortegrond en
vertrok naar onbekende gebieden.

Op een dag, terwijl hij van de ene naar de andere plaats trok, bereikte hij het
koninkrijk Kira, dat er welvarend en rijk uitzag. Voor hem zag hij een reuze
koninklijke olifant staan. De koning die dat koninkrijk regeerde, was net ge-
storven zonder een opvolger na te laten. In overeenstemming met het gebruik
was de olifant opgedragen een geschikte opvolger te vinden. Hij pakte de jager
op en zette hem op zijn rug. Op datzelfde moment riepen de mensen in grote
vreugde: "Lang leve de koning!" De olifant had de koning gekozen. Stap voor
stap leerde hij uit hoofde van zijn functie het land te besturen en werd een be-
kende koning, Gavala genaamd. Hij bestuurde het koninkrijk rechtvaardig en
wijs met mededogen en zuiverheid. Aldus verstreken er acht jaar. Op een dag
dwaalde hij buiten zijn verblijven rond zonder de gebruikelijke kledij en ko-
ninklijke onderscheidingen en zag daar een groep stamleden die bekende liede-
ren zongen. Onopgemerkt voegde hij zich bij hen en zong met hen mee. Een
stamlid op leeftijd herkende hem en terwijl hij zich uit de menigte los maakte,
richtte hij zich tot hem: "O Katanja! Ik ben bljj je te zien." Gavala negeerde dit,
maar de dames van de koninklijke hofhouding en leden van het hof waren ge-
schokt toen zij zich realiseerden dat hun koning een onwaardig stamlid was. Zij
behandelden hem alsof hij een rottend lijk was. Zelfs de stedelingen vermeden
hem en renden weg bij zijn aanblik.

De leiders van de gemeenschap beraadden zich en spraken: "Helaas zijn we
onrein geworden door de aanraking van dit stamlid, die leefde van honden-
vlees. Slechts de dood is de boetedoening voor deze onreinheid. Laten we een
groot vuur maken en onze bezoedelde lichamen erin werpen om onze zielen te



3

zuiveren." Na dit besloten te hebben, verzamelden zij brandhout en bouwden
een enorme brandstapel. Een voor een wierpen zij zich hierin.

Koning Gavala dacht: "O wee, dit alles is door mij teweeg gebracht! Waarom
zou ik blijven leven; de dood is beter dan het leven. Voor degene, die door het
volk onteerd is, is het beter te sterven" en rustig offerde ook hij zijn lichaam in
het vuur. Toen het vuur de ledematen van Gavala begon te verzwelgen her-
kreeg Gadhi, die in de rivier staande zijn gebeden reciteerde, zijn bewustzijn.

Gadhi vroeg zich af 'Wie ben ik? Wat zag ik en hoe?' Hij concludeerde dat,
omdat hij zo vermoeid was, zijn geest een aantal trucs met hem had uitgehaald.
Hij dacht, "Natuurlijk was dit alles een illusie, want nu neem ik niets waar van
dat alles!"

Na een aantal dagen bracht een andere brahmaan hem een bezoek; en Gadhi
ontving zijn ge€erde gast naar behoren. Tijdens hun gesprek vroeg Gadhi de
gast: "Mijn beste, waarom zie je er zo vermoeid en uitgeput uit?" De gast ant-
woordde: "O wijze, ik zal U de waarheid vertellen! In het noorden is een ko-
ninkrijk bekend als Kira. Ik hoorde daar een uitzonderlijk verhaal. Er werd
gezegd dat een wildeman gedurende acht jaar het land regeerde. Toen werd zijn
identiteit bekend. Door hem kamen vele brahmanen in dit land om. Toen ik dat
hoorde voelde ik me ook bezoedeld en ben vanaf dat moment aan het vasten.
Alleen vandaag stop ik ermee." De gast bleef die nacht bij Gadhi en vertrok de
volgende dag.

Gadhi vervolgde zijn overdenking: "Wat ik zag in een hallucinatie, werd door
mijn gast gezien als een feitelijke gebeurtenis! Ah, ik moet het verhaal eerst
eens voor mezelf onderzoeken." Nadat hij aldus besloten had ging Gadhi eerst
snel naar Bhiitamandalarh. Mensen die een hoog ontwikkeld bewustzijn heb-
ben, kunnen door de juiste eigen inspanning bereiken wat ze in de geest zicht-
baar maken; Gadhi zag dus, nadat hij zijn bestemming bereikt had, alles wat hij
in zijn verbeelding gezien had.

Hij zag daar een dorp dat een grote indruk had achter gelaten in zijn bewust-
zijn. Hij zag het huis van het stamlid (hijzelf) en de verschillende dingen die hij
gebruikt had. Het huis was in zeer slechte staat. Hij zag de botten van de dieren
die door zijn familie waren gegeten; gedurende enige tijd zag hij die afschuwe-
lijke plaats, die werkelijk leek op een kerkhof. Hij ging naar een naburig dorp
en vroeg de dorpelingen "Weten jullie ook iets van de man die in dat gindse
huis leefde?" De dorpelingen antwoordden: "Wijze man, natuurlijk weten we
dat. Er woonde een lelijk uitziende trotse wildeman tot op hoge leeftijd in dat
huis. Toen hij al zijn familieleden had verloren, vertrok hij en werd koning
over Kira en regeerde daar gedurende acht jaar. Er werd ontdekt wie hij was en
daardoor stierven velen en ook hij doodde zichzelf."



4

Toen hij dit hoorde was Gadhi hoogst verbaasd. Hij reisde naar het koninkrijk
Kira en ondervroeg de inwoners: "Werd dit land een tijdje geleden geregeerd
door een wilde?" Zij antwoordden opgetogen, "O ja, en hij regeerde acht jaar,
doordat hij was uitgekozen door de koninklijke olifant! Toen zijn identiteit
ontdekt werd, pleegde hij zelfmoord. Dat was twaalf jaar geleden."

Gadhi verliet de stad onmiddellijk en vertrok naar een berggrot daar vlakbij en
gaf zich over aan intense boetedoening. Spoedig verscheen heer Visnu voor
hem en vroeg hem te vragen om een gunst, wat hij maar wilde. Gadhi vroeg de
Heer: "De hallucinatie die ik had, was als in een droom. Hoe ziet het eruit in de
wakende staat?”

De Heer sprak:

O Gadhi! Dat wat je nu ziet is een illusie: het is waarlijk niets anders dan het
Zelf, maar dan waargenomen door een geest die niet gezuiverd is en de waar-
heid niet gerealiseerd heeft. Het is alleen de geest die wordt ervaren als droom,
illusie, ziekte enz. In de geest zijn talloze 'gebeurtenissen' als bloemen aan een
struik in volle bloei. Is het dan een wonder dat de geest, die ontelbare gedach-
ten en vormen bevat, in staat is het idee 'ik ben een wildeman' te manifesteren?
Zo manifesteert dezelfde geest andere ideeén als 'ik heb een brahmaan te gast,
die het een verhaal vertelde enz.” en 'ik ga naar Bhiitaman-dalarh’ en 'ik ben nu
in het koninkrijk Kira'. Dit alles was slechts hallucinatie! Dus, O wijze, heb je
beide vormen van illusie gezien: de ene waarvan je zelf dacht 'Het is een illu-
sie', en de andere die werkelijk lijkt — beide zijn in waarheid illusies. Je onder-
hield je niet met een gast en ging nergens heen! Dit was ook allemaal illusie. Je
bent echt niet in Bhiitamandalarm geweest of in Kira — ook dat was illusie.

O Gadhi, deze dingen worden gereflecteerd in je geest hoewel ze onathankelijk
van jou plaats vonden, zoals er een toevallig verband lijkt te bestaan tussen de
kraai die landt in de kokosnotenboom en de kokosnoot die valt. Dus vertellen
ze hetzelfde verhaal wat je als jouw verhaal beschouwt! Die toevalligheid is
niet ongewoon: soms wordt dezelfde illusie door velen waargenomen. Soms
hebben mensen dezelfde droom; vele mensen ervaren dezelfde hallucinatie en
vele dronkenlappen ervaren tegelijkertijd dat de wereld om hen heen draait.
Verschillende kinderen spelen tegelijkertijd hetzelfde spel.

Wat je zag in Bhiitamandalarh en Kira was mogelijk werkelijk. Het stamlid
Katanja werd inderdaad een tijd geleden geboren. Hij verloor zijn metgezellen
en werd koning in Kira. Dit alles werd gereflecteerd in jouw bewustzijn. Zoals
de geest ook soms vergeet wat hij heeft ervaren, denkt hij ook dingen te hebben
ervaren die hij nooit gezien heeft. Evenals we dromen en verbeeldingen zien,
ervaren we hallucinaties zelfs gedurende de wakende staat. Hoewel Katanja
enkele jaren geleden leefde, lijkt het in je bewustzijn nu te zijn.



5

Aangezien je nog niet volledig verlicht bent, houdt de geest zich vast aan het
waarnemen van de objecten. Sta op en mediteer intens gedurende tien jaar.

Gadhi begaf zich in diepe meditatie en bereikte zelfrealisatie.
Vasistha vervolgde:

Deze kosmische illusie (Maya) schept grote misleiding en is van nature one-
venwichtig. Het is ontzettend moeilijk dit te begrijpen. Wat is de vergelijking
tussen een hallucinatie die slechts een uur duurt als een droom en een heel le-
ven als stamlid met alle verschillende ervaringen? Nogmaals, hoe kunnen we
een verband leggen tussen dat wat gezien wordt in die hallucinatie en dat wat
gezien wordt 'pal voor onze ogen'? Of wat is waarlijk onwerkelijk en wat heeft
echt een feitelijke verandering ondergaan? Daarom zeg ik je, O Rama, deze
kosmische illusie brengt de niet waakzame geest in talloze moeilijkheden.

Rama vroeg:

Maar, O wijze, hoe kan men dit wiel van kosmische illusie tegenhouden, dat
met zo'n enorme kracht rondwentelt?

Vasistha antwoordde:

O Rama, de geest is de naaf van dit fictieve wiel en schept misleiding in de
geest van de misleiden. Door standvastig die naaf tegen te houden door intense
inspanning en intelligentie, komt het hele wiel tot stilstand. Wanneer de bewe-
ging in de naaf gestopt is, draait het wiel niet langer; wanneer de geest stil is,
houdt de illusie op. Degene, die deze truc niet kent en niet beoefent, ondergaat
eindeloze ellende. Wees je gewaar van het moment dat de waarheid gezien
wordt; dan eindigt de ellende.

De ziekte die waarneming van de illusoire wereld is, wordt slechts genezen
door beheersing van de geest. Dat is het enige medicijn. O Rama, stop dus alle
activiteiten zoals een pelgrimstocht, goede gaven en offers en breng de geest
onder controle voor je eigen bestwil. Deze wereldverschijning huist in de geest
zoals ruimte in een pot; als de pot gebroken is, verdwijnt de illusoire ruimte en
als de geest ophoudt te bestaan, houdt het concept 'wereld' ook op. Zoals een
insect, dat gevangen zit in de pot, zijn bewegingsvrijheid terug krijgt wanneer
de pot gebroken is, zul jij ook bevrijd zijn, wanneer de geest, samen met de
wereldillusie erin, ophoudt te bestaan.

Leef in het heden met je bewustzijn ieder moment naar buiten gericht maar
zonder enige inspanning; wanneer de geest stopt zich te verbinden met verle-
den en toekomst wordt hij leeg. Wanneer de geest van moment tot moment zich
richt op wat is en het onmiddellijk zonder inspanning laat vallen, wordt hij
eindelijk leeg, vol zuiverheid. Slechts zolang de geest geagiteerd blijft, ervaart
hij de verscheidenheid van zijn eigen projecties en uitbreiding zoals de regen



6

slechts valt zolang er wolken zijn. En alleen zolang het oneindige bewustzijn
zichzelf begrenst in een eindige geest vinden agitatie en uitbreiding plaats.
Weet dat, wanneer het bewustzijn stopt zich te laten begrenzen tot een beperkte
geest, de wortels van de cyclische wereldillusie (van geboorte en dood) worden
verbrand en er volmaaktheid is.



