
HET VERHAAL VAN DE ROTS 

Hoofdstuk uit Vasistha’s Yoga van Swami Venkatesananda 

Vertaling: Marjolein van den Houten, maart 2014 

 

VASISTHA vervolgde:        [VI.1:46] 

Er is nog een andere parabel, Rama, om dit verder te illustreren. Ik zal je 

die nu vertellen. Er is een grote rots die vol is van tederheid en genegenheid, 

die duidelijk zichtbaar is en altijd helder wordt waargenomen, die zacht is, die 

alomtegenwoordig is en eeuwig. Binnenin bloeien talloze lotusbloemen. Soms 

raken hun bladeren elkaar, soms niet, nu eens vertonen ze zich, dan weer zijn 

ze aan het oog onttrokken. Sommige kijken naar beneden, andere kijken 

omhoog en sommige zijn met hun wortels in elkaar verstrengeld. Andere 

hebben helemaal geen wortels. Alle dingen hebben hun bestaan binnenin de 

rots en toch bestaan ze niet. 

O Rama, deze rots is in waarheid het kosmische bewustzijn; het is als een 

rots in zijn homogeniteit. En toch schijnen al deze verschillende schepselen van 

dit universum erin te bestaan. Net zoals je fantaseert over verschillende vormen 

binnenin de rots of zoals je je er voorstellingen van maakt, zo ook verbeeld je 

je in onwetendheid dat dit universum bestaat in dit bewustzijn. Ook als een 

beeldhouwer verschillende vormen ‘schept’ in de rots, is het nog steeds rots: 

net zo is het in het geval van dit kosmische bewustzijn, dat een homogene 

massa bewustzijn is. Net zoals de massieve rots in potentie verschillende 

beelden bevat die eruit kunnen worden gehakt, bestaan de verschillende namen 

en vormen van de schepselen in dit universum in potentie in kosmisch 

bewustzijn. Net zoals de rots rots blijft, uitgehakt of niet, blijft bewustzijn 

bewustzijn of de wereld nu verschijnt of niet. De wereldverschijning is slechts 

een lege uitdrukking; haar substantie is niets anders dan bewustzijn. 

In feite zijn ook deze manifestaties en modificaties louter Brahman, het 

kosmische bewustzijn –echter niet in de zin van manifestatie of modificatie. 

Zelfs dit onderscheid –modificatie in de zin van modificatie of enige andere 

betekenis- is betekenisloos in Brahman. Wanneer zulke uitdrukkingen worden 

gebruikt met betrekking tot Brahman is de betekenis geheel verschillend, zoals 

water in een luchtspiegeling.  Aangezien het zaad niets anders bevat dan het 

zaad, zijn ook de bloemen en de vruchten van dezelfde natuur als het zaad: de 



2 
 

 
2 

substantie van het zaad is ook de substantie van alles wat eruit voortkomt. Net 

zo brengt de homogene massa kosmisch bewustzijn niets anders tot bestaan dan 

wat het in essentie is. Wanneer deze waarheid gerealiseerd wordt, houdt 

dualiteit op te bestaan. Bewustzijn wordt nooit geen-bewustzijn. Als er 

modificatie is, dan is dat ook bewustzijn. Dus wat zich ook maar voordoet, 

waar dan ook en in welke vorm dan ook – dit alles is Brahman. Al deze dingen 

bestaan voor altijd in hun potentiële staat in de massa homogeen bewustzijn. 

 

VASISTHA ging verder:        [VI.1:47] 

Tijd, ruimte en andere factoren in deze zogenaamde schepping (die in 

werkelijkheid een ander aspect is van hetzelfde bewustzijn) zijn niets anders 

dan bewustzijn. Wanneer je je realiseert dat al deze dingen slechts gedachten en 

ideeën zijn en dat het zelf één en ondeelbaar is, hoe worden ze dan als 

onwerkelijk beschouwd?  In het zaad is niets anders dan het zaad – geen 

verscheidenheid. Tegelijkertijd is er het idee van potentiële verscheidenheid 

(van bloemen, vruchten), waarvan je veronderstelt dat die in het zaad aanwezig 

is. Precies zo is kosmisch bewustzijn één, zonder enige verscheidenheid; 

desalniettemin gaat men er van uit dat het universum van verscheidenheid 

daarin denkbeeldig bestaat. 

Alleen die ene rots is er; het denkbeeld van talrijke lotussen komt 

uitsluitend op in relatie tot deze ene rots. Net zo komt het denkbeeld van 

verscheidenheid op in bewustzijn zonder verscheidenheid te veroorzaken. Maar 

zoals water in een luchtspiegeling tegelijkertijd bestaat en niet bestaat, zo 

bestaat verscheidenheid in het oneindige bewustzijn tegelijk wel en niet. Dit 

alles is werkelijk Brahman, het oneindige bewustzijn. Zoals het denkbeeld van 

het bestaan van lotussen in de rots de rots niet vernietigt, net zo is Brahman 

onaangetast door de wereldverschijning die als de natuur van Brahman in 

Brahman bestaat. In werkelijkheid is er geen essentieel verschil tussen 

Brahman en de wereld: ze zijn synoniemen. Wanneer de werkelijkheid zo 

wordt gezien, wordt alleen Brahman gezien. 

Net zoals alles wat in de wereld als water wordt gezien niets anders is dan 

een combinatie van waterstof en zuurstof, evenzo is de wereldverschijning 

alleen maar Brahman. Het ene bewustzijn verschijnt als de geest, de bergen 

enz., net als de veelkleurige veren en de vleugels van de pauw aanwezig zijn in 



3 
 

 
3 

het ei van de pauw. Deze kracht of dit vermogen is in potentie aanwezig in het 

oneindige bewustzijn. Wat je nu ook maar ziet als de verschillende objecten 

van het universum, áls het wordt gezien met het oog van wijsheid (het oog dat 

wijsheid is), dan zul je slechts Brahman of het oneindige bewustzijn zien. Want 

dat is niet-twee, hoewel het ogenschijnlijk divers is, net als het denkbeeld van 

diversiteit in het vocht in het pauwenei. Het denkbeeld van Brahman en de 

wereld is daarom tegelijk tweevoudig en niet tweevoudig. Dat wat onder al 

deze begrippen van eenheid en verscheidenheid ligt, dat is de opperste staat. 

Het oneindige bewustzijn doordringt het gehele universum en het 

universum bestaat in het oneindige bewustzijn. De verhouding is er een van 

verscheidenheid en geen-verscheidenheid – net zoals de talrijke onderdelen van 

de pauw in de ene ei-substantie bestaan. Waar is de verscheidenheid in dit 

alles? 

 

VASISTHA vervolgde:        [VI.1:48] 

Al deze ideeën – het ik-gevoel en de ruimte enz.- hebben de natuur 

gekregen van echte verschijningsvormen, hoewel ze helemaal niet geschapen 

zijn. Waar niets is ontstaan (is geschapen), daar wordt toch alles gezien. Precies 

zo verblijven de wijzen, de goden en de volmaakten in hun transcendente 

bewustzijn, terwijl ze de gelukzaligheid proeven van hun eigen natuur. Ze zijn 

vrij van de illusie van de dualiteit van waarnemer en object en daarmee ook van 

de beweging van het denken die daarvan het gevolg is. Hun blik is vast en 

zonder met de ogen te knipperen. 

Hoewel deze wijzen hier actief zijn, houden ze er niet het minste idee op 

na over een denkbeeldig bestaan. Ze zijn stevig geworteld in een staat die vrij 

is van de relatie tussen de kenner en het gekende (subject en object). Hun 

levenskracht wordt niet in beroering gebracht. Het is alsof zij geschilderde 

afbeeldingen zijn; hun geest beweegt niet, net zo min als de geest van 

geschilderde personen. Want zij zijn vrij van de neiging van het bewustzijn om 

begrippen te vormen. 

Zij begeven zichzelf in de vereiste activiteit door een kleine gedachte-

beweging in bewustzijn (net zoals de Heer dat doet). Echter, zo’n gedachte-

beweging en het ervaren van het contact van de waarnemer met het object 



4 
 

 
4 

brengt in hen ook grote vreugde teweeg. Hun bewustzijn is volkomen puur, 

gezuiverd van alle beelden (concepten en ideeën). 

Zo’n staat van zuiverheid van het zelf, de ware natuur van het oneindige 

bewustzijn, is geen droombeeld (een ervaring van de geest en de zintuigen). 

Het kan niet onderwezen worden. Het is niet heel gemakkelijk maar ook niet 

ver weg of onmogelijk. Het wordt uitsluitend door directe ervaring bereikt. 

Dat alleen bestaat, niets anders: het lichaam niet, de zintuigen en 

levenskracht niet, de geest bestaat niet, noch de voorraadschuur van 

herinnering of latente neigingen, er is geen jiva en zelfs geen beweging in 

bewustzijn, noch bewustzijn noch de wereld bestaat. Het is noch werkelijk 

noch onwerkelijk en ook niet iets ertussenin, het is noch leeg noch niet-leeg, 

het is geen tijd, geen ruimte en geen substantie. Als je vrij bent van al deze 

begrippen en vrij van zo’n honderd sluiers in het hart, zou je het zelf ervaren in 

alles wat je ziet. 

Het is geen begin en geen eind. Omdat het altijd overal aanwezig is, wordt 

het voor iets anders aangezien. Duizenden worden geboren en duizenden 

sterven: maar het zelf, dat overal is, binnen en buiten, wordt niet aangetast. Het 

verblijft in al deze lichamen enz., alsof het alleen maar een klein beetje 

verschilt van het oneindige. 

Terwijl je met inzet bezig bent met verschillende activiteiten, moet je vrij 

blijven van het besef van ‘ik’ en ‘mijn’. Want wat je in deze wereld ook maar 

ziet, het is Brahman, vrij van eigenschappen en kwaliteiten; het is eeuwig, vol 

vrede, zuiver en volkomen inactief. 

 

RAMA vroeg:  

Als Brahman helemaal geen modificatie ondergaat, hoe ontstaat daarin 

dan deze wereldverschijning, die er is en tegelijkertijd niet werkelijk is? 

 

VASISTHA antwoordde:       [VI.1:49] 

Werkelijke modificatie, Rama, is een transformatie van de ene substantie 

in een andere substantie; zoals bij het karnen van melk de room niet meer terug 

kan veranderen naar de toestand van melk. Dit is niet het geval bij Brahman, 

die ongemodificeerd was voor de wereldverschijning en die zijn 

ongemodificeerde toestand terugkrijgt na het verdwijnen van de wereld. Zowel 



5 
 

 
5 

aan het begin als aan het eind is het ongemodificeerd homogeen bewustzijn. De 

kortstondige en ogenschijnlijke modificatie hierin is slechts een zwakke 

beroering in bewustzijn en helemaal geen modificatie. In deze Brahman is er 

noch een subject noch een object van bewustzijn. Wat een ding aan het begin 

en aan het eind is, dat alleen is het. Als het in het midden iets anders lijkt te 

zijn, dan wordt die verschijning als onwerkelijk beschouwd. Dus het zelf is het 

zelf aan het begin en aan het eind en daardoor ook in het midden! Het 

ondergaat nooit enige transformatie of modificatie. 

 

RAMA vroeg nog eens:  

Dat zelf is zuiver bewustzijn; hoe ontstaat deze zwakke beroering dan? 

 

VASISTHA antwoordde: 

Ik ben ervan overtuigd, Rama, dat alleen dat oneindige bewustzijn 

werkelijk is en dat er helemaal geen beroering is in de natuur van dat 

bewustzijn. Wij gebruiken woorden als ‘Brahman’ enkel voor communicatie of 

instructie, niet om ideeën te laten opkomen van één en twee. Jij, ik en al deze 

dingen zijn puur Brahman: er is helemaal geen onwetendheid. 

 

RAMA vroeg opnieuw:  

Maar aan het eind van het vorige deel
1
 spoorde u mij aan de aard van deze 

onwetendheid te onderzoeken! 

 

VASISTHA antwoordde: 

Ja, op dat moment was je nog niet volledig ontwaakt. Die uitdrukkingen 

als ‘onwetendheid’, ‘jiva’, enz. zijn uitgevonden als hulpmiddelen om de niet-

ontwaakten te onderrichten. Men moet gezond verstand en passende 

hulpmiddelen (yuktti betekent gewoonlijk ook ‘truc’) gebruiken om de zoeker 

te laten ontwaken voor je hem de kennis van de waarheid geeft. Als je “Dit 

alles is Brahman” zegt tegen een niet-ontwaakt iemand, is het als een man die 

aan een boom vraagt om zijn lijden te verlichten. De niet-ontwaakte wordt 

wakker gemaakt met passende hulpmiddelen.  De ontwaakte wordt verlicht 

door de waarheid. Dus nu jij ontwaakt bent, verkondig ik jou de waarheid. 

                                                           
1
 Aan het eind van deel V ‘Over Oplossing’ 



6 
 

 
6 

 Jij bent Brahman, ik ben Brahman, het hele universum is Brahman. 

Wat je ook doet, realiseer je deze waarheid op elk moment. Deze Brahman of 

het zelf alleen is de werkelijkheid in alle wezens, net als klei de werkelijke 

substantie is in duizenden potten. Wind en de beweging van wind zijn niet 

verschillend. Evenmin verschilt bewustzijn van de innerlijke beweging in 

bewustzijn (energie), die al deze manifestaties veroorzaakt. Het is het zaad van 

een idee dat op de aarde van bewustzijn valt en dat doet een schijnbare 

diversiteit ontstaan. Als het niet valt, ontkiemt de geest niet.  

 

RAMA zei:           [VI.1:50] 

Wat gekend moet worden, wordt gekend; wat gezien moet worden, wordt 

gezien; we zijn allen vervuld van de opperste waarheid; dank voor de wijsheid 

van Brahman, die door u als nectar gegeven is. Deze volheid is gevuld met 

volheid. Volheid komt voort uit volheid. Volheid vult volheid. Volheid is altijd 

gevestigd in volheid. En toch, voor de verdere uitbreiding van gewaarzijn, 

vraag ik nog eens: heb alstublieft geduld met mij. Het is duidelijk dat de 

zintuigen in alles aanwezig zijn: maar hoe is het te verklaren dat iemand die 

dood is geen gewaarwordingen ervaart, terwijl hij tijdens zijn leven de objecten 

ervaren heeft door middel van die organen? 

 

VASISTHA vervolgde: 

Los van het zuivere bewustzijn zijn er geen zintuigen en geen geest en ook 

niet hun objecten. Het is alleen dat bewustzijn dat in de natuur verschijnt als 

objecten en in de persoon als de zintuigen. Wanneer dat bewustzijn schijnbaar 

het subtiele lichaam is geworden (puryastaka), weerspiegelt het de uiterlijke 

objecten. 

 Het eeuwige en oneindige bewustzijn is echt vrij van alle 

modificaties; maar wanneer het idee ‘Ik ben’ in dat bewustzijn oprijst, wordt 

dat idee gekend als de jiva. Het is deze jiva die leeft en beweegt in dit lichaam. 

Wanneer het idee ‘Ik’ oprijst (ahambhavana), wordt het gekend als ik-gevoel 

(ahamkara). Wanneer er gedachten (manana) zijn, wordt het gekend als geest 

(manas). Wanneer er gewaarzijn (bodha) is, is het intelligentie 

(buddhi).Wanneer het gezien wordt (drs) door de individuele ziel (indra), wordt 

het gekend als zintuiglijke gewaarwording (indriya). Wanneer het idee 



7 
 

 
7 

‘lichaam’ de overhand heeft, lijkt het een lichaam te zijn; wanneer het idee 

‘object’ overheerst, lijkt het de verschillende objecten te zijn. Echter, door de 

hardnekkigheid van deze ideeën verdicht de subtiele persoonlijkheid zich tot 

materiële substantie. Hetzelfde bewustzijn denkt daarna ‘Ik ben het lichaam’, 

‘Ik ben de boom’, enz. En zo, door zichzelf misleid, rijst het op en verdwijnt, 

totdat het een zuivere geboorte verkrijgt en spiritueel ontwaakt. 

 En nu zal ik je vertellen hoe het de objecten waarneemt. Ik heb 

gezegd dat ten gevolge van het idee ‘Ik ben’ bewustzijn als jiva in het lichaam 

verblijft. Wanneer zijn zintuigen terechtkomen op soortgelijke lichamen buiten 

zichzelf, is er contact tussen de twee en is er verlangen om hen te kennen (één 

met hen te worden). Wanneer dat contact er is, wordt het object weerspiegeld 

binnenin hemzelf en de jiva neemt die weerspiegeling waar, maar hij gelooft 

dat de weerspiegeling buiten hem is! De jiva kent alleen deze weerspiegeling, 

wat betekent dat hij zichzelf kent. Dit contact veroorzaakt de waarneming van 

uiterlijke objecten; daarom komt het alleen voor bij een onwetend iemand, 

wiens geest misleid is, en niet bij een bevrijde wijze. Dat kan niet anders, want 

de jiva (die maar een ‘idee’ is) en de hele rest is inert en onbezield en daarom is 

de weerspiegeling, die zo gezien en ervaren wordt, in feite een optische illusie 

of een intellectuele verdraaiing. Het zelf is alles in alles, altijd. 

 

 

 

 

 


