HET VERHAAL VAN DE ROTS

Hoofdstuk uit Vasistha’s Yoga van Swami Venkatesananda
Vertaling: Marjolein van den Houten, maart 2014

VASISTHA vervolgde: [VI.1:46]

Er is nog een andere parabel, Rama, om dit verder te illustreren. Ik zal je
die nu vertellen. Er is een grote rots die vol is van tederheid en genegenheid,
die duidelijk zichtbaar is en altijd helder wordt waargenomen, die zacht is, die
alomtegenwoordig is en eeuwig. Binnenin bloeien talloze lotusbloemen. Soms
raken hun bladeren elkaar, soms niet, nu eens vertonen ze zich, dan weer zijn
ze aan het oog onttrokken. Sommige kijken naar beneden, andere kijken
omhoog en sommige zijn met hun wortels in elkaar verstrengeld. Andere
hebben helemaal geen wortels. Alle dingen hebben hun bestaan binnenin de
rots en toch bestaan ze niet.

O Rama, deze rots is in waarheid het kosmische bewustzijn; het is als een
rots in zijn homogeniteit. En toch schijnen al deze verschillende schepselen van
dit universum erin te bestaan. Net zoals je fantaseert over verschillende vormen
binnenin de rots of zoals je je er voorstellingen van maakt, zo ook verbeeld je
je in onwetendheid dat dit universum bestaat in dit bewustzijn. Ook als een
beeldhouwer verschillende vormen ‘schept’ in de rots, is het nog steeds rots:
net zo is het in het geval van dit kosmische bewustzijn, dat een homogene
massa bewustzijn is. Net zoals de massieve rots in potentie verschillende
beelden bevat die eruit kunnen worden gehakt, bestaan de verschillende namen
en vormen van de schepselen in dit universum in potentie in kosmisch
bewustzijn. Net zoals de rots rots blijft, uitgehakt of niet, blijft bewustzijn
bewustzijn of de wereld nu verschijnt of niet. De wereldverschijning is slechts
een lege uitdrukking; haar substantie is niets anders dan bewustzijn.

In feite zijn ook deze manifestaties en modificaties louter Brahman, het
kosmische bewustzijn —echter niet in de zin van manifestatie of modificatie.
Zelfs dit onderscheid —modificatie in de zin van modificatie of enige andere
betekenis- is betekenisloos in Brahman. Wanneer zulke uitdrukkingen worden
gebruikt met betrekking tot Brahman is de betekenis geheel verschillend, zoals
water in een luchtspiegeling. Aangezien het zaad niets anders bevat dan het
zaad, zijn ook de bloemen en de vruchten van dezelfde natuur als het zaad: de



substantie van het zaad is ook de substantie van alles wat eruit voortkomt. Net
zo brengt de homogene massa kosmisch bewustzijn niets anders tot bestaan dan
wat het in essentie is. Wanneer deze waarheid gerealiseerd wordt, houdt
dualiteit op te bestaan. Bewustzijn wordt nooit geen-bewustzijn. Als er
modificatie is, dan is dat ook bewustzijn. Dus wat zich ook maar voordoet,
waar dan ook en in welke vorm dan ook — dit alles is Brahman. Al deze dingen
bestaan voor altijd in hun potentié€le staat in de massa homogeen bewustzijn.

VASISTHA ging verder: [VI.1:47]

Tijd, ruimte en andere factoren in deze zogenaamde schepping (die in
werkelijkheid een ander aspect is van hetzelfde bewustzijn) zijn niets anders
dan bewustzijn. Wanneer je je realiseert dat al deze dingen slechts gedachten en
ideeén zijn en dat het zelf één en ondeelbaar is, hoe worden ze dan als
onwerkelijk beschouwd? In het zaad is niets anders dan het zaad — geen
verscheidenheid. Tegelijkertijd is er het idee van potenti€le verscheidenheid
(van bloemen, vruchten), waarvan je veronderstelt dat die in het zaad aanwezig
is. Precies zo is kosmisch bewustzijn één, zonder enige verscheidenheid;
desalniettemin gaat men er van uit dat het universum van verscheidenheid
daarin denkbeeldig bestaat.

Alleen die ene rots is er; het denkbeeld van talrijke lotussen komt
uitsluitend op in relatie tot deze ene rots. Net zo komt het denkbeeld van
verscheidenheid op in bewustzijn zonder verscheidenheid te veroorzaken. Maar
zoals water in een luchtspiegeling tegelijkertijd bestaat en niet bestaat, zo
bestaat verscheidenheid in het oneindige bewustzijn tegelijk wel en niet. Dit
alles is werkelijk Brahman, het oneindige bewustzijn. Zoals het denkbeeld van
het bestaan van lotussen in de rots de rots niet vernietigt, net zo is Brahman
onaangetast door de wereldverschijning die als de natuur van Brahman in
Brahman bestaat. In werkelijkheid is er geen essentieel verschil tussen
Brahman en de wereld: ze zijn synoniemen. Wanneer de werkelijkheid zo
wordt gezien, wordt alleen Brahman gezien.

Net zoals alles wat in de wereld als water wordt gezien niets anders is dan
een combinatie van waterstof en zuurstof, evenzo is de wereldverschijning
alleen maar Brahman. Het ene bewustzijn verschijnt als de geest, de bergen
enz., net als de veelkleurige veren en de vleugels van de pauw aanwezig zijn in




het ei van de pauw. Deze kracht of dit vermogen is in potentie aanwezig in het
oneindige bewustzijn. Wat je nu ook maar ziet als de verschillende objecten
van het universum, als het wordt gezien met het oog van wijsheid (het oog dat
wijsheid is), dan zul je slechts Brahman of het oneindige bewustzijn zien. Want
dat is niet-twee, hoewel het ogenschijnlijk divers is, net als het denkbeeld van
diversiteit in het vocht in het pauwenei. Het denkbeeld van Brahman en de
wereld is daarom tegelijk tweevoudig en niet tweevoudig. Dat wat onder al
deze begrippen van eenheid en verscheidenheid ligt, dat is de opperste staat.

Het oneindige bewustzijn doordringt het gehele universum en het
universum bestaat in het oneindige bewustzijn. De verhouding is er een van
verscheidenheid en geen-verscheidenheid — net zoals de talrijke onderdelen van
de pauw in de ene ei-substantie bestaan. Waar is de verscheidenheid in dit
alles?

VASISTHA vervolgde: [VI.1:48]

Al deze ideeén — het ik-gevoel en de ruimte enz.- hebben de natuur
gekregen van echte verschijningsvormen, hoewel ze helemaal niet geschapen
zijn. Waar niets is ontstaan (is geschapen), daar wordt toch alles gezien. Precies
zo verblijven de wijzen, de goden en de volmaakten in hun transcendente
bewustzijn, terwijl ze de gelukzaligheid proeven van hun eigen natuur. Ze zijn
vrij van de illusie van de dualiteit van waarnemer en object en daarmee ook van
de beweging van het denken die daarvan het gevolg is. Hun blik is vast en
zonder met de ogen te knipperen.

Hoewel deze wijzen hier actief zijn, houden ze er niet het minste idee op
na over een denkbeeldig bestaan. Ze zijn stevig geworteld in een staat die vrij
is van de relatie tussen de kenner en het gekende (subject en object). Hun
levenskracht wordt niet in beroering gebracht. Het is alsof zij geschilderde
afbeeldingen zijn; hun geest beweegt niet, net zo min als de geest van
geschilderde personen. Want zij zijn vrij van de neiging van het bewustzijn om
begrippen te vormen.

Zij begeven zichzelf in de vereiste activiteit door een kleine gedachte-
beweging in bewustzijn (net zoals de Heer dat doet). Echter, zo’n gedachte-
beweging en het ervaren van het contact van de waarnemer met het object




4

brengt in hen ook grote vreugde teweeg. Hun bewustzijn is volkomen puur,
gezuiverd van alle beelden (concepten en idee€n).

Zo’n staat van zuiverheid van het zelf, de ware natuur van het oneindige
bewustzijn, is geen droombeeld (een ervaring van de geest en de zintuigen).
Het kan niet onderwezen worden. Het is niet heel gemakkelijk maar ook niet
ver weg of onmogelijk. Het wordt uitsluitend door directe ervaring bereikt.

Dat alleen bestaat, niets anders: het lichaam niet, de zintuigen en
levenskracht niet, de geest bestaat niet, noch de voorraadschuur van
herinnering of latente neigingen, er is geen jiva en zelfs geen beweging in
bewustzijn, noch bewustzijn noch de wereld bestaat. Het is noch werkelijk
noch onwerkelijk en ook niet iets ertussenin, het is noch leeg noch niet-leeg,
het is geen tijd, geen ruimte en geen substantie. Als je vrij bent van al deze
begrippen en vrij van zo’n honderd sluiers in het hart, zou je het zelf ervaren in
alles wat je ziet.

Het is geen begin en geen eind. Omdat het altijd overal aanwezig is, wordt
het voor iets anders aangezien. Duizenden worden geboren en duizenden
sterven: maar het zelf, dat overal is, binnen en buiten, wordt niet aangetast. Het
verblijft in al deze lichamen enz., alsof het alleen maar een klein beetje
verschilt van het oneindige.

Terwijl je met inzet bezig bent met verschillende activiteiten, moet je vrij
blijven van het besef van ‘ik’ en ‘mijn’. Want wat je in deze wereld ook maar
ziet, het is Brahman, vrij van eigenschappen en kwaliteiten; het is eeuwig, vol
vrede, zuiver en volkomen inactief.

RAMA vroeg:
Als Brahman helemaal geen modificatie ondergaat, hoe ontstaat daarin
dan deze wereldverschijning, die er is en tegelijkertijd niet werkelijk is?

VASISTHA antwoordde: [VI.1:49]

Werkelijke modificatie, Rama, is een transformatie van de ene substantie
in een andere substantie; zoals bij het karnen van melk de room niet meer terug
kan veranderen naar de toestand van melk. Dit is niet het geval bij Brahman,
die ongemodificeerd was voor de wereldverschijning en die zijn
ongemodificeerde toestand terugkrijgt na het verdwijnen van de wereld. Zowel




aan het begin als aan het eind is het ongemodificeerd homogeen bewustzijn. De
kortstondige en ogenschijnlijke modificatie hierin is slechts een zwakke
beroering in bewustzijn en helemaal geen modificatie. In deze Brahman is er
noch een subject noch een object van bewustzijn. Wat een ding aan het begin
en aan het eind is, dat alleen is het. Als het in het midden iets anders lijkt te
zijn, dan wordt die verschijning als onwerkelijk beschouwd. Dus het zelf is het
zelf aan het begin en aan het eind en daardoor ook in het midden! Het
ondergaat nooit enige transformatie of modificatie.

RAMA vroeg nog eens:
Dat zelf is zuiver bewustzijn; hoe ontstaat deze zwakke beroering dan?

VASISTHA antwoordde:

Ik ben ervan overtuigd, Rama, dat alleen dat oneindige bewustzijn
werkelijk is en dat er helemaal geen beroering is in de natuur van dat
bewustzijn. Wij gebruiken woorden als ‘Brahman’ enkel voor communicatie of
instructie, niet om idee€n te laten opkomen van één en twee. Jij, ik en al deze
dingen zijn puur Brahman: er is helemaal geen onwetendheid.

RAMA vroeg opnieuw:
Maar aan het eind van het vorige deel' spoorde u mij aan de aard van deze
onwetendheid te onderzoeken!

VASISTHA antwoordde:

Ja, op dat moment was je nog niet volledig ontwaakt. Die uitdrukkingen
als ‘onwetendheid’, ‘jiva’, enz. zijn uitgevonden als hulpmiddelen om de niet-
ontwaakten te onderrichten. Men moet gezond verstand en passende
hulpmiddelen (yuktti betekent gewoonlijk ook ‘truc’) gebruiken om de zoeker
te laten ontwaken voor je hem de kennis van de waarheid geeft. Als je “Dit
alles is Brahman” zegt tegen een niet-ontwaakt iemand, is het als een man die
aan een boom vraagt om zijn lijden te verlichten. De niet-ontwaakte wordt
wakker gemaakt met passende hulpmiddelen. De ontwaakte wordt verlicht
door de waarheid. Dus nu jij ontwaakt bent, verkondig ik jou de waarheid.

! Aan het eind van deel V ‘Over Oplossing’




Jij bent Brahman, ik ben Brahman, het hele universum is Brahman.
Wat je ook doet, realiseer je deze waarheid op elk moment. Deze Brahman of
het zelf alleen is de werkelijkheid in alle wezens, net als klei de werkelijke
substantie is in duizenden potten. Wind en de beweging van wind zijn niet
verschillend. Evenmin verschilt bewustzijn van de innerlijke beweging in
bewustzijn (energie), die al deze manifestaties veroorzaakt. Het is het zaad van
een idee dat op de aarde van bewustzijn valt en dat doet een schijnbare
diversiteit ontstaan. Als het niet valt, ontkiemt de geest niet.

RAMA zei: [VI.1:50]

Wat gekend moet worden, wordt gekend; wat gezien moet worden, wordt
gezien; we zijn allen vervuld van de opperste waarheid; dank voor de wijsheid
van Brahman, die door u als nectar gegeven is. Deze volheid is gevuld met
volheid. Volheid komt voort uit volheid. Volheid vult volheid. Volheid is altijd
gevestigd in volheid. En toch, voor de verdere uitbreiding van gewaarzijn,
vraag ik nog eens: heb alstublieft geduld met mij. Het is duidelijk dat de
zintuigen in alles aanwezig zijn: maar hoe is het te verklaren dat iemand die
dood is geen gewaarwordingen ervaart, terwijl hij tijdens zijn leven de objecten
ervaren heeft door middel van die organen?

VASISTHA vervolgde:

Los van het zuivere bewustzijn zijn er geen zintuigen en geen geest en ook
niet hun objecten. Het is alleen dat bewustzijn dat in de natuur verschijnt als
objecten en in de persoon als de zintuigen. Wanneer dat bewustzijn schijnbaar
het subtiele lichaam is geworden (puryastaka), weerspiegelt het de uiterlijke
objecten.

Het eeuwige en oneindige bewustzijn is echt vrij van alle
modificaties; maar wanneer het idee ‘Ik ben’ in dat bewustzijn oprijst, wordt
dat idee gekend als de jiva. Het is deze jiva die leeft en beweegt in dit lichaam.
Wanneer het idee ‘Ik’ oprijst (ahambhavana), wordt het gekend als ik-gevoel
(ahamkara). Wanneer er gedachten (manana) zijn, wordt het gekend als geest
(manas). Wanneer er gewaarzijn (bodha) is, is het intelligentie
(buddhi).Wanneer het gezien wordt (drs) door de individuele ziel (indra), wordt
het gekend als zintuiglijke gewaarwording (indriya). Wanneer het idee




‘lichaam’ de overhand heeft, lijkt het een lichaam te zijn; wanneer het idee
‘object’” overheerst, lijkt het de verschillende objecten te zijn. Echter, door de
hardnekkigheid van deze ideeén verdicht de subtiele persoonlijkheid zich tot
materi€le substantie. Hetzelfde bewustzijn denkt daarna ‘Ik ben het lichaam’,
‘Ik ben de boom’, enz. En zo, door zichzelf misleid, rijst het op en verdwijnt,
totdat het een zuivere geboorte verkrijgt en spiritueel ontwaakt.

En nu zal ik je vertellen hoe het de objecten waarneemt. Ik heb
gezegd dat ten gevolge van het idee ‘Ik ben’ bewustzijn als jiva in het lichaam
verblijft. Wanneer zijn zintuigen terechtkomen op soortgelijke lichamen buiten
zichzelf, is er contact tussen de twee en is er verlangen om hen te kennen (één
met hen te worden). Wanneer dat contact er is, wordt het object weerspiegeld
binnenin hemzelf en de jiva neemt die weerspiegeling waar, maar hij gelooft
dat de weerspiegeling buiten hem is! De jiva kent alleen deze weerspiegeling,
wat betekent dat hij zichzelf kent. Dit contact veroorzaakt de waarneming van
uiterlijke objecten; daarom komt het alleen voor bij een onwetend iemand,
wiens geest misleid is, en niet bij een bevrijde wijze. Dat kan niet anders, want
de jiva (die maar een ‘idee’ is) en de hele rest is inert en onbezield en daarom is
de weerspiegeling, die zo gezien en ervaren wordt, in feite een optische illusie
of een intellectuele verdraaiing. Het zelf is alles in alles, altijd.




