HET VERHAAL VAN HET GROTE WOUD
Hoofdstuk uit 'De Hoogste Yoga' van Swami Venkatesananda

Vertaling: Marijke de Graad - Davidzon

[1IL. 97--100]

Rama, ruimte is drievoudig: de oneindige ruimte van onverdeeld be-
wustzijn, de eindige ruimte van verdeeld bewustzijn en de fysieke ruimte
waarin de materiéle wereld bestaat.

De oneindige ruimte van onverdeeld bewustzijn (cid-akasa) is dat wat in
alles bestaat, binnen en buiten, als de ware getuige van dat wat werkelijk
is en dat wat werkelijk lijkt. De eindige ruimte van verdeeld bewustzijn
(cittakasa) is dat wat de verdeling van tijd schept, wat alle wezens door-
dringt en geinteresseerd is in het welzijn van alle wezens. De fysieke
ruimte (bhiitakasa)is dat waar andere elementen (lucht, vuur, water en
aarde) in bestaan. De twee laatste vormen van ruimte zijn niet onafhan-
kelijk van de eerste. In feite bestaan de laatste twee niet.

O Rama, wat ook de oorsprong van de geest geweest is en wat de geest
ook moge zijn, we moeten hem voortdurend richten op bevrijding door
eigen inspanning. De zuivere geest is vrij van latente neigingen en daar-
door bereikt hij zelfkennis. Doordat het gehele universum in de geest is,
zijn daar ook de ideeén van gebondenheid en bevrijding. In verband
hiermee vertel ik je de volgende legende die ik van de Schepper Brahma
zelf hoorde. Luister er aandachtig naar.

Er was eens een groot woud. Het was zo groot dat miljoenen vierkante
kilometers in grootte leken op de ruimte in een atoom. Hier leefde
slechts één persoon met duizend armen en benen. Hij was altijd ruste-
loos. Hij droeg een zweep waarmee hij zichzelf steeds sloeg en uit angst
voor zijn eigen slagen rende hij steeds weg. Hij viel in een put, kroop
eruit, sloeg zichzelf en rende weer weg in paniek, dit keer een bos bana-
nenbomen in. Hoewel er geen ander wezen was om te vrezen huilde hij
en schreeuwde het uit van angst. Hij bleef rennen en zichzelf slaan als
voorheen.

Ik sloeg dit alles gade en met de kracht van mijn rede stopte ik hem voor
een moment en vroeg: 'Wie ben jij en waarom gedrag je je zo?' Toen zei
hij": 'ik ben niemand en doe niets. Jij bent mijn grootste vijand en achter-



2

volgt mij tot mijn grote verdriet en vreugde'. Toen keek hij naar zijn ge-
kneusde lichaam en ledematen, en begon afwisselend huilen van verdriet
en lachen van vreugde. Daarna begon hij zijn lichaam een voor een te
ontdoen van zijn ledematen.

Onmiddellijk hierna zag ik een andere persoon rennen in het bos,
evenals de eerste zichzelf slaand, huilend en kermend. Toen ik ook hem
stilhield, begon hij mij te beschuldigen en rende weg gericht op zijn ei-
gen manier van leven. Zo kwam ik op dezelfde wijze verschillende per-
sonen tegen. Sommigen luisterden naar mijn woorden en verwierpen hun
vorige levenswijze en werden verlicht. Anderen negeerden mij of ver-
achten mij zelfs. Anderen wilden zelfs niet uit de put of het dichte bos
komen.

Zo is het grote woud, O Rama. Niemand vindt er een echte rustplaats,
hoe hun leven er ook uitziet. Zelfs heden ten dage zie je zulke mensen in
deze wereld en jijzelf hebt zo'n leven in onwetendheid en illusie gezien.
Omdat je jong en onwetend bent, begrijp je dit niet.

O Rama, dit grote woud is niet ver, noch die vreemde man in een
vreemd land. De wereld zelf is het woud. Het is een grote leegte, maar
deze leegte wordt alleen gezien in het licht van de rede. De toekijker was
de Rede gepersonifieerd in mijzelf, en het was ik en niemand anders die
de dwaasheid van hen door mijn rede, het zuivere onderscheidingsver-
mogen, kon waarnemen. Deze wijsheid wordt door sommigen aangeno-
men en door anderen verworpen. Die gaan door met lijden. Degenen, die
het aannemen worden verlicht.

De persoon met duizend armen is de geest met ontelbare manifestaties.
Deze geest straft zichzelf door zijn eigen latente neigingen en zwerft
rusteloos rond in deze wereld. De put in het verhaal is de hel en het bos
bananenbomen is de hemel. Het vochtige woud met doornige struiken is
het leven van de mens in de wereld, met de ontelbare doornen van
vrouw, kinderen, rijkdom enz. die hem steeds kwellen. De geest zwerft
dan in de hel, dan weer in de hemel en dan in de wereld van menselijke
wezens.

Zelfs wanneer het licht van wijsheid schijnt in het leven van de misleide
ziel, verwerpt hij dit dom genoeg. Omdat hij die wijsheid als vijand be-
schouwt. En dan huilt hij en kermt hij in wanhoop. Soms ervaart hij een
onvolledig ontwaken en weerstreeft de genietingen van de wereld zonder



3

een juist begrip — deze onthechting blijkt zelf de bron van veel verdriet te
zijn. Maar wanneer zo'n onthechting oprijst vanuit een volledig begrip,
vanuit wijsheid, die ontstaan is door onderzoek naar de natuur van de
geest, leidt deze onthechting tot opperste gelukzaligheid. Die geest zal
zelfs met verbazing kijken naar zijn eigen voorgaande genietingen. Zoals
de ledematen van de persoon werden afgehakt, neervielen en verdwenen,
verdwijnen de latente neigingen van de persoon, die wijselijk onthecht
raakt van de wereld, uit de geest. Wees op je hoede voor het spel van
onwetendheid, dat maakt dat men zichzelf kwelt uit vrije wil en onge-
controleerd van hot naar her drijft.

Degene die wijsheid verwerft en die gedurende lange tijd behoudt en het
onderzoek voortzet, ervaart geen verdriet. Een ongecontroleerde geest is
een bron van verdriet en wanneer dit volledig wordt begrepen, verdwijnt
de ellende als sneeuw voor de zon.

De absolute Brahman is almachtig en niets staat er buiten. Het is zijn
eigen kracht of energie die alle dingen doorstraalt. In belichaamde we-
zens is het de cit-sakti (de kracht van bewustzijn of intelligentie). Het is
beweging in lucht, standvastigheid in aarde, leegte in ruimte en het is de
kracht van zelfbewustzijn ('Ik ben') in geschapen wezens. Toch is dit
niets anders dan de kracht van de absolute Brahman. De instrumenten
van handeling, actie en de doener, geboorte, dood en bestaan — dit alles
is Brahman. Er is niets anders, zelfs niet in de verbeelding. Misleiding,
begeerte, hebzucht en gehechtheid bestaan niet, hoe kunnen zij bestaan
wanneer er geen dualiteit is? Wanneer gehechtheid niet bestaat, is be-
vrijding ook een valse voorstelling.



