
HET VERHAAL VAN HET GROTE WOUD 

Hoofdstuk uit 'De Hoogste Yoga' van Swami Venkatesananda 

Vertaling: Marijke de Graad - Davidzon 

 

[III. 97--100] 

Rāma, ruimte is drievoudig: de oneindige ruimte van onverdeeld be-

wustzijn, de eindige ruimte van verdeeld bewustzijn en de fysieke ruimte 

waarin de materiële wereld bestaat. 

De oneindige ruimte van onverdeeld bewustzijn (cid-ākāśa) is dat wat in 

alles bestaat, binnen en buiten, als de ware getuige van dat wat werkelijk 

is en dat wat werkelijk lijkt. De eindige ruimte van verdeeld bewustzijn 

(cittākāśa) is dat wat de verdeling van tijd schept, wat alle wezens door-

dringt en geïnteresseerd is in het welzijn van alle wezens. De fysieke 

ruimte (bhūtākāśa)is dat waar andere elementen (lucht, vuur, water en 

aarde) in bestaan. De twee laatste vormen van ruimte zijn niet onafhan-

kelijk van de eerste. In feite bestaan de laatste twee niet.  

O Rāma, wat ook de oorsprong van de geest geweest is en wat de geest 

ook moge zijn, we moeten hem voortdurend richten op bevrijding door 

eigen inspanning. De zuivere geest is vrij van latente neigingen en daar-

door bereikt hij zelfkennis. Doordat het gehele universum in de geest is, 

zijn daar ook de ideeën van gebondenheid en bevrijding. In verband 

hiermee vertel ik je de volgende legende die ik van de Schepper Brahmā 

zelf hoorde. Luister er aandachtig naar. 

Er was eens een groot woud. Het was zo groot dat miljoenen vierkante 

kilometers in grootte leken op de ruimte in een atoom. Hier leefde 

slechts één persoon met duizend armen en benen. Hij was altijd ruste-

loos. Hij droeg een zweep waarmee hij zichzelf steeds sloeg en uit angst 

voor zijn eigen slagen rende hij steeds weg. Hij viel in een put, kroop 

eruit, sloeg zichzelf en rende weer weg in paniek, dit keer een bos bana-

nenbomen in. Hoewel er geen ander wezen was om te vrezen huilde hij 

en schreeuwde het uit van angst. Hij bleef rennen en zichzelf slaan als 

voorheen. 

Ik sloeg dit alles gade en met de kracht van mijn rede stopte ik hem voor 

een moment en vroeg: 'Wie ben jij en waarom gedrag je je zo?' Toen zei 

hij': 'ik ben niemand en doe niets. Jij bent mijn grootste vijand en achter-



2 

 

volgt mij tot mijn grote verdriet en vreugde'. Toen keek hij naar zijn ge-

kneusde lichaam en ledematen, en begon afwisselend huilen van verdriet 

en lachen van vreugde. Daarna begon hij zijn lichaam een voor een te 

ontdoen van zijn ledematen. 

Onmiddellijk hierna zag ik een andere persoon rennen in het bos, 

evenals de eerste zichzelf slaand, huilend en kermend. Toen ik ook hem 

stilhield, begon hij mij te beschuldigen en rende weg gericht op zijn ei-

gen manier van leven. Zo kwam ik op dezelfde wijze verschillende per-

sonen tegen. Sommigen luisterden naar mijn woorden en verwierpen hun 

vorige levenswijze en werden verlicht. Anderen negeerden mij of ver-

achten mij zelfs. Anderen wilden zelfs niet uit de put of het dichte bos 

komen. 

Zo is het grote woud, O Rāma. Niemand vindt er een echte rustplaats, 

hoe hun leven er ook uitziet. Zelfs heden ten dage zie je zulke mensen in 

deze wereld en jijzelf hebt zo'n leven in onwetendheid en illusie gezien. 

Omdat je jong en onwetend bent, begrijp je dit niet. 

O Rāma, dit grote woud is niet ver, noch die vreemde man in een 

vreemd land. De wereld zelf is het woud. Het is een grote leegte, maar 

deze leegte wordt alleen gezien in het licht van de rede. De toekijker was 

de Rede gepersonifieerd in mijzelf, en het was ik en niemand anders die 

de dwaasheid van hen door mijn rede, het zuivere onderscheidingsver-

mogen, kon waarnemen. Deze wijsheid wordt door sommigen aangeno-

men en door anderen verworpen. Die gaan door met lijden. Degenen, die 

het aannemen worden verlicht. 

De persoon met duizend armen is de geest met ontelbare manifestaties. 

Deze geest straft zichzelf door zijn eigen latente neigingen en zwerft 

rusteloos rond in deze wereld. De put in het verhaal is de hel en het bos 

bananenbomen is de hemel. Het vochtige woud met doornige struiken is 

het leven van de mens in de wereld, met de ontelbare doornen van 

vrouw, kinderen, rijkdom enz. die hem steeds kwellen. De geest zwerft 

dan in de hel, dan weer in de hemel en dan in de wereld van menselijke 

wezens. 

Zelfs wanneer het licht van wijsheid schijnt in het leven van de misleide 

ziel, verwerpt hij dit dom genoeg. Omdat hij die wijsheid als vijand be-

schouwt. En dan huilt hij en kermt hij in wanhoop. Soms ervaart hij een 

onvolledig ontwaken en weerstreeft de genietingen van de wereld zonder 



3 

 

een juist begrip – deze onthechting blijkt zelf de bron van veel verdriet te 

zijn. Maar wanneer zo'n onthechting oprijst vanuit een volledig begrip, 

vanuit wijsheid, die ontstaan is door onderzoek naar de natuur van de 

geest, leidt deze onthechting tot opperste gelukzaligheid. Die geest zal 

zelfs met verbazing kijken naar zijn eigen voorgaande genietingen. Zoals 

de ledematen van de persoon werden afgehakt, neervielen en verdwenen, 

verdwijnen de latente neigingen van de persoon, die wijselijk onthecht 

raakt van de wereld, uit de geest. Wees op je hoede voor het spel van 

onwetendheid, dat maakt dat men zichzelf kwelt uit vrije wil en onge-

controleerd van hot naar her drijft. 

Degene die wijsheid verwerft en die gedurende lange tijd behoudt en het 

onderzoek voortzet, ervaart geen verdriet. Een ongecontroleerde geest is 

een bron van verdriet en wanneer dit volledig wordt begrepen, verdwijnt 

de ellende als sneeuw voor de zon. 

De absolute Brahman is almachtig en niets staat er buiten. Het is zijn 

eigen kracht of energie die alle dingen doorstraalt. In belichaamde we-

zens is het de cit-sakti (de kracht van bewustzijn of intelligentie). Het is 

beweging in lucht, standvastigheid in aarde, leegte in ruimte en het is de 

kracht van  el bewust ijn (  k ben   in geschapen we ens.  och is dit 

niets anders dan de kracht van de absolute Brahman.  e instrumenten 

van handeling, actie en de doener, geboorte, dood en bestaan     dit alles 

is Brahman. Er is niets anders, zelfs niet in de verbeelding. Misleiding, 

begeerte, hebzucht en gehechtheid bestaan niet, hoe kunnen zij bestaan 

wanneer er geen dualiteit is? Wanneer gehechtheid niet bestaat, is be-

vrijding ook een valse voorstelling. 


