“. "L.
= '_ _. .Eﬂ._nWI b iyl
N Mg g
. ] . é _...____:__.._.ﬁ__:__.
A W - Wi a It
1 (il e Tt | I .




Over dit boek

Sdadhana Paricakam bestaat uit een vijftal verzen inhoudende middelen en oefe-
ningen om in het dagelijks leven in praktijk te worden gebracht. Elk vers telt vier
regels en elke regel twee aansporingen, tezamen 40 aansporingen die de zoeker
naar zelfkennis de eigenschappen doen verwerven om het pad te betreden dat leidt
tot de uiteindelijke bestemming van het menselijk bestaan: bevrijding van
samsara. Sadhana Pajicakam is ook bekend onder de namen Upadesa Paricakam,
Sopana Paricakam en Advaita Paficakam.

Ferit Arav
September 2014

Afbeelding op de omslag: Sarikara. Textiel (gemengd materiaal) achter glas, 60x50
cm. Ontwerp en vervaardiging door Madelon de la Rive Box, 2007



VIJF VERZEN OVER SPIRITUELE PRAKTIJK
(SADHANA PANCAKAM)
Adi1 Sankaracarya

1.

Bestudeer dagelijks spirituele teksten (Veda’s)
en breng hun leringen in praktijk.
Draag al je daden op aan het Opperste Zelf
en neem afstand van begeerten in de geest.
Wis de opgehoopte zonden in je hart uit
en besef de vergankelijkheid van wereldse geneugten.
Zoek telkens de eenheid met het Zelf op
en neem afstand van je identificatie met het beperkte.

2.

Neem je toevlucht tot het gezelschap van wijzen

en blijf gevestigd in toewijding tot het Opperste Zelf.
Cultiveer deugden als vrede en geduld,

en vermijd zelfzuchtige handelingen.
Zoek het gezelschap van een leermeester op

en wees hem dagelijks dienstbaar.
Richt je tot het Onveranderlijke alleen

en luister met aandacht naar verklaringen in geschriften.

3.
Reflecteer op de betekenis van uitspraken in geschriften
en zoek je toevlucht tot de waarheid verwoord daarin.
Mijd zinloze twistgesprekken
maar volg de onderscheidende inzichten in de geschriften.
Wees onafgebroken gewaar van jezelf als ‘Ik ben het Absolute, Brahman’
en doe afstand van trots.
Geef de illusoire gedachte ‘Ik ben het lichaam’ op
en geef de neiging om met wijzen te redetwisten op.



Honger heelt kwalen,
wees matig met voedsel.
Hunker niet naar kostelijk voedsel
en wees tevreden met wat ongevraagd tot je komt.
Doorsta alle paren der tegenstellingen zoals hitte en kou,
en mijd onnodig praten.
Wees altijd onaangedaan, reken niet op vriendelijkheid van anderen
en bega geen wreedheid jegens anderen.

5.

Leef eenzaam in blijdschap

en bedaar je geest door je aandacht op het Opperste Zelf te houden.
Wees het alles doordringende Zelf gewaar

en besef de vergankelijkheid van de wereld als een projectie daarin.
Laat door gevestigd te blijven in het Zelf oude karma zich oplossen

en geen nieuw karma zich vormen.
Leef op deze wijze volledig in het pure gewaarzijn

van het Opperste Zelf, Brahman, alleen.

* * * * *



1RSI REEERE Y]

|sadhana paficakam||

ag\l_ o ﬂ . o . q;ﬁ_ ﬂ .
T T R AfcasadH |
qTaTe: REA! Wad grEIsgaadr
Cnn C
=31 TG e [ESURISUREICUIS I RS
vedo nityamadhtyatam taduditarh karma svanusthiyatarm
tenesasya vidhiyatamapacitih kamye matistyajyatam |
papaughah paridhtiyatam bhavasukhe doso’nusandhtyatam
atmeccha vyavasiyatam nijagrhattirnam vinirgamyatam ||1|]

aE: cg ferefiai et wireers syEat
o o . . <
EUGSZIIE qREEAT Taal HHR] G ISGdH|
o K3 oo . ha¥ .

SERERASAA RN GHERTEAE IR |
sangah satsu vidhiyatarm bhagavato bhaktirdrdha”dhiyatam

santyadih pariciyatam drdhatararh karmasu santyajyatam |
sadvidvanupasrpyatam pratidinarm tatpaduka sevyatam

brahmaikaksaramarthyatar $rutiSirovakyam samakarnyatam ||2||

¢ o ¢ . [a N aN .
TN forarEat iR qat: qEneiiE
SRl e WSW’Q&T&I
Wﬂqﬁ'ﬁ W qRasTat
agsaqm%—s?:lm W: l3|'|'{?13<’TIT'ITFU| Eq|
vakyarthasca vicaryatam Srutisirah paksah samasriyatam
dustarkatsuviramyatar $rutimatastarko’nusandhiyatam |

brahmasmiti vibhavyatamaharahargarvah parityajyatar
dehe’harhmatirujhyatam budhajanairvadah parityajyatam ||3||



egEmTTers Fafheeadt e et Jsaai
et 9 g arat fafaameae SwgsdH)
iAremie e ° g 9o 9 aeEEai
SR e TG saar ¢ |

ksudvyadhis$ca cikitsyatar pratidinam bhiksausadhar bhujyatam
svadvannarh na tu yacyatar vidhivasatpraptena santusyatam |

$ttosnadi visahyatam na tu vrtha vakyarh samuccaryatam
audasinyamabhipsyatam janakrpanaisthuryamutsrjyatam ||4||

TehTedl GEHTEAA! Ga], I FETEEdT
< ﬂm o . o e |
C_o N o N \\: f\ .

U] o ST T EEar i«
ekante sukhamasyatarm paratare cetah samadhiyatam

purnatma susamiksyatar jagadidam tadvadhitam dr$yatam |
prakkarma pravilapyatam citibalannapyuttaraih $lisyatam

prarabdhar tviha bhujyatamatha parabrahmatmana sthiyatam ||5]|

% % % % *



Adi Sankaracharya's
SADHANA PANCHAKAM
Translated by Swami Chinmayananda
Published by Chinmaya Mission, Mumbai

Study the Vedas daily.

Perform diligently the duties (karmas) ordained by them.

Dedicate all those actions (karmas) as worship unto the Lord.

Renounce all desires in the mind.

Wash away the hoards of sins in the bosom.

Recognise that the pleasures of sense-objects (samsara) are riddled with pain.
Seek the Self with consistent endeavour.

Escape from the bondage of ‘home’.

2.
Seek companionship with Men of Wisdom.
Be established in firm devotion to the Lord.
Cultivate the virtues such as Shanti etc.,
Eschew all desire-ridden actions.
Take shelter at a Perfect Master (Sat-Guru).
Everyday serve His Lotus feet.
Worship “Om” the Immutable.
Listen in depth, the Upanishadic declarations.

3.

Reflect ever upon the meaning of the Upanishadic commandments, and take
refuge in the Truth of Brahman.

Avoid perverse arguments but follow the discriminative rationale of the Sruti
(Upanishads).

Always be absorbed in the attitude (bhavana) — “I am Brahman”.

Renounce pride.

Give up the delusory misconception — “I am the body”.

Give up totally the tendency to argue with wise men.



In hunger diseases get treated.

Daily take the medicine of Bhiksha-food.

Beg no delicious food.

Live contentedly upon whatever comes to your lot as ordained by Him.
Endure all the pairs of opposites: heat and cold, and the like.

Avoid wasteful talks.

Be indifferent.

Save yourself from the meshes of other peoples’ kindness.

In solitude live joyously.

Quieten your mind in the Supreme Lord.

Realise and see the All-pervading Self every where.
Recognise that the finite Universe is a projection of the Self.

Congquer the effects of the deeds done in earlier lives by the present right ac-
tion.

Through wisdom become detached from future actions (Agami).

Experience and exhaust “Prarabdha” the fruits of past actions.

” |

Thereafter, live absorbed in the bhavana - “I am Brahman

SadhanaPancakam_ W!






