
1 

 

AANBIDDING VAN DE HEER 
Deva Pūjā   

Hoofdstuk uit Vāsiṣṭha’s Yoga van Swami Venkatesananda 

Vertaling: Caroline Soesbergen, april 2014 

 

        [VI.1,35] 

Nadat hij zo enige tijd in zichzelf was gekeerd, opende de Heer zijn ogen en 

vervolgde: O wijze, stop met de gewoonte om de objecten met uw geest te 

begrijpen. De kenners van het Zelf hebben gezien wat waard is gezien te 

worden. Wat is er nog meer te zien of niet te zien? Neem het Zelf waar. Wees 

als een zwaard dat datgene wat beschouwd wordt als vrede splijt van datgene 

wat beschouwd wordt als rusteloosheid. Hoewel, richt uw aandacht nu toch 

enigszins naar buiten en luister naar wat ik u ga zeggen. Van alleen maar stil 

zijn worden we ook niet wijzer! 

Dit lichaam is levend en actief door de levenskracht of prāna. Zonder die 

levenskracht is het lichaam inert. De energie die het lichaam doet bewegen is 

prāna. De intelligentie die d.m.v. dit alles ervaart is bewustzijn. Dit bewustzijn 

is vormloos en zelfs zuiverder dan de blauwe lucht. Wanneer de relatie tussen 

de levenskracht en het lichaam afneemt, wordt slechts de levenskracht 

gescheiden van het lichaam. Bewustzijn, hetgeen zuiverder dan ruimte is, 

verdwijnt niet. 

Een schone spiegel reflecteert wat er voor staat, maar de reflectie is niet te zien 

wanneer de spiegel bedekt is met vuil. Hetzelfde geldt voor het volgende: 

alhoewel het lichaam gezien wordt, reflecteert de intelligentie de objecten niet 

als de prāna het lichaam heeft verlaten. 

Alhoewel het bewustzijn oneindig en alomtegenwoordig is, is het in staat om 

zich gewaar te worden van de bewegingen van de geest en van het lichaam. 

Wanneer deze onzuiverheid van voortdurend oprijzende gedachten verwijderd 

is, schijnt het bewustzijn zelf als het opperste wezen. Het is de schepper 

Brahmā, het is Viṣṇu, Śiva, Indra, de zon, de maan en de opperste Heer. 

Sommige van deze godheden, zoals Brahmā, Viṣṇu, en Śiva worden niet 

bedrogen door de kosmische illusie. Zij zijn werkelijk deel van het oneindige 

bewustzijn en delen de ware natuur van het bewustzijn: zoals roodgloeiend 

ijzer de natuur van het vuur in zich draagt. Niets van dit alles is echter 

werkelijk gecreëerd door het oneindige bewustzijn en niets van dit alles bestaat 

er los van. Het zijn slechts ideeën – sommige ideeën zijn meer 



2 

 
uitgekristalliseerd  dan andere. Het is onmogelijk de omvang van deze ideeën, 

die in onwetendheid ontstaan zijn, te omschrijven. 

Je zou kunnen zeggen dat het opperste wezen, het oneindige bewustzijn, de 

vader is van Brahmā, Viṣṇu, Śiva en van alle andere goden, maar alleen het 

oneindige bewustzijn is het waardig aanbeden en geëerd te worden. 

Het heeft echter geen zin om het opperste wezen voor de eredienst uit te 

nodigen: geen enkele mantra is wat dat betreft zinvol, omdat het oneindige 

bewustzijn onmiddellijk is, dichterbij kan niet, het is het eigen zelf, en daarom 

is het niet nodig om het uit te nodigen. Het is het alomtegenwoordige zelf van 

alles. Het jezelf gewaarzijn van dit oneindige bewustzijn (hetgeen geen 

inspanning vereist), is de enige juiste manier van aanbidding. 

De Heer zei:        [VI.1,36] 

Daarom zegt men dat Heer Rudra de zuivere spontane zelfervaring is hetgeen 

het ene bewustzijn is dat in alle substanties aanwezig is. Het is het zaad van alle 

zaad, het is de essentie van deze wereldverschijning, het is de belangrijkste van 

alle handelingen. Het is de oorzaak van alle oorzaken en het is de essentie van 

alle wezens. Het gaat echter ons begrip te boven omdat het in werkelijkheid 

niets veroorzaakt noch de grondslag is voor het Zijn. Het is het gewaar-zijn in 

alles dat waarnemingsvermogen heeft, het kent zichzelf als zijn eigen object, 

het is zijn eigen opperste object en het is zich gewaar van de oneindige 

diversiteit in zichzelf. 

Het is bewustzijn in alle ervaringen maar het is zuiver en ongeconditioneerd. 

Het is absolute waarheid en daarom geen waarheid als idee. Het wordt niet 

begrensd door de definities van waarheid en onwaarheid. Het is in feite het 

ultieme doel van de opperste waarheid of van de oorspronkelijke werkelijkheid. 

Het is zuiver, absoluut bewustzijn, niets anders. 

Het raakt echter toch gekleurd door het verlangen naar plezier, en wordt 

daardoor zelf degene die het plezier ervaart, de ervaring van het plezier én de 

onzuiverheid of kleuring die het heeft veroorzaakt. Alhoewel het als de lucht is, 

ongeconditioneerd en onverdeeld, wordt het snel begrensd en geconditioneerd. 

In dit oneindige bewustzijn zijn miljoenen luchtspiegelingen geweest die 

gekend werden als wereld-verschijning en er zullen er nog miljoenen komen. 

Er is echter niets dat onafhankelijk van het oneindige bewustzijn tot bestaan is 

gekomen: licht en hitte lijken uit vuur te komen maar ze zijn niet onafhankelijk 

van vuur.  

Dit oneindige bewustzijn kan vergeleken worden met het ultieme subatomische 

deeltje dat in het eigen hart de grootste bergen verborgen houdt. Het omvat de 



3 

 
reikwijdte van ontelbare tijdvakken maar het laat geen enkel moment 

ontsnappen. Het is subtieler dan het puntje van een haar en tegelijkertijd 

doordringt het het gehele universum. Niemand heeft de grenzen er van gezien. 

Het doet niets en toch heeft het het gehele universum gevormd en het houdt het 

gehele universum in stand. Geen enkele substantie verschilt er van en toch is 

het zelf geen substantie. Alhoewel het niet substantieel is doordringt het alle 

substanties.  

De kosmos is zijn lichaam alhoewel het geen lichaam heeft. Het is het eeuwige 

“nu” en tegelijkertijd is het de volgende dag. Het gebeurt vaak dat schijnbaar 

betekenisloze geluiden een betekenis krijgen en,  terwijl men met elkaar 

communiceert, ook als zodanig worden begrepen. Hetzelfde geldt voor het 

oneindige bewustzijn: het is en het is niet. Het is zelfs wat het niet is. Al deze 

uitspraken over wat is en wat niet is, zijn op logica gebaseerd en het oneindige 

bewustzijn gaat voorbij logica, voorbij waarheid. 

De Heer vervolgde:      [VI.1,37] 

Het is het oneindige bewustzijn dat het zaad laat ontkiemen m.b.v. aarde, 

water, tijd, etc. en voedsel laat worden. Het doet bloemen bloeien en laat de 

neus hun geur ruiken. Op dezelfde manier is het in staat de substanties in de 

wereld, en hun corresponderende zintuigen, te creëren en te onderhouden met 

de hulp van passende middelen die op hun beurt eveneens gecreëerd worden 

door datzelfde bewustzijn. De energie van dat bewustzijn is in staat dat gehele 

universum te creëren om het vervolgens weer tot helemaal niets terug te 

brengen door de gedachte te koesteren dat “dit er niet is”. 

Deze ogenschijnlijke schepping is slechts een reflectie van bewustzijn in het 

zelf, dat in de loop van de tijd schijnbaar een belichaming heeft gekregen. De 

drie-eenheid (Brahmā, Viṣṇu, Śiva) is de manifestatie van die kosmische kracht 

(of  van die energie) die bepaalt: zo en niet anders zal het zijn. Toch creëert 

bewustzijn zelf niets: het is als een lamp die een kamer verlicht waarin 

handelingen plaatsvinden. 

Vāsiṣṭha vroeg: 

Heer, wat zijn de energieën van deze Śiva (bewustzijn) en wat zijn hun 

krachten en hun activiteiten? 

De Heer antwoordde: 

Het opperste wezen is zonder vorm en toch kent het opperste wezen   de 

volgende vijf de aspecten: wil, ruimte, tijd, orde (of noodlot) en de kosmische 

ongemanifesteerde natuur. Het kent ontelbare krachten c.q. energieën, c.q 



4 

 
vermogens. De belangrijkste daarvan zijn kennis, stuwkracht, handeling en 

niet-handeling.  

Deze allen zijn slechts puur bewustzijn; omdat ze de krachten van bewustzijn 

worden genoemd worden ze ten onrechte als iets anders dan bewustzijn 

beschouwd, maar in werkelijkheid zijn ze dat niet. 

Deze gehele schepping is als een toneel waarop al deze mogelijkheden van 

bewustzijn dansen op de melodie van de tijd. De voornaamste van deze staat 

bekend als “orde” (de natuurlijke orde van dingen en gebeurtenissen). Het staat 

ook bekend als handeling, wens of wil om te handelen, tijd, etc. Het is deze 

kracht die voorschrijft dat ieder ding een zekere eigenschap moet hebben, van 

het grassprietje tot aan de schepper Brahmā. Deze natuurlijke orde is vrij van 

opwinding maar bestaat niet los van zijn begrenzingen: dat (de natuurlijke 

orde) is wat de dans danst – het drama dat bekend staat als de 

wereldverschijning. 

        [VI.1,38] 

Het beschrijft verschillende stemmingen (compassie, woede, etc.) het doet 

verschillende seizoenen en tijdperken ontstaan en weer verdwijnen, het wordt 

vergezeld door hemelse muziek en door het gebrul van oceanen. Het toneel 

wordt verlicht door de zon, de maan en de sterren, de acteurs en actrices zijn de 

levende wezens in alle werelden -  zo is de dans van de natuurlijke orde. De 

Heer die het oneindige bewustzijn is, is de stille, maar oplettende getuige van 

deze kosmische dans, Hij is niet verschillend van de dansers (de kosmische 

natuurlijke orde) en ook niet verschillend van de dans (de gebeurtenissen). 

De Heer vervolgde: 

Zo is de Heer die het waard is continu vereerd te worden door de heiligen. Hij 

wordt dan ook op verschillende manieren en in verschillende vormen door de 

heiligen  vereerd, zoals Śiva, Viṣṇu, etc.  Luister nu naar de manieren waarop 

hij vereerd zou moeten worden. 

Ten eerste moet men het idee “ik ben het lichaam” loslaten. Alleen meditatie is 

ware verering, daarom moet men de Heer van deze drie werelden constant 

d.m.v. meditatie vereren. Hoe moet men de Heer beschouwen? Hij is zuivere 

intelligentie, hij straalt zoals honderdduizenden opkomende zonnen tezamen, 

hij is het licht dat alle lichten verlicht, hij is het innerlijke licht, de grenzenloze 

ruimte is zijn keel, het firmament is zijn voeten, de windrichtingen zijn zijn 

armen, de werelden zijn de wapens die hij in zijn handen draagt, het gehele 

universum is verborgen in zijn hart, de goden zijn de haren op zijn lichaam, de 

kosmische krachten zijn de energieën in zijn lichaam, tijd is zijn poortwachter 



5 

 
en hij heeft duizenden hoofden, ogen, oren en armen. Hij raakt alles aan, proeft 

alles, hoort alles, hij denkt door allen, alhoewel hij voorbij het denken is. Hij 

doet alles, altijd. Hij schenkt alles, als een offer, wat men maar denkt of wenst, 

hij verblijft in allen, hij is het alles, hij alleen is datgene wat door iedereen 

gezocht moet worden. Op deze manier moet men op de Heer contempleren.  

De Heer moet niet met materiële zaken vereerd worden maar met het eigen 

bewustzijn. Niet door met lampen te zwaaien of door wierook te branden, niet 

met het offeren van bloemen en zelfs niet met het offeren van voedsel of met 

pasta van sandelhout  Hij wordt zonder de minste inspanning bereikt; alleen 

door zelfrealisatie wordt Hij aanbeden. Dit is de opperste meditatie, dit is de 

opperste verering: het continue  en ononderbroken gewaarzijn van de innerlijke 

aanwezigheid, van het innerlijk licht van bewustzijn. Terwijl men doet wat men 

doet – zien, horen, voelen, ruiken, eten, bewegen, slapen, ademhalen of praten 

– moet men zich van zijn essentiële natuur, zijnde zuiver bewustzijn, bewust 

blijven. Zo bereikt men bevrijding. 

Meditatie is het offer, meditatie is het water, geofferd aan de godheid om zijn 

handen en voeten mee te wassen. Zelfkennis, verkregen door meditatie, is de 

bloem die wordt geofferd. Dit alles is in wezen gericht op meditatie. 

Het Zelf wordt uitsluitend en alleen gerealiseerd door meditatie. Wanneer men 

zelfs maar in staat is dertien seconden te mediteren, zelfs als men onwetend is, 

verkrijgt men de verdienste van het weggeven van een koe. Wanneer men 

gedurende honderd en één seconden mediteert staat de verdienste gelijk aan het 

uitvoeren van een heilige rite. Wanneer de duur van de meditatie twaalf 

minuten is, is de verdienste duizendvoudig. Wanneer de meditatie een dag 

duurt, verblijft men in het hoogste rijk. Dit is de opperste yoga, dit is de 

opperste handeling. Degene die deze vorm van dienstbaarheid in praktijk 

brengt wordt vereerd door de goden, de demonen en alle andere wezens. Dit 

alles is echter uiterlijke verering. 

De Heer vervolgde:      [VI.1,39] 

Ik zal je nu de interne verering van het zelf uitleggen, hetgeen de belangrijkste 

van alle middelen om te zuiveren is en waarmee alle duisternis compleet 

vernietigt wordt. Het is de onophoudelijke meditatie -  of men nu loopt of staat, 

slaapt of wakker is, gedurende en door middel van alle handelingen die verricht 

worden. Men moet op deze opperste Heer contempleren, hij is gezeteld in het 

hart en brengt als het ware alle veranderingen in onszelf teweeg. Men moet de 

bodha-lingam vereren (het gemanifesteerde bewustzijn of het zelf-gewaarzijn) 

het slaapt en wordt wakker, beweegt of staat stil, raakt aan wat aangeraakt dient 

te worden en verlaat wat verlaten moet worden, geniet van plezier of neemt er 



6 

 
juist afstand van, houdt zich bezig met verschillende activiteiten, geeft waarde 

aan alle handelingen en verblijft als vrede in de vitale organen in het lichaam 

((deha- liṅgaṃ in de tekst kan ook refereren aan de drie liṅgaṃs die 

geassocieerd worden met de psychische centra). Deze innerlijke intelligentie 

zou vereerd moeten worden met wat ook maar ongezocht op ons pad komt. 

Nadat men zich heeft ondergedompeld in zelfkennis en terwijl men stevig 

gevestigd blijft in de stroom van het leven met de daarbij behorende 

ervaringen, moet men deze innerlijke intelligentie vereren door middel van 

zelfrealisatie. 

Men moet op de volgende wijze op de heer contempleren: Hij is het licht, 

verlicht door de kracht van de zon en de maan, hij is de intelligentie die voor 

eeuwig  verborgen ligt in alle materiële substanties, hij is het naar buiten 

gerichte gewaarzijn dat via de lichamelijke wegen naar de uiterlijke wereld 

stroomt, hij is de prāna die in ons gezicht (neus) beweegt, hij transformeert 

zintuiglijke waarnemingen in betekenisvolle ervaringen, hij rijdt in het voertuig 

dat is samengesteld uit prāna en apāna, hij leeft in het geheim in de holte van 

het hart. Hij is de kenner van wat gekend kan worden en de doener van alle 

handelingen, degene die de ervaringen ervaart en die alle gedachten denkt. Hij 

is degene die alles door en door kent, die herkend wordt door wat is en wat niet 

is en die alle ervaringen verlicht. 

Hij is zonder delen maar hij is het alles, hij zetelt in het lichaam maar hij is 

alomtegenwoordig, hij geniet en hij geniet niet, hij is de intelligentie in ieder 

ding. Hij is het denkende aspect van de geest.  

Hij rijst op in het midden tussen prāna en apāna. Hij verblijft in het hart, in de 

keel, in het midden van het gehemelte, tussen de wenkbrauwen en op het puntje 

van de neus. Hij is de realiteit in alle zesendertig elementen (of metafysische 

categorieën). Hij transcendeert de interne staten, hij is degene die de interne 

geluiden produceert en hij brengt de vogel, die geest wordt genoemd, tot 

bestaan. Hij is de realiteit in wat als verbeelding en niet-verbeelding wordt 

beschreven. Hij verblijft in alle wezens zoals olie in het zaad zit besloten. Hij 

verblijft in de lotus van het hart en toch verblijft hij ook in het gehele lichaam. 

Hij schijnt als zuiver bewustzijn. Hij wordt onmiddellijk overal gezien want hij 

is de zuivere ervaring in alle ervaringen, die zichzelf schijnbaar polariseert door 

de objecten van dergelijke ervaringen op te roepen. 

De Heer vervolgde: Men moet over de Heer contempleren als de intelligentie in 

het lichaam. De verschillende functies en mogelijkheden in het lichaam dienen 

die intelligentie zoals de geliefde de Heer dient. De geest is de boodschapper 

die de kennis van de drie werelden aan de Heer doorgeeft en aan hem 

presenteert. De twee fundamentele energieën, t.w. de energie van wijsheid en 



7 

 
de energie van handeling (jñāna śakti en kriyā śakti) zijn als de geliefden van 

de koning. Verschillende aspecten van kennis zijn zijn versieringen. De 

organen van handeling zijn de poorten waardoor de Heer de buitenwereld 

binnenkomt:”Ik ben dat oneindige Zelf dat ondeelbaar is; ik blijf vol en 

oneindig”, op deze wijze verblijft de intelligentie in het lichaam. 

Degene die op deze manier contempleert is de gelijkmoedigheid zelf: 

aangestuurd door een onverstoorbare geest blijft zijn gedrag evenwichtig. Hij 

heeft de staat van natuurlijke goedheid en innerlijke zuiverheid bereikt en is 

prachtig in ieder aspect van zijn wezen. Hij vereert de Heer die de intelligentie 

is die zijn gehele lichaam doordringt.  

Deze verering wordt onophoudelijk, dag en nacht, uitgevoerd met de objecten 

die zonder inspanning verkregen zijn en die aan de Heer worden geofferd met 

een geest die stevig gevestigd is in gelijkmoedigheid en met de juiste innerlijke 

houding. (want de Heer is bewustzijn en geeft alleen maar om de innerlijke 

houding). 

De Heer moet vereerd worden met alles wat zonder inspanning verkregen 

wordt, men moet niet de minste inspanning leveren om te verkrijgen wat men 

niet bezit. De Heer moet vereerd worden d.m.v. alles waar het lichaam van 

geniet, via eten, drinken, samenzijn met de geliefde en vergelijkbare 

genietingen. De Heer moet vereerd worden met de ziektes waar men aan lijdt 

en met ieder soort verdriet of lijden dat men ondergaat. De Heer moet vereert 

worden met alle activiteiten die men verricht, inclusief leven en sterven en met 

alles wat men droomt. De Heer moet vereert worden met armoede en met 

voorspoed.  

De Heer moet zelfs vereerd worden met gevechten en ruzies en ook met sport 

en andere vrije tijdsbestedingen en met de manifestaties van de emoties van 

aantrekking en afstoting. De Heer moet vereerd worden met de nobele 

kwaliteiten van een vroom hart – vol van vriendschap, compassie, vreugde en 

onpartijdigheid. De Heer moet vereerd worden met alle soorten van plezier die 

zonder er naar op zoek te zijn tot ons komen, of ze nu toegestaan of verboden 

worden door de geschriften e.d. 

De Heer moet vereerd worden met alles wat als wenselijk en met alles wat als 

onwenselijk wordt beschouwd, met dat wat gepast is en met dat wat ongepast 

is. Voor deze verering moet men afstand doen van datgene wat men verliest en 

men moet accepteren en ontvangen wat zonder inspanning verkregen wordt. 

De Heer vervolgde: 



8 

 
Men moet zich steeds wijden aan deze verering, gevestigd in opperste 

gelijkmoedigheid t.a.v. alle waarnemingen, of die nu aangenaam zijn of niet. 

Men moet alles als gunstig beschouwen (of men moet alles als een mix van 

goed en kwaad beschouwen). Realiserend dat alles het ene Zelf is, moet men 

het Zelf op deze manier eren. Men moet met onpartijdige blik kijken naar dat 

wat plezierig en fantastisch mooi is en naar datgene wat onverdraaglijk 

onplezierig is. Zo moet men het Zelf aanbidden.  

Men moet de onderscheidmakende ideeën van “dit ben ik” en “dit ben ik niet” 

opgeven en zich realiseren dat “dit alles werkelijk Brahman is”, het ene 

ondeelbare en oneindige bewustzijn. Op die manier moet men het Zelf 

aanbidden. Altijd, in alle vormen en hun veranderingen, moet men het Zelf 

aanbidden in en door middel van alles wat men verwerft. Men moet het Zelf 

aanbidden nadat men het onderscheid tussen wat wenselijk en wat onwenselijk 

is achter zich heeft gelaten of men blijft het onderscheid juist wel maken maar 

dan als middel tot verering van het Zelf. 

Zonder wens en zonder verwerping mag men genieten van datgene wat 

ongezocht en op natuurlijke wijze verkregen wordt. Men moet niet 

opgewonden of depressief worden wanneer men geconfronteerd wordt met 

onbeduidende of juist belangrijke objecten net zo min als de lucht of de ruimte 

beïnvloed worden door de verschillende objecten die er in bestaan en erin 

groeien. Men moet het Zelf zonder psychologische verstoring aanbidden met 

elk object dat zuiver en alleen op grond van het toeval van tijd, plaats en 

gebeurtenis verkregen wordt, of ze nu in het algemeen als goed of als niet goed 

bekend staan.  

In de uitoefening van het eren van het Zelf is ieder middel dat genoemd wordt, 

als zijnde noodzakelijk voor de verering, van dezelfde natuur als alle andere 

alhoewel de uitingen die gebruikt worden verschillen. Gelijkmoedigheid is de 

zoetheid zelf en deze zoetheid gaat voorbij aan de zintuigen en aan de geest. 

Wat ook maar aangeraakt wordt door die gelijkmoedigheid wordt onmiddellijk 

zoet, wat daar ook maar de beschrijving of de definitie van mag zijn.  

Alleen datgene wordt als verering beschouwd, wat uitgevoerd wordt wanneer 

men net zo onverstoorbaar is als de ruimte, wanneer de geest geheel stil is 

geworden zonder de geringste beweging van gedachte, wanneer er zonder 

inspanning geen enkele verstoring is. 

Gevestigd in deze staat van gelijkmoedigheid zal de wijze mens een oneindige 

expansie in zichzelf ervaren terwijl hij zijn natuurlijke handelingen zonder 

wens of afkeer verricht. Zo is de natuur van degene die deze intelligentie 

aanbidt. Misvatting, onwetendheid en egogevoel rijzen zelfs niet op in zijn 



9 

 
droom. Verblijf in deze staat, o heilige, en ervaar alles zoals een kind. Aanbid 

de Heer van dit lichaam (de intelligentie die het lichaam doordringt) met alles 

wat je door tijd, omstandigheden en plaats is gegeven en rust in de opperste 

vrede, vrij van wensen. 

De Heer vervolgde:      [VI.1,40] 

Wat je ook doet en wanneer je ook handelt (of wanneer je er van afziet het te 

doen) – dit alles is aanbidding van de Heer die zuiver bewustzijn is. 

Door dit alles te beschouwen als de aanbidding van het Zelf, d.w.z. van de 

Heer, is hij verheugd. Voorkeur en afkeer, aantrekking en afstoting bestaan niet 

als zodanig in de ware natuur van het Zelf. Het zijn louter woorden. Zelfs 

concepten, uitgedrukt in woorden zoals “zelfbeschikking”, “armoede”, 

“plezier”, “pijn”, “eigendom” en “anderen” zijn in werkelijkheid aanbidding 

van het Zelf want de toekijkende intelligentie is het Zelf. Weet hebben van het 

kosmische wezen is de zuivere verering van het kosmische wezen.  

Het is slechts het Zelf of het kosmische bewustzijn dat wordt aangeduid met 

uitdrukkingen zoals “deze wereld”. O, wat een onverklaarbaar wonder is het 

toch dat het Zelf, dat zuiver bewustzijn of intelligentie is, zijn eigen natuur als 

het ware lijkt te vergeten en zichzelf gaat beschouwen als de jiva (het individu). 

Sterker nog, in dat kosmische wezen, dat de werkelijkheid in alles is, bestaat 

zelfs geen verschil tussen de aanbidder, het aanbidden en datgene wat wordt 

aanbeden. Het is onmogelijk het onverdeelde kosmische wezen, die het gehele 

universum onderhoudt, te beschrijven: het is onmogelijk een ander hierover te 

onderwijzen. Daar komt nog bij dat we vinden dat zij, die God  beschouwen als 

begrensd door tijd en ruimte, onwaardig zijn om door ons onderwezen te 

worden. Dus laat al zulke beperkende concepten los, laat zelfs het onderscheid 

tussen de aanbidder en de aanbedene (de Heer) los en aanbid het Zelf met het 

Zelf. Wees in vrede, zuiver, vrij van wensen. Weet dat al je ervaringen en 

uitdrukkingen de aanbidding van het Zelf zijn.  

(In antwoord op Vāsiṣṭha verzoek om een uitgebreidere uitleg te krijgen over 

Śiva, Brahman, Zelf; waarom ze zo genoemd worden en hoe deze verschillen 

ontstonden, vervolgde de Heer:)  

De werkelijkheid is zonder begin en zonder einde en wordt ook nergens in 

gereflecteerd. Dat is de realiteit. 

Omdat het echter niet mogelijk is het via de geest en de zintuigen te ervaren, 

wordt het zelfs wel als niet bestaand beschouwd.  

(In antwoord op Vāsiṣṭha vraag : “Als het voorbij de geest is, hoe kan het dan 

gerealiseerd worden?” antwoordde de heer:) 



10 

 
In het geval van de zoeker die graag bevrijd wil worden van onwetendheid en 

die daarvoor toegerust is met satvische onwetendheid (subtiele onwetendheid) 

zal met deze satvische onwetendheid en met behulp van de bekende 

geschriften, de onwetendheid verwijderen. Een wasman verwijdert op dezelfde 

manier vuil m.b.v. een ander soort vuil (zeep). Door de op elkaar inwerkende 

processen wordt de onwetendheid verwijderd, het Zelf realiseert het Zelf en het 

Zelf ziet het Zelf vanwege zijn zelf – stralende natuur. 

De Heer vervolgde:       [VI.1,41] 

Wanneer een kind met houtskool speelt worden zijn handen zwart. Wanneer hij 

zijn handen wast maar vervolgens direct weer met het houtskool speelt, krijgt 

het opnieuw zwarte handen. Wanneer hij echter na het wassen het houtskool 

niet meer aanraakt, blijven zijn handen schoon. Op dezelfde manier geldt dat de 

duisternis van onwetendheid verdwijnt wanneer men de ware natuur van het 

Zelf onderzoekt en tegelijkertijd verre blijft van handelingen die onwetendheid 

of avidyā veroorzaken. Het is echter alleen het Zelf dat zich gewaar wordt van 

het Zelf. Beschouw deze diversiteit niet als het Zelf.  

Koester niet het gevoel dat zelfkennis het resultaat is van de lering van een 

leraar. De guru  of de leraar beschikt over geest en zintuigen. Het Zelf, of 

Brahman is voorbij de geest en de zintuigen. Datgene wat alleen bereikt kan 

worden nadat het andere verdwenen is, wordt niet bereikt met behulp van het 

andere zolang het nog steeds bestaat. Echter, hoewel de instructies van de 

leraar en soortgelijke zaken niet werkelijk de middelen tot het bereiken van 

zelfkennis zijn, worden ze gewoonlijk wel als de middelen daartoe gezien. 

Het Zelf wordt niet ontsluierd door de geschriften en ook niet door de 

instructies van de leraar en het Zelf wordt ook niet ontsluierd zonder de 

instructies van de leraar en zonder de geschriften. Zelfkennis wordt alleen 

bereikt wanneer dit alles, de kennis uit de geschriften, de instructies van de 

leraar en de juiste houding van de leerling, samenkomt.  

Dat wat IS, nadat alle zintuigen gestopt zijn met functioneren en alle noties van 

plezier en pijn verdwenen zijn, is het Zelf of Śiva, hetgeen ook aangeduid 

wordt met uitdrukkingen zoals “dat”, “waarheid” of “werkelijkheid”.  Echter, 

dat wat IS wanneer al het bovenstaande verdwijnt, bestaat ook wanneer al het 

bovenstaande wel aanwezig is, net zoals bij de grenzeloze ruimte het geval is. 

De verlossers van het universum (zijnde Brahmā, Indra, Rudra en anderen) 

hebben vanuit compassie met de onwetende, misleidde mensen geschriften 

samengesteld, zoals de Veda’s en de Purāna’s (de legenden) in een poging om 

hen spiritueel wakker te schudden en in hen een dorst naar vrijheid te wekken. 



11 

 
In deze geschriften hebben ze woorden zoals “bewustzijn”, “Brahman”, “Siva”, 

“Zelf”, “Heer”, “Opperste Zelf” etc. gebruikt. 

Deze woorden lijken een diversiteit in te houden, maar in waarheid is er geen 

diversiteit. De waarheid aangeduid met woorden zoals “Brahman” etc., is 

uitsluitend zuiver bewustzijn. In vergelijking daarmee is zelfs de oneindige 

ruimte zo grof en substantieel als een grote berg. Dat zuivere bewustzijn lijkt 

het kenbare object te zijn en doet het concept van intelligentie of bewustzijn 

opkomen, echter, omdat het het innerlijke Zelf is kan het geen object van 

kennis zijn. Als gevolg van een vluchtige beweging van de geest rijst in dit 

zuivere bewustzijn het egogevoel (“ik weet”) op. 

De Heer vervolgde: 

Dit egogevoel doet vervolgens ideeën van tijd en ruimte opkomen. Begiftigd 

met de energie van de levensadem, wordt het vervolgens jīva of het individu. 

Vanaf dat moment volgt het individu de bevelen van de gedachten op en 

verkeert het in diepe onwetendheid. Op deze manier is de geest ontstaan in 

combinatie met het egogevoel en de verschillende vormen van psychologische 

energieën. Dit alles tezamen staat bekend als het ātivāhika lichaam, het subtiele 

lichaam dat zich van het ene naar het andere niveau verplaatst.  

 Vervolgens werden de substanties (de objecten van de wereld), die met de 

subtiele energieën van het ātivāhika lichaam corresponderen, ontworpen en op 

deze manier werden de verschillende zintuigen (gehoor, tastzin, 

gezichtsvermogen, smaakzin en reukzin), hun corresponderende objecten en 

hun bijbehorende ervaringen geschapen. Dit alles samen staat bekend als de 

puryaṣṭaka en in hun subtiele staat worden ze ook het ātivāhika lichaam 

genoemd.  

Op deze wijze werden al deze substanties gecreëerd maar in werkelijkheid 

werd er niets gecreëerd. Het waren slechts schijnbare veranderingen in het ene 

oneindige bewustzijn. Net zoals droombeelden binnen onszelf bestaan, zo zijn 

al deze substanties niet verschillend van het oneindige bewustzijn. Net zoals 

wanneer men over dingen droomt en deze echt waarneembare objecten  lijken 

te worden, zo lijken al die substanties ook objectieve werkelijkheid te zijn. 

Wanneer men de waarheid omtrent hen beseft, schitteren al deze substanties als 

de Heer. Maar zelfs dat is niet waar, omdat dat alles in werkelijkheid nooit 

materiële substanties of objecten zijn geworden. 

Op basis van onze eigen gedachten dat het substanties zijn die worden ervaren, 

lijken ze een echte substantie te zijn. Dus door substanties op te roepen, ziet het 

Bewustzijn substanties.  



12 

 
Geconditioneerd door zulke ideeën, lijkt het te lijden. Conditionering is 

ellende. Conditionering is gebaseerd op gedachten en ideeën (of op sensuele en 

psychologische ervaringen). De waarheid is echter voorbij zulke ervaringen en 

de wereld is een illusie, vergelijkbaar met een luchtspiegeling. Als dat dan zo 

is, wat is dan psychologische conditionering, wie conditioneert wat en wie 

wordt geconditioneerd door de conditionering?  

        [VI.1,42] 

Wie drinkt er het water van de luchtspiegeling? Wanneer dit alles dus 

verworpen moet worden blijft alleen dat wat waar is over. Daarin bestaat geen 

conditionering, daarin bestaat niets dat geconditioneerd is. Het kan als het 

zijnde of het niet-zijnde worden aangemerkt maar er is alleen maar Zijn. 

Mentale conditionering staat gelijk aan een denkbeeldig niet-zijn, vergelijkbaar 

met een spook; wanneer het is verdreven, verdwijnt ook de illusie dat het 

bestaat. Degene die het egogevoel en de luchtspiegeling (de schepping) als echt 

bestaand ziet, is niet rijp voor deze instructie. Leraren instrueren alleen wijze 

mensen, niet de onwetenden. Deze laatsten hebben vertrouwen in de 

wereldverschijning en richten daar hun hoop op. Je kunt hen vergelijken met de 

onnozele man die zijn dochter uithuwelijkt aan een man die hij alleen in zijn 

droom heeft gezien. 

De Heer vervolgde:  

Net zoals de dromer allerlei objecten waarneemt die alleen in zijn geest 

bestaan, zo denkt de jīva dat zijn externe lichaam uit al deze elementen is 

samengesteld. Dit is ook op dit moment waar; het kosmische bewustzijn of het 

kosmische wezen ziet binnen in zichzelf het universum met al haar diversiteit, 

net zoals de dromer de diversiteit in zichzelf waarneemt.  

De jīva denkt over zichzelf als Brahmā, Viṣṇu, etc., maar dat is niets anders 

dan een gedachtespinsel. Maar dit gedachtespinsel creëert en ziet andere 

gedachtespinsels en ervaart deze. De enige realiteit in al deze waarnemingen is 

het primaire idee, te weten het egogevoel, dat ogenblikkelijk oprijst zodra 

bewustzijn in zichzelf een object bedenkt en dan denkt dat hij het 

(overduidelijk als zijn object) ziet.  Dat ene ogenblik is het complete tijdperk, 

respectievelijk alle veelvouden en/of gedeeltes van tijdperken. In ieder atoom 

van bestaan wordt dit drama van bedekken en ontdekken steeds weer opnieuw  

opgevoerd maar het is niets anders dan een gedachtespinsel van het kosmisch 

bewustzijn. Er wordt echter niets geschapen door of in het kosmisch 

bewustzijn, want dat blijft ongewijzigd en onveranderd. 

De berg die in een droom wordt gezien, lijkt alleen in tijd en ruimte te bestaan. 

Het neemt echter geen ruimte in beslag noch kost het tijd om te verschijnen of 



13 

 
te verdwijnen. Met de wereld is het net zo. Op welke manier de almachtige god 

ook maar tot bestaan komt, op precies dezelfde wijze komt een worm tot 

bestaan, in minder dan een fractie van een seconde. Vanaf Heer Rudra tot aan 

een grassprietje; alles in het universum is op dezelfde wijze tot bestaan 

gekomen, of het nu micro-organismen of gigantische wezens betreft. Wanneer 

men op deze manier de aard van deze saṁsāra (wereldverschijning) 

onderzoekt, verdwijnt de waarneming van diversiteit gelijktijdig met het dagen 

van zelfkennis c.q. godrealisatie.  

Als men toestaat dat de ware natuur van het oneindige bewustzijn zelfs maar 

gedurende een fractie van een seconde wordt vergeten, dan verschijnt deze hele 

onfortuinlijke illusoire schepping. 

Wanneer de wijzen het woord Brahman gebruiken, verwijzen ze naar die staat 

waarin men voor altijd stevig gevestigd is in het oneindige bewustzijn. 

Wanneer dit verstoord wordt denkt men dat de wereld echt is en dat 

veroorzaakt een eindeloze reeks aan diversiteit – goden, demonen, mensen, 

planten en wormen. Wanneer de staat van kosmisch bewustzijn echter niet 

verstoord wordt, realiseert men zich dat de waarheid altijd en overal is. 

Vāsiṣṭha zei: 

O Rāma, toen de heer Śiva uitgesproken was, heb ik hem geëerd en vervolgens 

gaf hij mij zijn zegen en vertrok met zijn gemalin, Parvati. Omdat ik zijn lessen 

ter harte nam, stopte ik met mijn gebruikelijke manier van aanbidden en begon 

het niet-duale, alomtegenwoordige Zelf te aanbidden. 

Vāsiṣṭha vervolgde:      [VI.1,43] 

O Rāma,  door de onwerkelijke invloed van de onwerkelijkheid, ziet de 

onwerkelijke jīva de onwerkelijke wereld. Wat kan in dit verband nu als 

werkelijk en wat als onwerkelijk worden beschouwd? Een denkbeeldig object 

wordt denkbeeldig door iemand beschreven en men begrijpt het in zijn eigen 

verbeelding en verbeeldt zich dat hij het begrijpt. Net zoals vloeibaarheid in 

vloeistoffen bestaat, beweging in wind en leegheid in ruimte, zo bestaat 

alomtegenwoordigheid in het Zelf. 

Vanaf het moment dat de Heer mij instrueerde aanbid ik het Zelf. Ik ben 

dankzij deze wijze van aanbidding vrij van verdriet ook al ben ik met allerlei 

activiteiten bezig. Ik aanbid het Zelf, dat onverdeeld is alhoewel het verdeeld 

lijkt te zijn, met het bloemenoffer van wat ook maar op natuurlijke wijze tot me 

komt en met alle handelingen die natuurlijk voor mij zijn. 



14 

 
Het is gebruikelijk voor alle belichaamde wezens om relaties aan te gaan (om 

te bezitten en bezeten te worden), maar de yogi’s zijn altijd waakzaam en deze 

waakzaamheid is de aanbidding van het Zelf. 

Ik verblijf in dit afschuwelijke bos van saṃsāra (wereldverschijning) terwijl ik 

deze innerlijk houding aanneem; met een geest die helemaal vrij is van welke 

gehechtheid dan ook. Als jij dat ook op die manier doet, zal je niet lijden. 

Wanneer je groot verdriet (zoals het verlies van rijkdom en van relaties) 

overkomt, onderzoek dan wat werkelijk waar is, zoals hiervoor beschreven 

werd. 

Je zult niet beïnvloed worden door plezier en verdriet. Je weet nu hoe dit alles 

tot bestaan komt en hoe alles weer verdwijnt en je kent ook het lot van degenen 

die daardoor misleid worden, degenen die niet onderzochten wat de ware 

natuur is van alles wat is. Ze behoren je niet toe, jij behoort hen niet toe. Dat 

lijkt maar zo door de onwerkelijke aard van de wereld. Heb geen verdriet.  

Geliefde Rāma, je bent zuiver bewustzijn, dat niet beïnvloed wordt door de 

denkbeeldige waarneming van de diversiteit van de schepping. 

Wanneer je dit weet, hoe kunnen dan ideeën van wat wenselijk of onwenselijk 

is in je oprijzen? Realiseer je dat, O Rāma en blijf gevestigd in de turīya 

(transcendentale) staat van bewustzijn. 

Rāma zei:  

Heer, ik ben vrij van het vuil van dualiteit. Ik heb gerealiseerd dat alles 

werkelijk Brahman is. Mijn intelligentie is gezuiverd, bevrijd van twijfels en 

wensen en zelfs van vragen. Ik verlang niet naar de hemel, noch heb ik angst 

voor de hel. Ik blijf gevestigd in het Zelf. Bij uw gratie, O Heer, ben ik de 

oceaan van saṁsāra (wereldverschijning) overgestoken. Ik heb de volheid van 

directe zelfkennis gerealiseerd. 

Vāsiṣṭha vervolgde:      [VI.1,44] 

De handeling die je louter uitvoert met de organen van actie terwijl je geest 

onthecht blijft, wordt niet als handeling beschouwd. Het genot dat verkregen 

wordt door sensuele ervaring is vluchtig. Een herhaling van die ervaring 

verschaft niet nogmaals dezelfde mate van genot. Je moet toch wel een dwaas 

zijn om naar tijdelijk plezier te blijven verlangen? Bovendien: een object geeft 

alleen plezier wanneer het object gewenst wordt. Dus het plezier hoort bij de 

wens: geef daarom wensen en verlangens op. 

Wanneer je in de loop van de tijd de ervaring van het Zelf bereikt, berg het dan 

niet als herinnering of als egogevoel op in de geest om het vervolgens als wens 



15 

 
te laten herleven. Want als je de bergtop van zelfkennis bereikt hebt is het niet 

wijs om opnieuw in de afgrond van het egogevoel te vallen. Laat hoop 

ophouden te bestaan en laat gedachten verdwijnen, laat de geest de staat van 

niet-geest bereiken terwijl je onthecht leeft. Je bent alleen gebonden wanneer je 

onwetend bent. Je zult niet gebonden zijn als je zelfkennis hebt. Span je tot het 

uiterste in om waakzaam in zelfkennis te verblijven. 

Wanneer je niet gericht bent op zintuiglijke genoegens en toch ervaart wat 

ongezocht tot je komt, verkeer je in een zuivere en gelijkmoedige staat, vrij van 

latente neigingen of herinneringen. In deze staat, die vergelijkbaar is met de 

lucht, zul je zelfs niet door duizend afleidingen bezoedeld worden. Wanneer de 

kenner, het gekende en de kennis één worden in het ene Zelf, zal degene die het 

in zuivere staat ervaart er niet nogmaals een verdeling in maken. 

Met de geringste beweging in de geest (een gedachteflits) verschijnt en 

verdwijnt saṃsāra (de wereldverschijning) weer. Zorg dat de geest 

onbewegelijk is, vrij van de beweging van gedachten, door de beheersing van 

prāṇa en van de latente neigingen (vāsanā). Door de geringste beweging van 

prāṇa rijst de saṁsāra op en verdwijnt de saṁsāra weer. Maak de prāṇa vrij van 

die beweging door voortdurende oefening. Door het opkomen en verdwijnen 

van verdwazing (onwetendheid) ontstaat en verdwijnt handeling die het zelf 

bindt: bedwing het d.m.v. zelfdiscipline, door de instructies van de leraar en 

door de geschriften.  

Deze wereld-illusie is ontstaan door de beweging van gedachten in de geest; 

wanneer de beweging verdwijnt zal de illusie ook verdwijnen en tegelijkertijd 

zal de geest niet-geest worden. 

Dit kan ook bereikt worden door de beheersing van prāṇa. Dat is de opperste 

staat. De gelukzaligheid die ervaren wordt in een staat van niet-geest, die 

gelukzaligheid die zonder oorzaak is, wordt zelfs niet in de hoogste hemel 

gevonden. Die gelukzaligheid kan niet verwoord worden en zou zelfs geen 

geluk genoemd moeten worden. 

De geest van de kenner van de waarheid is niet-geest: het is zuiver sattva. Na 

een tijd lang geleefd te hebben met zo’n niet-geest, rijst de staat op die bekend 

staat als turīya-atīta (de staat voorbij het transcendentale, de turīya-staat). 

* * * 


