AANBIDDING VAN DE HEER

Deva Puja
Hoofdstuk uit Vasistha’s Yoga van Swami Venkatesananda

Vertaling: Caroline Soesbergen, april 2014

[VL1,35]

Nadat hij zo enige tijd in zichzelf was gekeerd, opende de Heer zijn ogen en
vervolgde: O wijze, stop met de gewoonte om de objecten met uw geest te
begrijpen. De kenners van het Zelf hebben gezien wat waard is gezien te
worden. Wat is er nog meer te zien of niet te zien? Neem het Zelf waar. Wees
als een zwaard dat datgene wat beschouwd wordt als vrede splijt van datgene
wat beschouwd wordt als rusteloosheid. Hoewel, richt uw aandacht nu toch
enigszins naar buiten en luister naar wat ik u ga zeggen. Van alleen maar stil
zijn worden we ook niet wijzer!

Dit lichaam is levend en actief door de levenskracht of prana. Zonder die
levenskracht is het lichaam inert. De energie die het lichaam doet bewegen is
prana. De intelligentie die d.m.v. dit alles ervaart is bewustzijn. Dit bewustzijn
is vormloos en zelfs zuiverder dan de blauwe lucht. Wanneer de relatie tussen
de levenskracht en het lichaam afneemt, wordt slechts de levenskracht
gescheiden van het lichaam. Bewustzijn, hetgeen zuiverder dan ruimte is,
verdwijnt niet.

Een schone spiegel reflecteert wat er voor staat, maar de reflectie is niet te zien
wanneer de spiegel bedekt is met vuil. Hetzelfde geldt voor het volgende:
alhoewel het lichaam gezien wordt, reflecteert de intelligentie de objecten niet
als de prana het lichaam heeft verlaten.

Alhoewel het bewustzijn oneindig en alomtegenwoordig is, is het in staat om
zich gewaar te worden van de bewegingen van de geest en van het lichaam.
Wanneer deze onzuiverheid van voortdurend oprijzende gedachten verwijderd
is, schijnt het bewustzijn zelf als het opperste wezen. Het is de schepper
Brahma, het is Visnu, Siva, Indra, de zon, de maan en de opperste Heer.

Sommige van deze godheden, zoals Brahma, Visnu, en Siva worden niet
bedrogen door de kosmische illusie. Zij zijn werkelijk deel van het oneindige
bewustzijn en delen de ware natuur van het bewustzijn: zoals roodgloeiend
ijzer de natuur van het vuur in zich draagt. Niets van dit alles is echter
werkelijk gecreéerd door het oneindige bewustzijn en niets van dit alles bestaat
er los van. Het zijn slechts ideeén — sommige ideeén zijn meer



2

uitgekristalliseerd dan andere. Het is onmogelijk de omvang van deze ideeén,
die in onwetendheid ontstaan zijn, te omschrijven.

Je zou kunnen zeggen dat het opperste wezen, het oneindige bewustzijn, de
vader is van Brahma, Visnu, Siva en van alle andere goden, maar alleen het
oneindige bewustzijn is het waardig aanbeden en ge€erd te worden.

Het heeft echter geen zin om het opperste wezen voor de eredienst uit te
nodigen: geen enkele mantra is wat dat betreft zinvol, omdat het oneindige
bewustzijn onmiddellijk is, dichterbij kan niet, het is het eigen zelf, en daarom
is het niet nodig om het uit te nodigen. Het is het alomtegenwoordige zelf van
alles. Het jezelf gewaarzijn van dit oneindige bewustzijn (hetgeen geen
inspanning vereist), is de enige juiste manier van aanbidding.

De Heer zei: [VL.1,36]

Daarom zegt men dat Heer Rudra de zuivere spontane zelfervaring is hetgeen
het ene bewustzijn is dat in alle substanties aanwezig is. Het is het zaad van alle
zaad, het is de essentie van deze wereldverschijning, het is de belangrijkste van
alle handelingen. Het is de oorzaak van alle oorzaken en het is de essentie van
alle wezens. Het gaat echter ons begrip te boven omdat het in werkelijkheid
niets veroorzaakt noch de grondslag is voor het Zijn. Het is het gewaar-zijn in
alles dat waarnemingsvermogen heeft, het kent zichzelf als zijn eigen object,
het is zijn eigen opperste object en het is zich gewaar van de oneindige
diversiteit in zichzelf.

Het is bewustzijn in alle ervaringen maar het is zuiver en ongeconditioneerd.
Het is absolute waarheid en daarom geen waarheid als idee. Het wordt niet
begrensd door de definities van waarheid en onwaarheid. Het is in feite het
ultieme doel van de opperste waarheid of van de oorspronkelijke werkelijkheid.
Het is zuiver, absoluut bewustzijn, niets anders.

Het raakt echter toch gekleurd door het verlangen naar plezier, en wordt
daardoor zelf degene die het plezier ervaart, de ervaring van het plezier én de
onzuiverheid of kleuring die het heeft veroorzaakt. Alhoewel het als de lucht is,
ongeconditioneerd en onverdeeld, wordt het snel begrensd en geconditioneerd.
In dit oneindige bewustzijn zijn miljoenen luchtspiegelingen geweest die
gekend werden als wereld-verschijning en er zullen er nog miljoenen komen.
Er is echter niets dat onafthankelijk van het oneindige bewustzijn tot bestaan is
gekomen: licht en hitte lijken uit vuur te komen maar ze zijn niet onafhankelijk
van vuur.

Dit oneindige bewustzijn kan vergeleken worden met het ultieme subatomische
deeltje dat in het eigen hart de grootste bergen verborgen houdt. Het omvat de



reikwijdte van ontelbare tijdvakken maar het laat geen enkel moment
ontsnappen. Het is subtieler dan het puntje van een haar en tegelijkertijd
doordringt het het gehele universum. Niemand heeft de grenzen er van gezien.

Het doet niets en toch heeft het het gehele universum gevormd en het houdt het
gehele universum in stand. Geen enkele substantie verschilt er van en toch is
het zelf geen substantie. Alhoewel het niet substantieel is doordringt het alle
substanties.

De kosmos is zijn lichaam alhoewel het geen lichaam heeft. Het is het eecuwige
“nu” en tegelijkertijd is het de volgende dag. Het gebeurt vaak dat schijnbaar
betekenisloze geluiden een betekenis krijgen en, terwijl men met elkaar
communiceert, ook als zodanig worden begrepen. Hetzelfde geldt voor het
oneindige bewustzijn: het is en het is niet. Het is zelfs wat het niet is. Al deze
uitspraken over wat is en wat niet is, zijn op logica gebaseerd en het oneindige
bewustzijn gaat voorbij logica, voorbij waarheid.

De Heer vervolgde: [VL.1,37]

Het is het oneindige bewustzijn dat het zaad laat ontkiemen m.b.v. aarde,
water, tijd, etc. en voedsel laat worden. Het doet bloemen bloeien en laat de
neus hun geur ruiken. Op dezelfde manier is het in staat de substanties in de
wereld, en hun corresponderende zintuigen, te cre€ren en te onderhouden met
de hulp van passende middelen die op hun beurt eveneens gecreéerd worden
door datzelfde bewustzijn. De energie van dat bewustzijn is in staat dat gehele
universum te cre€ren om het vervolgens weer tot helemaal niets terug te
brengen door de gedachte te koesteren dat “dit er niet is”.

Deze ogenschijnlijke schepping is slechts een reflectie van bewustzijn in het
zelf, dat in de loop van de tijd schijnbaar een belichaming heeft gekregen. De
drie-eenheid (Brahma, Visnu, Siva) 1s de manifestatie van die kosmische kracht
(of van die energie) die bepaalt: zo en niet anders zal het zijn. Toch creéert
bewustzijn zelf niets: het is als een lamp die een kamer verlicht waarin
handelingen plaatsvinden.

Vasistha vroeg:

Heer, wat zijn de energieén van deze Siva (bewustzijn) en wat zijn hun
krachten en hun activiteiten?

De Heer antwoordde:

Het opperste wezen is zonder vorm en toch kent het opperste wezen de
volgende vijf de aspecten: wil, ruimte, tijd, orde (of noodlot) en de kosmische
ongemanifesteerde natuur. Het kent ontelbare krachten c.q. energieén, c.q



4

vermogens. De belangrijkste daarvan zijn kennis, stuwkracht, handeling en
niet-handeling.

Deze allen zijn slechts puur bewustzijn; omdat ze de krachten van bewustzijn
worden genoemd worden ze ten onrechte als iets anders dan bewustzijn
beschouwd, maar in werkelijkheid zijn ze dat niet.

Deze gehele schepping is als een toneel waarop al deze mogelijkheden van
bewustzijn dansen op de melodie van de tijd. De voornaamste van deze staat
bekend als “orde” (de natuurlijke orde van dingen en gebeurtenissen). Het staat
ook bekend als handeling, wens of wil om te handelen, tijd, etc. Het is deze
kracht die voorschrijft dat ieder ding een zekere eigenschap moet hebben, van
het grassprietje tot aan de schepper Brahma. Deze natuurlijke orde is vrij van
opwinding maar bestaat niet los van zijn begrenzingen: dat (de natuurlijke
orde) is wat de dans danst — het drama dat bekend staat als de
wereldverschijning.

[VL1,38]

Het beschrijft verschillende stemmingen (compassie, woede, etc.) het doet
verschillende seizoenen en tijdperken ontstaan en weer verdwijnen, het wordt
vergezeld door hemelse muziek en door het gebrul van oceanen. Het toneel
wordt verlicht door de zon, de maan en de sterren, de acteurs en actrices zijn de
levende wezens in alle werelden - zo is de dans van de natuurlijke orde. De
Heer die het oneindige bewustzijn is, is de stille, maar oplettende getuige van
deze kosmische dans, Hij is niet verschillend van de dansers (de kosmische
natuurlijke orde) en ook niet verschillend van de dans (de gebeurtenissen).

De Heer vervolgde:

Zo is de Heer die het waard is continu vereerd te worden door de heiligen. Hij
wordt dan ook op verschillende manieren en in verschillende vormen door de
heiligen vereerd, zoals Siva, Visnu, etc. Luister nu naar de manieren waarop
hij vereerd zou moeten worden.

Ten eerste moet men het idee “ik ben het lichaam” loslaten. Alleen meditatie is
ware verering, daarom moet men de Heer van deze drie werelden constant
d.m.v. meditatie vereren. Hoe moet men de Heer beschouwen? Hjj is zuivere
intelligentie, hij straalt zoals honderdduizenden opkomende zonnen tezamen,
hij is het licht dat alle lichten verlicht, hij is het innerlijke licht, de grenzenloze
ruimte is zijn keel, het firmament is zijn voeten, de windrichtingen zijn zijn
armen, de werelden zijn de wapens die hij in zijn handen draagt, het gehele
universum is verborgen in zijn hart, de goden zijn de haren op zijn lichaam, de
kosmische krachten zijn de energieén in zijn lichaam, tijd is zijn poortwachter



en hij heeft duizenden hoofden, ogen, oren en armen. Hij raakt alles aan, proeft
alles, hoort alles, hij denkt door allen, alhoewel hij voorbij het denken is. Hij
doet alles, altijd. Hij schenkt alles, als een offer, wat men maar denkt of wenst,
hij verblijft in allen, hij is het alles, hij alleen is datgene wat door iedereen
gezocht moet worden. Op deze manier moet men op de Heer contempleren.

De Heer moet niet met materiéle zaken vereerd worden maar met het eigen
bewustzijn. Niet door met lampen te zwaaien of door wierook te branden, niet
met het offeren van bloemen en zelfs niet met het offeren van voedsel of met
pasta van sandelhout Hij wordt zonder de minste inspanning bereikt; alleen
door zelfrealisatie wordt Hij aanbeden. Dit is de opperste meditatie, dit is de
opperste verering: het continue en ononderbroken gewaarzijn van de innerlijke
aanwezigheid, van het innerlijk licht van bewustzijn. Terwijl men doet wat men
doet — zien, horen, voelen, ruiken, eten, bewegen, slapen, ademhalen of praten
— moet men zich van zijn essenti€le natuur, zijnde zuiver bewustzijn, bewust
blijven. Zo bereikt men bevrijding.

Meditatie is het offer, meditatie is het water, geofferd aan de godheid om zijn
handen en voeten mee te wassen. Zelfkennis, verkregen door meditatie, is de
bloem die wordt geofferd. Dit alles is in wezen gericht op meditatie.

Het Zelf wordt uitsluitend en alleen gerealiseerd door meditatie. Wanneer men
zelfs maar in staat is dertien seconden te mediteren, zelfs als men onwetend is,
verkrijgt men de verdienste van het weggeven van een koe. Wanneer men
gedurende honderd en één seconden mediteert staat de verdienste gelijk aan het
uitvoeren van een heilige rite. Wanneer de duur van de meditatie twaalf
minuten is, is de verdienste duizendvoudig. Wanneer de meditatie een dag
duurt, verblijft men in het hoogste rijk. Dit is de opperste yoga, dit is de
opperste handeling. Degene die deze vorm van dienstbaarheid in praktijk
brengt wordt vereerd door de goden, de demonen en alle andere wezens. Dit
alles is echter uiterlijke verering.

De Heer vervolgde: [VIL.1,39]

Ik zal je nu de interne verering van het zelf uitleggen, hetgeen de belangrijkste
van alle middelen om te zuiveren is en waarmee alle duisternis compleet
vernietigt wordt. Het is de onophoudelijke meditatie - of men nu loopt of staat,
slaapt of wakker is, gedurende en door middel van alle handelingen die verricht
worden. Men moet op deze opperste Heer contempleren, hij is gezeteld in het
hart en brengt als het ware alle veranderingen in onszelf teweeg. Men moet de
bodha-lingam vereren (het gemanifesteerde bewustzijn of het zelf-gewaarzijn)
het slaapt en wordt wakker, beweegt of staat stil, raakt aan wat aangeraakt dient
te worden en verlaat wat verlaten moet worden, geniet van plezier of neemt er



6

juist afstand van, houdt zich bezig met verschillende activiteiten, geeft waarde
aan alle handelingen en verblijft als vrede in de vitale organen in het lichaam
((deha- lingam in de tekst kan ook refereren aan de drie lingams die
geassocieerd worden met de psychische centra). Deze innerlijke intelligentie
zou vereerd moeten worden met wat ook maar ongezocht op ons pad komt.
Nadat men zich heeft ondergedompeld in zelfkennis en terwijl men stevig
gevestigd blijft in de stroom van het leven met de daarbij behorende
ervaringen, moet men deze innerlijke intelligentie vereren door middel van
zelfrealisatie.

Men moet op de volgende wijze op de heer contempleren: Hij is het licht,
verlicht door de kracht van de zon en de maan, hij is de intelligentie die voor
eeuwig verborgen ligt in alle materi€le substanties, hij is het naar buiten
gerichte gewaarzijn dat via de lichamelijke wegen naar de uiterlijke wereld
stroomt, hij is de prana die in ons gezicht (neus) beweegt, hij transformeert
zintuiglijke waarnemingen in betekenisvolle ervaringen, hij rijdt in het voertuig
dat is samengesteld uit prana en apana, hij leeft in het geheim in de holte van
het hart. Hij is de kenner van wat gekend kan worden en de doener van alle
handelingen, degene die de ervaringen ervaart en die alle gedachten denkt. Hij
is degene die alles door en door kent, die herkend wordt door wat is en wat niet
is en die alle ervaringen verlicht.

Hij is zonder delen maar hij is het alles, hij zetelt in het lichaam maar hij is
alomtegenwoordig, hij geniet en hij geniet niet, hij is de intelligentie in ieder
ding. Hij is het denkende aspect van de geest.

Hjj rijst op in het midden tussen prana en apana. Hij verblijft in het hart, in de
keel, in het midden van het gehemelte, tussen de wenkbrauwen en op het puntje
van de neus. Hjj is de realiteit in alle zesendertig elementen (of metafysische
categorieén). Hij transcendeert de interne staten, hij is degene die de interne
geluiden produceert en hij brengt de vogel, die geest wordt genoemd, tot
bestaan. Hij is de realiteit in wat als verbeelding en niet-verbeelding wordt
beschreven. Hij verblijft in alle wezens zoals olie in het zaad zit besloten. Hij
verblijft in de lotus van het hart en toch verblijft hij ook in het gehele lichaam.
Hjj schijnt als zuiver bewustzijn. Hij wordt onmiddellijk overal gezien want hij
is de zuivere ervaring in alle ervaringen, die zichzelf schijnbaar polariseert door
de objecten van dergelijke ervaringen op te roepen.

De Heer vervolgde: Men moet over de Heer contempleren als de intelligentie in
het lichaam. De verschillende functies en mogelijkheden in het lichaam dienen
die intelligentie zoals de geliefde de Heer dient. De geest is de boodschapper
die de kennis van de drie werelden aan de Heer doorgeeft en aan hem
presenteert. De twee fundamentele energieén, t.w. de energie van wijsheid en



7

de energie van handeling (jiiana $akti en kriya $akti) zijn als de geliefden van
de koning. Verschillende aspecten van kennis zijn zijn versieringen. De
organen van handeling zijn de poorten waardoor de Heer de buitenwereld
binnenkomt:”Tk ben dat oneindige Zelf dat ondeelbaar is; ik blijf vol en
oneindig”, op deze wijze verblijft de intelligentie in het lichaam.

Degene die op deze manier contempleert is de gelijkmoedigheid zelf:
aangestuurd door een onverstoorbare geest blijft zijn gedrag evenwichtig. Hij
heeft de staat van natuurlijke goedheid en innerlijke zuiverheid bereikt en is
prachtig in ieder aspect van zijn wezen. Hij vereert de Heer die de intelligentie
is die zijn gehele lichaam doordringt.

Deze verering wordt onophoudelijk, dag en nacht, uitgevoerd met de objecten
die zonder inspanning verkregen zijn en die aan de Heer worden geofferd met
een geest die stevig gevestigd is in gelijkmoedigheid en met de juiste innerlijke
houding. (want de Heer is bewustzijn en geeft alleen maar om de innerlijke
houding).

De Heer moet vereerd worden met alles wat zonder inspanning verkregen
wordt, men moet niet de minste inspanning leveren om te verkrijgen wat men
niet bezit. De Heer moet vereerd worden d.m.v. alles waar het lichaam van
geniet, via eten, drinken, samenzijn met de geliefde en vergelijkbare
genietingen. De Heer moet vereerd worden met de ziektes waar men aan lijdt
en met ieder soort verdriet of lijden dat men ondergaat. De Heer moet vereert
worden met alle activiteiten die men verricht, inclusief leven en sterven en met
alles wat men droomt. De Heer moet vereert worden met armoede en met
voorspoed.

De Heer moet zelfs vereerd worden met gevechten en ruzies en ook met sport
en andere vrije tijdsbestedingen en met de manifestaties van de emoties van
aantrekking en afstoting. De Heer moet vereerd worden met de nobele
kwaliteiten van een vroom hart — vol van vriendschap, compassie, vreugde en
onpartijdigheid. De Heer moet vereerd worden met alle soorten van plezier die
zonder er naar op zoek te zijn tot ons komen, of ze nu toegestaan of verboden
worden door de geschriften e.d.

De Heer moet vereerd worden met alles wat als wenselijk en met alles wat als
onwenselijk wordt beschouwd, met dat wat gepast is en met dat wat ongepast
is. Voor deze verering moet men afstand doen van datgene wat men verliest en
men moet accepteren en ontvangen wat zonder inspanning verkregen wordt.

De Heer vervolgde:



Men moet zich steeds wijden aan deze verering, gevestigd in opperste
gelijkmoedigheid t.a.v. alle waarnemingen, of die nu aangenaam zijn of niet.
Men moet alles als gunstig beschouwen (of men moet alles als een mix van
goed en kwaad beschouwen). Realiserend dat alles het ene Zelf is, moet men
het Zelf op deze manier eren. Men moet met onpartijdige blik kijken naar dat
wat plezierig en fantastisch mooi is en naar datgene wat onverdraaglijk
onplezierig is. Zo moet men het Zelf aanbidden.

Men moet de onderscheidmakende ideeén van “dit ben ik en “dit ben ik niet”
opgeven en zich realiseren dat “dit alles werkelijk Brahman is”, het ene
ondeelbare en oneindige bewustzijn. Op die manier moet men het Zelf
aanbidden. Altijd, in alle vormen en hun veranderingen, moet men het Zelf
aanbidden in en door middel van alles wat men verwerft. Men moet het Zelf
aanbidden nadat men het onderscheid tussen wat wenselijk en wat onwenselijk
is achter zich heeft gelaten of men blijft het onderscheid juist wel maken maar
dan als middel tot verering van het Zelf.

Zonder wens en zonder verwerping mag men genieten van datgene wat
ongezocht en op natuurlijke wijze verkregen wordt. Men moet niet
opgewonden of depressief worden wanneer men geconfronteerd wordt met
onbeduidende of juist belangrijke objecten net zo min als de lucht of de ruimte
beinvloed worden door de verschillende objecten die er in bestaan en erin
groeien. Men moet het Zelf zonder psychologische verstoring aanbidden met
elk object dat zuiver en alleen op grond van het toeval van tijd, plaats en
gebeurtenis verkregen wordt, of ze nu in het algemeen als goed of als niet goed
bekend staan.

In de uitoefening van het eren van het Zelf is ieder middel dat genoemd wordt,
als zijnde noodzakelijk voor de verering, van dezelfde natuur als alle andere
alhoewel de uitingen die gebruikt worden verschillen. Gelijkmoedigheid is de
zoetheid zelf en deze zoetheid gaat voorbij aan de zintuigen en aan de geest.
Wat ook maar aangeraakt wordt door die gelijkmoedigheid wordt onmiddellijk
zoet, wat daar ook maar de beschrijving of de definitie van mag zijn.

Alleen datgene wordt als verering beschouwd, wat uitgevoerd wordt wanneer
men net zo onverstoorbaar is als de ruimte, wanneer de geest geheel stil is
geworden zonder de geringste beweging van gedachte, wanneer er zonder
inspanning geen enkele verstoring is.

Gevestigd in deze staat van gelijkmoedigheid zal de wijze mens een oneindige
expansie in zichzelf ervaren terwijl hij zijn natuurlijke handelingen zonder
wens of afkeer verricht. Zo is de natuur van degene die deze intelligentie
aanbidt. Misvatting, onwetendheid en egogevoel rijzen zelfs niet op in zijn



9

droom. Verblijf in deze staat, o heilige, en ervaar alles zoals een kind. Aanbid
de Heer van dit lichaam (de intelligentie die het lichaam doordringt) met alles
wat je door tijd, omstandigheden en plaats is gegeven en rust in de opperste
vrede, vrij van wensen.

De Heer vervolgde: [VIL.1,40]

Wat je ook doet en wanneer je ook handelt (of wanneer je er van afziet het te
doen) — dit alles is aanbidding van de Heer die zuiver bewustzijn is.

Door dit alles te beschouwen als de aanbidding van het Zelf, d.w.z. van de
Heer, is hij verheugd. Voorkeur en afkeer, aantrekking en afstoting bestaan niet
als zodanig in de ware natuur van het Zelf. Het zijn louter woorden. Zelfs

LEINT

concepten, uitgedrukt in woorden zoals “zeltbeschikking”, “armoede”,
“plezier”, “pijn”, “eigendom” en “anderen” zijn in werkelijkheid aanbidding
van het Zelf want de toekijkende intelligentie is het Zelf. Weet hebben van het

kosmische wezen is de zuivere verering van het kosmische wezen.

Het is slechts het Zelf of het kosmische bewustzijn dat wordt aangeduid met
uitdrukkingen zoals “deze wereld”. O, wat een onverklaarbaar wonder is het
toch dat het Zelf, dat zuiver bewustzijn of intelligentie is, zijn eigen natuur als
het ware lijkt te vergeten en zichzelf gaat beschouwen als de jiva (het individu).
Sterker nog, in dat kosmische wezen, dat de werkelijkheid in alles is, bestaat
zelfs geen verschil tussen de aanbidder, het aanbidden en datgene wat wordt
aanbeden. Het is onmogelijk het onverdeelde kosmische wezen, die het gehele
universum onderhoudt, te beschrijven: het is onmogelijk een ander hierover te
onderwijzen. Daar komt nog bij dat we vinden dat zij, die God beschouwen als
begrensd door tijd en ruimte, onwaardig zijn om door ons onderwezen te
worden. Dus laat al zulke beperkende concepten los, laat zelfs het onderscheid
tussen de aanbidder en de aanbedene (de Heer) los en aanbid het Zelf met het
Zelf. Wees in vrede, zuiver, vrij van wensen. Weet dat al je ervaringen en
uitdrukkingen de aanbidding van het Zelf zijn.

(In antwoord op Vasistha verzoek om een uitgebreidere uitleg te krijgen over
Siva, Brahman, Zelf; waarom ze zo genoemd worden en hoe deze verschillen
ontstonden, vervolgde de Heer:)

De werkelijkheid is zonder begin en zonder einde en wordt ook nergens in
gereflecteerd. Dat is de realiteit.

Omdat het echter niet mogelijk is het via de geest en de zintuigen te ervaren,
wordt het zelfs wel als niet bestaand beschouwd.

(In antwoord op Vasistha vraag : “Als het voorbij de geest is, hoe kan het dan
gerealiseerd worden?” antwoordde de heer:)



10

In het geval van de zoeker die graag bevrijd wil worden van onwetendheid en
die daarvoor toegerust is met satvische onwetendheid (subtiele onwetendheid)
zal met deze satvische onwetendheid en met behulp van de bekende
geschriften, de onwetendheid verwijderen. Een wasman verwijdert op dezelfde
manier vuil m.b.v. een ander soort vuil (zeep). Door de op elkaar inwerkende
processen wordt de onwetendheid verwijderd, het Zelf realiseert het Zelf en het
Zelf ziet het Zelf vanwege zijn zelf — stralende natuur.

De Heer vervolgde: [VL1,41]

Wanneer een kind met houtskool speelt worden zijn handen zwart. Wanneer hij
zijn handen wast maar vervolgens direct weer met het houtskool speelt, krijgt
het opnieuw zwarte handen. Wanneer hij echter na het wassen het houtskool
niet meer aanraakt, blijven zijn handen schoon. Op dezelfde manier geldt dat de
duisternis van onwetendheid verdwijnt wanneer men de ware natuur van het
Zelf onderzoekt en tegelijkertijd verre blijft van handelingen die onwetendheid
of avidya veroorzaken. Het is echter alleen het Zelf dat zich gewaar wordt van
het Zelf. Beschouw deze diversiteit niet als het Zelf.

Koester niet het gevoel dat zelfkennis het resultaat is van de lering van een
leraar. De guru of de leraar beschikt over geest en zintuigen. Het Zelf, of
Brahman is voorbij de geest en de zintuigen. Datgene wat alleen bereikt kan
worden nadat het andere verdwenen is, wordt niet bereikt met behulp van het
andere zolang het nog steeds bestaat. Echter, hoewel de instructies van de
leraar en soortgelijke zaken niet werkelijk de middelen tot het bereiken van
zelfkennis zijn, worden ze gewoonlijk wel als de middelen daartoe gezien.

Het Zelf wordt niet ontsluierd door de geschriften en ook niet door de
instructies van de leraar en het Zelf wordt ook niet ontsluierd zonder de
instructies van de leraar en zonder de geschriften. Zelfkennis wordt alleen
bereikt wanneer dit alles, de kennis uit de geschriften, de instructies van de
leraar en de juiste houding van de leerling, samenkomt.

Dat wat IS, nadat alle zintuigen gestopt zijn met functioneren en alle noties van
plezier en pijn verdwenen zijn, is het Zelf of Siva, hetgeen ook aangeduid
wordt met uitdrukkingen zoals “dat”, “waarheid” of “werkelijkheid”. Echter,
dat wat IS wanneer al het bovenstaande verdwijnt, bestaat ook wanneer al het
bovenstaande wel aanwezig is, net zoals bij de grenzeloze ruimte het geval is.
De verlossers van het universum (zijnde Brahma, Indra, Rudra en anderen)
hebben vanuit compassie met de onwetende, misleidde mensen geschriften
samengesteld, zoals de Veda’s en de Purana’s (de legenden) in een poging om
hen spiritueel wakker te schudden en in hen een dorst naar vrijheid te wekken.



11

In deze geschriften hebben ze woorden zoals “bewustzijn”, “Brahman”, “Siva”,
“Zelf”, “Heer”, “Opperste Zelf” etc. gebruikt.

Deze woorden lijken een diversiteit in te houden, maar in waarheid is er geen
diversiteit. De waarheid aangeduid met woorden zoals “Brahman” etc., is
uitsluitend zuiver bewustzijn. In vergelijking daarmee is zelfs de oneindige
ruimte zo grof en substantieel als een grote berg. Dat zuivere bewustzijn lijkt
het kenbare object te zijn en doet het concept van intelligentie of bewustzijn
opkomen, echter, omdat het het innerlijke Zelf is kan het geen object van
kennis zijn. Als gevolg van een vluchtige beweging van de geest rijst in dit
zuivere bewustzijn het egogevoel (“ik weet”) op.

De Heer vervolgde:

Dit egogevoel doet vervolgens ideeé€n van tijd en ruimte opkomen. Begiftigd
met de energie van de levensadem, wordt het vervolgens jiva of het individu.
Vanaf dat moment volgt het individu de bevelen van de gedachten op en
verkeert het in diepe onwetendheid. Op deze manier is de geest ontstaan in
combinatie met het egogevoel en de verschillende vormen van psychologische
energieén. Dit alles tezamen staat bekend als het ativahika lichaam, het subtiele
lichaam dat zich van het ene naar het andere niveau verplaatst.

Vervolgens werden de substanties (de objecten van de wereld), die met de
subtiele energieén van het ativahika lichaam corresponderen, ontworpen en op
deze manier werden de verschillende zintuigen (gehoor, tastzin,
gezichtsvermogen, smaakzin en reukzin), hun corresponderende objecten en
hun bijbehorende ervaringen geschapen. Dit alles samen staat bekend als de
puryastaka en in hun subtiele staat worden ze ook het ativahika lichaam
genoemd.

Op deze wijze werden al deze substanties gecreéerd maar in werkelijkheid
werd er niets gecreéerd. Het waren slechts schijnbare veranderingen in het ene
oneindige bewustzijn. Net zoals droombeelden binnen onszelf bestaan, zo zijn
al deze substanties niet verschillend van het oneindige bewustzijn. Net zoals
wanneer men over dingen droomt en deze echt waarneembare objecten lijken
te worden, zo lijken al die substanties ook objectieve werkelijkheid te zijn.

Wanneer men de waarheid omtrent hen beseft, schitteren al deze substanties als
de Heer. Maar zelfs dat is niet waar, omdat dat alles in werkelijkheid nooit
materiéle substanties of objecten zijn geworden.

Op basis van onze eigen gedachten dat het substanties zijn die worden ervaren,
lijken ze een echte substantie te zijn. Dus door substanties op te roepen, ziet het
Bewustzijn substanties.



12

Geconditioneerd door zulke ideeén, lijkt het te lijden. Conditionering is
ellende. Conditionering is gebaseerd op gedachten en ideeén (of op sensuele en
psychologische ervaringen). De waarheid is echter voorbij zulke ervaringen en
de wereld is een illusie, vergelijkbaar met een luchtspiegeling. Als dat dan zo
is, wat is dan psychologische conditionering, wie conditioneert wat en wie
wordt geconditioneerd door de conditionering?

[VL1,42]

Wie drinkt er het water van de luchtspiegeling? Wanneer dit alles dus
verworpen moet worden blijft alleen dat wat waar is over. Daarin bestaat geen
conditionering, daarin bestaat niets dat geconditioneerd is. Het kan als het
zijnde of het niet-zijnde worden aangemerkt maar er is alleen maar Zijn.
Mentale conditionering staat gelijk aan een denkbeeldig niet-zijn, vergelijkbaar
met een spook; wanneer het is verdreven, verdwijnt ook de illusie dat het
bestaat. Degene die het egogevoel en de luchtspiegeling (de schepping) als echt
bestaand ziet, is niet rijp voor deze instructie. Leraren instrueren alleen wijze
mensen, niet de onwetenden. Deze laatsten hebben vertrouwen in de
wereldverschijning en richten daar hun hoop op. Je kunt hen vergelijken met de
onnozele man die zijn dochter uithuwelijkt aan een man die hij alleen in zijn
droom heeft gezien.

De Heer vervolgde:

Net zoals de dromer allerlei objecten waarneemt die alleen in zijn geest
bestaan, zo denkt de jiva dat zijn externe lichaam uit al deze elementen is
samengesteld. Dit is ook op dit moment waar; het kosmische bewustzijn of het
kosmische wezen ziet binnen in zichzelf het universum met al haar diversiteit,
net zoals de dromer de diversiteit in zichzelf waarneemt.

De jiva denkt over zichzelf als Brahma, Visnu, etc., maar dat is niets anders
dan een gedachtespinsel. Maar dit gedachtespinsel cre€ert en ziet andere
gedachtespinsels en ervaart deze. De enige realiteit in al deze waarnemingen is
het primaire idee, te weten het egogevoel, dat ogenblikkelijk oprijst zodra
bewustzijn in zichzelf een object bedenkt en dan denkt dat hij het
(overduidelijk als zijn object) ziet. Dat ene ogenblik is het complete tijdperk,
respectievelijk alle veelvouden en/of gedeeltes van tijdperken. In ieder atoom
van bestaan wordt dit drama van bedekken en ontdekken steeds weer opnieuw
opgevoerd maar het is niets anders dan een gedachtespinsel van het kosmisch
bewustzijn. Er wordt echter niets geschapen door of in het kosmisch
bewustzijn, want dat blijft ongewijzigd en onveranderd.

De berg die in een droom wordt gezien, lijkt alleen in tijd en ruimte te bestaan.
Het neemt echter geen ruimte in beslag noch kost het tijd om te verschijnen of



13

te verdwijnen. Met de wereld is het net zo. Op welke manier de almachtige god
ook maar tot bestaan komt, op precies dezelfde wijze komt een worm tot
bestaan, in minder dan een fractie van een seconde. Vanaf Heer Rudra tot aan
een grassprietje; alles in het universum is op dezelfde wijze tot bestaan
gekomen, of het nu micro-organismen of gigantische wezens betreft. Wanneer
men op deze manier de aard van deze sarhsara (wereldverschijning)
onderzoekt, verdwijnt de waarneming van diversiteit gelijktijdig met het dagen
van zelfkennis c.q. godrealisatie.

Als men toestaat dat de ware natuur van het oneindige bewustzijn zelfs maar
gedurende een fractie van een seconde wordt vergeten, dan verschijnt deze hele
onfortuinlijke illusoire schepping.

Wanneer de wijzen het woord Brahman gebruiken, verwijzen ze naar die staat
waarin men voor altijd stevig gevestigd is in het oneindige bewustzijn.
Wanneer dit verstoord wordt denkt men dat de wereld echt is en dat
veroorzaakt een eindeloze reeks aan diversiteit — goden, demonen, mensen,
planten en wormen. Wanneer de staat van kosmisch bewustzijn echter niet
verstoord wordt, realiseert men zich dat de waarheid altijd en overal is.

Vasistha zei:

O Rama, toen de heer Siva uitgesproken was, heb ik hem geéerd en vervolgens
gaf hij mij zijn zegen en vertrok met zijn gemalin, Parvati. Omdat ik zijn lessen
ter harte nam, stopte ik met mijn gebruikelijke manier van aanbidden en begon

het niet-duale, alomtegenwoordige Zelf te aanbidden.

Vasistha vervolgde: [VI.1,43]

O Rama, door de onwerkelijke invloed van de onwerkelijkheid, ziet de
onwerkelijke jiva de onwerkelijke wereld. Wat kan in dit verband nu als
werkelijk en wat als onwerkelijk worden beschouwd? Een denkbeeldig object
wordt denkbeeldig door iemand beschreven en men begrijpt het in zijn eigen
verbeelding en verbeeldt zich dat hij het begrijpt. Net zoals vloeibaarheid in
vloeistoffen bestaat, beweging in wind en leegheid in ruimte, zo bestaat
alomtegenwoordigheid in het Zelf.

Vanaf het moment dat de Heer mij instrueerde aanbid ik het Zelf. Ik ben
dankzij deze wijze van aanbidding vrij van verdriet ook al ben ik met allerlei
activiteiten bezig. Ik aanbid het Zelf, dat onverdeeld is alhoewel het verdeeld
lijkt te zijn, met het bloemenoffer van wat ook maar op natuurlijke wijze tot me
komt en met alle handelingen die natuurlijk voor mij zijn.



14

Het is gebruikelijk voor alle belichaamde wezens om relaties aan te gaan (om
te bezitten en bezeten te worden), maar de yogi’s zijn altijd waakzaam en deze
waakzaamheid is de aanbidding van het Zelf.

Ik verblijf in dit afschuwelijke bos van samsara (wereldverschijning) terwijl ik
deze innerlijk houding aanneem; met een geest die helemaal vrij is van welke
gehechtheid dan ook. Als jij dat ook op die manier doet, zal je niet lijden.
Wanneer je groot verdriet (zoals het verlies van rijkdom en van relaties)
overkomt, onderzoek dan wat werkelijk waar is, zoals hiervoor beschreven
werd.

Je zult niet beinvloed worden door plezier en verdriet. Je weet nu hoe dit alles
tot bestaan komt en hoe alles weer verdwijnt en je kent ook het lot van degenen
die daardoor misleid worden, degenen die niet onderzochten wat de ware
natuur is van alles wat is. Ze behoren je niet toe, jij behoort hen niet toe. Dat
lijkt maar zo door de onwerkelijke aard van de wereld. Heb geen verdriet.

Geliefde Rama, je bent zuiver bewustzijn, dat niet beinvloed wordt door de
denkbeeldige waarneming van de diversiteit van de schepping.

Wanneer je dit weet, hoe kunnen dan ideeén van wat wenselijk of onwenselijk
is in je oprijzen? Realiseer je dat, O Rama en blijf gevestigd in de turtya
(transcendentale) staat van bewustzijn.

Rama zei:

Heer, ik ben vrij van het vuil van dualiteit. Ik heb gerealiseerd dat alles
werkelijk Brahman is. Mijn intelligentie is gezuiverd, bevrijd van twijfels en
wensen en zelfs van vragen. Ik verlang niet naar de hemel, noch heb ik angst
voor de hel. Ik blijf gevestigd in het Zelf. Bij uw gratie, O Heer, ben ik de
oceaan van samsara (wereldverschijning) overgestoken. Ik heb de volheid van
directe zeltkennis gerealiseerd.

Vasistha vervolgde: [VL1,44]

De handeling die je louter uitvoert met de organen van actie terwijl je geest
onthecht blijft, wordt niet als handeling beschouwd. Het genot dat verkregen
wordt door sensuele ervaring is vluchtig. Een herhaling van die ervaring
verschaft niet nogmaals dezelfde mate van genot. Je moet toch wel een dwaas
zijn om naar tijdelijk plezier te blijven verlangen? Bovendien: een object geeft
alleen plezier wanneer het object gewenst wordt. Dus het plezier hoort bij de
wens: geef daarom wensen en verlangens op.

Wanneer je in de loop van de tijd de ervaring van het Zelf bereikt, berg het dan
niet als herinnering of als egogevoel op in de geest om het vervolgens als wens



15

te laten herleven. Want als je de bergtop van zelfkennis bereikt hebt is het niet
wijs om opnieuw in de afgrond van het egogevoel te vallen. Laat hoop
ophouden te bestaan en laat gedachten verdwijnen, laat de geest de staat van
niet-geest bereiken terwijl je onthecht leeft. Je bent alleen gebonden wanneer je
onwetend bent. Je zult niet gebonden zijn als je zelfkennis hebt. Span je tot het
uiterste in om waakzaam in zelfkennis te verblijven.

Wanneer je niet gericht bent op zintuiglijke genoegens en toch ervaart wat
ongezocht tot je komt, verkeer je in een zuivere en gelijkmoedige staat, vrij van
latente neigingen of herinneringen. In deze staat, die vergelijkbaar is met de
lucht, zul je zelfs niet door duizend afleidingen bezoedeld worden. Wanneer de
kenner, het gekende en de kennis één worden in het ene Zelf, zal degene die het
in zuivere staat ervaart er niet nogmaals een verdeling in maken.

Met de geringste beweging in de geest (een gedachteflits) verschijnt en
verdwijnt samsara (de wereldverschijning) weer. Zorg dat de geest
onbewegelijk is, vrij van de beweging van gedachten, door de beheersing van
prana en van de latente neigingen (vasana). Door de geringste beweging van
prana rijst de sarmsara op en verdwijnt de sarhsara weer. Maak de prana vrij van
die beweging door voortdurende oefening. Door het opkomen en verdwijnen
van verdwazing (onwetendheid) ontstaat en verdwijnt handeling die het zelf
bindt: bedwing het d.m.v. zelfdiscipline, door de instructies van de leraar en
door de geschriften.

Deze wereld-illusie is ontstaan door de beweging van gedachten in de geest;
wanneer de beweging verdwijnt zal de illusie ook verdwijnen en tegelijkertijd
zal de geest niet-geest worden.

Dit kan ook bereikt worden door de beheersing van prana. Dat is de opperste
staat. De gelukzaligheid die ervaren wordt in een staat van niet-geest, die
gelukzaligheid die zonder oorzaak is, wordt zelfs niet in de hoogste hemel
gevonden. Die gelukzaligheid kan niet verwoord worden en zou zelfs geen
geluk genoemd moeten worden.

De geest van de kenner van de waarheid is niet-geest: het is zuiver sattva. Na
een tijd lang geleefd te hebben met zo’n niet-geest, rijst de staat op die bekend
staat als turTya-atita (de staat voorbij het transcendentale, de turtya-staat).

* * *



