
 

श्रीःश्रीःश्रीः   ब्रह्मानचुिन्तनम ्ब्रह्मानचुिन्तनम ्ब्रह्मानचुिन्तनम ्   
            

वके   

ŚŚŚRRRĪḤḤḤ   

BBBRRRAAAHHHMMMĀĀĀNNNUUUCCCIIINNNTTTAAANNNAAAMMM      

 

ŚŚŚaaaṅṅṅkkkaaarrraaa   

MMMEEEDDDIIITTTAAATTTIIIEEE   

OOOPPP   

BBBRRRAAAHHHMMMAAANNN   

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

श्रीःश्रीःश्रीः 
ब्रह्मानचुिन्तनम ् 

 

ŚRĪḤ 

BRAHMĀNUCINTANAM  

 

 

MEDITATIE OP BRAHMAN 
 

OF 

VERWIJLEN ALS BRAHMAN 

 

 

Het lied van de brahmavit 

  



2 

 

 

 

 

 

 

Eer aan Śrī Śaṅkara die tot het Licht binnenin leidt 

 

 

 

 

Inhoudsopgave 

Verantwoording              3 

De Nederlandse vertaling in versvorm          5 

Sanskrit tekst in Devanāgarī schrift, transliteratie, woord-voor-woord  

vertaling, de Nederlandse vertaling in versvorm en toelichtingen      9 

Bijlage 1.Voorbeelden van de duizend namen van Viṣṇu    24 

Bijlage 2. De acht primaire siddhi's (aṣta siddhi) uit canto 11,  

hoofdstuk 15 van de Śrimad Bhāgavatam        24 

Bijlage 3. De Sanskrit tekst uit "The Works of Sankaracharya"   25 

 

 

 

 

 

 

 

 

Afbeelding op de omslag: Śaṅkara. Textiel (gemengd materiaal) achter glas, 

60x50 cm. Ontwerp en vervaardiging door Madelon de la Rive Box, 2007  



3 

 

Verantwoording 

Śaṅkara heeft meer dan honderd werken nagelaten waarvan sommige een op-

vallende gelijkenis met elkaar vertonen, terwijl andere ten opzichte van elkaar 

nogal verschillen. Dit leidt tot de vraag wat de aanleiding is geweest voor het 

opstellen van een bepaald werk en voor wie dat werk bedoeld is. Bij enkele 

werken, zoals Bhāja Govindam, Ātma Bodha, Vākyavṛitti  en Vivekacūḍāma-

ṇi is dat reeds uit de eerste verzen af te leiden, maar bij veel andere werken 

zou dit moeten blijken uit in hoeverre men zich door de inhoud aangesproken 

voelt.  

Uit de studie van de inhoud van Brahmānucintanam komt het me voor dat dit 

werk zich tot de brahmavit
1
 richt. Brahmavit staat voor diegene die zich min-

stens in het vierde stadium (satvāpatti) van "de zeven stadia naar zelfkennis" 

(yogabhūmika)
2
 bevindt. Hij heeft gedegen vorderingen gemaakt in de vooraf-

gaande stadia, behelzende volhardende inzet, onderzoek en het beteugelen van 

de geest
3
. Het is met name meditatie die in dat stadium de omstandigheden 

schept waarbij het ego spontaan oplost en de onuitwisbare herinnering aan de 

unieke gewaarwording van de eigen ware aard, het Zelf of Ātman, achterlaat. 

Deze staat is echter niet blijvend gevestigd en Śaṅkara geeft in Brahmānucin-

tanam aanwijzingen hoe de brahmavit hieraan kan werken en groeien tot de 

staat van jīvanmuktaḥ, de totaal bevrijde tijdens het leven.  

De brahmavit weet dat zijn ego en het individuele Zelf één en hetzelfde zijn, 

en hij is in staat zich onder alle omstandigheden zijn ware aard te herinneren. 

De herinnering van zijn ware aard is echter niet gevestigd. Reeds in verzen 2, 

3 en 4 herinnert Śaṅkara de brahmavit aan zijn ware aard, n.l. Brahman, en hij 

spoort hem aan om onafgebroken op Brahman te mediteren ten einde daarin 

permanent te verwijlen
4
. De verzen daarna tot en met het zeventiende brengen 

de brahmavit de kennis van het onderscheid tussen de duale en de non-duale 

staat en de betekenis van deze staten in herinnering. Deze dienen ter voorbe-

reiding op de inhoud van de verzen 18 en 19 die van cruciale betekenis zijn en 

de kern van dit werk vormen. In deze verzen spoort Śaṅkara de brahmavit aan 

om het stadium waarin hij zich bevindt te overstijgen
5
 door onafgebroken op  

                                                      
1
 Vivekacūḍāmaṇi 535, 545, 565.  

2
 Yoga Vāsiṣṭha, VI.I.124-126. Zie ook o.a. "Jñānabhūmika's in Varaha Upaniṣad 

hoofdstuk 4 en "Talks with Śrī Ramaṇa Maharṣi", Talk 256.  
3
 Zoals uitgelegd in Śaṅkara's Vivekacūḍāmaṇi, Vākyavṛitti, Aparokṣānubhūti, Dṛg 

Dṛśya Viveka , Tattvopedeśa en Svātmanirūpānam. 
4
 'Herinnering aan het grote huis is niet het bewonen ervan' (Śrī Śāntānanda Sarasvatī)  

5
 Van vyāvahārika jīva naar pāramārthika jīva, zie Dṛg Dṛśya Viveka verzen 32-46. 



4 

 

Brahman te mediteren. Wanneer  de overtuiging van de gelijkheid van zijn 

individuele Zelf en het universele Zelf ontbreekt, dienen de uitspraken die dat 

verkondigen (de mahāvākya's) in praktijk te worden gebracht. Wat deze prak-

tijk inhoudt is in vers 19 aangegeven. 

In dat vers geeft Śaṅkara het voorbeeld van de bij en de worm waarbij de 

worm onophoudelijk zijn aandacht gericht houdt op de (vorm van de) bij, en 

uiteindelijk hij zelf de vorm van een bij krijgt. Zo ook moet de brahmavit, de 

kenner van Brahman, nu zijn aandacht onafgebroken op Brahman houden om 

uiteindelijk permanent één met Brahman te worden.  

De verworvenheden die Śaṅkara in vers 20 aan de volhardende beoefenaren 

van deze yoga in het vooruitzicht stelt, geven enig inzicht in de enorme ver-

mogens die deze praktijk aan de brahmavit biedt om zijn tocht naar algehele 

gelijkheid met Brahman te voleinden. 

In de verzen die daarna komen herkent de bevrijde de bevestiging van de uit-

eindelijke staat die hij heeft bereikt die Śaṅkara op poëtische wijze heeft ver-

woord. Zo wordt dit werk een lied van de brahmavit. 

In dit boekje is eerst de vertaling in versvorm zonder enige toelichting weer-

gegeven, net als de oorspronkelijke tekst van Śaṅkara, kort en bondig. Daarna 

volgt telkens een Sanskrit vers in het Devanāgarī schrift, de transliteratie, de 

woord-voor-woord vertaling en de Nederlandse vertaling met toelichtingen in 

voetnoten. Hierbij heb ik in ruime mate dankbaar gebruik gemaakt van de 

vertaling van Dr.H. Ramamoorthy & Nome
1
, hoewel ik zo veel mogelijk heb 

getracht me voornamelijk door de betekenissen van de oorspronkelijke Sans-

krit woorden te laten leiden. Een aantal begrippen behorende tot de leer van 

Vedānta, waar de lezer mogelijk onvoldoende mee vertrouwd is, heb ik even-

eens in de voetnoten toegelicht. Voor zover mogelijk heb ik hierbij gebruik 

gemaakt van informatie uit de andere werken van Śaṅkara. Eventuele toevoe-

gingen aan de oorspronkelijke tekst heb ik tussen vierkante haakjes geplaatst.  

Marjolein van den Houten dank ik voor haar bijdrage in de taalkundige con-

trole en verbeteringen. Opmerkingen die tot verbetering van dit boekje kunnen 

leiden stel ik zeer op prijs.  

Ferit Arav  

Hengelo, Augustus 2017  

                                                      
1
 "A Bouquet of Nondual Texts by Adi Shankara", Society of Abidance in Thruth, 

USA, 2006, ISBN 0-9703667-2-8. 



5 

 

Śrīh  

Brahmānucintanam 

 

1. Ik ben, waarlijk, de Opperste Brahman, 

 Gekend als het onveranderlijke Opperste Wezen; 

 Zo zeker moet de Bevrijde zijn, 

 Anders zal hij zeker een gebondene zijn. 

2. Ik ben, waarlijk, de Opperste Brahman; 

 Van de aard van Bewustzijn, zonder gehechtheid. 

 Onbelemmerd en met volhardende inzet, 

 Contempleer hierop met een standvastige geest. 

3. Ik ben, waarlijk, de Opperste Brahman, 

 En niet verschillend van Brahman; 

 Aldus, waarlijk, dient een brahmaan 

 Zich zodanig te kennen, verwijlend in Brahman. 

4. Vrij van alle beperkingen en met ononderbroken gewaarzijn 

 Met de kennis dat Ik Brahman ben, 

 Hoe kan iemand zich vereenzelvigen met  

 De klassen van de samenleving en de verschillende leefwijzen? 

5. Hij die weet "Ik ben Brahman", wordt dit alles. 

 Doordat ze niet niet-bestaan,  

 Worden de goden de Heer (Īśvara); 

 Omdat Hij hun Zelf wordt. 

6. Hij die onderscheid maakt tussen hemzelf en anderen, 

 En zodoende toegewijd is aan andere goden, 

 Die mens kent Brahman niet, en wordt een slaaf  

 Van de goden, gelijk een aangelijnd dier. 

7. Ik ben het Zelf; en niet verschillend daarvan. 

 Ik ben, waarlijk, Brahman, vrij van het minste leed. 

 Mijn natuur is Bestaan-Bewustzijn-Gelukzaligheid. 

 Eeuwig en bevrijd besta ik uit Mijzelf [alleen]. 

  



6 

 

 

8. Voor hen die in de overtuiging leven 

 Dat Ik altijd Brahman ben, 

 Bestaan er helemaal geen verkeerde handelingen, 

 En ook geen gevaar uit verkeerde handeling. 

9. In de overtuiging dat hij altijd Brahman is, 

 Leeft iemand gelukkig onder alle omstandigheden. 

 Als hij, slechts voor één moment, mediteert 

 Op het Zelf als "Ik ben Brahman", 

10. Vernietigt dat de grote zonde waardoor men valt, 

 Zoals de rijzende zon de duisternis verdrijft. 

 Uit onwetendheid over Brahman, 

 Kwam ruimte als een luchtbel tot bestaan. 

11. Uit ruimte ontstond wind, 

 Uit wind vuur en daaruit water. 

 En uit water kwam aarde tot bestaan, 

 Vervolgens rijst, gerst en dergelijke. 

12. Aarde in wateren, water in vuur, vuur in wind, wind in ruimte, 

 En zelfs de ruimte in het ongemanifesteerde, 

 En het ongemanifesteerde in het smetteloze. 

 Die smetteloze ben Ik, Hari. 

13. Ik ben Viṣṇu, [het alles doordringende] 

 Ik ben Viṣṇu, Ik ben Viṣṇu, Ik ben Hari. 

 Alle noties als de doener, de ervaarder en dergelijke, 

 Zijn, waarlijk, verrezen uit onwetendheid. 

14. Ik ben de onvergankelijke, Ik ben de grenzeloze. 

 Ik ben Govinda, Ik ben Hari. 

 Ik ben gelukzaligheid, Ik ben het Al. 

 Ik ben de ongeborene; Ik ben de onsterfelijke.  

15. Ik ben eeuwig, Ik ben vrij van onderscheid. 

 Ik ben vormloos, Ik ben onveranderlijk. 

 Ik ben van nature bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid. 

 Ik ben degene die de vijf sluiers overstijgt. 

 



7 

 

 

16. Ik ben de niet-doener; Ik ben de niet-ervaarder; 

 De ongebondene, de Opperste Heer. 

 Altijd door mijn aanwezigheid  

 Komen alle vermogens in werking. 

17. Ik ben vrij van begin, midden en eind. 

 Ik ben nimmer de gebondene. 

 Van nature vlekkeloos en puur, 

 Ben Ik, waarlijk, Hem, dat is buiten twijfel. 

18. Ik ben, waarlijk, Brahman, niet uit saṁsāra, 

 Ik ben de bevrijde; zo moet men in die overtuiging verblijven. 

 Bij het ontbreken van deze overtuiging 

 Dient men deze uitspraken voortdurend in praktijk te brengen. 

19. Door deze praktijk zal de overtuiging ontstaan 

 Zoals in het geval van de bij en de worm. 

 Elke twijfel achter zich latend, 

 Moet men dit met vastberadenheid in praktijk brengen.  

20. Door de yoga van meditatie gedurende één maand 

 Wordt de zonde van het doden van een brahmaan gewist; 

 Door constante praktijk gedurende één jaar 

 Worden de achtvoudige vermogens verworven. 

21. De toegewijde zal door voortdurende praktijk, zo lang nodig, 

 Terwijl hij leeft [in belichaming] bevrijd worden. 

 Ik ben niet het lichaam, noch de levenskracht ben Ik; 

 En evenzo, waarlijk, ook niet de zinnen.  

22. Ik ben niet de geest, noch het intellect, 

 Zelfs niet het denken, noch het ego. 

 Ik ben niet aarde, noch water, 

 Niet vuur, evenmin wind. 

23. Ik ben niet ruimte, noch geluid, 

 En niet gevoel (aanraking), noch smaak. 

 Ik ben niet geur, noch vorm, 

 Ook ben Ik niet illusie, noch scheppingcycli.  

 

 



8 

 

 

24. Van nature altijd de getuige zijnde, 

 Ben Ik, waarlijk, Śiva, die als enige bestaat. 

 In mij, waarlijk, is alles tot bestaan gekomen, 

 In mij, is alles gevestigd. 

25. In mij, komt alles tot oplossing. 

 Die Brahman, zonder een tweede, ben Ik, 

 De Alwetende ben Ik, de Oneindige ben Ik, 

 De almachtige, de Heer van alles. 

26. Gelukzaligheid, waarheid, kennis ben Ik; 

 Zo is meditatie op (verwijlen als) Brahman. 

 Dit gemanifesteerde universum is, waarlijk, onecht, 

 Waarlijk, Ik ben de onveranderlijke Brahman. 

27. Vedanta en de autoriteit van Leraren, 

 Zijn ook getuigenis hiervan; 

 Ik ben, waarlijk, Brahman, niet uit deze saṁsāra, 

 En Ik ben niet verschillend van Brahman. 

28. Ik ben niet het lichaam, het lichaam is niet van mij. 

 Ik ben eeuwigdurend, dat wat de enige is, 

 Enkel en alleen, zonder een tweede; 

 [Apart] van Brahman, waarlijk, is er niets hier. 

29. Het wezen van de Veda's, vol met de Praṇava,  

Schijnt in het midden van de lotus van het hart, 

Voorbij redetwisten, verenigd met Hari, de Guru en Śiva; 

De Één, aanwezig in alle wezens; 

Bereikt door de yogi's door middel van meditatie. 

Hij die zelfs voor één moment  

Zijn geest hiermee verbindt, 

Is, waarlijk, bevrijd. 

* * *   



9 

 

श्रीःश्रीःश्रीः ब्रह्मानचुिन्तनम ् 
Śrīh Brahmānucintanam 

 

अहमवे परं ब्रह्म वासदुवेाख्यमव्ययम।् 
इचि स्याचिचििो मकु्तो बद्ध एवान्यथा भविे॥् १॥ 
ahameva paraṁ brahma vāsudevākhyamavyayam | 

iti syānniścito mukto baddha evānyathā bhavet || 1|| 

aham eva: Ik ben, waarlijk; paraṁ: opperste; brahma: Brahman; vāsudevaḥ: 

Vasudeva, Opperste Wezen; ākhyam: genoemd; avyayam: onveranderlijk; iti: 

aldus; syāt: moet zijn; niścitaḥ: met zekerheid; muktaḥ: de Bevrijde; baddhaḥ: 

een gebondene: eva: waarlijk; anyathā: anders; bhavet: zal zijn. 

1. Ik ben, waarlijk, de Opperste Brahman, 

 Gekend als het onveranderlijke Opperste Wezen; 

 Zo zeker moet de Bevrijde zijn, 

 Anders zal hij zeker een gebondene zijn. 

 

अहमवे परं ब्रह्म चनचिि ंचित्त चिन्त्यिाम।् 
चिदू्रपत्वादसङ्गत्वादबाध्यत्वाि ् प्रयत्निीः॥ २॥ 
ahameva paraṁ brahma niścitaṁ citta cintyatām | 

cidrūpatvādasaṅgatvādabādhyatvāt prayatnataḥ || 2|| 

aham eva: Ik ben, waarlijk; paraṁ: opperste; brahma: Brahman; niścitaṁ 

citta: met een vastbesloten, gerichte, gevestigde, geest; cintyatām: laat dit 

overwogen worden; cit rūpatvāt: zijnde van de aard van Bewustzijn; asaṅ-

gatvāt: zijnde zonder gehechtheid; abādhyatvāt: onaangeraakt, onaangedaan, 

onbelemmerd; prayatnataḥ: door volhardende inzet. 

2. Ik ben, waarlijk, de Opperste Brahman; 

 Van de aard van Bewustzijn, zonder gehechtheid. 

 Onbelemmerd en met volhardende inzet, 

 Contempleer hierop met een standvastige geest.  



10 

 

अहमवे परं ब्रह्म न िाहं ब्रह्मणीः पथृक।् 
इत्यवे ंसमपुासरि ब्राह्मणो ब्रह्मचण चििीः॥ ३॥ 
ahameva paraṁ brahma na cāhaṁ brahmaṇaḥ pṛthak | 

ityevaṁ samupāsīta brāhmaṇo brahmaṇi sthitaḥ || 3|| 

aham eva: Ik ben, waarlijk; paraṁ: opperste; brahma: Brahman; na ca ahaṁ: 

en Ik ben niet; brahmaṇaḥ: van Brahman; pṛthak: apart, verschillend; iti: dus; 

evam: waarlijk; samupāsīta: moet mediteren, zich overgeven; brāhmaṇaḥ: een 

brahmaan (een kenner van de Veda's); brahmaṇi: in Brahman; sthitaḥ: geves-

tigd, verblijvend. 

3. Ik ben, waarlijk, de Opperste Brahman, 

 En niet verschillend van Brahman
1
; 

 Aldus, waarlijk, dient een brahmaan
2
 

 Zich zodanig te kennen, verwijlend in Brahman. 

 

सवोपाचिचवचनम ुकंु्त ििैन्य ंि चनरन्तरम।् 
िद्ब्रह्माहचमचि ज्ञात्वा कथ ंवणाशु्मर भविे॥् ४॥ 
sarvopādhivinirmuktaṁ caitanyaṁ ca nirantaram | 

tadbrahmāhamiti jñātvā kathaṁ varṇāśramī bhavet || 4|| 

sarva upādhi vinirmuktaṁ: vrij van alle beperkingen; caitanyaṁ: gewaarzijn, 

besef; ca: en; nirantaram: zonder onderbreking; tad brahma: die Brahman; 

aham: Ik ben; iti: aldus; jñātvā: gekend hebbend; katham: hoe; varṇa aśramī: 

hij die de klassen van de samenleving en de verschillende leefwijzen in acht 

neemt; bhavet: wordt. 

4. Vrij van alle beperkingen en met onondoorbroken gewaarzijn 

 Met de kennis dat Ik Brahman ben, 

 Hoe kan iemand zich vereenzelvigen met  

 De klassen van de samenleving
3
 en de verschillende leefwijzen

4
?  

                                                      
1
 Zoals in essentie een golf niet verschillend is van de zee. 

2
 Een kenner van Brahman, zoals een brahmavit. Ook een kenner van de Veda's. Een 

brahmaan behoort traditioneel tot de brahmaan kaste en is spiritueel aangelegd, zoals 

een priester. 
3
 Varṇa: de vier klassen van de samenleving zijn: brahmāṇa (priester), kṣatriya (krij-

ger), vaiśya (koopman), śūdra (arbeider). 
4
 Aśrama: de verschillende leefwijzen zijn: brahmacārin (Brahmaan student), gṛhastha 

(gezinshoofd), vānaprastha (heremiet) en saṁyāsin (asceet). 



11 

 

अहं ब्रह्माचि यो वदे स सवं भवचि चत्वदम।् 
नाभतू्या ईशि ेदवेास्तषेामात्मा भवचेद्ध सीः॥ ५॥ 
ahaṁ brahmāsmi yo veda sa sarvaṁ bhavati tvidam | 

nābhūtyā īśate devāsteṣāmātmā bhaveddhi saḥ || 5|| 

ahaṁ brahmāsmi: Ik ben Brahman; yo veda: hij die weet; saḥ sarvaṁ bhavati: 

wordt hij alles: tu: inderdaad, waarlijk; idam: dit, deze; na abhūtyā: door niet 

niet-bestaand zijnde; īśate: wordt de Heer (Īśvara); devāḥ: de goden; teṣām: 

hun; ātmā: het Zelf; bhavet: wordt; dhi: gevestigd, bestaansgrond; saḥ:hij. 

5. Hij die weet "Ik ben Brahman", wordt dit alles. 

 Doordat ze niet niet-bestaan  

 Worden de goden de Heer (Īśvara
1
); 

 Omdat Hij
2
 hun Zelf wordt

3
. 

 

अन्यो असावहमन्यो अिरत्यपुास्त ेयो अन्यदवेिाम।् 
न स वदे नरो ब्रह्म स दवेाना ंयथा पशीुः॥ ६॥ 
anyo asāvahamanyo asmītyupāste yo anyadevatām | 

na sa veda naro brahma sa devānāṁ yathā paśuḥ || 6|| 

anyaḥ asau: deze ene is verschillend; aham anyaḥ asmī: ik ben verschillend; 

iti: aldus; upāste: vereert, dient, is toegewijd aan, contempleert op; yaḥ: hij 

wie; anyadevatām: andere goden; na saḥ veda: hij weet niet; naraḥ: man; 

brahma: Brahman; saḥ: hij; devānāṁ: onder de goden; yathā: zoals; paśuḥ: 

beest, aangelijnd dier, gebonden individu. 

6. Hij die onderscheid maakt tussen hemzelf en anderen, 

 En zodoende toegewijd is aan andere goden, 

 Die mens kent Brahman niet, en wordt een slaaf  

 Van de goden, gelijk een aangelijnd dier.

                                                      
1
 De Heer of bestuurder van het universum. 

2
 Hij die weet "Ik ben Brahman" 

3
 Het Zelf overstijgt alle begrippen, zelfs wat als een god wordt beschouwd. 



12 

 

अहमात्मा न िान्योऽचि ब्रह्मवैाहं न शोकभाक।् 
सचिदानन्दरूपोऽहं चनत्यमकु्तस्वभाववान॥् ७॥ 
ahamātmā na cānyo'smi brahmaivāhaṁ na śokabhāk | 

saccidānandarūpo'haṁ nityamuktasvabhāvavān || 7|| 

ahamātmā: Ik ben het Zelf; na ca anyaḥ asmi: Ik ben niet iemand anders; 

brahma eva ahaṁ: Ik ben waarlijk Brahman; na śokabhāk: vrij van droefheid; 

sat-cit-ānanda-rūpaḥ aham: Ik ben van de essentie van Bestaan-Bewustzijn-

Gelukzaligheid; nitya: eeuwig; muktaḥ: bevrijd; svabhāva-vān: op zichzelf 

bestaand, eigen natuur. 

7. Ik ben het Zelf; en niet verschillend daarvan. 

 Ik ben, waarlijk, Brahman, vrij van het minste leed. 

 Mijn natuur is Bestaan-Bewustzijn-Gelukzaligheid. 

 Eeuwig en bevrijd besta ik uit Mijzelf [alleen]. 

 

आत्मान ंसिि ंब्रह्म सभंाव्य  चवहरचन्त य।े 
न िषेा ंदुषृ्कि ंचकचिद्दषृु्किोत्था न िापदीः॥ ८॥ 
ātmānaṁ satataṁ brahma saṁbhāvya  viharanti ye | 

na teṣāṁ duṣkṛtaṁ kiñcidduṣkṛtotthā na cāpadaḥ || 8|| 

ātmānaṁ: het individuele Zelf; satatam: altijd; brahma: Brahman; saṁbhāvya: 

overtuigd zijnde, aangaande; viharanti ye: zij die verkeren, zwerven, bewegen; 

na teṣāṁ: niet voor hen; duṣkṛtaṁ: verkeerde, kwalijke, valse handelingen; 

kiñcit: allerminst; duṣkṛta atthā: opkomen uit verkeerde, kwalijke, valse han-

delingen; na ca apadaḥ: en geen gevaar, droefheid, tegenslag. 

8. Voor hen die in de overtuiging leven 

 Dat Ik altijd Brahman ben, 

 Bestaan er helemaal geen verkeerde handelingen 

 En ook geen gevaar uit verkeerde handeling
1
. 

                                                      
1
 Yoga Vāsiṣṭha, VI.I. 69.8-11: Goden en volmaakte wezens zijn niet gebonden aan 

wetten die door de zwakke en onwetende mensen voor hun eigen gemak en veiligheid 

zijn opgesteld. In verband  met zijn onbeheersbare geest heeft de onwetende de bestu-

ring van de wetten nodig om, zoals arme visjes, niet aan gevaren en angst blootgesteld 

te worden. Wijze mensen laten zich niet meeslepen door verlangens en onbeheerst 

gedrag en zijn daardoor niet blootgesteld aan kwaad en gevaren. 



13 

 

आत्मान ंसिि ंब्रह्म सभंाव्य चवहरते्सखुम।् 
क्षण ंब्रह्माहमिरचि यीः कुयादुात्मचिन्तनम॥् ९॥ 
ātmānaṁ satataṁ brahma saṁbhāvya viharetsukham | 

kṣaṇaṁ brahmāhamasmīti yaḥ kuryādātmacintanam || 9|| 

ātmānaṁ: het individuele Zelf; satatam: altijd; brahma: Brahman; saṁbhāvya: 

overtuigd zijnde, aangaande;  viharet: dient te leven, verkeren, zich te bewe-

gen; sukham: gelukkig(erwijs); kṣaṇaṁ: even, voor één moment; brahma 

aham asmi: Ik ben Brahman; iti: aldus; yaḥ: hij die; kuryāt: doet; ātma cinta-

nam: meditatie op het Zelf, zelfherinnering. 

9. In de overtuiging dat hij altijd Brahman is, 

 Leeft iemand gelukkig onder alle omstandigheden. 

 Als hij, slechts voor één moment, mediteert 

 Op het Zelf als "Ik ben Brahman",
1
 

  

िन्महापािकं हचन्त िमीः सयूोदयो यथा। 
अज्ञानाद्ब्रह्मणो जािमाकाश ंबदु्बदुोपमम॥् १०॥ 
tanmahāpātakaṁ hanti tamaḥ sūryodayo yathā | 

ajñānādbrahmaṇo jātamākāśaṁ budbudopamam || 10|| 
tat: dat; mahāpātakaṁ: dat wat (grote zonde die) tot val of zinken leidt; hanti: 

vernietigt; tamaḥ: duisternis; sūryodayo yathā: zoals de zonsopgang; ajñānāt: 

uit onwetendheid; brahmaṇaḥ: van Brahman; jātam: was geboren; ākāśaṁ: 

ruimte; budbuda upamam: gelijk een luchtbel. 

10. Vernietigt dat
2
 de grote zonde waardoor men valt

3
, 

 Zoals de rijzende zon de duisternis verdrijft. 

 Uit onwetendheid over Brahman
4
, 

 Kwam ruimte als een luchtbel tot bestaan. 

  

                                                      
1
 De laatste twee regels van vers 9 en de eerste twee regels van vers 10 horen bij el-

kaar. 
2
 Verwijlen als Brahman, zoals in de laatste twee regels van vers 9 verwoord. 

3
 In onwetendheid. 

4
 Vanaf hier t/m vers 12 beschrijft Śaṅkara de kringloop van het illusoire bestaan. 



14 

 

आकाशाद्वायरुुत्पिो वायोस्तजेस्तिीः पयीः। 
अद्भ्यि पचृथवर जािा ििो व्ररचहयवाचदकम॥् ११॥ 
ākāśādvāyurutpanno vāyostejastataḥ payaḥ | 

adbhyaśca pṛthivī jātā tato vrīhiyavādikam || 11|| 

ākāśāt: uit ruimte; vāyuḥ: wind; utpannaḥ: kwam op, ontsprong, kwam tot 

bestaan; vāyoḥ: uit wind; tejas: licht, vuur; tataḥ: daaruit; payaḥ: water; 

adbhyaḥ ca: en uit water; pṛthivī: aarde; jātaḥ: werd geboren; tataḥ: daaruit; 

vrīhiyavādikam: rijst, gerst en dergelijke. 

11. Uit ruimte ontstond wind, 

 Uit wind vuur
1
 en daaruit water. 

 En uit water kwam aarde
2
 tot bestaan, 

 Vervolgens rijst, gerst en dergelijke
3
. 

 

पचृथव्यप्स ुपयो वह्नौ वचह्नवायुौ नभस्यसौ। 
नभोऽप्यव्याकृि ेिि शदु्ध ेशदु्धोऽस्म्यहं हचरीः॥ १२॥ 
pṛthivyapsu payo vahnau vahnirvāyau nabhasyasau | 

nabho'pyavyākṛte tacca śuddhe śuddho'smyahaṁ hariḥ || 12|| 

pṛthivī: de aarde: apsu: in wateren; pay: water; vahnauḥ: vuur; vāyau: in wind; 

nabhasi: in de ruimte; asau: deze; nabhaḥ api: zelfs de ruimte; avyākṛte: in het 

ongemanifesteerde; tat ca: en dat; śuddhe: in het zuivere, smetteloze; śuddhaḥ: 

het zuivere, smetteloze; asmiaham: Ik ben; hariḥ: Hari, de verwijderaar. 

12. Aarde in wateren, water in vuur, vuur in wind, wind in ruimte, 

 En zelfs de ruimte
4
 in het ongemanifesteerde, 

 En het ongemanifesteerde in het smetteloze. 

 Die smetteloze ben Ik, Hari
5
. 

  

                                                      
1
 Ook licht 

2
 Het element aarde. 

3
 Voor nader uitleg over de totstandkoming van de elementen raadpleeg Pañcikaraṇam 

van Śaṅkara en Pañcikaraṇam Vārtikam van Śrī Śuresvarācārya. 
4
 Het uiterst met zintuigen waarneembare.  

5
 Hari staat voor het opperste absolute wezen en wordt vaak onderling verwisseld met 

Viṣṇu en Nārāyaṇa.  



15 

 

अहं चवष्णरुहं चवष्णरुहं चवष्णरुहं हचरीः। 
किृभुोक्त्राचदकं सवं िदचवद्योत्थमवे ि॥ १३॥ 
ahaṁ viṣṇurahaṁ viṣṇurahaṁ viṣṇurahaṁ hariḥ | 

kartṛbhoktrādikaṁ sarvaṁ tadavidyotthameva ca || 13|| 

ahaṁ viṣṇu: Ik ben Viṣṇu, het alles doordringende; ahaṁ viṣṇu: Ik ben Viṣṇu; 

ahaṁ viṣṇu: Ik ben Viṣṇu; ahaṁ hariḥ: Ik ben Hari; kartṛ: de doener; bhoktr: 

de ervaarder; ādikaṁ: en zulk een; sarvaṁ: alle; tat: dit, dat; avidyottham eva 

ca: verrezen uit onwetendheid, ook, waarlijk. 

13. Ik ben Viṣṇu, [het alles doordringende] 

 Ik ben Viṣṇu, Ik ben Viṣṇu, Ik ben Hari
1
. 

 Alle noties als de doener, de ervaarder en dergelijke, 

 Zijn, waarlijk, verrezen uit onwetendheid
2
. 

 

अच्यिुोऽहमनeन्तोऽहं गोचवन्दोऽहमहंहचरीः। 
आनन्दोऽहमशषेोऽहमजोऽहममिृोऽस्म्यहम॥् १४॥ 
acyuto'hamananto'haṁ govindo'hamahaṁhariḥ | 

ānando'hamaśeṣo'hamajo'hamamṛto'smyaham || 14|| 

acyutaḥ: het onvergankelijke, permanente; aham: Ik ben; anantaḥ: eindeloos, 

ongebonden, grenzeloos, eeuwig; aham: Ik ben; govindaḥ: de beschermer; 

aham: Ik ben; aham hari: Ik ben Hari: ānandaḥ: gelukzaligheid; aham: Ik ben: 

aśeṣaḥ: totaliteit, één zonder rest of overblijfsel; aham: Ik ben; ajaḥ: het onge-

borene; aham: Ik ben; amṛtaḥ: het onsterfelijke; asmi aham: Ik ben. 

14. Ik ben de onvergankelijke, Ik ben de grenzeloze. 

 Ik ben Govinda
3
, Ik ben Hari

4
. 

 Ik ben gelukzaligheid, Ik ben het Al. 

 Ik ben de ongeborene; Ik ben de onsterfelijke.  

  

                                                      
1
 De eerste twee regels van dit vers en de verzen 15 en 16 verwijzen naar enkele van 

de duizend namen van Viṣṇu, de wijze waarop de Eigenschaploze (Brahman) zich 

openbaart aan de kenner van Brahman, zie "Viṣṇu Sahasranāma Bhāṣya van Śaṅkara". 

Ter illustratie zijn in bijlage 1 enkele voorbeelden genoemd. 
2
 Elke identificatie is een teken van onwetendheid in de vorm van dualiteit. 

3
 Govinda: ook in de betekenis van de temmer van de aarde.   

4
 Ik ben alles, ook Govinda en Hari, echter niet als iets apart van Mij. 



16 

 

चनत्योऽहं चनचवकुल्पोऽहं चनराकारोऽहमव्ययीः। 
सचिदानन्दरूपोऽहं पङ्चकोशाचिगोऽस्म्यहम॥् १५॥ 
nityo'haṁ nirvikalpo'haṁ nirākāro'hamavyayaḥ | 

saccidānandarūpo'haṁ paṅcakośātigo'smyaham || 15|| 

nityaḥ aham: Ik ben eeuwig; nirvikalpaḥ aham: Ik ben vrij van onderscheid, 

dualiteit; nirākāraḥ aham: Ik ben vormloos; avyayaḥ: onveranderlijk; sat cit 

ānanda rūpaḥ aham: Ik ben van nature bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid; 

paṅca kośa atigaḥ: hij die de vijf sluiers overstijgt; asmi aham: Ik ben. 

15. Ik ben eeuwig, Ik ben vrij van onderscheid
1
. 

 Ik ben vormloos, Ik ben onveranderlijk. 

 Ik ben van nature bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid. 

 Ik ben degene die de vijf sluiers
2
 overstijgt. 

 

अकिाऽुहमभोक्ताऽहमसङ्गीः परमशे्वरीः । 
सदा मत्सचििानने िषे्टि ेसवचुमचिय ं॥ १६॥ 
akartā'hamabhoktā'hamasaṅgaḥ parameśvaraḥ  | 

sadā matsannidhānena ceṣṭate sarvamindriyaṁ  || 16|| 

akartā aham: Ik ben de niet-doener; abhoktā aham: Ik ben de niet-ervaarder; 

asaṅgaḥ: de ongebondene; parameśvaraḥ: de Opperste Heer; sadā: altijd; mat 

sannidhānena: door de aanwezigheid; ceṣṭate: actief wordt; sarvam indriyam: 

al de vermogens zoals de zinnen. 

16. Ik ben de niet-doener; Ik ben de niet-ervaarder; 

 De ongebondene, de Opperste Heer. 

 Altijd door mijn aanwezigheid  

 Komen alle vermogens in werking
3
. 

  

                                                      
1
 Onderscheid van diversiteit als iets anders dan Mijzelf, kenmerkend voor de staat 

van dualiteit. 
2
 Bestaande uit: annamāyākośa (voedsel), prānamāyākośa (levenskracht), manomāyā-

kośa (denken), vijñānamāyākośa (kennis), en ānandamāyākośa (gelukzaligheid). 

Identificatie met deze sluiers vormen de individualiteit zoals ik ben dit lichaam, ik 

leef, ik denk, ik weet en ik ben gelukkig. Zie ook Vivekacūḍāmaṇi 149-209. 
3
 Zoals het vermogen tot zien. 



17 

 

आचदमध्यान्तमकु्तोऽहं न बद्धोऽहं कदािन। 
स्वभावचनमलुीः शदु्धीः स एवाहं न सशंयीः॥ १७॥ 
ādimadhyāntamukto'haṁ na baddho'haṁ kadācana | 

svabhāvanirmalaḥ śuddhaḥ sa evāhaṁ na saṁśayaḥ || 17|| 

ādi: begin; madhya: midden; anta: eind; mukta ahaṁ: Ik ben vrij van, Ik ben 

de bevrijde; na baddhaḥ aham: Ik ben de niet gebondene; kadācana: immer, 

wanneer dan ook; svabhāva nirmalaḥ: van nature onbezoedeld, vlekkeloos; 

śuddhaḥ: puur: saḥ eva ahaṁ: Ik, waarlijk, ben Hem: na saṁśayaḥ: geen twij-

fel hierover. 

17. Ik ben vrij van begin, midden en eind. 

 Ik ben nimmer de gebondene. 

 Van nature vlekkeloos en puur, 

 Ben Ik, waarlijk, Hem, dat is buiten twijfel. 

 

ब्रह्मवैाहं न ससंारर मकु्तोऽहचमचि भावयिे।् 
अशकु्नवन्भावचयि ु ंवाक्यमिेत्सदाऽभ्यसिे॥् १८॥ 
brahmaivāhaṁ na saṁsārī mukto'hamiti bhāvayet | 

aśaknuvanbhāvayituṁ vākyametatsadā'bhyaset || 18|| 

brahma eva ahaṁ: Ik ben, waarlijk, Brahman; na saṁsārī: niet van saṁsāra 

(niet van de kringloop van geboorte en dood); muktaḥ aham: Ik ben de bevrij-

de; iti: aldus; bhāvayet: men moet overtuigd van zijn; aśaknuvan: indien niet 

in staat; bhāvayitum: hebben de overtuiging; vākya metat: deze woorden, uit-

spraken; sadā: altijd; abhyaset: moet in praktijk brengen. 

18. Ik ben, waarlijk, Brahman, niet uit saṁsāra
1
, 

 Ik ben de bevrijde; zo moet men in die overtuiging
2
 verblijven. 

 Bij het ontbreken van deze overtuiging 

 Dient men deze verklaringen
3
 voortdurend in praktijk te brengen

4
.  

                                                      
1
 Niet een individu onderworpen aan de cycli van geboorte en dood. 

2
 Overtuiging: (nididhyāsanam), dat volgt op horen (śravanam), en reflecteren op de 

betekenis van de verklaring (mananam). Het is feitelijke kennis. 
3
 Verklaringen: mahāvākya's zoals 'Ik ben Brahman' (Ahambrahmāsmi). Over het 

kennen van de betekenis van deze zin zegt de leraar in vers 10 van Śaṅkara's 

Vākyavṛitti het volgende: "De kennis van de betekenis van woorden in een zin is be-

palend voor het kennen van de betekenis van die zin." 
4
 Zich telkens en voortdurend te herinneren Brahman te zijn, zie vers 19. 



18 

 

यदभ्यासने िद्भावो भवदे्भ्रमरकरटवि।् 
अत्रापहाय सदंहेमभ्यसतृे्किचनियीः ॥ १९॥ 
yadabhyāsena tadbhāvo bhavedbhramarakīṭavat | 

atrāpahāya saṁdehamabhyasetkṛtaniścayaḥ || 19|| 

yat abhyāsena: door middel van de praktijk, werkwijze; tat bhāvaḥ: die over-

tuiging; bhavet: zal ontstaan, oprijzen, plaatsvinden; bhramara kīṭavat: zoals 

in het geval van de bij en de worm; atrā pahāya: stakend, opgevend; 

saṁdeham: twijfel, onzekerheid; abhyaset: moet in praktijk brengen; kṛta 

niścayaḥ: doende met vastberadenheid, standvastigheid. 

19. Door deze praktijk zal de overtuiging
1
 ontstaan 

 Zoals in het geval van de bij en de worm
2
. 

 [Daarom], elke twijfel [onmiddellijk] achter zich latend, 

 Moet men dit met vastberadenheid in praktijk brengen.  

ध्यानयोगने मासकैाद्ब्रह्महत्या ंव्यपोहचि। 
सवंत्सरं सदाऽभ्यासाचत्सद्ध्यष्टकमवाप्नयुाि॥् २०॥ 
dhyānayogena māsaikādbrahmahatyāṁ vyapohati | 

saṁvatsaraṁ sadā'bhyāsātsiddhyaṣṭakamavāpnuyāt || 20|| 

dhyāna yogena: door de yoga van meditatie: māsa ekāt: gedurende een maand; 

brahmahatyāṁ: de zonde van het doden van een brahmaan; vyapohati: men 

compenseert; saṁvatsaraṁ: één jaar: sadā: altijd; ābhyāsāt: door praktijk; sid-

dhi aṣṭakam: de achtvoudige vaardigheden,; avāpnuyāt: men zal, verwerven. 

20. Door deze meditatie van éénwording
3
 gedurende één maand 

 Wordt de zonde van het doden van een brahmaan gewist; 

 Door constante praktijk gedurende één jaar 

 Worden de achtvoudige vermogens verworven.
4
 

                                                      
1
 Dat Ik Brahman ben, zie het vorige vers. 

2
 Hier spoort Śaṅkara de brahmavit aan om zijn aandacht onafgebroken éénpuntig op 

Brahman te houden, zoals een worm onafgebroken alleen de bij ziet en uiteindelijk 

ook een bij wordt (Vivekacūḍāmaṇi 358, 359). Bij deze instructie wordt er van uit ge-

gaan dat de brahmavit door diepgaande en langdurige reflectie (mananam) op de bete-

kenis van de verklaring Ahambrahmāsmi reeds zijn identiteit met Brahman heeft gere-

aliseerd maar er nog niet blijvend in gevestigd (nididhyāsanam) is. Dit proces van ref-

lectie is o.a. in Vākyavṛitti, Tattvopedeśa en Vivekacūḍāmaṇi uitvoerig omschreven.  
3
 Het verwijlen als Brahman als één zonder iets anders (yoga). 

4
 Zie bijlage 2, Daaruit blijkt welke inspanning en vastberadenheid hiervoor nodig is. 



19 

 

यावज्जरव ंसदाऽभ्यासाज्जरवन्मकु्तो भवदे्यचिीः। 
नाहं दहेो न ि प्राणो नचेियाचण िथवै ि॥ २१॥ 
yāvajjīvaṁ sadā'bhyāsājjīvanmukto bhavedyatiḥ | 

nāhaṁ deho na ca prāṇo nendriyāṇi tathaiva ca || 21|| 

yāvat jīvaṁ: levenslang; sadā: altijd, voortdurend; ābhyāsāt: door praktijk; 

jīvanmuktaḥ: tijdens het leven bevrijde, belichaamde bevrijde; bhavet: zal 

worden; yatiḥ: degene die streeft; na ahaṁ dehaḥ: Ik ben niet het lichaam; na 

ca prāṇaḥ: en niet de levenskracht; na indriyāṇi: niet de zinnen: tathā eva ca: 

en eveneens, desgelijks, waarlijk. 

21. De toegewijde zal door voortdurende praktijk, zo lang nodig
1
, 

 Terwijl hij leeft [in belichaming] bevrijd worden. 

 Ik ben niet het lichaam, noch de levenskracht ben Ik; 

 En evenzo, waarlijk, ook niet de zinnen
2
.  

 

न मनोऽहं न बचुद्धि नवै चित्तमहङृ्कचिीः। 
नाहं पथृ्वर न सचललं न ि वचह्नस्तथाऽचनलीः॥ २२॥ 
na mano'haṁ na buddhiśca naiva cittamahaṅkṛtiḥ | 

nāhaṁ pṛthvī na salilaṁ na ca vahnistathā'nilaḥ || 22|| 

na manaḥ ahaṁ: Ik ben niet de geest; na buddhiśca: en niet het intellect; na 

eva cittam: niet, zelfs, herinnering, denken, mentale activiteit; ahaṅkṛtiḥ: het 

ego; na ahaṁ: Ik ben niet; pṛthvī: aarde (stof); na salilaṁ: niet water; na ca: 

en niet; vahniḥ: vuur; tatha: ook, evenzo; anilaḥ: wind. 

22. Ik ben niet de geest, noch het intellect, 

 Zelfs niet het denken, noch het ego. 

 Ik ben niet aarde, noch water, 

 Niet vuur, evenmin wind. 

  

                                                      
1
 In Yoga Vāsiṣṭha, in het verhaal van Arjuna, zegt Śrī Kṛṣṇa tegen Arjuna: "Wie ook 

vastberaden met zijn geest denkt om wat dan ook te worden, zal ongetwijfeld na ver-

loop van tijd dat ook worden. Daarom, als je wenst Brahman zelf te worden, leer snel 

de aard van Brahman je eigen te maken, in al je gedachten en daden." (VI.1:54:23, uit 

Mitra's Engelse vertaling) 
2
 De laatste twee regels van vers 21 en de verzen 22 en 23 tonen aan dat de kenner 

(getuige) niet het gekende is. 



20 

 

न िाकाशो न शब्दि न ि स्पशसु्तथा रसीः। 
नाहं गन्धो न रूप ंि न मायाऽहं न ससंचृिीः॥ २३॥ 
na cākāśo na śabdaśca na ca sparśastathā rasaḥ | 

nāhaṁ gandho na rūpaṁ ca na māyā'haṁ na saṁsṛtiḥ || 23|| 

na cākāśaḥ: en niet ruimte; na śabdaḥ ca: en niet geluid; na ca sparśaḥ; en 

niet (het gevoel van) aanraking; tathā: op gelijke wijze; rasaḥ: smaak; na 

aham: Ik ben niet; gandhaḥ: reuk, geur; na rūpaṁ: niet vorm; ca na māyā 

aham: Ik ben niet illusie, verbeelding, begoocheling; na saṁsṛtiḥ: niet de 

scheppingscycli. 

23. Ik ben niet ruimte, noch geluid, 

 En niet gevoel (aanraking), noch smaak. 

 Ik ben niet geur, noch vorm, 

 Ook ben Ik niet illusie, noch scheppingcycli.  

 

सदा साचक्षस्वरूपत्वाचिव एवाचि केवलीः। 
मय्यवे सकलं जाि ंमचय सवं प्रचिचििम॥् २४॥ 
sadā sākṣisvarūpatvācchiva evāsmi kevalaḥ | 

mayyeva sakalaṁ jātaṁ mayi sarvaṁ pratiṣṭhitam || 24|| 

sadā:altijd; sākṣi svarūpatvāt: zijnde van de eigen natuur van getuige; śiva eva 

asmi: Ik ben, waarlijk, Śiva; kevalaḥ: dat wat alleen is; mayi eva: in me, waar-

lijk; sakalam: algeheel; volledig; jātam: zijn geboren; mayi: in mij; sarvam: 

alles; pratiṣṭhitam: zijn opgericht, gevestigd. 

24. Van nature altijd de getuige
1
 zijnde, 

 Ben Ik, waarlijk, Śiva, die als enige bestaat. 

 In mij, waarlijk, is alles tot bestaan gekomen, 

 In mij, is alles gevestigd.  

                                                      
1
 Zie Dṛg Dṛśya Viveka vers 1 van Śaṅkara:    

"Beelden zijn het geziene en het oog is hun ziener    

Dat oog is het geziene en de geest is zijn ziener.    

Gedachten zijn het geziene en de getuige is hun ziener;    

De getuige zelf wordt door niets anders gezien." 

Alle waarnemingen, zowel stoffelijk als mentaal, zijn veranderlijk en voorbijgaand. 

De getuige die ze waarneemt is echter eeuwig en onveranderlijk, "straalt uit zichzelf 

en verlicht alles, zonder toedoen van iets anders" (laatste deel van vers 5 van Dṛg 

Dṛśya Viveka). 



21 

 

मचय सवं लय ंयाचि िद्ब्रह्मास्म्यहमद्वयम।् 
सवजु्ञोऽहमनन्तोऽहं सवशेीः सवशुचक्तमान॥् २५॥ 
mayi sarvaṁ layaṁ yāti tadbrahmāsmyahamadvayam | 

sarvajño'hamananto'haṁ sarveśaḥ sarvaśaktimān || 25|| 

mayi: in mij; sarvam: alles; layaṁ yāti: komt tot oplossing; tad brahma: die 

Brahman; asmi aham: ben Ik; advayam: zonder een tweede; sarvajñanaḥ 

aham: de Alwetende ben Ik; anantaḥ: grenzeloos, zonder einde, ongebonden, 

oneidig; ahaṁ sarva iśaḥ: Ik ben de Heer van het Al; sarva śaktimān: de alles 

kunnende, almachtige. 

25. In mij, komt alles tot oplossing. 

 Die Brahman, zonder een tweede, ben Ik, 

 De Alwetende ben Ik, de Oneindige ben Ik, 

 De almachtige, de Heer van alles. 

 

आनन्दीः सत्यबोिोऽहचमचि ब्रह्मानचुिन्तनम।् 
अय ंप्रपिो चमथ्यवै सत्य ंब्रह्माहमव्ययम॥् २६॥ 
ānandaḥ satyabodho'hamiti brahmānucintanam | 

ayaṁ prapañco mithyaiva satyaṁ brahmāhamavyayam || 26|| 

ānandaḥ: gelukzaligheid; satya: waarheid; bodhaḥ: kennis; aham: ben Ik; iti: 

aldus; brahma anucintanam: aandacht gericht op, verwijlen als, meditatie op 

Brahman; ayaṁ prapañcaḥ: dit gemanifesteerde, universum vol diversiteit;  

mithyā eva: is, waarlijk, onecht, onwaar;  satyam: waar, werkelijk; avyayam: 

onveranderlijk. 

26. Gelukzaligheid, waarheid, kennis ben Ik; 

 Zo is meditatie op [of verwijlen als] Brahman. 

 Dit gemanifesteerde universum is, waarlijk, onecht
1
, 

 Waarlijk, Ik ben de onveranderlijke Brahman.  

                                                      
1
 Brahmajñānāvalīmālā vers 20. Zie Dṛg Dṛśya Viveka verzen 1-5 voor onderscheid 

tussen het voorbijgaande en veranderlijke, en het eeuwige en onveranderlijke. 



22 

 

अत्र प्रमाण ंवदेान्ता गरुवोऽनभुवस्तथा। 
ब्रह्मवैाहं न ससंारर न िाहं ब्रह्मणीः पथृक॥् २७॥ 
atra pramāṇaṁ vedāntā guravo'nubhavastathā | 

brahmaivāhaṁ na saṁsārī na cāhaṁ brahmaṇaḥ pṛthak || 27|| 

atra: hier; pramāṇaṁ: het bewijs; vedāntāḥ: de Vedanta; guruvāḥ anubhavāḥ 

tathā: zoals de autoriteit (op basis van inzicht, kennis) van de Guru's (leraren); 

brahma eva aham: Ik ben, waarlijk, Brahman; na saṁsārī: niet uit deze 

saṁsāra; na ca aham: en Ik ben niet; brahmaṇaḥ pṛthak: verschillend, apart 

van Brahman. 

27. Vedanta en de autoriteit van Leraren, 

 Zijn ook getuigenis hiervan; 

 Ik ben, waarlijk, Brahman, niet uit deze saṁsāra, 

 En Ik ben niet verschillend van Brahman. 

 

नाहं दहेो न म ेदहेीः केवलोऽहं सनािनीः। 
एकमवेाचद्विरय ंव ैब्रह्मणो नहे चकंिन॥ २८॥ 
nāhaṁ deho na me dehaḥ kevalo'haṁ sanātanaḥ | 

ekamevādvitīyaṁ vai brahmaṇo neha kiṁcana || 28|| 

na aham dehaḥ: Ik ben niet het lichaam; na me dehaḥ: het lichaam is niet van 

mij; kevalaḥ aham: Ik ben Kevala (Dat wat alleen is); anātanaḥ: aloud, altijd-

durend; ekam eva; enkel één; vai: waarlijk; advitīyam: zonder een tweede; vai: 

inderdaad, waarlijk, brahmaṇaḥ: [apart] van Brahman; na iha kiṁcana: er is 

hier niets. 

28. Ik ben niet het lichaam
1
, het lichaam is niet van mij

2
. 

 Ik ben eeuwigdurend, dat wat de enige is, 

 Enkel en alleen, zonder een tweede; 

 [Apart] van Brahman, waarlijk, is er niets hier. 

  

                                                      
1
 Vrij van identificatie met het begrensde, veranderlijke en voorbijgaande. 

2
 Ik en het lichaam zijn geen aparte entiteiten. Ik ben ondeelbaar, omdat alles zich in 

Mij manifesteert, ook het lichaam ben Ik. Zie Bhagavad Gītā 7.12 " .. zij ontlenen 

allen hun bestaan aan Mij. Zij zijn in Mij, maar Ik ben niet in hen." 



23 

 

हृदयकमलमध्य ेदरपवद ्वदेसारं। 
प्रणवमयमिक्य ंयोचगचभध्यानुगम्यम ् 
हचरगरुुचशवयोग ंसवभुिूिमकंे 
सकृदचप मनसा व ैचिन्तयदे ्यीः स मकु्तीः॥ २९॥ 
hṛdayakamalamadhye dīpavad vedasāraṁ | 

praṇavamayamatarkyaṁ yogibhirdhyānagamyam 

hariguruśivayogaṁ sarvabhūtasthamekaṁ 

sakṛdapi manasā vai cintayed yaḥ sa muktaḥ || 29|| 

hṛdaya kamala madhye: in het midden van de lotus van het hart; dīpavad: 

zoals een lamp; vedasāram: het wezen van de Veda's; praṇava mayam: vol 

van, bestaande uit de klank, de syllabe Om (Aum); atarkyam: voorbij rede-

twist; yogibhiḥ: door de yogis; dhyānagamyam: bereikt door meditatie; hari 

guru śiva yogam: verenigd met Hari, Guru en Śiva; sarvabhūtastham: aanwe-

zig, bestaande, in alle wezens; ekam: de Één; sakṛt api: zelfs één keer; 

manasā: door, met de geest; vai: waarlijk; cintayed yaḥ: hij die mediteert, 

verwijlt; saḥ: hij; muktaḥ: de bevrijde. 

29. Het wezen van de Veda's, vol met de Praṇava
1
,  

Schijnt in het midden van de lotus van het hart, 

Voorbij redetwisten, verenigd met Hari, de Guru en Śiva; 

De Één, aanwezig in alle wezens; 

Bereikt door de yogi's door middel van meditatie. 

Hij die zelfs voor één moment  

Zijn geest hiermee verbindt, 

Is, waarlijk, bevrijd
2
. 

       * * *   

                                                      
1
 De klank Om. 

2
 Hiermede bevestigt Śaṅkara dat diegene wiens ego gedurende slechts één moment 

opgelost is in het Zelf, verwijlt in Brahman en geen gebondenheid kent. 



24 

 

Bijlage 1 

Een greep uit de duizend namen van Viṣṇu uit "Viṣṇu Sahasranāma Bhāṣya" 

van Śaṅkara:  

Viṣva (het universum), Viṣṇu (het alles doordringende), Vyā (de alomtegen-

woordige), Bhāvah (het absolute bestaan), Bhūthātmā (het Zelf van wezens), 

Bhūtabhāvanah (de opwekker van alle wezens), Paramātmā (het Opperste 

Zelf), Avyayah (de onveranderlijke), Puruṣah (persoon), Sākṣi (de getuige), 

Akṣarah (de onvergangbare), Yogah (Eénwording), Sarvah (Het Al), Śarvah 

(de vernietiger), Śivah (de zuivere), Bhartā (de onderhouder), Īśvarah (de 

grootste), Svayambhuh (de zelfgeborene), Ādityah (De zon), Dhātā (de steun-

pilaar). 

 

Bijlage 2 

In canto 11, hoofdstuk 15 van de Srimad Bhagavatam wordt gesproken over 

achttien siddhi's, acht primair en tien secundair. De acht primaire (ashta sid-

dhi) zijn
1
:  

anima, het vermogen de kleinste te worden 

mahima, het vermogen de grootste te worden 

laghima, het vermogen de lichtste te worden (garima, het vermogen de zwaar-

ste te worden, wordt hier niet genoemd) 

prapti, het vermogen om elk materieel voorwerp te verwerven en om alles 

zintuiglijk waar te nemen, ook de zintuiglijke vermogens van anderen 

prakamya, het vermogen om ieder aangenaam object te ervaren, in deze we-

reld of de volgende 

isitva, het vermogen om de krachten van maya te beheersen 

vasitva, het vermogen iedereen te beheersen of zichzelf buiten de drie geaard-

heden der natuur te houden 

kamavasayita, het vermogen ieder verlangen te beantwoorden 
 

  

                                                      
1
 In Yoga Vāsiṣṭha VI.I.75:19 staat dat voor de kenner van Brahman zijn deze vermo-

gens net zo waardeloos als strootjes.  



25 

 

Bijlage 3. Uit "The Works of Sri Sankaracharya" Vol. 16. 

           

   



26 

 

     



27 

 

  



28 

 

 



29 

 

  



30 

 

 

 

 

 

 


