UPADESA SARAM
(UPADESA UNDIYAR)

Essentie van spiritueel onderricht

Sr1 Ramana Maharsi



Over de oorsprong van dit werk

Een van de voornaamste discipelen van Sri Ramana Maharsi was Muruganar',
een groot Tamil poéet die een groot aantal gedichten ter ere van SrT Ramana
Maharsi en zijn leer had gezongen. Een van deze werken is '"Tiruvundiyar' waar-
in lof wordt gezongen aan vele goden en beroemdheden van de Vedische cul-
tuur. Het was in het kader van het werk aan een deel van Tiruvundiyar dat Upa-
desha Undiyar” tot stand kwam. Hierbij wordt verband gelegd met een legende
waarin S1T Ramana Maharsi verscheen als god Siva bij een groep Purva Mimam-
sa asceten die in het Daruka-woud bepaalde riten uitvoerden. Deze asceten ge-
loofden dat Karma (handeling) de God zelf is. Ze geloofden dat ze door deze
rituelen, in uitvoering gebracht door hun eigen wil en handeling, geluk en kracht
zouden ververwen. Karma was voor hen het meest belangrijke. Ze geloofden dat
zelfs goden de vrucht van hun handelingen niet konden tegenhouden. De over-
levering zegt dat het de Heer Siva was die toen daar verscheen en hun trots en
geloof ontnam, en vervolgens de juiste aanwijzingen offerde zodat ze bevrijd
konden worden.

Toen Muruganar in zijn gedicht op het punt kwam waar de Heer Siva zijn spiri-
tuele aanwijzingen beschreef, bleef hij steken. Hij besefte dat niet hij maar Sri
Ramana Mabharsi alleen, zijnde de Heer Siva zelf, gerechtigd was de uiterst sub-
tiele leer van Siva uit te leggen. Toen smeekte Muruganar zijn sadguru Sri
Ramana Maharsi om de essentie van de leer, dat Hij zelf als de Heer Siva aan de
asceten van toen die verblind waren in het geloof van de rituelen van Karma
openbaarde, uit teleggen.

Daarop stelde Sri Ramana Maharsi een dertigtal verzen in het Tamil, getiteld
Upadesa Undiyar. Hierin worden diverse wegen die tot bevrijding leiden uitge-
legd, waarbij zij allen uiteindelijk op de weg van zelfonderzoek uitkomen. Sri
Ramana Mabharsi zelf vertaalde dit in het Tamil geschreven werk in het Telugu,
in het Sanskrit en in het Malayalam. De Sanskrit titel van dit werk werd Upadesa
Saram genoemd die ook voor de Engelse vertalingen wordt gebruikt.

: Muruganar heeft over duizend verzen over het Zelf ter ere van Sri Ramana Maharsi
gedicht en gezongen.

* Undiyar is een bepaald metrum in de Tamil poézie. Tevens betekent het 'spring en
vlieg'.



Over de inhoud

De wereld en de mens zijn voortdurend onderworpen aan veranderingen. Deze
veranderingen brengen met zich mee dat elk levend wezen gedwongen wordt om
te handelen om zich te kunnen handhaven. De vruchten van een handeling bepa-
len mede de toekomstige handelingen en zo komt men in een kringloop van het
menselijk bestaan terecht. Voor hen die zich de zin hiervan afvragen en onder-
zoek instellen naar het wezen van individualiteit (wie ben ik?) en de wereld be-
spreekt S1T Ramana Maharsi een viertal wegen om aan deze kringloop te ont-
snappen en hun ware aard te verwezenlijken. Deze wegen zijn die van hande-
ling, toewijding, yoga en kennis en overtreffen elkaar in die volgorde.

In de eerste twee verzen spreekt SrT Ramana Maharsi zijn afkeur uit voor hande-
lingen die uitgevoerd worden ter vervulling van voorbijgaande wensen. Deze
handelingen zullen niet tot bevrijding maar tot een diepere oceaan van handelin-
gen leiden. In vers 3 leert hij dat handelingen medebepalend kunnen zijn voor
het bereiken van bevrijding mits ze zonder wensen voor hun uitkomst (riskama
karma) en met een toegewijde houding als een offer aan de Heer worden gedaan.

In de verzen 4-7 leert hij diverse vormen van wensloze handelingen, n.l. pija
(aanbidden van de Heer), japa (herhalen van een mantra of een naam van de
Heer) en dhyana (meditatie op een naam of vorm van de Heer). Deze worden
respectievelijk gedaan door lichaam, spraak en geest, en overtreffen elkaar in
dezelfde volgorde.

In vers 8 zegt hij dat in plaats van meditatie op de Heer als iets anders dan mij-
zelf, het beter is te mediteren op Hem als niets anders dan mijzelf. Hierbij ont-
hult hij hoe de wegen piija, japa, en dhyana uiteindelijk tot de weg van zelfon-
derzoek moeten leiden. Op dit punt beland verklaart hij in vers 9 dat het verwij-
len in je eigen ware staat van zuiver gewaarzijn, hetwelk wordt verwezenlijkt
door dat kracht van zelf-gewaarzijn die de meditatie overstijgt, de ware toewij-
ding, para-bhakti, is.

Op deze wijze legt SrT Ramana Maharsi in de verzen 3 t/m 9 uit hoe de wegen
van een wensloze handeling (niskama karma) en toewijding (bhakti) naar zelf-
gewaarzijn leiden die de staat van vertoeven in het Zelf, de ware staat van be-
vrijding, is.

Sri Ramana Mabharsi beéindigt dan deze serie van negen verzen door het stellen
in vers 10 dat verwijlen in het Zelf, na te zijn opgelost in de bron waaruit men
als de doener van handelingen was opgestegen, niet alleen de essentie van karma
voga en bhakti yoga is, maar ook de essentie van raja yoga en jiiana yoga, zoals
beschreven in de daaropvolgende verzen.



4

In de verzen 11 t/m 15 legt Sri Ramana Maharsi de essentie van rd@ja yoga uit. In
vers 11 en 12 leert hij hoe adembeheersing of pranayama een hulpmiddel is voor
de verstilling van de geest. In vers 14 waarschuwt hij echter dat de verstilling
van de geest van twee soorten is; de ene is tijdelijk de andere permanent. Door
pranayama wordt alleen een tijdelijke afwezigheid van de geest bereikt (mano-
laya). In vers 14 zegt hij verder dat de op deze wijze verstilde geest nu op de
weg van het kennen van het Zelf moet worden gedirigeerd. Want alleen dan zal
de geest de staat de permanente verstilling (mano-nasa) bereiken.

Dus, SrT Ramana Maharsi onthult dat ook de weg van rdja yoga naar de weg van
zelfonderzoek moet leiden. Aan het einde van deze serie verzen, in vers 15, zegt
hij dat de yogi wiens geest op deze wijze is vernietigd en bijgevolg in de werke-
lijkheid vertoeft, geen handelingen meer heeft te verrichten daar hij zich in zijn
natuurlijke staat bevindt.

Na deze beknopte samenvatting van van karma yoga, bhakti yoga, en raja yoga
in de eerste vijftien verzen, wijdt StT Ramana Maharsi zich in de laatste vijftien
verzen geheel uit aan de uitleg van de weg van jiiana yoga. Hij verklaart dat dit
niets anders is dan de directe weg van zelfonderzoek, de praktijk van het ver-
werkelijken en het kennen van de ware natuur van 'Ik'.

Samenvattend, dit werk gaat ervan uit dat de wegen van handeling, devotie en
Yoga bedoeld zijn als voorbereiding om tot de weg van zelfonderzoek te kunnen
treden.

Over de vertaling

Bij deze Nederlandse vertaling heb ik gebruik gemaakt van een vijftal Engelse
vertalingen, zie literatuuropgave. Om mij zo goed mogelijk aan de oorspronke-
lijkheid van de tekst te houden heb ik tevens zo veel mogelijk de woord-voor-
vertalingen uit het Tamil [2]’ en Sanskrit [1] naar het Engels geraadpleegd.

De oorspronkelijke tekst door Muruganar bevat een zestal voorafgaande verzen
die over de verschijning van de Heer Siva in het Daruka-woud beschrijft en een
vijftal afsluitende verzen. Deze verzen zijn hier achterwege gelaten.

Deze vertaling bevindt zich nog in conceptstadium. Geleidelijke zal het uitge-
breid worden met de Sanskrit tekst en de transliteratie van de verzen, en de uit-
gebreide bespreking van de inhoud van de verzen.

Ferit Arav,
Januari 2018

? Getallen tussen vierkante haakjes verwijzen naar literatuur achter in het boek.



5

UPADESA SARAM
Essentie van spiritueel onderricht
Karma Yoga (De weg van handeling)

Door verordening van de beschikker,
Werpt een handeling vruchten af.

Hoe kan handeling de Opperste Heer zijn?
[Neen] handeling is zonder gewaarzijn.

Ook al hun vruchten zijn vergaan,

Laten handelingen zaden achter,

Leidend tot een eindeloze oceaan van handelingen,
Die voortgang [naar bevrijding] in de weg staan.

Niet op resultaat gerichte handelingen
Verricht in toewijding aan de Heer,
Louteren echter de geest

En plaveien de weg naar bevrijding.

Bhakti Yoga (De weg van devotie)

Handelingen uitgevoerd respectievelijk
Door lichaam, spraak en geest,

Als aanbidden, loven en meditatie
Overtreffen elkaar in die volgorde.

Het kennen en dienen van de Heer
In zijn achtvoudige verschijning
Als de gemanifesteerde wereld

Is de beste aanbidding.

Beter dan het loven van zijn glorie,
Is het hardop herhalen van zijn naam.
Nog beter is het murmelen hiervan
Maar het beste is dit binnenin te doen.

Ononderbroken meditatie als een oliestraal,
Of als het continu stromen van een rivier,
Is weer beter dan een meditatie

Met onderbrekingen [en afleidingen].



6

De meest zuiverende meditatie is echter
Zonder onderscheid tussen Mij en Hem,
Het verheven gewaarzijn van

Ik alleen ben.

Vrij van ideeén over wat ik ben,

Dank zij de kracht van meditatie,

Stevig gevestigd zijn in puur gewaarzijn
Is de opperste toewijding.

Waar de vier wegen naartoe voeren

10.

Verwijlen, na te zijn opgelost,

Daar (het Hart) waaruit alles oprijst,

Is het doel van de vier wegen
Handeling, toewijding, yoga en kennis.

Astanga Yoga (De weg van Yoga)

11.

12.

13.

14.

15.

Beteugeling van de levenskracht

Leidt tot de oplossing van de geest,

Door dit hulpmiddel raakt het denken stil
Zoals gevangen vogels in een net.

Want geest en levenskracht,

Die zich uiten als het denken en handeling,
Zijn als de twee takken

Die stammen uit dezelfde wortel.

De verstilde geest is van twee soorten:
Tijdelijk afwezig en geheel verdwenen.

De eerste zal weer oprijzen,

Maar wat verdwenen is kan niet weer oprijzen.

Door beteugeling van de levenskracht
Wordt de geest tijdelijk verstild,
Door meditatie op het Ene

Dooft de geest voorgoed.

Valt er voor de verheven yogi,
Wiens geest is blijvend gedoofd,
En die in het Zelf verwijlt,

Nog iets te volbrengen?



16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

Jiana Yoga (De weg van Kennis)

Afgewend van het geziene,
Gewaarzijn van het Zelf,
Stralend uit zichzelf,

Is de ware wijsheid.

Wat is de denkende geest?
Aldus zich te hebben afgevraagd
Blijkt dat er zo iets niet bestaat.
Dit is de directe weg.

De geest bestaat uit een bundel gedachten

Die allen het 'ik' als wortel hebben
En zonder het 'ik' niet kunnen bestaan.
Weet dus dat de ik-gedachte de geest is.

Als men zich afvraagt:

"Van waaruit rijst deze ik-gedachte op?",

Valt de ik-gedachte weg.
Dit noemt men 'zelf-onderzoek'.

Dat waarin dit 'ik' oplost
Openbaart zich als 'Ik', 'Ik',
Stralend uit zichzelf

Het opperste, volkomen bestaan.

Het woord 'ik' wijst naar dat Zelf
Dat nooit ophoudt te bestaan,
Zelfs in diepe slaap [en stilte]
Waar geen notie is van iets anders.

Het lichaam, de zinnen, geest, adem
En onwetendheid ben Ik niet.

Want ze zijn zonder zelf-gewaarzijn.
Ik ben de Ene, opperste werkelijkheid.

Omdat er geen andere kenner is

Van het gewaarzijn van bestaan,
Derhalve is bestaan zelf, gewaarzijn.
En dat gewaarzijn ben lk.



8

24. Alleen door het verschil in hun opleggingen
Lijken de Heer en het individu verschillend
Maar wat betreft hun werkelijke aard
Zijn ze in wezen één en dezelfde.

25. Bij opgeven van [eigen] opleggingen
Wordt alleen het ware Zelf gezien.
Dit is niet verschillend
Dan het zien van de Heer.

26. Het verwijlen in het Zelf
Is het kennen van het Zelf.
Omdat het Zelf ondeelbaar is,
Is er alleen verwijlen als het Zelf.

27. Puur gewaarzijn is vrij van
Zowel kennis als onwetendheid.
Kan er andere kennis zijn
Dan het gewaar zijn van het Zelf?

28. De vraag 'wat is mijn ware natuur?'
Leidt tot de realisatie van het Zelf,
Onveranderlijk en onvergankelijk
Het volkomen gelukzalig gewaarzijn.

29. Voorbij gebondenheid en bevrijding
Is de staat van opperste gelukzaligheid.
Wie daarin verwijlt
Is van goddelijke aard.

30. Het kennen van Dat wat zich openbaart
Na het ophouden van het ik-gevoel
Is de ultieme praktijk [van zelfonderzoek],
Zegt Bhagvan SrT Ramana Maharsi

* * *

Literatuur:

[1] Upadesa Sarah - The Essence of the Spiritual Instruction. Society for Abi-
dence in Truth, First Ed. 2011, ISBN: 9780981940939.

[2] Upadesa Undiyar - Michael James

[3] Upadesa Saram - Rakesh Verma

[4] Sri Ramana's Upadesa Saram, Rajiv Kapur.

[5]Upadesh Sara, "The Instructions of Lord Shiva", Swami Gurubhaktanandam,.



