
 

 

 

 

UPADEŚA SĀRAM 
(UPADEŚA UNDIYAR) 

Essentie van spiritueel onderricht 

Śrī Ramaṇa Maharṣi 

  



2 

 

 

Over de oorsprong van dit werk 

Een van de voornaamste discipelen van Śrī Ramaṇa Maharṣi was Muruganar
1
, 

een groot Tamil poëet die een groot aantal gedichten ter ere van Śrī Ramaṇa 

Maharṣi en zijn leer had gezongen. Een van deze werken is 'Tiruvundiyar' waar-

in lof wordt gezongen aan vele goden en beroemdheden van de Vedische cul-

tuur. Het was in het kader van het werk aan een deel van  Tiruvundiyar dat Upa-

desha Undiyar
2
 tot stand kwam. Hierbij wordt verband gelegd met een  legende 

waarin Śrī Ramaṇa Maharṣi verscheen als god Śiva bij een groep Purva Mimam-

sa asceten die in het Daruka-woud bepaalde riten uitvoerden. Deze asceten ge-

loofden dat Karma (handeling) de God zelf is. Ze geloofden dat ze door deze 

rituelen, in uitvoering gebracht door hun eigen wil en handeling, geluk en kracht 

zouden ververwen. Karma was voor hen het meest belangrijke. Ze geloofden dat 

zelfs goden de  vrucht van hun handelingen niet konden tegenhouden. De over-

levering zegt dat het de Heer Śiva was die toen daar verscheen en hun trots en 

geloof ontnam, en vervolgens de juiste aanwijzingen offerde zodat ze bevrijd 

konden worden. 

Toen Muruganar in zijn gedicht op het punt kwam waar de Heer Śiva zijn spiri-

tuele aanwijzingen beschreef, bleef hij steken. Hij besefte dat niet hij maar Śrī 

Ramaṇa Maharṣi alleen, zijnde de Heer Śiva zelf, gerechtigd was de uiterst sub-

tiele leer van Śiva uit te leggen. Toen smeekte Muruganar zijn sadguru Śrī 

Ramaṇa Maharṣi om de essentie van de leer, dat Hij zelf als de Heer Śiva aan de 

asceten van toen die verblind waren in het geloof van de rituelen van Karma 

openbaarde, uit teleggen. 

Daarop stelde  Śrī Ramaṇa Maharṣi een dertigtal verzen in het Tamil, getiteld 

Upadeśa Undiyar. Hierin worden diverse wegen die tot bevrijding leiden uitge-

legd, waarbij zij allen uiteindelijk op de weg van zelfonderzoek uitkomen. Śrī 

Ramaṇa Maharṣi zelf vertaalde dit in het Tamil geschreven werk in het Telugu, 

in het Sanskrit en in het Malayalam. De Sanskrit titel van dit werk werd Upadeśa 

Sāram genoemd die ook voor de Engelse vertalingen wordt gebruikt. 

 

  

                                                      
1
 Muruganar heeft over duizend verzen over het Zelf ter ere van Śrī Ramaṇa Maharṣi 

gedicht en gezongen. 
2
 Undiyar is een bepaald metrum in de Tamil poëzie. Tevens betekent het 'spring en 

vlieg'. 



3 

 

Over de inhoud 

De wereld en de mens zijn voortdurend onderworpen aan veranderingen. Deze 

veranderingen brengen met zich mee dat elk levend wezen gedwongen wordt om 

te handelen om zich te kunnen handhaven. De vruchten van een handeling bepa-

len mede de toekomstige handelingen en zo komt men in een kringloop van het 

menselijk bestaan terecht. Voor hen die zich de zin hiervan afvragen en onder-

zoek instellen naar het wezen van individualiteit (wie ben ik?) en de wereld be-

spreekt Śrī Ramaṇa Maharṣi een viertal wegen om aan deze kringloop te ont-

snappen en hun ware aard te verwezenlijken. Deze wegen zijn die van hande-

ling, toewijding, yoga en kennis en overtreffen elkaar in die volgorde. 

In de eerste twee verzen spreekt Śrī Ramaṇa Maharṣi zijn afkeur uit voor hande-

lingen die uitgevoerd worden ter vervulling van voorbijgaande wensen. Deze 

handelingen zullen niet tot bevrijding maar tot een diepere oceaan van handelin-

gen leiden. In vers 3 leert hij dat handelingen medebepalend kunnen zijn voor 

het bereiken van bevrijding mits ze zonder wensen voor hun uitkomst (niṣkāma 

karma) en met een toegewijde houding als een offer aan de Heer worden gedaan.  

In de verzen 4-7 leert hij diverse vormen van wensloze handelingen, n.l. pūjā 

(aanbidden van de Heer), japa (herhalen van een mantra of een naam van de 

Heer) en dhyāna (meditatie op een naam of vorm van de Heer).  Deze worden 

respectievelijk gedaan door lichaam, spraak en geest, en overtreffen elkaar in 

dezelfde volgorde. 

In vers 8 zegt hij dat in plaats van meditatie op de Heer als iets anders dan mij-

zelf, het beter is te mediteren op Hem als niets anders dan mijzelf. Hierbij ont-

hult hij hoe de wegen pūjā, japa, en dhyāna uiteindelijk tot de weg van zelfon-

derzoek moeten leiden. Op dit punt beland verklaart hij in vers 9 dat het verwij-

len in je eigen ware staat van zuiver gewaarzijn, hetwelk wordt verwezenlijkt 

door dat kracht van zelf-gewaarzijn die de meditatie overstijgt, de ware toewij-

ding, para-bhakti, is. 

Op deze wijze legt Śrī Ramaṇa Maharṣi in de verzen 3 t/m 9 uit hoe de wegen 

van een wensloze handeling (niṣkāma karma) en toewijding (bhakti) naar zelf-

gewaarzijn leiden die de staat van vertoeven in het Zelf, de ware staat van be-

vrijding, is. 

Śrī Ramaṇa Maharṣi beëindigt dan deze serie van negen verzen door het stellen 

in vers 10 dat verwijlen in het Zelf, na te zijn opgelost in de bron waaruit men 

als de doener van handelingen was opgestegen, niet alleen de essentie van karma 

yoga en bhakti yoga is, maar ook de essentie van rāja yoga en jñāna yoga, zoals 

beschreven in de daaropvolgende verzen. 



4 

 

In de verzen 11 t/m 15 legt Śrī Ramaṇa Maharṣi de essentie van rāja yoga uit. In 

vers 11 en 12 leert hij hoe adembeheersing of prāṇāyāma een hulpmiddel is voor 

de verstilling van de geest. In vers 14 waarschuwt hij echter dat de verstilling 

van de geest van twee soorten is; de ene is tijdelijk de andere permanent. Door 

prāṇāyāma wordt alleen een tijdelijke afwezigheid van de geest bereikt (mano-

laya). In vers 14 zegt hij verder dat de op deze wijze verstilde geest nu op de 

weg van het kennen van het Zelf moet worden gedirigeerd. Want alleen dan zal 

de geest de staat de permanente verstilling (mano-naśa)  bereiken. 

Dus, Śrī Ramaṇa Maharṣi onthult dat ook de weg van rāja yoga naar de weg van 

zelfonderzoek moet leiden. Aan het einde van deze serie verzen, in vers 15, zegt 

hij dat de yogi wiens geest op deze wijze is vernietigd en bijgevolg in de werke-

lijkheid vertoeft, geen handelingen meer heeft te verrichten daar hij zich in zijn 

natuurlijke staat bevindt. 

Na deze beknopte samenvatting van van karma yoga, bhakti yoga, en rāja yoga 

in de eerste vijftien verzen, wijdt Śrī Ramaṇa Maharṣi zich in de laatste vijftien 

verzen geheel uit aan de uitleg van de weg van jñāna yoga. Hij verklaart dat dit 

niets anders is dan de directe weg van zelfonderzoek, de praktijk van het ver-

werkelijken en het kennen van de ware natuur van 'Ik'. 

Samenvattend, dit werk gaat ervan uit dat de wegen van handeling, devotie en 

Yoga bedoeld zijn als voorbereiding om tot de weg van zelfonderzoek te kunnen 

treden. 

Over de vertaling 

Bij deze Nederlandse vertaling heb ik gebruik gemaakt van een vijftal Engelse 

vertalingen, zie literatuuropgave. Om mij zo goed mogelijk aan de oorspronke-

lijkheid van de tekst te houden heb ik tevens zo veel mogelijk de woord-voor-

vertalingen uit het Tamil [2]
3
 en Sanskrit [1] naar het Engels geraadpleegd. 

De oorspronkelijke tekst door Muruganar bevat een zestal voorafgaande verzen 

die over de verschijning van de Heer Śiva in het Daruka-woud beschrijft en een 

vijftal afsluitende verzen. Deze verzen zijn hier achterwege gelaten. 

Deze vertaling bevindt zich nog in conceptstadium. Geleidelijke zal het uitge-

breid worden met de Sanskrit tekst en de transliteratie van de verzen, en de uit-

gebreide bespreking van de inhoud van de verzen. 

Ferit Arav, 

Januari 2018  

                                                      
3
 Getallen tussen vierkante haakjes verwijzen naar literatuur achter in het boek. 



5 

 

UPADEŚA SĀRAM  

Essentie van spiritueel onderricht 

 Karma Yoga (De weg van handeling) 

1. Door verordening van de beschikker, 

 Werpt een handeling vruchten af. 

 Hoe kan handeling de Opperste Heer zijn? 

 [Neen] handeling is zonder gewaarzijn. 

2. Ook al hun vruchten zijn vergaan, 

 Laten handelingen zaden achter, 

 Leidend tot een eindeloze oceaan van handelingen, 

 Die voortgang [naar bevrijding] in de weg staan. 

3. Niet op resultaat gerichte handelingen 

 Verricht in toewijding aan de Heer, 

 Louteren echter de geest  

 En plaveien de weg naar bevrijding. 

 Bhakti Yoga (De weg van devotie) 

4. Handelingen uitgevoerd respectievelijk 

 Door lichaam, spraak en geest, 

 Als aanbidden, loven en meditatie 

 Overtreffen elkaar in die volgorde. 

5. Het kennen en dienen van de Heer 

 In zijn achtvoudige verschijning 

 Als de gemanifesteerde wereld 

 Is de beste aanbidding. 

6. Beter dan het loven van zijn glorie, 

 Is het hardop herhalen van zijn naam. 

 Nog beter is het murmelen hiervan 

 Maar het beste is dit binnenin te doen.  

7. Ononderbroken meditatie als een oliestraal, 

 Of als het continu stromen van een rivier, 

 Is weer beter dan een meditatie 

 Met onderbrekingen [en afleidingen]. 

  



6 

 

8. De meest zuiverende meditatie is echter 

 Zonder onderscheid tussen Mij en Hem, 

 Het verheven gewaarzijn van 

 Ik alleen ben. 

9. Vrij van ideeën over wat ik ben, 

 Dank zij de kracht van meditatie, 

 Stevig gevestigd zijn in puur gewaarzijn 

 Is de opperste toewijding. 

 Waar de vier wegen naartoe voeren 

10. Verwijlen, na te zijn opgelost,  

 Daar (het Hart) waaruit alles oprijst, 

 Is het doel van de vier wegen 

 Handeling, toewijding, yoga en kennis. 

Aṣṭāṅga Yoga (De weg van Yoga) 

11. Beteugeling van de levenskracht 

 Leidt tot de oplossing van de geest,  

 Door dit hulpmiddel raakt het denken stil 

 Zoals gevangen vogels in een net. 

12. Want geest en levenskracht, 

 Die zich uiten als het denken en handeling, 

 Zijn als de twee takken 

 Die stammen uit dezelfde wortel. 

13. De verstilde geest is van twee soorten: 

 Tijdelijk afwezig en geheel verdwenen. 

 De eerste zal weer oprijzen, 

 Maar wat verdwenen is kan niet weer oprijzen. 

14. Door beteugeling van de levenskracht 

 Wordt de geest tijdelijk verstild, 

 Door meditatie op het Ene 

 Dooft de geest voorgoed. 

15. Valt er voor de verheven yogi, 

 Wiens geest is blijvend gedoofd, 

 En die in het Zelf verwijlt, 

 Nog iets te volbrengen? 

  



7 

 

 Jñāna Yoga (De weg van kennis) 

16. Afgewend van het geziene, 

 Gewaarzijn van het Zelf, 

 Stralend uit zichzelf, 

 Is de ware wijsheid. 

17. Wat is de denkende geest? 

 Aldus zich te hebben afgevraagd 

 Blijkt dat er zo iets niet bestaat. 

 Dit is de directe weg. 

18. De geest bestaat uit een bundel gedachten 

 Die allen het 'ik' als wortel hebben 

 En zonder het 'ik' niet kunnen bestaan. 

 Weet dus dat de ik-gedachte de geest is. 

19. Als men zich afvraagt: 

 "Van waaruit rijst deze ik-gedachte op?", 

 Valt de ik-gedachte weg. 

 Dit noemt men 'zelf-onderzoek'. 

20. Dat waarin dit 'ik' oplost 

 Openbaart zich als 'Ik', 'Ik', 

 Stralend uit zichzelf 

 Het opperste, volkomen bestaan. 

21. Het woord 'ik' wijst naar dat Zelf 

 Dat nooit ophoudt te bestaan, 

 Zelfs in diepe slaap [en stilte] 

 Waar geen notie is van iets anders. 

22. Het lichaam, de zinnen, geest, adem 

 En onwetendheid ben Ik niet. 

 Want ze zijn zonder zelf-gewaarzijn. 

 Ik ben de Ene, opperste werkelijkheid. 

23. Omdat er geen andere kenner is 

 Van het gewaarzijn van bestaan, 

 Derhalve is bestaan zelf, gewaarzijn. 

 En dat gewaarzijn ben Ik. 

  



8 

 

24. Alleen door het verschil in hun opleggingen 

 Lijken de Heer en het individu verschillend 

 Maar wat betreft hun werkelijke aard 

 Zijn ze in wezen één en dezelfde. 

25. Bij opgeven van [eigen] opleggingen 

 Wordt alleen het ware Zelf gezien. 

 Dit is niet verschillend 

 Dan het zien van de Heer. 

26. Het verwijlen in het Zelf 

 Is het kennen van het Zelf. 

 Omdat het Zelf ondeelbaar is, 

 Is er alleen verwijlen als het Zelf. 

27. Puur gewaarzijn is vrij van 

 Zowel kennis als onwetendheid. 

 Kan er andere kennis zijn 

 Dan het gewaar zijn van het Zelf? 

28. De vraag 'wat is mijn ware natuur?' 

 Leidt tot de realisatie van het Zelf, 

 Onveranderlijk en onvergankelijk 

 Het volkomen gelukzalig gewaarzijn. 

29. Voorbij gebondenheid en bevrijding 

 Is de staat van opperste gelukzaligheid. 

 Wie daarin verwijlt 

 Is van goddelijke aard. 

30. Het kennen van Dat wat zich openbaart 

 Na het ophouden van het ik-gevoel 

 Is de ultieme praktijk [van zelfonderzoek], 

 Zegt Bhāgvan Śrī Ramaṇa Maharṣi 

* * * 

Literatuur: 

[1] Upadesa Sarah - The Essence of the Spiritual Instruction. Society for Abi-

dence in Truth, First Ed. 2011, ISBN: 9780981940939. 

[2] Upadesa Undiyar - Michael James 

[3] Upadesa Saram - Rakesh Verma 

[4] Sri Ramana's Upadesa Saram, Rajiv Kapur. 

[5]Upadesh Sara, "The Instructions of Lord Shiva", Swami Gurubhaktanandam,. 


