SANKARA'S LEER VAN NON-DUALITEIT
(ADVAITA VEDANTA)

Ferit Arav

Beknopte uitleg van Sankara's leer in het kader van de verschijning van het boek
"Zeven werken van Sankara over zelfkennis"
(2016)

1. Samenvatting

Sankara wordt geacht als vertolker van de leer van non-dualiteit en zijn werken worden als
zeer gezaghebbend op dit gebied beschouwd. Hij legt uit dat het onderscheid tussen de
mens en de wereld als van elkaar onafhankelijke entiteiten op misleiding berust en dat er
alleen een ondeelbaar bewustzijn is, vol van geluk en vrij van elke vorm van gebondenheid.
Deze staat van non-dualiteit wordt verwerkelijkt door het zich bevrijden van identificaties
met ingebeelde en misleidende ideeén over 'mijzelf' en over 'de wereld'. Zij die zich levens-
vragen stellen als 'wie ben ik, wat is de wereld en wat is de betekenis van het menselijk le-
ven?' zullen in deze leer veel uitleg en praktische aanwijzingen vinden voor het overstijgen
van dualiteit en het verwerven van zelfkennis.

2. Voorwoord:

In 2008 werd ik door de vestigingsleider van de School voor Praktische Filosofie en Spiritu-
aliteit in Deventer, de heer Hesselink, gevraagd om een nieuw te vormen studiegroep te
begeleiden, met daarbij het voorstel om Vivekacidamani van Sankara als studiemateriaal
te gebruiken. Mijn kennis van dit werk was tot dan toe slechts van informatieve aard en ge-
baseerd op één enkele Nederlandse vertaling. Toen ik dit boek als studiemateriaal wilde
gebruiken bleek het helaas niet meer verkrijgbaar te zijn. Om de leden van de studiegroep
toch in staat te stellen om over de tekst van Vivekactudamani in het Nederlands te kunnen
beschikken, werd ik innerlijk aangezet om een eigen vertaling van dit werk van Sankara te
maken. De herkenning tijdens de vertaling - van de leer van non-dualiteit, zoals door
Sankara wordt verwoord - was voor mij van dien aard, dat ik daarna doorging met de studie
en het vertalen van nog meer van zijn werken. Inmiddels zijn een achttal vertalingen uitge-
bracht.

De leer van non-dualiteit, of Advaita Vedanta, is door vele leraren, zoals Sri Ramana
Maharsi, Patafijali, SrT Vasistha, Sr1 Krsna en zelfs Jezus in vele geschriften, zoals de Bha-
gavad Gita, de Upanisads, de Bijbel, Astavakra Gita en Yoga Vasistha verwoord. De ver-
dienste van Sankara is dat hij deze leer op een zeer gestructureerde en begrijpelijke wijze
heeft uitgelegd. Bovendien heeft hij het praktisch toepasbaar gemaakt, niet zelden in de
vorm van een dialoog tussen de leraar en de leerling. Met name zij die zich tot deze leer
aangetrokken voelen en die het nader willen bestuderen en in praktijk willen brengen, zul-
len in de werken van Sankara een goede gids vinden.



3. Sankara's leer van non-dualiteit

Er worden ruim honderd werken aan Sankara toegeschreven. Werken zowel in proza- als
in dichtvorm, variérend van een enkel vers tot meer dan duizend verzen. De werken van
Sankara kunnen naar de aard en inhoud globaal in drie categorieén worden ingedeeld.

1) Prakarana grantha's. Deze werken stellen de zoeker naar zelfkennis in staat de funda-
mentele aspecten van Advaita Vedanta te kennen. Ze betreffen de leer van non-dualiteit in
de vorm van gestructureerde uitleggingen en instructies’. De praktische toepassing van de
in deze weken aangeboden kennis leidt bij rijpe kandidaten uiteindelijk tot zelfkennis en be-
vrijding van hergeboorten.

2) Bhasya grantha's. Dit zijn commentaren in de vorm van uitleggingen van de voornaam-
ste Vedische teksten die gaan over non-dualiteit. Met als voornaamste de Upanisads, de
Brahma Sdtra en de Bhagavad Gita.

3) Stotra grantha's. Dit zijn lovende teksten die in de vorm van hymnen uiting geven aan de
staat van non-dualiteit. Deze hebben een grote aantrekkingskracht.

We zullen ons in deze verhandeling beperken tot de Prakarana grantha's. Sankara heeft de
leer van non-dualiteit doorgaans op zeer beknopte wijze geformuleerd, vrij van elk overbo-
dig detail. Desondanks blinken ze uit in begrijpelijkheid en compleetheid. Om u een voor-
proefje te geven van zijn manier van onderricht zal er bij de beschrijving van zijn leer waar
mogelijk gebruik worden gemaakt van citaten uit zijn werken. Sankara's leer van non-
dualiteit vindt zijn oorsprong in de kennis die in de Veda's wordt geopenbaard. De vier be-
kendste Veda's bestaan elk ook weer uit een viertal delen, waarvan telkens het laatste
deel, de Upanisads, de hoogste kennis betreffende het menselijk bestaan verwoordt. De
Veda's worden op zes verschillende manieren uitgelegd en hieruit zijn zes leersystemen
ontstaan. Dit zijn Sarnkhya, Saiva, Pafcaratra, Jaina, Mimamsaka en Vedanta. De bood-
schap van Sankara's Vedanta is non-duaal (a-dvaita). Hij legt uit dat het Opperste Zelf
(Brahman) de enige werkelijkheid is, ondeelbaar en vrij van elk onderscheid. Daarnaast
stelt hij, dat de proefondervindelijke wereld een staat van illusie (Maya) is. Figuurlijk ge-
sproken, is Maya de sluier van het niet-weten, of onwetendheid, waardoor men zich de on-
werkelijkheid van de wereld niet bewust is. Sankara stelt dat bevrijding van onwetendheid
alleen door kennis van onze ware aard, Brahman, gerealiseerd kan worden.

Om het onderscheid tussen het werkelijke en onwerkelijke te doen beseffen, omschrijft
Sankara drie waarheidsniveaus: pratibhasika satya, vyavaharika satya en paramartha sa-
tya. Pratibhasika satya staat voor illusie of verbeelding zoals hallucinaties, dromen, lucht-
kastelen, zien van spoken, enz. die, wanneer ze zich voordoen voor waar worden gehou-
den. Een klassiek voorbeeld is het in het schemerlicht zien van een slang in een stuk touw.
Vyavahérika satya is de wakende staat van het dagelijkse leven die als waar wordt ervaren
en waarin de onwerkelijkheid van de ervaringen in pratibhasika satya erkend wordt, zoals
'het was slechts een droom' of 'het is een stuk touw maar geen slang'. Kenmerkend voor
deze twee waarheidsniveaus is de dualiteit, 'ik' en 'de wereld'. Paramartha satya staat voor
de hoogste of volledige waarheid en onderscheidt zich van de eerste twee door afwezig-
heid van dualiteit. Er is noch slang noch touw, noch ik noch de wereld, maar één ondeel-
baar, non-duaal bewustzijn. Deze opperste waarheid kan alleen gerealiseerd worden door
het zoeken naar de antwoorden op de vragen 'wie ben ik?' en 'wat is de wereld?'. Dit on-
derzoek leidt uiteindelijk tot het zien en laten vallen van identificaties met illusoire bedek-
kingen, zoals individualiteit (wat ik geloof te zijn) en het wereldbeeld bestaande uit namen

" Tot deze categorie behoren: Sadhana Paricakam, Das$asloki, Brahmajﬁéné_valr‘méla‘, Drg Drsya Viveka,
Vakya Vritti, Laghu Vakya Vritti, Aparoksanubhdti, Vivekacidamani, Atma Bodha, Paricikarana,
Atmajfidnopedesavidhi, Tattva Bodha, Svatmaniripanam, Tattvopedes$a, en Upade$a Sahasri



3

en vormen. Dan blijkt dat wanneer deze identificaties wegvallen, wat er overblijft, namelijk
het persoonlijke Zelf en het Universele Zelf, één en hetzelfde ondeelbare bewustzijn is. De-
ze eenzelvigheid van het persoonlijke Zelf en het Universele Zelf vindt zijn bevestiging in de
verklaringen van de Veda's (de mahavakya's) zoals Ahambrahmasmi (Ik ben Brahman) en
Tattvamasi (Dat zijt Gij). Hiermede wordt de staat van Advaita of non-dualiteit verwerkelijkt.

Het bovenomschreven proces van onderzoek is in vele werken van Sankara op systemati-
sche wijze gestructureerd (namelijk vanaf de eerste stappen van de zoekende naar zelf-
kennis tot zijn realisatie van non-dualiteit) en wordt door hem op begrijpelijke wijze uitge-
legd. Dit in tegenstelling tot kennis die wordt verkregen uit antwoorden op persoonlijke vra-
gen aan grote leraren. Deze laatste soort kennis is namelijk fragmentarisch van aard en
vormt geen volledig en gestructureerd leersysteem. Desalniettemin blijken ze van onschat-
bare waarde te zijn als gedetailleerde uitleg van specifieke aspecten van een leer. Voor-
beelden hiervan zijn de gesprekken die gevoerd werden met Sri Ramana Maharsi, met
Gurdjieff en met SrT Santananda Sarasvatl.

Volgens Sankara is onderzoek in de vorm van observatie en contemplatie in de stille staat
(vicara)? de enige methode en het gebruik van onderscheidingsvermogen of rede (viveka)®
de vereiste gave c.q. het instrument om de staat van non-dualiteit te realiseren. Deze
werkwijze vormt de rode draad die in de werken van Sankara steeds te herkennen is.

Het geloof in de illusie van wat wij zijn en wat de wereld is heeft gedurende talloze levens
een dermate vaste vorm aangenomen, dat alleen het doorzien en onderkennen daarvan
ons op de weg kan helpen die ons uiteindelijk van die illusie zal bevrijden.

Het doorzien van de onwerkelijkheid van de talrijke illusoire bedekkingen en identificaties
heeft Sankara in legio werken herhaaldelijk als de eerste stap van zelfonderzoek uitgelegd
en herkenbaar gemaakt. Een greep uit deze bedekkingen waarmee men zich gewoonlijk
identificeert zijn de vijf sluiers®, de vijf grofstoffelijke elementen, de fysieke, subtiele en cau-
sale lichamen, de drie bewustzijnstoestanden waken, dromen en diepe slaap, de zinnen en
zintuigen, de persoonlijkheidskenmerken als vader, leerling, boer enz., en het doener en
ondervinder zijn van handelingen.

Sankara waarschuwt ook dat bij dit onderzoek inspanning, vastberadenheid en volharding
de noodzakelijke vereisten zijn om je van je bedekkingen te bevrijden zodat de werkelijk-
heid, het Zelf of Brahman, zich kan openbaren. De voorbereidende disciplines zoals offer-
gaven, pelgrimstochten, gebeden, herhaling van mantra's enz. spelen hier geen rol meer.
In Vivekactudamani zegt Sankara:

6. Noch het aanhalen van de geschriften, noch het uitvoeren van riten en vereren van go-
den leidt tot bevrijding, zelfs niet na een levensduur van honderd kalpa's (scheppingen) bij
elkaar, tenzij men zich als Atman herkent.

64. Men kan geen koning worden door eenvoudig te zeggen: 'lk ben koning’, zolang men
zijn vijanden niet heeft vernietigd en bezit heeft genomen van de luister en rijkdom van het
hele koninkrijk.

2 Zie Aparoksanubhdti vers 11:
Kennis wordt niet verkregen zonder plegen van onderzoek,
Zoals een object niet wordt gezien zonder [de hulp van] licht.

3 Zie Vivekaciidamani vers 47:
Het vuur van kennis ontstoken door onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf,
Verbrandt alle gevolgen van onwetendheid met wortel en tak.

* De vijf sluiers waarmee de mens zich identificeert zijn: de voedselsluier (stoffelijk lichaam), de levens-
krachtsluier, de denksluier, de kennissluier en de gelukssluier.



4

Wat kan hier met 'vijanden' anders bedoeld zijn dan onwetendheid en met 'koninkrijk' (der
hemelen) zelfkennis?

65. Een diep begraven schat komt tevoorschijn door de juiste aanwijzingen te volgen, te
graven, de stenen en de aarde te verwijderen die er bovenop liggen en niet door het bij zijn
naam te roepen. Op dezelfde wijze kan de zuivere waarheid van het Zelf, die bedekt is door
Maya en zijn uitwerking, alleen bereikt worden door de aanwijzingen van een kenner van
Brahman, gevolgd door reflectie, meditatie enzovoorts, maar nooit door verzinsels.

4. Voor wie is Sankara's leer van non-dualiteit bedoeld

Zoals bij vele andere leerstellingen stelt ook Sankara dat de zoeker die de door hem ge-
toonde weg van onderzoek naar zelfkennis wil ingaan, daar in voldoende mate op voorbe-
reid moet zijn. Hij noemt hierbij als de vier voornaamste kwaliteiten: onthechtheid, onder-
scheid tussen het voorbijgaande en het eeuwige, een natuurlijke inactiviteit en een sterk
verlangen naar zelfkennis®. Dit impliceert echter geenszins een teruggetrokken levenswijze.
De leer is zeker ook bedoeld voor de zogenaamde huishouder, de mens midden in de sa-
menleving. Het stellen van de eerder genoemde levensvragen in combinatie met het zich
bewust zijn van identificaties met beperkende toevoegingen (wat ik denk te zijn) zijn teke-
nen van geschiktheid voor het inslaan van de door Sankara getoonde weg.

Voor hen die zich de levensvragen zoals 'wie ben ik?', 'wat is ge wereld?' en 'wat is de zin
en het doel van het menselijk bestaan?' stellen is de leer van Sankara even actueel en hel-
der als in die tijd waarin zij aangereikt is. In Aparoksanubhdti vers 12 zegt hij:

Wie ben ik? Hoe kwam deze wereld tot bestaan, wie is de schepper daarvan?
Uit welke materie is deze gemaakt? Zo begint het onderzoek.

Hieronder is schematisch een overzicht weergegeven van het verband tussen de levens-
vragen, wat het betreffende onderzoek inhoudt en waarnaar het onderzoek leidt.

De drie levensvragen: Het onderzoek Uitkomst

1) Wie ben ik Het individu ontdoen van Bewustzijn
(subject) identificaties (ik ben dit en dat) (Atman, het Zelf)

2) Wat is de wereld De wereld ontdoen van Maya Bewustzijn (Brahman)
(object) (bedekkingen als naam en vorm)

3) Wat is mijn relatie Herkenning van eenzelvigheid van Atman en Brahman
tot de wereld? Atman en Brahman (Mahavakya's  zijn één en hetzelfde
(subject<>object) Dat zijt Gij' en 'lk ben Brahman'®) ondeelbaar bewustzijn

De Non-duale staat

Gewoonlijk richt de mens zijn aandacht naar buiten en onderzoekt eerst wat de wereld is.
De wereld die hij als iets onafhankelijks van hem beschouwt, die hij met zijn zintuigen
waarneemt, en die hij door middel van zijn begrensd denkvermogen probeert te begrijpen.
Zelfs de moderne wetenschappers op het gebied van natuurkunde zoals de kwantumme-
chanica en de relativiteitstheorie hebben echter geen afdoende verklaring kunnen vinden
voor het wezen van het stoffelijke universum. Wat deze wetenschappen uiteindelijk hebben

° Aparoksanubhiiti, vers 3: "De vier [voorafgaande] vereisten zoals onthechting worden verworven door
toewijding aan de Heer in de vorm van de uitvoering van plichten behorende tot de bepalingen en leefwijzen
van de samenleving."

® De grote verklaringen van de Veda's (mahavakya's) die als de voornaamste beschouwd worden zijn:
Prajiianam Brahma ('Dit bewustzijn is Brahman'), Aitareya Up. 3.3, Rg Veda; Aham Brahmasmi ('lk ben
Brahman'), Brhadaranyaka Up. 1.4.10, Yajur Veda; Tat tvam asi ('Dat zijt Gij'), Chandogya Up. 6.8.7, Sama
Veda; en Ayam atma Brahma ('Deze atman is Brahman', of 'lk ben dit Zelf dat Brahman is'), Mandikya Up.



5

moeten concluderen is dat het bestaan van de wereld onafhankelijk van de waarnemer niet
te bewijzen is, en er geen waarneming mogelijk is zonder de invloed van de waarnemer.
De leer van non-dualiteit bevestigt dit onder andere met de volgende uitspraken van
Sankara:

Wie zegt dat dit heelal een onafhankelijk bestaan heeft lijdt aan begoocheling.
(Vivekactddamani, 230)

Een kruik is niets anders dan klei. Het is naar zijn wezen klei. De vorm van de kruik heeft
geen onafhankelijk bestaan. Wat is dan de kruik? Slechts een verzonnen naam.
(Vivekactddamani, 228)

Zolang Brahman niet gekend wordt, het onverdeelde fundament van alles, zolang schijnt de
wereld werkelijk te zijn, zoals het zilver in een oesterschelp [werkelijk schijnt te zijn].
(Atma Bodha 7)

5. De praktijk van de leer van non-dualiteit van Sarnkara

Nadere verdieping in de leer van Sankara leert, dat de door hem gevolgde werkwijze aan
de eisen van wetenschappelijk onderzoek voldoet en geen ruimte laat voor aannames, ver-
onderstellingen en hypothesen. Naar mijn overtuiging leidt het onderzoek voor een ieder,
op elke plaats en op elk tijdstip tot dezelfde uitkomsten.

Het voornaamste instrument waar in het onderzoek gebruik van wordt gemaakt, is het
unieke vermogen waar de mens over beschikt: de Rede (viveka). Alleen door gebruik van
de rede is het mogelijk onderscheid te maken tussen het veranderlijke en onveranderlijke,
het voorbijgaande en eeuwige, het begrensde en onbegrensde, wat ik niet ben en wat ik
ben, kortom tussen het onwerkelijke en werkelijke. SrT Santananda Sarasvati zegt hierover
(26-01-1978): "De algemene definitie van de Rede is: 'datgene waarmee men waarheid van
onwaarheid kan scheiden'. De wijzen hebben gevonden dat het Zelf eeuwig is, ongeboren,
onverwoestbaar, zuiver en bewust. Het echte gebruik van de rede in verband met de spiri-
tuele wereld houdt dus in dat men leert onderscheid te maken tussen het Zelf en het niet-
Zelf. Het Zelf is één en laat zich niet uitzeven, maar het niet-Zelf is een grote brei en moet
worden uitgezeefd en gesorteerd.”

Voor het kunnen maken van onderscheid tussen het veranderlijke en onveranderlijke dient
de rede echter zuiver te zijn, vrij van de invloed van neigingen, voorkeuren, enz. Dit alles is
kenmerkend voor een geest die stil is. Doorgaans is dit te bereiken door het met discipline
uitvoeren van oefeningen zoals meditatie die tot de verstilling van de geest leiden.

5.1 Anvayavyatireka

Sankara stelt dat de ervaring van dualiteit in de vorm van individualiteit (ik) en een daarvan
onafhankelijke wereld een op misleiding berustende illusie is. Er is slechts één onverdeeld
bewustzijn en de realisatie daarvan is de uiteindelijke bevrijding van dualiteit en hergeboor-
ten. Om ons van deze illusie te bevrijden dienen de werkelijke betekenissen van de woor-
den 'ik' en 'de wereld' gekend te worden. In Vivekaciidamani zegt Sankara:

241-242-243. Uitspraken in geschriften zoals ‘Dat zijt Gij’ (tat tvam asi) openbaren steeds
de absolute eenzelvigheid van Brahman (of I$vara, de Heer), aangeduid met ‘Dat’, en het
individu (jiva), aangeduid met ‘Gij’. Deze eenzelvigheid wordt echter niet aangetoond met
de letterlijke betekenis van ‘Dat’ en ‘Gij. Want beide zijn niet-bestaande bedekkingen als
gevolg van Maya, de oorzaak en het effect van niet-bestaande verschijningen. De letterlijke
betekenis van ‘Dat’ is de Maya van I$vara (de Heer, God, de schepper) die de oorzaak is
van het universum. De letterlijke betekenis van ‘Gij’ wijst naar de viff sluiers van het individu
(jiva). Hun eigenschappen zijn tegengesteld, zoals de zon en de vuurvlieg, de koning en



6

Zijn dienaar, de oceaan en de bron, of de berg Meru en het atoom. Dus, er kan geen spra-
ke zijn van eenzelvigheid tussen Brahman en het individu in de letterlijke betekenis van
‘Dat’ en ‘Gij’. Dit is niet de manier waarop de geschriften eenzelvigheid postuleren.

244. Wanneer deze bedekkingen (upadhi’s), respectievelijk ISvara en jiva, worden verwij-
derd blijven noch God noch individu over. Als je een koning zijn koninkrijk afneemt en een
krijger ziin wapens, is er noch een koning, noch een soldaat.”

Het gebruik van de rede, teneinde onderscheid te maken tussen de bedekkingen en de be-
staansgrond daarvan, kan als volgt met een voorbeeld worden geillustreerd. Wanneer ie-
mand een oude bekende tegenkomt die hij al jaren niet gezien heeft, zal hij hem toch kun-
nen herkennen, ondanks het feit dat zijn uiterlijke kenmerken, zoals zijn voorkomen en kle-
ding, anders zijn. De herkenning van wie hij is vindt plaats door voorbij te gaan aan het ver-
schil in de uiterlijke kenmerken van destijds en van nu. Wat er dan (na het achterwege la-
ten van de tegenstrijdige uiterlijke kenmerken) herkend wordt, is dat het in beide gevallen
om €én en dezelfde persoon gaat.

Dit voorbeeld kan nader uitbreid worden, waarbij het niet om een bekende gaat, maar om
twee willekeurige mensen, beiden in het nu. Wanneer men voorbij gaat aan al hun ogen-
schijnlijke kenmerken als geslacht, kleding, huidskleur, maar ookaan kenmerken als karak-
ter, geloof, gedrag, enz., blijft er voor beiden niets anders over dan 'mens'. Al de verander-
lijke en vergankelijke kenmerken zijn slechts beperkende en veranderlijke toevoegingen op
de 'mens' die in de kern vrij van deze kenmerken is.

Bij nader onderzoek blijkt dat zelfs de 'mens' over een aantal ogenschijnlijke toevoegsels
beschikt waarmee hij zich identificeert, zoals het hebben van een lichaam, levenskracht,
denkvermogen, intelligentie, de ervaring van geluk en wat hij denkt te zijn. Wanneer ook
deze identificaties worden herkend en kunnen worden opgegeven, is wat er overblijft puur
gewaarzijn alleen, vrij van elke identificatie. Dit is de enige werkelijkheid van de mens: puur
bewustzijn, het Zelf of Atman, onveranderlijk, eeuwig, onbegrensd en vrij van elk kenmerk.
Dasasloki, (zie bijlage 2) is een voorbeeld van dit proces van eliminatie.

De bovenstaande werkwijze van het gebruik van de rede voor het scheiden van enerzijds
het ogenschijnlijke (direct opvallende) kenmerken van wat anderzijds door deze kenmerken
verhuld wordt (het verborgene), wordt de methode van anvayavyatireka genoemd. Anvaya-
vyatireka betekent 'overeenstemming en tegenstrijdigheid'. In het eerder genoemde voor-
beeld van de oude bekende zijn de uiterlijke kenmerken van toen en nu ongelijk, dus te-
genstrijdig met elkaar. Deze kenmerken bestaan uit opgelegde toevoegingen en juist door
het negeren daarvan wordt herkend dat het om de één en dezelfde persoon gaat. Deze
eliminatie van toegevoegde veranderlijke kenmerken met het doel het verhulde te ontdek-
ken heet vyatireka. Wat na het negeren van de ogenschijnlijke kenmerken van toen en nu
overblijft is in beide gevallen in overeenstemming met elkaar, het is dezelfde persoon. Het
herkennen van de gelijkheid van wat na het verwijderen van de bedekkingen overblijft is
anvaya.

Naast het kennen van de werkelijke aard van de mens is ook het kennen van de werkelijke
aard van de wereld eveneens alleen mogelijk door het aanwenden van de methode van
anvayavyatireka. Wanneer de kenmerken die wij aan de wereld toekennen geélimineerd
worden blijft alleen de door deze kenmerken verhulde bestaansgrond over. Op dit onder-
werp zal in hoofdstuk 5.3 nader worden ingegaan.

Wanneer zowel het individu als de wereld door het aanwenden van de methode van an-
vayavyatireka van hun bedekkingen worden bevrijd, blijkt er wat er overblijft €één en zelfde

" Hij is dan alleen een mens. Zo ook bij /$vara en jiva, als hun eigenschappen worden geélimineerd blijft
alleen Brahman over.



7

ondeelbaar bewustzijn te zijn. Deze eenzelvigheid van het individuele Zelf en het universele
Zelf wordt bevestigd door Vedische uitspraken (Mahavakya's) zoals 'Dat zijt Gij' (Tattvama-
si). en 'lk ben Brahman' (Ahambrahmasmi). Dit is de kern van de leer van non-dualiteit die
niet alleen door Sankara, maar ook in de Bijbel en in de Bhagavad Gita wordt verwoord:

"Deze wereld is op geen enkele wijze verschillend van Mij. Zoals alles dat in een spiegel
gereflecteerd wordt zo is de gehele wereld in Mij. En zo ben |k het Zelf, dat zonder twee is
(Sankara: Atmapancakam)".

Dit is de uiting van de staat van non-dualiteit als anvaya.

"Ik ben de oorsprong van allen; alles komt uit Mij voort; dit begrijpend, in adoratie verzon-
ken, aanbidden de wijzen Mij." (Bhagavad Gita 10.8). Ook dit is anvaya.

"Ik ben het Al. Het Al is uit Mij gekomen en het Al is tot Mij geraakt. Klief het hout en Ik ben
daar. Heft de steen: daar zult gij Mij vinden" (Het Evangelie van Thomas 77). (Anvaya).

"Wees stil en weet dat Ik God ben" (Psalm 46:11). Dit is vyatireka.

"Wie vader of moeder liefheeft boven Mij, is Mijns niet waardig; en die zoon of dochter lief-
heeft boven Mij, is Mijns niet waardig."” (MattheUs 10:37) (vyatireka).

5.2 De essentie van het individu; 'wie ben ik?"

Zoals eerder genoemd, stelt Sankara dat je de wereld niet kunt kennen als je je eigen wer-
kelijkheid niet kent. Daarom spoort hij de mens altijd aan eerst te onderzoeken wie jij zelf
bent8, waarna de werkelijkheid van de wereld zich zal tonen.

Al in het allereerste vers van Tattvopedes$a zegt de leraar:

"Teneinde de betekenis van het woord ‘werkelijkheid’ (tattva) duidelijk te maken: denk
grondig na over de betekenis van het woord ‘Gij’ (tvam) in de zin ‘Gij zijt Dat' (tat tvam asi)."

De vraag 'wie ben ik?' leidt niet tot een direct antwoord omdat 'ik' geen aanwijsbaar object
is. Daarom spitst het onderzoek zich door middel van de toepassing van de methode van
anvayavyatireka® in de eerste instantie toe op het vaststellen van wat ik niet ben, door het
onderkennen van de vergankelijke en beperkende toevoegingen (bedekkingen) waarmee ik
me identificeer, zoals het lichaam, persoonlijkheid, enz.. Het onderkennen van 'wat ik niet
ben', leidt dan tot het verdwijnen van deze identificaties met voorbijgaande kenmerken. Wat
er dan overblijft is een staat van pure aanwezigheid, ongebonden en vrij van kenmerken.
Dasaslokr geeft hier een voorbeeld van, zie bijlage 2 (voorbeeld van vyatireka).

Een schitterende voorbeeld van eenvoudig onderzoek dat het onderscheid tussen het ver-
gankelijke (wat ik niet ben, het niet-Zelf) en het onvergankelijke (wat ik werkelijk ben, het
Zelf) op een simpele wijze laat zien is in het eerste vers van Drg Drsya Viveka te vinden:

Beelden zijn het geziene en het oog is hun ziener

Dat oog is het geziene en de geest is zijn ziener.
Gedachten zijn het geziene en de getuige is hun ziener;
De getuige zelf, wordt door niets anders gezien.

8 Zoals "Mens, ken Uzelve" dat prijkte boven de tempel van Apollo in Delphi.

® Sankara: "Upadesa Sahasri" 18.96: "Anvaya (overeenstemming) en vyatireka (tegenstrijdigheid) met be-
trekking tot woorden en met betrekking tot hun betekenissen zijn het enige middel waardoor de impliciete
betekenis van het woord 'ik' (d.w.z. de werkelijke betekenis van het woord 'ik' in de zin 'lk ben Brahman’)
kan worden vastgesteld.” en 18.181-182 "De betekenis van zinnen als 'Dat zijt Gij' daagt niet op vanwege
het niet-onderscheiden (aviveka)) van het woord 'Gij'. Daarom is het voor het begrijpen van dat woord, en
voor geen ander doel, dat de methode van anvaya (overeenstemming) en vyatireka (tegenstrijdigheid) is
beschreven."



8
Een dergelijk eenvoudig onderzoek volgt ook uit de verzen 15-17 van Vakya Vritti:

158. [De leraar zegt:]
Zoals de waarnemer van een kruik
In alle opzichten verschillend is van de Kruik,
Moet je weten dat jij, de waarnemer van het lichaam,
Niet dat lichaam bent.

16. Stel op dezelfde wijze ook vast dat je
De waarnemer van de zinnen bent en niet de zinnen zelf.
Wees er ook zeker van dat je noch de geest bent
Noch het intellect, noch de levenskracht.

17. Overtuig jezelf dat je ook geen combinatie bent
Van de stoffelijke en subtiele lichamen,
En stel ook nauwkeurig vast door gevolgtrekking
Dat jij, de Ziener, verschillend bent van het geziene.

Dergelijke uitleg, ondersteund door oefeningen als meditatie’® en contemplatie leidt uitein-
delijk tot de vestiging van wat ik werkelijk ben, n.l. puur bewustzijn, of het Zelf of Atman.

5.3 De essentie van het universum; 'wat is de wereld?’

Dan komt de vraag wat de wereld is aan de beurt. Er is een onmiskenbare relatie tussen
ons, de mens, en de wereld die echter uitsluitend door de zintuigen wordt waargenomen, in
de geest leeft en als onafhankelijk van ons wordt beschouwd.

Over de wereld zegt Sankara in Drg Dréya Viveka:

20. Al wat waargenomen wordt heeft vijf aspecten
Bestaan, verschijning, dierbaarheid, vorm en naam
Van deze vijf behoren de eerste drie tot Brahman
En de daaropvolgende twee tot de wereld.

Hoe de ogenschijnlijke aspecten van hun bestaansgrond kunnen worden onderscheiden
staat 0.a. in de verzen 45 en 46 van Vakyauvritti:

Dat wat middels toegevoegde kenmerken wordt gekend,

De bron van het universum, omschreven als Alwetend enz.,
Wat Maya als zijn oplegging heeft en wiens aard bewustzijn is,
Is de directe (ogenschijnlijke) betekenis van 'Dat’.

Omdat, met het oog op €én en dezelfde werkelijkheid,

De indirect en direct gekende kenmerken tegenstrijdig zijn

Met die van een bestaan met een tweede en Absolute Eenheid,
Moet voor de indirect uitgedrukte betekenis worden gekozen.

Met andere woorden, het zijn vorm en naam die in onze geest als de wereld verschijnen.
Deze schijnbare objecten, veranderlijk en voorbijgaand van aard, vormen een bedekking,
Maya, die ons de essentie van de wereld verhullen. Wanneer door toepassing van de me-
thode van anvayavyatireka — zoals toegelicht bij het achterhalen van de ware betekenis van
het woord 'ik' — genegeerd wordt wat zich aan de onwetende als vorm en naam toont (vyati-
reka), is wat er overblijft — zoals klei in potten en goud in sieraden — de essentie van de we-
reld, puur bewustzijn.

'% Bijvoorbeeld zoals aangereikt in Drg Dréya Viveka verzen 22-29.



5.4 Wat is mijn relatie tot de wereld?

Zoals in het schema op pagina 5 staat aangegeven en hierboven wordt uitgelegd, is zowel
de essentie van wat ik ben (het persoonlijke Zelf) en de essentie van de wereld (het
universele Zelf) puur bewustzijn. En bewustzijn is één en ondeelbaar. Deze waarheid van
de eenzelvigheid van het individuele Zelf en het universele Zelf, of non-dualiteit, wordt
bevestigd door de verklaringen in de Veda's, zoals 'Dat zijt Gij' (Tattvamasi) en 'lk ben
Brahman' (Aham-brahmasmi). Sankara verwoordt dit in Vakyauvritti als volgt:

37. De betekenis van de afzonderlijke woorden
'Gij' en 'Dat' is hiermede duidelijk vastgesteld.
Nu zal de betekenis worden behandeld van de zin 'Dat zijt Gij’
Namelijk de gelijkheid van wat met deze twee woorden wordt bedoeld

38. Dat waar deze zin op doelt is noch verbonden met
Noch gekenmerkt door wat dan ook.
De betekenis van deze zin volgens de wijze is
Eén ondeelbaar wezen, bestaande uit gelukzaligheid alleen.

39. Wat verschijnt als het individuele bewuste Zelf
Is van de aard van gelukzaligheid zonder een tweede.
En het Ene, dat gelukzaligheid zonder een tweede is,
Is niet anders dan het individuele bewuste Zelf.

40. De misvatting dat het woord 'Gij’ iets anders dan Brahman betekent
En dat het woord 'Dat' voor iets kenbaars staat,
Houdt onmiddellijk op bij het vatten van
De gemeenschappelijke betekenis van deze twee woorden.

41. [De leerling vraagt:] Wat volgt hierop?
De leraar zegt: Luister:
Het individuele bewuste Zelf [dat alles verlicht] staat voor
De Ene allesdoordringende gelukzaligheid zonder een tweede.

42. Uitspraken als 'Dat zijt Gij' enz.
Dienen om de eenzelvigheid te bekrachtigen
Van wat indirect bedoeld wordt
Met de twee woorden 'Gij' en 'Dat'.

In Vivekactidamani voegt hij hier het volgende aan toe:

56. Noch door Yoga'' of Sarikhya'?, noch door ritueel,
Of geleerdheid Is bevrijding (moksa) mogelijk.
Maar alleen door de directe herkenning van de eenzelvigheid
Van het Zelf en Brahman, en door geen ander middel.

Voor het direct begrijpen van de betekenis van de verklaring 'Dat zijt Gij' is het kennen van
het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf een vereiste'®. Dit geldt voor alle mahavakya's
die de eenzelvigheid van Atman en Brahman verkondigen. Simpelweg herhalen van deze

" Bedoeld wordt Yoga’s die dualiteit vooronderstellen, zoals Hathayoga en Bhaktiyoga.
'2 Sarkhya gaat uit van de dualiteit tussen twee reéle maar tegengestelde principes van purusa en prakrti.

'® Upadesa Sahasri, 18. 90: "De leer 'Dat zijt Gij' zal zeker nutteloos zijn bij het ontbreken van de kennis 'lk
ben Brahman'. Deze leer is van betekenis alleen voor hen die het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf
kennen.", en vers 181: "De betekenis van zinnen zoals 'Dat zijt Gij' (d.w.z. men is Brahman, altijd vrij) komt
niet tot manifestatie vanwege het niet onderscheiden van de impliciete betekenis van het woord 'Gij"™.



10

zinnen leidt niet tot het begrijpen van de bedoelde betekenis en directe zelfkennis'*'°. De
kennis van 'lk ben Brahman' is een voorwaarde voor het opdagen van de betekenis van de
uitspraak 'Dat zijt Gij'.

In 'Dat zijt Gij' staat 'Dat' voor Brahman, de enige werkelijkheid, of puur bewustzijn, ontdaan
van zijn bedekking, namelijk het universum, de Maya van I$vara (God of Schepper), dat het
individu als iets onafhankelijks van hem beschouwt. 'Gij' staat voor het Zelf, Atman, of het
individu ontdaan van zijn bedekkingen, d.w.z. van al het veranderlijke en vergankelijke wat
hij denkt te zijn. Wanneer beiden op deze wijze van hun ongelijke bedekkingen worden be-
vrijd, is wat er overblijft één en hetzelfde ondeelbare bewustzijn, of Brahman, alleen. In bij-
lage 1 is de bovenomschreven weg naar non-dualiteit schematisch weergegeven.

Sankara stelt dat het begrijpen van de impliciete betekenis van deze verklaringen de mens
onmiddellijk tot verlichting brengt: "De verklaring 'Dat zijt Gij' bewerkstelligt de onmiddellijke

kennis van Zelf-Brahman zoals de uitspraak 'Jij bent de tiende"°.""

6. Slotwoord

Deze tekst is bedoeld om een indruk te geven van de kern van de leer van non-dualiteit zo-
als door Sankara is uitgelegd. Het is zeer beknopt en de verwijzingen zijn fragmentarisch.
Om een compleet inzicht van de behandelde materie te krijgen is de rechtstreekse studie
van deze werken onontbeerlijk. Dergelijke studies kunnen echter op zichzelf niet tot het be-
oogde effect leiden tenzij de aangeboden kennis dagelijks in praktijk wordt gebracht in
combinatie met contemplaties en meditaties in stilte. Bovendien zullen toewijding, vastbe-
radenheid, discipline en begeleiding door een competente leraar van grote betekenis zijn
voor hen die de weg naar zelfkennis willen volgen. In Vakyavritti zegt Sankara:

49. Men moet zo lang als nodig is doorgaan met de studie van de Veda's,
Met het overwegen van de betekenissen daarvan en met oefeningen
Om de geest te beteugelen, tot de juiste betekenis van de verklaring
'k ben Brahman' helder en gevestigd is.

9. Literatuur:

Sankara heeft een groot aantal werken achtergelaten en er is ook zeer veel over hem en
zijn werken geschreven. Het onderstaande literatuuroverzicht omvat alleen die werken
waarnaar vanuit de bovenstaande tekst wordt verwezen.

Sankara: "ZEVEN WERKEN VAN SAAKARA OVER ZELFKENNIS" Vertaling F. Arav,
eerste oplage mei 2016, ISBN/EAN: 978-90-816538-6-2. Inhoudende de volgende zeven
werken: SADHANA PANCAKAM (Vijf verzen over spirituele praktijk), DASASLOKI (Tien

" Upadesa Sahasri, 18. 208: "De herhaling van de verklaring 'lk ben Brahman' zou zinvol kunnen zijn indien
er een verschil zou zijn tussen de luisteraar en waarnaar geluisterd wordt. De gewenste betekenis (dat het
individuele Zelf Brahman is) zou dan in dit geval onjuist zijn. Daarom wordt de verklaring onaannemelijk (dat
wil zeggen hij verliest autoriteit volgens deze visie)." Hoe de verklaring 'lk ben Brahman' wel steekhoudend
is wordt in vers 109 verwoord: "Zoals bij de reflectie van een gezicht het lijkt alsof de spiegel zelf het gezicht
is (niet verschillend van het gezicht), zo zorgt ook de reflectie van het Zelf in de spiegel van het ego ervoor
dat het ego het Zelf schijnt te zijn (niet verschillend van het Zelf). Zo is de betekenis van de verklaring 'lk
ben Brahman' steekhoudend."

' Brahma Siitra, 4.2: "Als een uitspraak als ‘Dat zijt Gij’, wanneer hij eenmaal gehoord is, niet direct de wa-
re kennis van Brahman voortbrengt, welke hoop is er dan dat het gewenste effect zal bereikt worden door
het te herhalen?"

'® Dit verwijst naar het verhaal van de tien mensen die naar de andere oever van een rivier hebben ge-
zwommen. Daar aangekomen telt een van hen alle anderen maar vergeet daarbij zichzelf mee te tellen.

" Upadesa Sahasri, 18. 172.



11

Verzen (over wat ik ben), BRAHMAJNANAVALIMALA (Een bloemenstreng van verzen
over kennis van Brahman), DRG DRSYA VIVEKA (Over onderscheid tussen de kenner en
het gekende), VAKYAVRITTI, (De betekenis van de verklaring 'Dat zijt Gij'), LAGHU-
VAKYAVRITTI (De betekenis van de verklaring 'lk ben Brahman'), APAROKSANUBHUTI
(RAJA-YOGA) (Zelfkennis zonder omweg (Koninklijke Yoga).

Sankara: VIVEKACUDAMANI: Vertaling F. Arav, 2010. ISBN/EAN: 978-90-816538-1-7.

Sankara: "UPADESA SAHASRI (A Thousand Teachings), Swami Jagadananda, Sri
Ramakrishna Math, Mylapore, Madras. ISBN: 81-7120-059-1.

Sankara: "SVATMANIRUPANAM" H. Ramamoorthy & Nome, Society of Abidance in
Truth, 2002, ISBN: 0-9703667-1-X.

"BRAHMA SUTRA BHASYA OF SANKARARCARYA", Translated by Swami Gambhiran-
anda, Advaita Ashrama, Calcutta, 1993.

Sankara:"THE TEACHING OF REALITY", St Sankara Acarya's Tattvopedesa, Trans-
lated by Warwick Jessup, The School of Economic Science, London, ISBN: 978 0
9565968-5-7.

Bijlage 1
Schematische weergave van Sankara's leer van non-dualiteit

Wereld, universum
ik (I$vara, beschikker,
(Jiva, individu) DUALITEIT schepper
De Heer van het Univer-
sum)
minus minus
MAYA
De vijf sluiers (Niet bestaande Namen en vormen
verschijningen)
Is: Is:
Atman, het Zelf, NON- Brahman, Opperste Heer,
IK DUALITEIT Paramatman, of
Zelf-gewaarzijn (ondeelbaar) Puur bewustzijn
of

Puur bewustzijn

Dit wordt bevestigd door de Mahavakya's:

Aham asmi Brahman
(Ik ben Brahman)
Tvam asi Tat

(Gij Zijt Dat)




12

Bijlage 2

Tien Verzen
(Dasasloki)

Ik ben niet aarde, ik ben niet water, ik ben niet vuur, ik ben niet wind,

Ik ben niet ruimte, ik ben niet zintuigen, noch een verzameling van dit alles ben Ik;
Want dit alles is voorbijgaand. Maar zoals in diepe droomloze slaap

Ben |k wat er overblijft: het ene gelukzalige Zelf alleen.

2. Noch rangen van de samenleving, noch leefwijzen en gedragregels,
Noch plichten en geestelijke discipline, noch meditatie en Yoga gelden voor Mij.
Door de kennis van het Zelf en de afwezigheid van ‘ik’, ‘mij’ en ‘mijn’,
Ben Ik wat er overblijft: het ene gelukzalige Zelf alleen.

Ik ben vader noch moeder, noch goden noch werelden,

Noch de Veda’s noch offers, noch heilige oorden ben Ik.

Noch ben |k absolute leegte, maar zoals in diepe droomloze slaap
Ben |k wat er overblijft: het ene gelukzalige Zelf alleen.

4. Noch een filosofie noch een dogma, noch een doctrine noch een geloof,
Noch een andere leerstelling, is de kennis van Dat.
Maar door onderscheidend inzicht ben Ik wat er overblijft,
Als de zuivere essentie: het ene gelukzalige Zelf alleen.

Noch boven noch onder, noch binnen noch buiten,

Noch middenin noch aan de rand, noch voor noch achter,
Alles doordringend als de ruimte van onvermengde essentie,
Eén en ondeelbaar ben Ik: het ene gelukzalige Zelf alleen.

6. Noch wit noch zwart, noch rood noch geel,
Noch krom noch dik, noch klein noch groot,
Aldus geheel zonder gedaante, ben |k van de essentie van
Het uit zichzelf stralende licht: het ene gelukzalige Zelf alleen.

Er is leraar noch lering, leerling noch leren,

Noch Gij noch ik, noch deze wereldverschijning.

Daar kennis van Mijzelf geen verscheidenheid toelaat,
Ben Ik wat er overblijft: het ene gelukzalige Zelf alleen.

8. Voor Mij is er waken, noch dromen, noch diepe slaap,
Noch ben Ik diegene die deze drie staten ondergaat.
Daar deze drie verbeeldingen zijn ben Ik Dat wat deze staten overstijgt
En als het enige overblijft: het ene gelukzalige Zelf alleen.

Uit het oogpunt van waarheid, ben |k het Zelf, het ultieme doel,
Alles doordringend en uit zichzelf bestaand.

Terwijl deze wereld een onbeduidende illusie is,

Ben Ik het enige wat overblijft: het ene gelukzalige Zelf alleen.

10. Het is zelfs niet eens ‘één’ daar er geen tweede kan zijn.
Het staat op Zichzelf alleen en Het staat niet op Zichzelf alleen.
Het is leegte noch niet-leegte daar Het vrij is van dualiteit,
Hoe kan Ik Dat omschrijven wat de essentie van Vedanta is?

* * *

SHANKARA'S LEER VAN NON-DUALITEIT _versie2



