
            तत्त्व बोधतत्त्व बोधतत्त्व बोध   
वके   

   TTTAAATTTTTTVVVAAA   BBBOOODDDHHHAAA   

 

ŚŚŚaaaṅṅṅkkkaaarrraaa   

WWWAAARRREEE   KKKEEENNNNNNIIISSS   





 

 

 

 

 

 

 

 

॥ तत्त्व बोध ॥ 

TATTVA BODHA 

Ware kennis 

Śrī Ādi Śaṅkaracārya 
 

 



 

 

 

 

 

 

 

 
  



3 

 

 

Over dit boek 

Tattva bodha, dat aan Ādi Śaṅkaracārya wordt toegeschreven, geeft een 

beknopt maar gestructureerd overzicht van de betekenis van de basisbegrippen 

behorende tot de context van Advaita Vedanta. Zo kan dit boekje als een 

naslagwerk dienen bij de studie van teksten over Advaita Vedanta. Nadere 

behandeling van de in dit boekje behandelde begrippen zijn in verschillende 

werken van Śaṅkara, b.v. Vivekacūḍāmaṇi, te vinden. 

Wat de titel betreft, het Sanskrit woord Bodha staat hier voor kennen, weten, 

vatten, begrijpen, ontwaken of ontplooien. Tattva is samengesteld uit Tat 'dat' 

en Tva '-heid', en betekent dus 'dat-heid', zoals het Sanskrit woord sādhu-tva 

edel-heid betekent. Zo betekent Tattva 'dat-heid', of dat wat 'dat' DAT maakt, 

bij het ontbreken waarvan hij niet DAT kon zijn. Bijvoorbeeld; zoetheid is wat 

suiker doet SUIKER heten. Als het niet om zijn zoetheid ging, zou suiker iets 

anders zijn. Het kan ook 'principe' en 'waarheid' betekenen. 

Waar het woord DAT voor staat kan niet door het denkvermogen gevat 

worden. Het openbaart zich door de aanwijzingen te volgen die door de 

geschriften en grote leraren worden aangereikt. Een voorbeeld hiervan is 

opgenomen in de bijlage aan het einde van dit boek: 'De Twaalf 

Richtingsaanwijzers'. 

 

Ferit Arav, Hengelo 

Juni 2018 

 

  



4 

 

 

Inhoudsopgave: 

Invocatie 3 

1. sādhanacatuṣṭaya (De vier vereisten) 5 

2. tattva viveka (onderzoek naar werkelijkheid) 8 

3. śarīra traya (de drie lichamen) 9 

4. jñānendriyāṇi (de organen van waarneming) 11 

5. karmendriyāṇi (de vijf organen van handeling) 12 

6. avasthātrayam (de drie staten) 13 

7. pañcakośa (de vijf sluiers) 15 

8. Ātman (het Zelf) 17 

9. tattva utpatti (de emanatie van het universum) 18 

 - evolutie van het satva aspect 19 

 - evolutie van het rajas aspect 21 

 - evolutie van het tamas aspect 22 

10. jīva - Īśvara bhedabuddhi (differentiatie tussen Dit en Dat) 23 

11. jīva Īśvara aikya (Tattvamasi) (Eenzelvigheid van jīva en Īśvara) 24 

12. Jīvanmukta (tijdens het leven bevrijde) 26 

13. karmāni (de leer van karma) 27 

Literatuur 30 

Bijlage 'De Twaalf Richtingsaabwijzers' 30  



5 

 

॥ तत्त्व बोध ॥ 

TATTVA BODHA 

(Ware kennis) 

Ādi Śaṅkaracārya 

वासदुवेने्द्रयोगीनं्द्र नत्वा ज्ञानप्रद ंगरुुम।् 
ममुकु्षणूा ंहितार्ा ाय तत्वबोधोभोहीभीयत े 
vāsudevendrayogīndraṁ natvā jñānapradaṁ gurum | 

mumukṣūṇāṁ hitārthāya tattvabodhobhidhīyate || 

Invocatie: Ik begroet Śrī Vāsudeva, de Koning van de Yogi's, de schenker van 

kennis. Hier wordt nu 'Tattva Bodha' uiteengezet voor de geschikte zoekers 

naar bevrijding. 

___________________________________________________________ 

साभनचतषु्टयसम्पन्नाहभकाहिणा ंमोक्षसाभनीतू ं
तत्वबोहववकेप्रकािं वक्ष्यामः। 
sādhanacatuṣṭayasampannādhikāriṇāṁ mokṣasādhanabhūtaṁ 

tattvavivekaprakāraṁ vakṣyāmaḥ | 

Voor hen die begiftigd zijn met de vier vereisten (sādhana catuṣṭaya) wordt nu 

de manier van onderzoek, die het middel voor bevrijding is, uitgelegd. 

____________________________________________________________ 

1. sādhanacatuṣṭaya (De vier vereisten) 

साभनचतषु्टय हकम ्  
हनत्याहनत्यवस्तहुववकेः। 
इिामतु्रार् ाफलीोगहविागः। 
शमाहदषट्कसम्पहतः। 
ममुकु्षतु्व ंचहेत। 
sādhanacatuṣṭaya kim  

nityānityavastuvivekaḥ ihāmutrārthaphalabhogavirāgaḥ | 

śamādiṣaṭkasampattiḥ mumukṣutvaṁ ceti | 



6 

 

1.0. Wat zijn de vier vereisten?  

- viveka: onderscheid tussen het eeuwigdurende en het voorbijgaande. 

- vairāgya: begeerteloosheid m.b.t. de vruchten van handelingen hier en hierna. 

- sad Sampatti: naleving van de groep van zes deugden, beginnend met śama. 

- mumukṣuta: brandend verlangen om vrij te zijn. 

_____________________________________________________ 

हनत्याहनत्यवस्तहुववकेः कः  
हनत्यवस्त्वकंे ब्रह्म तद्व्यहतहिकं्त सव ामहनत्यम।् 
अयमवे हनत्याहनत्यवस्तहुववकेः। 
nityānityavastuvivekaḥ kaḥ  

nityavastvekaṁ brahma tadvyatiriktaṁ sarvamanityam | 

ayameva nityānityavastuvivekaḥ | 

1.1.  Wat wordt bedoeld met onderscheid tussen het eeuwige en het 

voorbijgaande? 

Brahman alleen is eeuwig (nitya vastu). Al het andere is voorbijgaand (anitya). 

Deze overtuiging is onderscheid tussen het eeuwige en het voorbijgaande. 

____________________________________________________________ 

हविागः कः  
इिस्वगाीोगषे ुइच्छािाहित्यम।् 
virāgaḥ kaḥ 

ihasvargabhogeṣu icchārāhityam | 

1.2.  Wat is begeerteloosheid? 
De afwezigheid van verlangen naar plezier (als vrucht van handeling) in deze 

wereld alsmede in de hemel. 

___________________________________________________________ 

शमाहदसाभनसम्पहतः का  
शमो दम उपिमहस्तहतक्षा श्रद्धा समाभान ंच इहत। 
śamādisādhanasampattiḥ kā  

śamo dama uparamastitikṣā śraddhā samādhānaṁ ca iti 

mano nigrahaḥ 

1.3.  Wat zijn de zes deugden, beginnend met śama? 
Het zijn: śama, dama, uparama, titikṣā, śradda en samādhāna. 
_____________________________________________________ 



7 

 

शमः कः  
मनो हनग्रिः। 
śamaḥ kaḥ 

mano nigrahaḥ | 

1.3.1.  Wat is śama? 
Beheersing van of meesterschap over de geest. 

_________________________________________________________ 

दमः कः  
चक्षिुाहदधाह्यहेन्द्रयहनग्रिः। 
damaḥ kaḥ  

cakṣurādibāhyendriyanigrahaḥ | 

1.3.2. Wat is dama? 
Beheersing van of meesterschap over de externe zintuigen. 

_________________________________________________________ 

उपिमः कः  
स्वभमा ानषु्ठानमवे। 
uparamaḥ kaḥ  

svadharmānuṣṭhānameva | 

1.3.3.  Wat is uparama? 
Strikte naleving van je eigen plichten. 

________________________________________________________ 

हतहतक्षा का  
शीतोष्णसखुदःखाहदसहिष्णतु्वम।् 
titikṣā kā  

śītoṣṇasukhaduḥkhādisahiṣṇutvam | 

1.3.4.  Wat is titikṣā? 
Het verduren van hitte en kou, plezier en pijn enz.. 

__________________________________________________________ 

श्रद्धा कीदृशी  
गरुुवदेान्तवाक्याहदष ुहवश्वासः श्रद्धा। 



8 

 
śraddhā kīdṛśī  

guruvedāntavākyādiṣu viśvāsaḥ śraddhā | 

1.3.5.  Wat is śraddhā 
Vertrouwen in de woorden van de guru en de geschriften. 

__________________________________________________________ 

समाभान ंहकम ्  
हचतकैाग्रता। 
samādhānaṁ kim  

cittaikāgratā | 

1.3.6.  Wat is samādhāna? 

Eénpuntigheid van de geest (aandacht) is samādhāna. 

__________________________________________________________ 

ममुकु्षतु्व ंहकम ्  
मोक्षो म ेीयूाद ्इहत इच्छा। 
mumukṣutvaṁ kim  

mokṣo me bhūyād iti icchā | 

1.4.  Wat is mumukṣutva? 
Het intens verlangen “Laat mij bevrijding verwerven”. 

___________________________________________________________ 

एतत ् साभनचतषु्टयम।् 
ततस्तत्वबोहववकेस्याहभकाहिणो ीवहन्त। 
etat sādhanacatuṣṭayam | 

tatastattvavivekasyādhikāriṇo bhavanti | 

1.5.  Deze zijn de viervoudige vereisten. Na het zich eigen maken hiervan 

wordt men (adhikāri) geschikt om onderzoek naar de Waarheid te doen. 

___________________________________________________________ 

2. tattva viveka (onderzoek naar werkelijkheid) 

तत्वबोहववकेः कः  
आत्मा सत्य ंतदन्यत ् सववं  हम्हेत। 
tattvavivekaḥ kaḥ  

ātmā satyaṁ tadanyat sarvaṁ mithyeti | 



9 

 

2.1.  Wat is tattva viveka  
“Ātman (het Zelf) alleen is werkelijk, alles behalve het Zelf is onwerkelijk”. 

Deze rotsvaste overtuiging is tattva viveka. 
_______________________________________________________ 

आत्मा कः  
स्थलूसकू्ष्मकािणशिीिाद्व्यहतहिक्तः पञ्चकोशातीतः सन ् 
अवस्थात्रयसाक्षी सहिदानन्दस्वरूपः सन ्  
यहस्तष्ठहत स आत्मा। 
ātmā kaḥ  

sthūlasūkṣmakāraṇaśarīrādvyatiriktaḥ pañcakośātītaḥ san 

avasthātrayasākṣī saccidānandasvarūpaḥ san  

yastiṣṭhati sa ātmā | 

2.2.  Wat (wie) is Ātman? 
Dat wat anders is dan sthula, sukṣma en karma śarīra (de fysieke, subtiele en 

causale lichamen), dat wat de vijf sluiers overstijgt, dat wat de getuige is van de 

drie staten, dat van de aard van ssat-cit-ānanda (bestaan-bewustzijn-

gelukzaligheid) is, is Ātman. 

 

3. śarīra traya (de drie lichamen) 

स्थलूशिीिं हकम ्  
पञ्चीकृतपञ्चमिाीतूःै कृत ंसत्कमाजन्य ं
सखुदःखाहदीोगायतन ंशिीिम ् 
अहस्त जायत ेवभ ात ेहवपहिणमत ेअपक्षीयत ेहवनश्यतीहत 
षहिकािवदतेत्स्थलूशिीिम।् 
sthūlaśarīraṁ kim  

pañcīkṛtapañcamahābhūtaiḥ kṛtaṁ satkarmajanyaṁ 

sukhaduḥkhādibhogāyatanaṁ śarīram 

asti jāyate vardhate vipariṇamate apakṣīyate vinaśyatīti 

ṣaḍvikāravadetatsthūlaśarīram | 

3.1.  Wat is sthula śarīra (het fysieke lichaam)? 

Dat wat samengesteld is uit de vijf mahābhūta's (vijf grote elementen) nadat ze 



10 

 

het proces van Pañcikaraṇa
1
 zijn ondergaan; geboren als gevolg van goede 

daden in het verleden; de woning voor het opdoen van ervaringen van zoals 

plezier en pijn, en onderworpen aan de zes mutaties n.l. ‘het is, is geboren, 

gegroeid, verandert, vervalt, en sterft’; zo is het fysieke lichaam. 

सकू्ष्मशिीिं हकम ्  
अपञ्चीकृतपञ्चमिाीतूःै कृत ंसत्कमाजन्य ं 
सखुदःखाहदीोगसाभन ं 
पञ्चज्ञानहेन्द्रयाहण  पञ्चकमहेन्द्रयाहण पञ्चप्राणादयः  
मनश्चकंै धहुद्धश्चकैा  
एव ंसप्तदशाकलाहीः सि यहतष्ठहत तत्सकू्ष्मशिीिम।् 
sūkṣmaśarīraṁ kim  

apañcīkṛtapañcamahābhūtaiḥ kṛtaṁ satkarmajanyaṁ  

sukhaduḥkhādibhogasādhanaṁ  

pañcajñānendriyāṇi  pañcakarmendriyāṇi pañcaprāṇādayaḥ  

manaścaikaṁ buddhiścaikā  

evaṁ saptadaśākalābhiḥ saha yattiṣṭhati tatsūkṣmaśarīram | 

3.2.  Wat is sukṣma śarīra (het subtiele lichaam)? 

Dat wat samengesteld is uit de vijf mahābhūtas (vijf grote elementen) die niet 

het proces van Pañcikaraṇa zijn ondergaan, geboren als gevolg van goede 

daden in het verleden, de instrumenten voor het opdoen van ervaringen van 

plezier, pijn enz., gevormd uit zeventien delen, namelijk: de vijf jñānendriya’s 

(zintuigen), de vijf karmendriya’s (de organen van handeling), de vijf prāṇa’s 

(prāṇa, apāna, udāna, samāna en vyāna), de geest, het intellect; dit is het 

subtiele lichaam. 

_______________________________________________________ 
कािणशिीिं हकम ्  
अहनवा ाच्यानाद्यहवद्यारूप ंशिीिद्वयस्य कािणमात्र ं
सत्स्वरूपाऽज्ञान ंहनहव ाकल्पकरूप ंयदहस्त तत्कािणशिीिम।् 
 
  

                                                      
1
 Vervijfvoudiging tot grove elementen, zie hoofdstukken 9.9 en  9.10,  Pañcikaraṇam 

van Śaṅkara en Vārttika van Śrī Śuresvarācārya.  



11 

 

kāraṇaśarīraṁ kim  

anirvācyānādyavidyārūpaṁ śarīradvayasya kāraṇamātraṁ 

satsvarūpā'jñānaṁ nirvikalpakarūpaṁ yadasti tatkāraṇaśarīram | 

3.3 . Wat is karaṇa śarīra? (het causale lichaam)? 

Dat wat onverklaarbaar, zonder begin, en in de vorm van Avidya (onwetend 

van de werkelijkheid), de enige oorzaak van de twee andere lichamen (het 

fysieke en het subtiele), onwetend van de eigen natuur (het Zelf), vrij van 

dualiteit en deling, is de karaṇa śarīra of het causale lichaam. 

__________________________________________________________ 

 

4. jñānendriyāṇi (de organen van waarneming) 

श्रोत्र ंत्वक ्चक्षःु िसना घ्राणम ् इहत पञ्च ज्ञानहेन्द्रयाहण। 
śrotraṁ tvak cakṣuḥ rasanā ghrāṇam iti pañca jñānendriyāṇi | 

4.1.  De oren, huid (gevoel van aanraking), ogen, tong (gevoel van smaak) en 

neus; deze zijn de vijf jñānendriya’s (zintuigen). 

___________________________________________________________ 

श्रोत्रस्य हदग्दवेता। 
त्वचो वायःु। 
चक्षषुः सयू ाः। 
िसनाया वरुणः। 
घ्राणस्य अहश्वनौ। 
इहत ज्ञानहेन्द्रयदवेताः। 
śrotrasya digdevatā | 

tvaco vāyuḥ | 

cakṣuṣaḥ sūryaḥ | 

rasanāyā varuṇaḥ | 

ghrāṇasya aśvinau | 

iti jñānendriyadevatāḥ | 

4.2.  De refererende godheid van het oor is Ruimte, van de huid is Lucht, van 

de ogen is de Zon, van de tong Varuna (het grondbeginsel van water), van de 

neus is de Aśvini Kumars (tweelingen). 

Dat zijn de eerdergenoemde godheden van waarnemingsorganen. 

_____________________________________________________________ 



12 

 

श्रोत्रस्य हवषयः शब्दग्रिणम।् 
त्वचो हवषयः स्पशाग्रिणम।् 
चक्षषुो हवषयः रूपग्रिणम।् 
िसनाया हवषयः िसग्रिणम।् 
घ्राणस्य हवषयः गन्धग्रिणम ् इहत। 
śrotrasya viṣayaḥ śabdagrahaṇam | 

tvaco viṣayaḥ sparśagrahaṇam | 

cakṣuṣo viṣayaḥ rūpagrahaṇam | 

rasanāyā viṣayaḥ rasagrahaṇam | 

ghrāṇasya viṣayaḥ gandhagrahaṇam iti | 

4.3. Het veld van ervaring voor het oor is de ontvangst van geluid, voor de huid 

is de kennis van aanraking, voor de ogen is de waarneming van vormen, voor 

de tong is de kennis van smaak en voor de neus is de kennis van reuk. 

_____________________________________________________________ 

 

5. karmendriyāṇi (de vijf organen van handeling) 

वाक्पाहणपादपायपूस्थानीहत पञ्चकमहेन्द्रयाहण। 
vākpāṇipādapāyūpasthānīti pañcakarmendriyāṇi | 

5.1.  Spraak, handen, voeten, armen anus en de genitaliën  zijn de vijf 

karmendriya’s – de organen van handeling. 

_____________________________________________________________ 

वाचो दवेता वहनः। 
िस्तयोहिन्द्रः। 
पादयोहव ाष्णःु। 
पायोमृ ात्यःु। 
उपस्थस्य प्रजापहतः। 
इहत कमहेन्द्रयदवेताः। 
vāco devatā vahniḥ | 

hastayorindraḥ | 

pādayorviṣṇuḥ | 

pāyormṛtyuḥ | 



13 

 

upasthasya prajāpatiḥ | 

iti karmendriyadevatāḥ  

5.2.  De regerende god van de spraak is Agni (Vuur), van de handen is Indra, 

van de voeten is Viṣṇu, van de anus is Mrityu (Yama), van de genitaliën is 

Prajapāti. Zo zijn de regerende goden van de organen van handeling. 

____________________________________________________________ 

वाचो हवषयः ीाषणम।् 
पाण्योहव ाषयः वस्तगु्रिणम।् 
पादयोहव ाषयः गमनम।् 
पायोहव ाषयः मलत्यागः। 
उपस्थस्य हवषयः आनन्द इहत। 
vāco viṣayaḥ bhāṣaṇam | 

pāṇyorviṣayaḥ vastugrahaṇam | 

pādayorviṣayaḥ gamanam | 

pāyorviṣayaḥ malatyāgaḥ | 

upasthasya viṣayaḥ ānanda iti | 

5.3.  De functie van het orgaan van spaak is spreken, van de handen is dingen 

te grijpen, van de voeten is motoriek, van de anus (afscheidingsorgaan) is de 

verwijdering van afvalstoffen, van de genitale organen is plezier 

(voortplanting). 

____________________________________________________________ 

 

6. avasthātrayam (de drie staten) 

अवस्थात्रय ंहकम ्  
जाग्रत्स्वप्नसषुपु्त्यवस्थाः। 

avasthātrayaṁ kim  

jāgratsvapnasuṣuptyavasthāḥ | 

6.0.  Wat zijn de drie staten? 

Het zijn waken, dromen en diepslapen.  

_________________________________________________________  



14 

 

जाग्रदवस्था का  
श्रोत्राहदज्ञानहेन्द्रयःै शब्दाहदहवषयशै्च ज्ञायत ेइहत यत ्  
सा जाग्रदावस्था। 
स्थलू शिीिाहीमानी आत्मा हवश्व इत्यचु्यत।े 
jāgradavasthā kā  

śrotrādijñānendriyaiḥ śabdādiviṣayaiśca jñāyate iti yat  

sā jāgradāvasthā | 

sthūla śarīrābhimānī ātmā viśva ityucyate | 

6.1.  Wat is de wakende staat (jāgrat)? 
De staat waarin de zintuiglijke objecten (geluid enz.) door de zintuigen (oren 

enz.) waargenomen worden is de wakende staat. 

Het Zelf dat zich met het fysieke lichaam identificeert wordt ‘viśva' genoemd.  

____________________________________________________________ 

स्वप्नावस्था केहत चते ्  
जाग्रदवस्थाया ंयद्दृष्ट ंयद ्श्रतुम ् 
तज्जहनतवासनया हनद्रासमय ेयः प्रपञ्चः प्रतीयत ेसा  
स्वप्नावस्था। 
सकू्ष्मशिीिाहीमानी आत्मा तजैस इत्यचु्यत।े 
svapnāvasthā keti cet  

jāgradavasthāyāṁ yaddṛṣṭaṁ yad śrutam 

tajjanitavāsanayā nidrāsamaye yaḥ prapañcaḥ pratīyate sā  

svapnāvasthā | 

sūkṣmaśarīrābhimānī ātmā taijasa ityucyate | 

6.2.  Wat is de droomstaat? 

De uitleg voor de vraag wat de droomstaat (svapnāvastha) is: de wereld die in 

diepe slaap geprojecteerd wordt uit de indrukken die teweeggebracht zijn door 

wat gezien of gehoord werd in de wakende staat is de droomstaat.  

Het Zelf dat zich met het subtiele lichaam identificeert wordt ‘taijasa’ 

genoemd. 

____________________________________________________ 

सषुपु्त्यवस्था। 
कािणशिीिाहीमानी आत्मा प्राज्ञ इत्यचु्यत।े 



15 

 

ataḥ suṣuptyavasthā kā   

ahaṁ kimapi na jānāmi sukhena mayā nidrā'nubhūyata iti  

suṣuptyavasthā | 

kāraṇaśarīrābhimānī ātmā prājña ityucyate | 

6.3.  Dan, wat is de staat van diepe-slaap? 
Die staat waarover men later zegt: “Ik wist niets, ik heb van een goede slaap 

genoten.” is de staat van diepe-slaap. 

Het Zelf dat zich met het causale lichaam identificeert wordt ‘prājna’ 

genoemd. 

____________________________________________________________ 

 

7.  pañcakośa (de vijf sluiers) 

पञ्च कोशाः के  
अन्नमयः प्राणमयः मनोमयः हवज्ञानमयः आनन्दमयश्चहेत। 
pañca kośāḥ ke  

annamayaḥ prāṇamayaḥ manomayaḥ vijñānamayaḥ ānandamayaśceti | 

7.0.  Wat zijn de vijf sluiers? 

De voedselsluier, de levenskrachtsluier, de denksluier, de intellectsluier en de 

gelukzaligheidssluier zijn de vijf sluiers. 

______________________________________________________________ 

अन्नमयः कः  
अन्निसनेवै ीतू्वा अन्निसनेवै वहृद्ध ंप्राप्य अ अन्नरूपपहृर्या ं
यहद्वलीयत ेतदन्नमयः कोशः स्थलूशिीिम।् 
annamayaḥ kaḥ  

annarasenaiva bhūtvā annarasenaiva vṛddhiṁ prāpya annarūpapṛthivyāṁ 

yadvilīyate tadannamayaḥ kośaḥ sthūlaśarīram | 

7.1.  Wat is de voedselsluier (annamayakośa)?  
Dat wat uit voedsel is geboren, dat groeit door voedsel en keert terug naar de 

aarde en die van de aard van voedsel is wordt de voedselsluier genoemd, het is 

het fysieke lichaam. 

________________________________________________________ 

प्राणमयः कः  
प्राणाद्याः पञ्चवायवः वागादीहन्द्रयपञ्चकं प्राणमयः कोशः। 



16 

 

 

prāṇamayaḥ kaḥ  

prāṇādyāḥ pañcavāyavaḥ vāgādīndriyapañcakaṁ prāṇamayaḥ kośaḥ | 

7.2.  Wat is de Levenskrachtsluier (prāṇamayakośa)?  

De vijf fysiologische functies zoals prāṇa enz. (prāṇa, apāna, vyāna, udāna, 

samāna) tezamen met de vijf organen van handeling, namelijk spraak enz. 

vormen de prāṇamāyākośa of de levenskrachtsluier. 

_____________________________________________________________ 

मनोमयः कोशः कः  
मनश्च ज्ञानहेन्द्रयपञ्चकं हमहलत्वा यो ीवहत स मनोमयः कोशः। 
manomayaḥ kośaḥ kaḥ  

manaśca jñānendriyapañcakaṁ militvā yo bhavati sa manomayaḥ kośaḥ | 

7.3.  Wat is de denksluier (manomayakośa)?  

De geest (manas) met de vijf organen van waarneming tezamen vormen de 

denksluier 

____________________________________________________________ 

हवज्ञानमयः कः  
धहुद्धज्ञानहेन्द्रयपञ्चकं हमहलत्वा यो ीवहत स हवज्ञानमयः कोशः। 
vijñānamayaḥ kaḥ  

buddhijñānendriyapañcakaṁ militvā yo bhavati sa vijñānamayaḥ kośaḥ  
7.4.  Wat is de intellectsluier (vijñānamayakośa)?  
Het intellect (buddhi) tegelijk met de vijf organen van waarneming vormen de 

intellectsluier. 

____________________________________________________________ 

आनन्दमयः कः  
एवमवे कािणशिीिीतूाहवद्यास्थमहलनसत्वबो ं 
हप्रयाहदवहृतसहित ंसत ् आनन्दमयः कोशः। 
एतत्कोशपञ्चकम।् 
ānandamayaḥ kaḥ  

evameva kāraṇaśarīrabhūtāvidyāsthamalinasattvaṁ  

priyādivṛttisahitaṁ sat ānandamayaḥ kośaḥ | 

etatkośapañcakam | 



17 

 

7.5.  Wat is de gelukzaligheidssluier (ānandamayakośa)?  
Gevestigd in Avidya (onwetendheid), dat van de aard van het causale lichaam 

is, van onzuivere natuur met de vṛtti  (modificaties) zoals priya, moda en 

pramoda
1
.  

Dat zijn de vijf sluiers. 

___________________________________________________________ 

मदीय ंशिीिं मदीयाः प्राणाः मदीय ंमनश्च  
मदीया धहुद्धम ादीय ंअज्ञानहमहत स्वनेवै ज्ञायत े 
तद्यर्ा मदीयत्वने ज्ञात ंकटककुण्डल गिृाहदकं  
स्वस्महिन्न ंतर्ा पञ्चकोशाहदकं स्वस्महिन्नम ् 
मदीयत्वने ज्ञातमात्मा न ीवहत  
madīyaṁ śarīraṁ madīyāḥ prāṇāḥ madīyaṁ manaśca  

madīyā buddhirmadīyaṁ ajñānamiti svenaiva jñāyate  

tadyathā madīyatvena jñātaṁ kaṭakakuṇḍala gṛhādikaṁ  

svasmadbhinnaṁ tathā pañcakośādikaṁ svasmadbhinnam 

madīyatvena jñātamātmā na bhavati || 

7.6.  Zoals armbanden, oorhangers, huizen enz. als ‘mijn’ bekend staan; zo zijn 

ook alle anderen dan de kenner, de vijf sluiers worden door het Zelf gekend als  

mijn lichaam, mijn levenskracht, mijn geest, mijn intellect en mijn kennis’. 

Allen zijn verschillend van de kenner, en dus kunnen niet Ātman zijn. 

______________________________________________________________ 

 

8. Ātman (het Zelf) 

आत्मा तहिि कः  
सहिदानन्दस्वरूपः। 
ātmā tarhi kaḥ  

saccidānandasvarūpaḥ | 

Dan, wat is Ātman? Het is van de aard van sat-cit-ānanda  

___________________________________________________________ 

                                                      
1
 Priya: vreugde bij het zien of denken aan van een object van plezier; moda: vreugde 

bij het bezitten van een object of ermee verbonden zijn; pramoda: het meest intense 

ervaring van geluk bij het genieten ervan. 



18 

 

सहत्कम ्  
कालत्रयऽेहप हतष्ठतीहत सत।् 
satkim  

kālatraye'pi tiṣṭhatīti sat | 

Wat is Sat? Sat is dat wat in de drie perioden van tijd onveranderlijk blijft. 

__________________________________________________________ 

हचहत्कम ्  
ज्ञानस्वरूपः। 
citkim  

jñānasvarūpaḥ | 

Wat is Cit? Het is van de aard van absolute kennis. 

________________________________________________________ 

आनन्दः कः  
सखुस्वरूपः। 
ānandaḥ kaḥ  

sukhasvarūpaḥ 

Wat is Ānanda? Van de aard van absolute gelukzaligheid. 

____________________________________________________________ 

एव ंसहिदानन्दस्वरूप ंस्वात्मान ंहवजानीयात।् 
evaṁ saccidānandasvarūpaṁ svātmānaṁ vijānīyāt | 

Aldus dient men te weten van de ware natuur van bestaan-bewustzijn-

gelukzaligheid te zijn. 

_______________________________________________________________ 

 

9. tattva utpatti (de emanatie van het universum) 

अर् चतहुववं शहततत्वबोोत्पहतप्रकािं वक्ष्यामः। 
atha caturviṁśatitattvotpattiprakāraṁ vakṣyāmaḥ | 

9.0. Introductie van het niet-Zelf 

Nu zullen we de evolutie van de vierentwintig Tattva’s (principes) en hun 

evolutie vanaf het begin uitleggen. 

_________________________________________________________ 



19 

 

ब्रह्माश्रया सत्वबोिजस्तमोगणुाहत्मका माया अहस्त। 
brahmāśrayā sattvarajastamoguṇātmikā māyā asti | 

9.1.  Māyā, de kracht van Brahman 
Māyā, wiens bestaan afhankelijk is van Brahman, is van de aard van de drie 

guna’s satva, rajas en tamas. 

_____________________________________________________________ 

ततः आकाशः सम्भतूः। 
आकाशाद ्वायःु। 
वायोस्तजेः। 
तजेस आपः। 
अभ्भयः पहृर्वी। 
tataḥ ākāśaḥ sambhūtaḥ | 

ākāśād vāyuḥ | 

vāyostejaḥ | 

tejasa āpaḥ | 

abhdhayaḥ pṛthivī | 

9.2.  De formatie van de tanmātrā's 
Uit dat Māyā is ruimte (ākāśa) geboren. Uit ruimte lucht (vāyuh). Uit lucht 

vuur (tejah). Uit vuur water (āpah). Uit water aarde (pṛthivī). 

________________________________________________________ 

 

Evolutie van het satva aspect 

एतषेा ंपञ्चतत्वबोाना ंमध्य े 
आकाशस्य साहत्वकाशंात ् श्रोत्रहेन्द्रय ंसम्भतूम।् 
वायोः साहत्वकाशंात ् त्वहगहन्द्रय ंसम्भतूम।् 
अग्ःे साहत्वकाशंात ् चक्षहुिहन्द्रय ंसम्भतूम।् 
जलस्य साहत्वकाशंात ् िसनहेन्द्रय ंसम्भतूम।् 
पहृर्याः साहत्वकाशंात ् घ्राणहेन्द्रय ंसम्भतूम।् 
eteṣāṁ pañcatattvānāṁ madhye  

ākāśasya sātvikāṁśāt śrotrendriyaṁ sambhūtam | 

vāyoḥ sātvikāṁśāt tvagindriyaṁ sambhūtam | 



20 

 

agneḥ sātvikāṁśāt cakṣurindriyaṁ sambhūtam | 

jalasya sātvikāṁśāt rasanendriyaṁ sambhūtam | 

pṛthivyāḥ sātvikāṁśāt ghrāṇendriyaṁ sambhūtam | 

9.3.  De waarnemingsorganen 
Uit het midden van deze vijf grote subtiele elementen (tanmātrā's): 

-  Van het satvische aspect van ruimte, heeft het oor, het orgaan van horen, zich 

heeft ontwikkeld. 

- Van het satvische aspect van lucht, heeft luid, het orgaan van aanraken, zich 

heeft ontwikkeld. 

- Van het satvische aspect van vuur, is het oog geformeerd. 

- Van het satvische aspect van water, is de tong geformeerd, het orgaan van 

smaak. 

- Van het satvische aspect van aarde is het orgaan van ruiken geformeerd. 

_________________________________________________________ 

एतषेा ंपञ्चतत्वबोाना ंसमहष्टसाहत्वकाशंात ्  
मनोधदु्ध्यिङ्काि हचतान्तःकिणाहन सम्भतूाहन। 
eteṣāṁ pañcatattvānāṁ samaṣṭisātvikāṁśāt  

manobuddhyahaṅkāra cittāntaḥkaraṇāni sambhūtāni | 

9.4.  Formatie van anṭaḥkarana 

Uit de totale satvische inhoud van deze vijf elementen anṭaḥkarana (het 

innerlijk instrument), bestaande uit de geest, intellect, ego en denken (manas, 

buddhi, ahaṁkāra en citta) zijn gevormd.  

_________________________________________________________ 

सङ्कल्पहवकल्पात्मकं मनः। 
हनश्चयाहत्मका धहुद्धः। 
अिंकता ा अिंकािः। 
हचन्तनकतृ ा हचतम।् 
saṅkalpavikalpātmakaṁ manaḥ | 

niścayātmikā buddhiḥ | 

ahaṁkartā ahaṁkāraḥ | 

cintanakartṛ cittam | 

9.5.  De functies van anṭaḥkarana 

- De aard van manas is besluitloosheid of twijfel. 

- De aard van buddhi is besluitvaardigheid.  



21 

 

- “Ik ben de doener” is het gevoel van het ego, ahaṁkāra. 

- Het vermogen van denken en herinnering is citta. 

___________________________________________________________ 

मनसो दवेता चन्द्रमाः। 
धदु्ध ेब्रह्मा। 
अिंकािस्य रुद्रः। 
हचतस्य वासदुवेः। 
manaso devatā candramāḥ | 

buddhe brahmā | 

ahaṁkārasya rudraḥ | 

cittasya vāsudevaḥ | 

9.6.  Godheden van anṭaḥkarana 

De regerende godheid van de geest is de Maan, voor het intellect Brahmā, voor 

het ego Rudra, voor citta Vasudeva. 

_____________________________________________________________ 

 

Evolutie van het rajas aspect 

एतषेा ंपञ्चतत्वबोाना ंमध्य े 
आकाशस्य िाजसाशंात ् वाहगहन्द्रय ंसम्भतूम।् 
वायोः िाजसाशंात ् पाणीहन्द्रय ंसम्भतूम।् 
वन्ःे िाजसाशंात ् पादहेन्द्रय ंसम्भतूम।् 
जलस्य िाजसाशंात ् उपस्थहेन्द्रय ंसम्भतूम।् 
पहृर्या िाजसाशंात ् गदुहेन्द्रय ंसम्भतूम।् 
eteṣāṁ pañcatattvānāṁ madhye  

ākāśasya rājasāṁśāt vāgindriyaṁ sambhūtam | 

vāyoḥ rājasāṁśāt pāṇīndriyaṁ sambhūtam | 

vanheḥ rājasāṁśāt pādendriyaṁ sambhūtam | 

jalasya rājasāṁśāt upasthendriyaṁ sambhūtam | 

pṛthivyā rājasāṁśāt gudendriyaṁ sambhūtam | 

9.7.  Organen van handeling   
Onder deze vijf grote elementen (tanmātrā's); 

- Van het rajas aspect van ruimte, is het orgaan van spraak gevormd.  



22 

 

- Van het rajas aspect van lucht is de hand gevormd. 

- Van het rajas aspect van vuur is het been gevormd. 

- Van het rajas aspect van water is de anus gevormd. 

- Van het rajas aspect van aarde zijn de genitaliën gevormd. 

_________________________________________________________ 

एतषेा ंसमहष्टिाजसाशंात ् पञ्चप्राणाः सम्भतूाः। 
eteṣāṁ samaṣṭirājasāṁśāt pañcaprāṇāḥ sambhūtāḥ | 

9.8.  De levenskrachten (prāṇa's)  
Uit de totale rajas aspect van alle drie de elementen zijn de vijf vitale krachten 

(prāṇa's) zijn geboren. 

__________________________________________________________ 

 

Evolutie van het tamas aspect 

एतषेा ंपञ्चतत्वबोाना ंतामसाशंात ् 
पञ्चीकृतपञ्चतत्वबोाहन ीवहन्त। 
eteṣāṁ pañcatattvānāṁ tāmasāṁśāt 

pañcīkṛtapañcatattvāni bhavanti | 

9.9.  De vijf grofstoffelijke elementen (Pañcikaraṇam) 

Vanuit het tamas aspect van deze vijf grote elementen (tanmātrā's) zijn de vijf 

grofstoffelijke elementen ontstaan (het Pañcikaraṇa proces) 

_____________________________________________________________ 

पञ्चीकिण ंकर्म ् इहत चते।् 
एतषेा ंपञ्चमिाीतूाना ंतामसाशंस्वरूपम ् 
एकमकंे ीतू ंहद्वभा हवीज्य एकमकेमभवं  परृ्क ्
तषू्णीं यवस्थाप्य अ अपिमपिमभवं  चतभुावं   हवीज्य 
स्वाभ ामन्यषे ुअभषे ुस्वीागचतषु्टयसयंोजन ंकाय ाम।् 
तदा पञ्चीकिण ंीवहत। 
pañcīkaraṇaṁ katham iti cet | 

eteṣāṁ pañcamahābhūtānāṁ tāmasāṁśasvarūpam 

ekamekaṁ bhūtaṁ dvidhā vibhajya ekamekamardhaṁ pṛthak 

tūṣṇīṁ vyavasthāpya aparamaparamardhaṁ caturdhāṁ  vibhajya 

svārdhamanyeṣu ardheṣu svabhāgacatuṣṭayasaṁyojanaṁ kāryam | 



23 

 

tadā pañcīkaraṇaṁ bhavati | 

9.10.  Hoe deze Pañcikaraṇa plaatsvindt is als volgt: 
Het tamas aspect van elk van de vijf elementen wordt in twee gelijke delen 

verdeeld. Eén helft van elk element blijft intact. De andere helft van elk 

element worden in vier gelijke delen verdeeld. Dan op de intact gebleven helft 

van een element, een een-achtste deel van elke van de vier andere elementen 

toegevoegd. Dan is Pañcikaraṇa (het proces van waardoor de subtiele 

elementen de fysieke elementen worden) voltooid. 

____________________________________________________________ 

Het fysieke lichaam 

एतभे्यः पञ्चीकृतपञ्चमिाीतूभे्यः स्थलूशिीिं ीवहत। 
etebhyaḥ pañcīkṛtapañcamahābhūtebhyaḥ sthūlaśarīraṁ bhavati | 

9.11.  Het grofstoffelijke lichaam 
Uit deze vijf grove elementen, gemaakt uit de vijf subtiele elementen, is het 

gehele fysieke lichaam geformeerd. 

______________________________________________________________ 

De Microkosmos en de Macrokosmos 

एव ंहपण्डब्रह्माण्डयोिकै्य ंसम्भतूम।् 
evaṁ piṇḍabrahmāṇḍayoraikyaṁ sambhūtam | 

9.12.  Derhalve is er volledige eenzelvigheid tussen de Microkosmos en de 

Macrokosmos (Piṇḍānḍa en Brahmānḍa). 

____________________________________________________________ 

10. Jīva - Īśvara bhedabuddhi  
(differentiatie tussen Dit en Dat) 

स्थलूशिीिाहीमाहन जीवनामकं ब्रह्मप्रहतहधम्ब ंीवहत। 
स एव जीवः प्रकृत्या स्वस्मात ् ईश्विं हीन्नत्वने जानाहत। 
sthūlaśarīrābhimāni jīvanāmakaṁ brahmapratibimbaṁ bhavati | 

sa eva jīvaḥ prakṛtyā svasmāt īśvaraṁ bhinnatvena jānāti | 

10.1.  Wie is de individuele ziel (jīva)? 

De reflectie, als het ware, van Brahman (in sukṣma śarīra) die zichzelf met het 

fysieke lichaam identificeert wordt jīva genoemd. Deze jīva beschouwt door 

zijn aard (onwetendheid) Īśvara als verschillend van hemzelf. 

_____________________________________________________________ 



24 

 

अहवद्योपाहभः सन ् आत्मा जीव इत्यचु्यत।े 
मायोपाहभः सन ् ईश्वि इत्यचु्यत।े 
avidyopādhiḥ san ātmā jīva ityucyate | 

māyopādhiḥ san īśvara ityucyate | 

10.2.  Geconditioneerdheid van jīva en Brahman  

Bewustzijn (Ātman) geconditioneerd (door opleggingen) wordt jīva genoemd. 

Het gewaarzijn geconditioneerd door Māyā wordt Īśvara genoemd. 

______________________________________________________________ 

एव ंउपाहभीदेात ् जीवशे्विीदेदृहष्टः यावत्पय ान्त ंहतष्ठहत 
तावत्पय ान्त ंजन्ममिणाहदरूपससंािो न हनवत ात।े 
evaṁ upādhibhedāt jīveśvarabhedadṛṣṭiḥ yāvatparyantaṁ tiṣṭhati 

tāvatparyantaṁ janmamaraṇādirūpasaṁsāro na nivartate | 

10.3. Grondoorzaak van het valse idee van de wereld 

Zolang het idee, veroorzaakt door verschil in de conditionering (opleggingen) 

dat jīva en Īśvara verschillend zijn, in stand blijft zal er geen verlossing zijn 

van saṁsāra, dat de vorm heeft van herhaalde geboorte, dood enz.  

________________________________________________________ 

तस्मात्कािणान्न जीवशे्वियोीदेधहुद्धः स्वीकाया ा। 
tasmātkāraṇānna jīveśvarayorbhedabuddhiḥ svīkāryā | 

10.4.  Om deze reden moet het idee dat 'jīva is verschillend van Īśvara' niet 

aanvaard worden. 

_________________________________________________________ 

 

11. jīva Īśvara aikya (Tattvamasi) 

(Eenzelvigheid van jīva en Īśvara) 

नन ुसािंकािस्य हकंहचज्ज्ञस्य जीवस्य।  
हनििंकािस्य सवाज्ञस्य ईश्विस्य  
तत्वबोमसीहत मिावाक्यात ् कर्मीदेधहुद्धः स्यादीयोः  
हवरुद्धभमा ाक्रान्तत्वात ् इहत चने्न  
  



25 

 

nanu sāhaṁkārasya kiṁcijjñasya jīvasya|  

nirahaṁkārasya sarvajñasya īśvarasya  

tattvamasīti mahāvākyāt kathamabhedabuddhiḥ syādubhayoḥ 

viruddhadharmākrāntatvāt iti cenna || 

11. 1, 2   Maar de jīva is begiftigd met het ego en zijn kennis is beperkt. Terwijl 

Īśvara zonder ego en alwetend is, hoe kan dan gelijkheid zijn - zoals verklaard 

in de mahāvākya Tattvamasi -  tussen deze twee die tegenstrijdige eigenheden 

op na houden? 

______________________________________________________________ 

स्थलूसकू्ष्मशिीिाहीमानी त्वपंदवाच्यार् ाः। 
उपाहभहवहनम ुाकं्त समाहभदशासम्पन्न ंशदु्ध ंचतैन्य ं 
त्वपंदलक्ष्यार् ाः  
sthūlasūkṣmaśarīrābhimānī tvaṁpadavācyārthaḥ | 

upādhivinirmuktaṁ samādhidaśāsampannaṁ śuddhaṁ caitanyaṁ  

tvaṁpadalakṣyārthaḥ || 

11.3.  Neen (het is niet zo). De letterlijke betekenis van het woord 'Gij' is 

diegene die zichzelf met de fysieke en subtiele lichamen identificeert (de jīva). 

De bedoelde betekenis van het woord 'Gij' is het pure gewaarzijn dat vrij is van 

alle conditionering en gekend wordt in de staat van 'samādhi'.  

__________________________________________________________ 

एव ंसव ाज्ञत्वाहदहवहशष्ट ईश्विः तत्पदवाच्यार् ाः। 
उपाहभशनू्य ंशदु्धचतैन्य ंतत्पदलक्ष्यार् ाः। 
evaṁ sarvajñatvādiviśiṣṭa īśvaraḥ tatpadavācyārthaḥ | 

upādhiśūnyaṁ śuddhacaitanyaṁ tatpadalakṣyārthaḥ | 

11.4.  Zo ook de letterlijke betekenis van het woord 'Dat' is de Īśvara van de 

aard van alwetendheid enz. De bedoelde betekenis van het woord 'Dat' is de 

pure gewaarzijn vrij van alle conditionering. 

______________________________________________________________ 

एव ंच जीवशे्वियो चतैन्यरूपणेाऽीदे ेधाभकाीावः  
evaṁ ca jīveśvarayo caitanyarūpeṇā'bhede bādhakābhāvaḥ || 

11.5.  Dus er is geen tegenspraak betreffende de gelijkheid (identiteit) tussen 

jīva en Īśvara vanuit het standpunt van gewaarzijn. 

____________________________________________________________  



26 

 

12. Jīvanmukta (tijdens het leven bevrijde) 

एव ंच वदेान्तवाक्यःै सद्गरुूपदशेने च सवषे्वहप  
ीतूषे ुयषेा ंब्रह्मधहुद्धरुत्पन्ना त ेजीवन्मकु्ताः इत्यर् ाः। 
evaṁ ca vedāntavākyaiḥ sadgurūpadeśena ca sarveṣvapi  

bhūteṣu yeṣāṁ brahmabuddhirutpannā te jīvanmuktāḥ ityarthaḥ | 

12.1.  Zo dank zij de leer van Vedanta, verkondigd door een competente leraar 

(Sadguru) zij, in wie de kennis van Brahman in alle wezens is opgewekt, zijn 

de jīvanmukta's (bevrijd tijdens het leven). 

_________________________________________________________ 

नन ुजीवन्मकु्तः कः  
यर्ा दिेोऽिं परुुषोऽिं ब्राह्मणोऽिं शदू्रोऽिमस्मीहत  
दृढहनश्चयः 
nanu jīvanmuktaḥ kaḥ  

yathā deho'haṁ puruṣo'haṁ brāhmaṇo'haṁ śūdro'hamasmīti  

dṛḍhaniścayaḥ 

12.2.  Dan, wie (precies) is Jīvanmukta? 

Zoals men de vast geloof heeft dat 'ik ben het lichaam', 'ik ben een man', ik ben 

een Brahmin', 'ik ben een Sudra' … 

__________________________________________________________ 

तर्ा नािं ब्राह्मणः न शदू्रः न परुुषः  
हकन्त ुअसगंः सहिदानन्द स्वरूपः प्रकाशरूपः सवा ान्तया ामी 
हचदाकाशरूपोऽस्मीहत दृढहनश्चय 
रूपोऽपिोक्षज्ञानवान ् जीवन्मकु्तः  
tathā nāhaṁ brāhmaṇaḥ na śūdraḥ na puruṣaḥ  

kintu asaṁgaḥ saccidānanda svarūpaḥ prakāśarūpaḥ sarvāntaryāmī 

cidākāśarūpo'smīti dṛḍhaniścaya 

rūpo'parokṣajñānavān jīvanmuktaḥ || 

12.3, 4.  Zo ook 'ik ben niet een Brahmin', 'ik ben niet een Sudra', 'ik ben niet 

een man' maar 'Ik ben ongehecht en van de natuur saccidānanda, stralend, 

bewoner van alles, het vormloze gewaarzijn', aldus hij die deze Onmiddelijke 

Kennis (Aparoksha Jñāna) heeft gerealiseerd is een Jīvanmukta. 

________________________________________________________ 



27 

 

ब्रह्मवैािमस्मीत्यपिोक्षज्ञानने हनहखलकमाधन्धहवहनम ुाक्तः  
स्यात।् 
brahmaivāhamasmītyaparokṣajñānena nikhilakarmabandhavinirmuktaḥ  

syāt | 

12.5.  Door de onmiddellijke kennis (Aparokṣa Jñāna) van 'Ik ben Brahman' 

wordt men vrij van alle gehechtheden van alle Karma's. 

___________________________________________________________ 

 

13. karmāni (de leer van karma) 

कमा ाहण कहतहवभाहन सन्तीहत चते ्  
आगाहमसहञ्चतप्रािब्धीदेने हत्रहवभाहन सहन्त। 
karmāṇi katividhāni santīti cet  

āgāmisañcitaprārabdhabhedena trividhāni santi | 

13.1.  Als gevraagd wordt hoeveel soorten karma's er zijn, āgāmi, sañcita en 

prarābdha zijn de drie soorten karma's.  

______________________________________________________ 

ज्ञानोत्पत्त्यनन्तिं ज्ञाहनदिेकृत ंपणु्यपापरूप ंकम ा  
यदहस्त तदागामीत्यहीभीयत।े 
jñānotpattyanantaraṁ jñānidehakṛtaṁ puṇyapāparūpaṁ karma  

yadasti tadāgāmītyabhidhīyate | 

13.2.  Goede of slechte resultaen van handelingen die door het lichaam van een 

jñāni zijn uitgevoerd na het dagen van kennis is bekend als āgāmi karma. 

____________________________________________________________ 

 

सहञ्चत ंकम ा हकम ्  
अनन्तकोहटजन्मना ंधीजीतू ंसत ् यत्कमाजात ंपवूा ाहज ात ं 
हतष्ठहत तत ् सहञ्चत ंज्ञयेम।् 
sañcitaṁ karma kim  

anantakoṭijanmanāṁ bījabhūtaṁ sat yatkarmajātaṁ pūrvārjitaṁ  

tiṣṭhati tat sañcitaṁ jñeyam | 



28 

 

13.3.  Wat is sañcita Karma? Het resultaat van handelingen in (alle) voormalige 

geboortes die in zaadvorm zijn opgeslagen en aanleiding geven tot eindeloze 

(miljoenen) geboortes wordt als sañcita (opgehoopte) karma gekend. 

___________________________________________________________ 

प्रािब्ध ंकम ा हकहमहत चते।् 
इद ंशिीिमतु्पाद्य इि लोके एव ंसखुदःखाहदप्रद ंयत्कमा  
तत्प्रािब्ध ं
ीोगने नष्ट ंीवहत प्रािब्धकमाणा ंीोगादवे क्षय इहत। 
prārabdhaṁ karma kimiti cet | 

idaṁ śarīramutpādya iha loke evaṁ sukhaduḥkhādipradaṁ yatkarma  

tatprārabdhaṁ 

bhogena naṣṭaṁ bhavati prārabdhakarmaṇāṁ bhogādeva kṣaya iti | 

13.4.  Als gevraagd wordt, 'Wat is prarābdha karma'? Na geboren te zijn in dit 

lichaam, de handelingen die in deze wereld resulteren in geluk of ellende enz., 

en die alleen kunnen worden vernietigd door ervan te genieten of te lijden, 

wordt prarābdha karma genoemd. 

_________________________________________________________ 

सहञ्चत ंकम ा ब्रह्मवैािहमहत हनश्चयात्मकज्ञानने नश्यहत। 
sañcitaṁ karma brahmaivāhamiti niścayātmakajñānena naśyati | 

13.5.   De sañcita karma wordt vernietigd door de rotsvaste en éénpuntige 

kennis 'Ik ben Brahman alleen'. 

____________________________________________________________ 

आगाहम कम ा अहप ज्ञानने नश्यहत हकंच आगाहम कम ाणा ं
नहलनीदलगतजलवत ् ज्ञाहनना ंसम्बन्धो नाहस्त। 
āgāmi karma api jñānena naśyati kiṁca āgāmi karmaṇāṁ 

nalinīdalagatajalavat jñānināṁ sambandho nāsti | 

13.6.  De āgāmi  karma wordt ook door kennis (jñāna) vernietigd - en de jñāni 

wordt erdoor niet beïnvloed zoals een lotusblad door het erop liggende water 

niet bevochtigd wordt. 

_________________________________________________________ 

हकंच य ेज्ञाहनन ंस्तवुहन्त ीजहन्त अच ायहन्त तान्प्रहत  
ज्ञाहनकृत ंआगाहम पणु्य ंगच्छहत। 



29 

 

य ेज्ञाहनन ंहनन्दहन्त हद्वषहन्त दःखप्रदान ंकुव ाहन्त तान्प्रहत 
ज्ञाहनकृत ंसव ामागाहम हक्रयमाण ंयदवाच्य ंकमा 
पापात्मकं तद्गच्छहत। 
kiṁca ye jñāninaṁ stuvanti bhajanti arcayanti tānprati  

jñānikṛtaṁ āgāmi puṇyaṁ gacchati | 

ye jñāninaṁ nindanti dviṣanti duḥkhapradānaṁ kurvanti tānprati 

jñānikṛtaṁ sarvamāgāmi kriyamāṇaṁ yadavācyaṁ karma 

pāpātmakaṁ tadgacchati | 

13.7.  Verder, de resultaten van goede handelingen van de Jñāni gaan naar hen 

die de Jñni eren en aanbidden. De resultaten van zondige handelingen die door 

de Jñāni gedaan zijn gaan naar hen die de Jñāni beledigen, haten en pijn en 

verdriet doen. 

In het kort; vrienden ontvangen de verdienstelijke resultaten terwijl de vijanden 

de onverdienstelijke resultaten ontvangen. 

___________________________________________________________ 

तर्ा चात्महवत्ससंािं तीत्वा ा ब्रह्मानन्दहमिवै प्राप्नोहत। 
तिहत शोकमात्महवत ् इहत श्रतुःे। 
तन ु ंत्यजत ुवा काश्या ंश्वपचस्य गिृऽेर् वा। 
ज्ञानसम्प्राहप्तसमय ेमकु्ताऽसौ हवगताशयः। इहत स्मतृशे्च। 
tathā cātmavitsaṁsāraṁ tīrtvā brahmānandamihaiva prāpnoti | 

tarati śokamātmavit iti śruteḥ | 

tanuṁ tyajatu vā kāśyāṁ śvapacasya gṛhe'tha vā | 

jñānasamprāptisamaye muktā'sau vigatāśayaḥ | iti smṛteśca | 

13.8.  Aldus overstijgt de kenner van het Zelf saṁsāra en bereikt het opperste 

gelukzaligheid hier. De Śruti bevestigt: 'De kenner van het Zelf overstijgt alle 

verdriet'. 

Laat de Jñāni zijn lichaam in kāśi (een heilige plaats) af werpen, of in het huis 

van een hondeneter omdat op het moment van realisatie is hij bevrijd van alle 

resultaten van handelingen. Zo wordt ook door de smṛti gesteld. 

___________________________________________________________ 

इहत तत्वबोधोभप्रकिण ंसमाप्तम।् 
iti tattvabodhaprakaraṇaṁ samāptam | 

13.9.  Aldus is de verhandeling Tattva Bodha voltooid.  

_______________________________________________________ 



30 

 

Literatuur 

- Ādi Śaṅkaracārya: Tattva Bodha, Basic Vedanta Terms & Definitions, Swami 

Gurubhaktananda. 

- Ādi Śaṅkaracārya: Tattva Bodha (The Awakening to Reality), Translated by 

Charles Johnston. 

- Ādi Śaṅkaracārya: Tattvabodha, International Vedanta Mission, 

 

Bijlage 

DE TWAALF RICHTINGAANWIJZERS 

पुरुष puruṣa (mens) 

1. DAT is zonder oorzaak, daar het uiteindelijke Oorzaak is. Volg alles na 
tot zijn oorsprong, van oorzaak naar oorzaak, en ge zult vinden dat alles 

eindigt in het Absolute. (अहतेु ahetu: oorzaakloos) 

2. DAT is eeuwig, niet aan tijd gebonden, Beweeg u van het vergankelijke 
tot het onvergankelijke, stap voor stap, en deze beweging vindt rust in 

DAT. (नित्य nitya: eeuwig)  

3. DAT doordringt alles, het omvat alles. Onderzoek de substantie van de 
dingen die alles doordringt: dit onderzoek eindigt in alles-omvattendheid, 

in DAT. (व्यानप vyāpi: doordringend) 

4. DAT ondersteunt alles en wordt zelf door niets ondersteund. 
Ondersteun allen; zoek zelf geen ondersteuning; wordt zelf de basis die 

DAT is. (अिानित anāśrita: onthecht) 

5. DAT is de wet van alle dingen; het is een wet voor zichzelf; daarom is het 
totaal onafhankelijk. Gehoorzaam de wet tot er slechts één wet is, de wet 

van alle dingen, dit is DAT. (स्वतन्त्र svatantra: vrij, onafhankelijk)  

6. DAT is niet ondergeschikt aan de guṇa's. Rijs uit boven de guṇa's. Buiten 

en boven de guṇa's is alleen nog DAT. (निर्ुुण nirguṇa: zonder kenmerken 
of eigenschappen)  

7. DAT staat boven de rede; door de rede wordt het gevonden. De rede rijst 
op in de Wil van DAT. Daar vandaan haar macht en kracht. Ieder mens kan 
de rede gebruiken. De rede leidt naar haar eigen bron, de bron is DAT. 

(अनववेकि aviveki: voorbij onderscheid of oordeel)  



31 

 

8. DAT is speciaals, enkelvoudig, het zaad van alles. Alles wat geschapen is 
heeft iets gemeen. Volg het zaad terug tot zijn oorsprong, het zaad van alle 

zaad, dit is DAT. (नवशेष viśeṣa: distinctie, uniciteit) 

9. DAT is bewust. Alle dingen leven, denken, genieten, kennen, hebben lief 

door dat licht. Volg bewustzijn tot aan zijn bron, dit is DAT. (चेति cetana: 
bewust) 

10. DAT is inactief, toch is het 't enige dat handelt. De hele schepping is 
alleen maar beweging, actie. Dit alles is de actie van DAT. Volg alle actie tot 
aan zijn begin, de rust, dan komt ge tot de uiteindelijke rust van DAT, het 

geen nooit ophoudt te handelen. (अकिय akriya: inactief) 

11. DAT heeft geen geslacht, noch mannelijk, noch vrouwelijk, noch 
onzijdig, want het is zonder begin. Boven en buiten alle geslacht staat DAT. 

DAT is de oorsprong van alle dingen. (अनिङ्र् aliṅga: geslachtloos) 

12. DAT is één, zonder delen. Laat die delen stuk voor stuk samensmelten 

in het geheel, dan komen wij tot DAT. (अिवयव anavayava: niet uit delen 
bestaand) 

 

Tattvabodha_W1 

 



 

 

 

 

 


