
 

 

वाक्यवतृ्तिवाक्यवतृ्तिवाक्यवतृ्ति      

VVVĀĀĀKKKYYYAAAVVVṚṚṚTTTTTTIII   

      

ŚŚŚaaaṅṅṅkkkaaarrraaa   

DDDEEE   BBBEEETTTEEEKKKEEENNNIIISSS   VVVAAANNN   DDDEEE   ZZZIIINNN   

'''DDDAAATTT   ZZZIIIJJJTTT   GGGIIIJJJ'''   
 



 

 

  



3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DE BETEKENIS VAN DE ZIN 

'DAT ZIJT GIJ' 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

Śrī Ādi Śaṅkarācārya 

 

वाक्यवतृ्तििः 
VĀKYAVṚTTI 

 

DE BETEKENIS VAN DE ZIN 

'DAT ZIJT GIJ' 

 
  



2 

 

 

 

 

 

 

 

In dit boekje zijn opgenomen van Vākya Vṛtti: 

- De inhoud van de verzen 

- De Nederlandse vertaling voor recitatie 

- De volledige Sanskrit tekst in Devanāgarī schrift 

- De volledige Sanskrit tekst in transliteratie  

- Woord voor woord vertaling naar het Nederlands 

- De Nederlandse vertaling met toelichtende voetnoten  

- De Engelse vertaling van Swami Chinmayananda. 

 

 

 

 

 

 

 

ISBN/EAN: 978-90-816538-4-8 

 

 

Proefoplage mei 2015 

 

 

Afbeelding op de omslag: Śaṅkara. Textiel (gemengd materiaal) achter glas, 

60x50 cm. Ontwerp en vervaardiging door Madelon de la Rive Box.  



3 

 

 

Verantwoording 

Vākya Vṛtti is een van de vele werken van Śaṅkara waarin de impliciete bete-

kenis van een van de grote verklaringen van de Veda's, 'Dat zijt Gij', wordt 

uitgelegd. Enkele andere werken van Śaṅkara waarin dit onderwerp wordt 

behandeld zijn Vivekacūḍāmaṇi [4], [6]
1
, Svātmanirūpānam [9], Tattvopedeśa 

[10] en Upadeśa Sāhasrī [7]. 

'Vākya Vṛtti' staat voor 'impliciete betekenis van de zin' en heeft klaarblij-

kelijk geen direct verband met het onderwerp. Woorden en zinnen kunnen 

verschillende betekenissen hebben. Bij uitspraken als 'Dat zijt Gij' kan alleen 

een Leraar de werkelijk bedoelde betekenis op heldere wijze uitleggen. Deze 

uitleg is wat met vṛtti wordt bedoeld. Vākya staat voor woordencombinaties of 

zin. Door de methode van eliminatie en selectie op basis van logisch rede-

neren wordt de werkelijk bedoelde betekenis van de Vedische uitspraak 'Dat 

zijt Gij' in dit werk uitgelegd. 

Dit kan globaal als volgt worden toegelicht; wanneer iemand een oude 

bekende tegenkomt die hij al jaren niet gezien heeft, herkent hij hem toch. 

Toen was die bekende slank, had donker haar, bepaalde kleren aan enz. enz.. 

Nu ziet hij er wat gezet uit, heeft rimpels, is kalend of grijzend en is anders 

gekleed. Hoe komt het dat men hem toch herkent? Dat komt omdat men 

voorbij gaat aan alle kenmerken, die ogenschijnlijk bij hem horen in het 

verleden en nu. 

Dit voorbeeld kan nader uitbreid worden waarbij het niet om een kennis gaat 

maar om twee willekeurige mensen, beiden in het nu. Wanneer men voorbij 

gaat aan al hun ogenschijnlijke kenmerken als geslacht, kleding, huidskleur, 

en ook karakter, geloof, gedrag enz., blijft er voor beiden niets anders over 

dan 'mens'. Al deze veranderlijke en vergankelijke kenmerken zijn slechts 

beperkende en veranderlijke toevoegingen op de 'mens' die vrij van elk 

kenmerk is. 

Zo is het ook met de uitspraak 'Dat zijt Gij'. 'Dat' staat voor de Schepper 

ontdaan van zijn bedekking, namelijk het universum, wat het individu als iets 

onafhankelijks van hem beschouwt, de Māyā van Brahman. 'Gij' staat voor het 

Zelf, of individu ontdaan van zijn bedekkingen, d.i. alles wat hij zelf denkt te 

zijn. Wanneer beiden op deze wijze van hun bedekkingen worden bevrijd, is 

wat er overblijft één en hetzelfde ondeelbare bewustzijn, of Brahman, alleen. 

                                                           
1
 Getallen tussen vierkante haakjes verwijzen naar literatuur aan het einde van dit 

boek. 



4 

 

Śaṅkara stelt dat het begrijpen van de impliciete betekenis van deze zin de 

mens onmiddellijk tot verlichting leidt: "De zin 'Dat zijt Gij' bewerkstelligt de 

onmiddellijke kennis van Zelf-Brahman zoals de uitspraak 'Jij bent de 

tiende
1
'".

2
 

Voor dit direct begrijpen van de betekenis van de zin 'Dat zijt Gij' is echter het 

kennen van het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf een vereiste
3
. Dit 

geldt voor alle mahāvākya's die de eenzelvigheid van ātman en Brahman ver-

kondigen. Simpelweg herhalen van deze zinnen leidt niet tot het begrijpen van 

de bedoelde betekenis en directe zelfkennis
4
,
5
. De kennis van 'Ik ben 

Brahman' is een voorwaarde voor het juist begrijpen van de uitspraak 'Dat zijt 

Gij'. Dit onderwerp heeft Śaṅkara in zijn korte werk Laghu Vākya Vṛtti 

behandeld. Een vertaling hiervan heb ik als bijlage aan dit boekje toegevoegd. 

Hiermede wordt het duidelijk voor wie Śaṅkara dit werk heeft bedoeld. Het 

volgen van de voorgeschreven verplichtingen van de Veda's is bestemd voor 

hen die het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf niet kennen en derhalve in 

onwetendheid verkeren. Door gehoor te geven aan de aanwijzingen en voor-

schriften van de Veda's in de vorm van offers, leefwijze, oefeningen, medita-

tie, ritueel, pelgrimstochten enz. en door het bestuderen van Vedische teksten 

                                                           
1
 Dit verwijst naar het verhaal van de tien mensen die naar de andere oever van een 

rivier hebben gezwommen. Daar aangekomen telt een van hen alle anderen maar 

vergeet daarbij zichzelf mee te tellen. 
2
 [8], Hoofdstuk 18, vers 172. 

3
 [8], Hoofdstuk 18, vers 90: "De leer 'Dat zijt Gij' zal zeker nutteloos zijn bij het 

ontbreken van de kennis 'Ik ben Brahman'. Deze leer is van betekenis alleen voor hen 

die het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf kennen.", en vers 181: "De betekenis 

van zinnen zoals 'Dat zijt Gij' (d.w.z. men is Brahman, altijd vrij) komt niet tot 

manifestatie vanwege het niet onderscheiden van de impliciete betekenis van het 

woord 'Gij'". 
4
 [8], Hoofdstuk 18, vers 208: "De herhaling van de zin 'Ik ben Brahman' zou zinvol 

kunnen zijn indien er een verschil zou zijn tussen de luisteraar en waarnaar geluisterd 

wordt. De gewenste betekenis (dat het individuele Zelf Brahman is) zou dan in dit 

geval onjuist zijn. Daarom wordt de zin onaannemelijk (d.i. hij verliest autoriteit 

volgens deze visie)." Hoe de zin 'Ik ben Brahman' wel steekhoudend is wordt in vers 

109 verwoord: "Zoals bij de reflectie van een gezicht het lijkt alsof de spiegel zelf het 

gezicht is (niet verschillend van het gezicht), zo zorgt ook de reflectie van het Zelf in 

de spiegel van het ego ervoor dat het ego het Zelf schijnt te zijn (niet verschillend van 

het Zelf). Zo is de betekenis van de zin "Ik ben Brahman" steekhoudend." 
5
 [12], 4.2: "'Als een uitspraak als ‘Dat zijt Gij’, wanneer hij eenmaal gehoord is, niet 

direct de ware kennis van Brahman voortbrengt, welke hoop is er dan dat het 

gewenste effect zal bereikt worden door het te herhalen?" 



5 

 

e.d. wordt hun geest gezuiverd. Alleen bij hen met een gezuiverde geest, d.i. 

vrij van alle beperkende toevoegingen, neigingen, identificaties, conditione-

ring enz., is de ervaring van het pure Zelf mogelijk. Voor hen zal de zin 'Dat 

zijt Gij' van grote betekenis zijn. 

Voor deze vertaling van Vākya Vṛtti heb ik drie Engelse vertalingen geraad-

pleegd waarbij de bekende vertaling van Swāmi Jagadānanda als leidraad is 

genomen. Die vertaling bevat de Sanskrit tekst in Devanāgarī schrift  en de 

woord-voor-woord vertaling. Bovendien heb ik een aantal andere werken van 

Śaṅkara waarin dit onderwerp wordt behandeld geraadpleegd [4], [5], [8], [9], 

[10]. 

In dit boekje is eerst de vertaling in versvorm zonder enige toelichting weer-

gegeven, net als de oorspronkelijk tekst van Śaṅkara, kort en bondig. Daarna 

volgt per pagina telkens een Sanskrit vers in het Devanāgarī schrift, de trans-

literatie, de woord-voor-woord vertaling en de Nederlandse vertaling van elk 

vers met toelichtingen in voetnoten. Hierbij heb ik in ruime mate dankbaar 

gebruik gemaakt van de vertaling van Swāmi Jagadānanda hoewel ik me 

voornamelijk door de betekenissen van de oorspronkelijke Sanskrit woorden 

heb laten leiden. De woord-voor-woord vertaling bewijst zijn nut wanneer 

men behoefte heeft dieper in de betekenis van de verzen door te dringen, 

ondanks de beperkingen die de vertaling van Sanskrit-woorden in de gangbare 

talen met zich meebrengt. Waar ik het nodig achtte heb ik om deze reden de 

vrijheid genomen de inhoud van een vers naar eigen inzicht te verwoorden en 

dit waar nodig nader toegelicht. Een aantal begrippen behorende tot de leer 

van Vedānta, waar de lezer mogelijk onvoldoende mee vertrouwd is, heb ik 

eveneens in de voetnoten toegelicht. Voor zover mogelijk heb ik hierbij 

gebruik gemaakt van informatie uit de andere werken van Śaṅkara die in de 

literatuuropgave zijn genoemd. Eventuele toevoegingen aan de oorspronke-

lijke tekst heb ik tussen vierkante haakjes geplaatst. 

Ook bij deze vertaling ben ik Marjolein van den Houten veel dank verschul-

digd voor de controle van het manuscript en de taalkundige adviezen en 

verbeteringen. 

Opmerkingen die tot verbetering van dit boekje kunnen leiden stel ik zeer op 

prijs. 

Ferit Arav, Hengelo 

Mei 2015 

 

  



6 

 

 

Inhoudsopgave 

Verantwoording              3 

Inhoud van de verzen             7 

De Nederlandse vertaling in versvorm          9 

Sanskrit tekst in Devanāgarī schrift, transliteratie, woord-voor-woord  

vertaling, de Nederlandse vertaling in versvorm en toelichtingen    17 

Bijlage 1. Engelse vertaling door Swami Chinmayananda    71 

Bijlage 2. Chāndogya-Upaniṣad, Boek 6.       77 

Bijlage 3. Laghu Vākya Vṛtti [11]        81  

Literatuur             83 

              

  



7 

 

 

Inhoud van de verzen 

1  Eerbeton aan Śrī Gaṇeśa, God van wijsheid. 

2   Eerbetoon aan de Leraar. 

3  Vraag van de door kwellingen geteisterde leerling naar zelfkennis. 

4  Uiting van verlangen naar bevrijding door de leerling. 

5  Bereidwilligheid van de Leraar. 

6  Kennis van de eenzelvigheid van het individuele Zelf en het   

  Universele Zelf zoals verwoord in 'Dat zijt Gij' leidt tot bevrijding. 

7  De vragen van de leerling over het individuele Zelf en het   

  Universele Zelf. 

8  Antwoord van de Leraar dat het individuele Zelf Brahman is. 

9-10   De betekenis van de individuele woorden nodig om een zin te   

  begrijpen.  

11  Jij bent een belichaming van bewustzijn, de getuige.  

12-14 Het stoffelijke lichaam is niet het Zelf. 

15-17 Jij bent de Ziener en niet het geziene. 

18-22 Weet: Ik ben Hem! 

23-25 Jij bent het Zelf 

26-27 Betekenis van het woord 'Gij' is bestaan, bewustzijn en   

  gelukzaligheid, de  getuige van de geest. 

28-36 Betekenis van het woord 'Dat' is bestaan, bewustzijn en    

  gelukzaligheid, de getuige van Māyā (de wereld). 

37-40 Betekenis van de combinatie van de woorden Dat en Gij.  

41  Het individuele Zelf is zonder een tweede. 

42-43 Het afwijzen van de directe betekenissen. 

44  Directe betekenis van het woord 'Gij'. 

45  Directe betekenis van het woord 'Dat'. 

46-48 Definitie en keuze van indirecte betekenis. 

49-50 Aanbevelingen voor het voortgaan op de weg naar zelfkennis. 

51-53 Bevrijding. 

 
  



8 

 

 

 

 

 

 

 

Eer aan Śrī Ādi Śaṅkarācārya die de Leer van Advaita Vedānta voor de 

zoekers naar zelfkennis op begrijpelijke wijze toegankelijk heeft gemaakt. 

 

 

 

  



9 

 

 

VĀKYAVṚTTI 

DE BETEKENIS VAN DE ZIN 

'DAT ZIJT GIJ' 
  

 Eerbetoon aan Śrī Gaṇeśa: 

1. Ik buig me voor dat pure bewustzijn, 

 Een oceaan van onbegrensd geluk, de door Śrī beminde, 

 De alwetende Heer van het universum, 

 Manifestatie van verscheidenheid zonder gebondenheid, 

 Almachtig, de oorsprong van de schepping, 

 De instandhouder en oplosser van het universum. 

2. Telkens buig ik me voor de lotusvoeten van mijn Leraar, 

 Door wiens genade ik voor altijd tot inzicht kwam  

 Dat ik de alles doordringende Eén ben 

 En het gehele universum een oplegging is op Mij. 

3. Verschroeid door de hitte van de drie kwellingen 

 Maar begiftigd met middelen leidend naar bevrijding  

 Zegt iemand tot de ware leraar, 

 [Een kenner van Brahman]: 

4. Gun mij uw onuitputtelijke genade, O Heer, 

 En leg me alstublieft onomwonden uit  

 Hoe ik zonder moeite bevrijd kan worden 

 Van de gebondenheid van geboorte. 

5. De leraar zegt:  

 Deze bijzondere vraag van je 

 Acht ik van zeer grote waarde. 

 Ik zal hem zo helder mogelijk beantwoorden, 

 Luister met grote aandacht, het is dit: 

6. De kennis van de eenzelvigheid 

 Van het individuele Zelf en het Universele Zelf, 

 Afkomstig van Vedische verklaringen zoals 'Dat zijt Gij' enz. 

 Is wat bevrijding mogelijk maakt.  



10 

 

7. De leerling zegt:  

 Wie is het individuele en wie het Universele Zelf? 

 Hoe kunnen zij één en hetzelfde zijn? 

 En hoe kunnen uitspraken als 'Dat zijt Gij' 

 Hun eenzelvigheid aantonen? 

8. De leraar antwoordt: Ik zal je vraag beantwoorden. 

 Wie anders kan het individuele Zelf zijn 

 Dan jijzelf die mij vraagt 'Wie ben ik?'. 

 Jij bent zonder twijfel Brahman Zelf. 

9. De leerling beklaagt zich: 

 Hoe kan ik de betekenis begrijpen  

 Van de zin 'Ik ben Brahman', 

 Als ik niet op klare wijze de betekenis ken 

 Van de woorden daarin, leg het mij uit, O Heer. 

10. De leraar antwoordt: 

 Jij sprak de waarheid, dat de kennis 

 Van de betekenis van woorden in een zin 

 Bepalend is voor het begrijpen van de betekenis van die zin. 

 Er kunnen hierover geen twee meningen bestaan. 

11. Waarom ken je jezelf niet? 

 Jij bent een belichaming van  

 Bewustzijn, bestaan en gelukzaligheid, 

 De getuige van de geest en de veranderingen daarin. 

12. Geef de misvatting van de identificatie van het Zelf  

 Met het lichaam enz. op, en besef onafgebroken 

 Dat je bewustzijn, bestaan en gelukzaligheid bent, 

 De getuige van het intellect. 

13. Het grofstoffelijke lichaam is niet het Zelf. 

 Het bezit vorm, kleur enz. zoals een pot, 

 Ook omdat het bestaat uit modificaties van elementen 

 Zoals ether en andere elementen bij een kruik. 

14. [De leerling zegt:] 

 Indien op basis van deze argumenten 

 Het stoffelijke lichaam als het niet-Zelf wordt aanvaard, 

 Toon mij dan alstublieft het Zelf direct, 

 Als een vrucht in je handpalm. 

  



11 

 

15. [De leraar zegt:] 

 Zoals de waarnemer van een kruik 

 In alle opzichten verschillend is van de kruik, 

 Moet je weten dat jij, de waarnemer van het lichaam, 

 Niet dat lichaam bent. 

16. Stel op dezelfde wijze ook vast dat je 

 De waarnemer van de zinnen bent en niet de zinnen zelf. 

 Wees er ook zeker van dat je noch de geest bent 

 Noch het intellect, noch de levenskracht.  

17. Overtuig jezelf dat je ook geen combinatie bent 

 Van de stoffelijke en subtiele lichamen, 

 En stel ook nauwkeurig vast door gevolgtrekking 

 Dat jij, de Ziener, verschillend bent van het geziene. 

18. Ken jezelf als het Ene, door wiens nabijheid alleen 

 Onbezielde entiteiten als het lichaam en de zinnen 

 Kunnen functioneren door middel van 

 Instemming en verwerping. 

19. Wees er krachtig van overtuigd dat je één bent 

 Met het onveranderlijke binnenste Zelf, 

 Dat het intellect enz. tot beweging brengt 

 Zoals een magneet een ijzeren voorwerp. 

20. Weet: Ik ben Hem, door wiens nabijheid 

 Niet-bewuste entiteiten zoals het lichaam, 

 De zinnen, de geest en de levenskracht 

 Toch bewust schijnen te zijn als het Zelf. 

21. Weet: Ik ben Hem, het Ene bewustzijn dat het Zelf is, 

 Dat de wijzigingen in het intellect verlicht 

 Zoals 'mijn gedachten gingen naar elders 

 Maar ze zijn nu tot rust gebracht.' 

22. Weet: Ik ben Hem, het Ene onveranderlijke Zelf, 

 Dat direct wordt gekend en dat 

 Het verschijnen en verdwijnen van het intellect verlicht 

 En de drie staten van dromen, waken en slaap. 

23. Jij bent het Zelf, een belichaming van puur bewustzijn, 

 Dat het lichaam verlicht en er daarom geheel verschillend van is, 

 Zoals een lamp die verschillend is 

 Van de pot die hij verlicht.    



12 

 

24. Vergewis je van het feit dat je één bent  

 Met de Ziener, het meest dierbare van alles, 

 Omwille van wie personen en dingen,  

 Zoals kinderen en weelde, dierbaar zijn. 

25. Vergewis je van het feit dat je één bent 

 Met de Ziener naar wie de grootste hunkering uitgaat: 

 'Mag ik altijd het object van het meest dierbare zijn 

 En nooit ophouden te bestaan'. 

26. Bewustzijn, dat zich als de getuige manifesteert, 

 Is wat met het woord 'Gij' wordt bedoeld. 

 Geheel vrij van veranderingen is zelfs getuige zijn  

 Niets anders dan de verlichtende kracht van het Zelf. 

27. Wat het woord 'Gij' beduidt is geheel verschillend 

 Van het lichaam, de zinnen, de geest, de levenskracht en het ego 

 En is absoluut vrij van de zes wijzigingen van bestaan 

 Waar alle niet-bewuste dingen aan zijn onderworpen. 

28. Nadat op deze wijze de betekenis van het woord 'Gij' is begrepen, 

 Moet men de betekenis van het woord 'Dat' nagaan 

 Door ontkenning van dat wat anders is dan Brahman 

 En ook volgens de directe bevestigende methode. 

29. Dat wat absoluut vrij is van elke smet van hergeboorten, 

 En wat (in de Upaniṣhads) als 'niet grof' enz. is omschreven, 

 Wat geen aanwijsbare kenmerken heeft 

 En verheven is boven duisternis en onwetendheid, 

30. Dat wat geen groter heerlijkheid kent dan Zichzelf, 

 De belichaming van bestaan-kennis [-puur bewustzijn], 

 En wat omschreven wordt als 'Bestaan' [is de betekenis van 'Dat'], 

 Het alles doordringende Wezen, bekend als het Universele Zelf. 

31. Weet dat Brahman 

 Alwetend, Almachtig 

 En de Opperste Heer van allen is, 

 Zoals door de Veda's verkondigd. 

32. Weet: Dát is Brahman wat in de Veda's is uitgelegd 

 Door middel van voorbeelden zoals klei, 

 En door het kennen waarvan  

 Alles wordt gekend.  



13 

 

33. Weet: Dát is Brahman, 

 Wat de Veda's als grenzeloos stellen, 

 En verwijzend naar het universum  

 Als zijn effect, deze stelling staven. 

34. Weet: Dát is Brahman, wat de Upaniṣhads 

 Zeer zorgvuldig hebben vastgesteld 

 Als het enige doelwit van de zoektocht 

 Van hen die naar bevrijding streven. 

35. Weet: Dát is Brahman, 

 Wat in elk individueel schepsel 

 Is binnengetreden en zijn bestuurder werd, 

 Zoals door de Veda's verkondigd. 

36. Weet, dat de Upaniṣhads verkondigen dat Brahman 

 De enige Oorzaak is van alle handelingen  

 Die de individuele zielen verrichten, 

 En de Gever is van de vruchten daarvan. 

37. De betekenis van de afzonderlijke woorden 

 'Gij' en 'Dat' is hiermede duidelijk vastgesteld. 

 Nu zal de betekenis worden behandeld van de zin 'Dat zijt Gij' 

 Namelijk de gelijkheid van wat met deze twee woorden wordt bedoeld  

38. Dat waar deze zin op doelt is noch verbonden met 

 Noch gekenmerkt door wat dan ook.  

 De betekenis van deze zin volgens de wijze is 

 Eén ondeelbaar wezen, bestaande uit gelukzaligheid alleen. 

39. Wat verschijnt als het individuele bewuste Zelf  

 Is van de aard van gelukzaligheid zonder een tweede. 

 En het Ene, dat gelukzaligheid zonder een tweede is, 

 Is niet anders dan het individuele bewuste Zelf. 

40. De misvatting dat het woord 'Gij' iets anders dan Brahman betekent 

 En dat het woord 'Dat' voor iets kenbaars staat, 

 Houdt onmiddellijk op bij het vatten van 

 De gemeenschappelijke betekenis van deze twee woorden. 

41. [De leerling vraagt:] Wat volgt hierop? 

 De leraar zegt: Luister:  

 Het individuele bewuste Zelf [dat alles verlicht] staat voor 

 De Ene allesdoordringende gelukzaligheid zonder een tweede.  



14 

 

42. Uitspraken als 'Dat zijt Gij' enz.  

 Dienen om de eenzelvigheid te bekrachtigen 

 Van wat indirect bedoeld wordt 

 Met de twee woorden 'Gij' en 'Dat'. 

43. We hebben op zorgvuldige wijze uitgelegd, 

 Hoe de zin de twee direct uitgedrukte 

 Ogenschijnlijke betekenissen afwijst en dus, 

 Wat het werkelijk betekent, onthult. 

44. Het bewustzijn dat verbonden is  

 Met het interne orgaan en dat het object is 

 Van het idee en woord 'ik', 

 Is de directe betekenis van het woord 'Gij'. 

45. Dat wat middels toegevoegde kenmerken wordt gekend, 

 De bron van het universum, omschreven als Alwetend enz., 

 Wat Māyā als zijn oplegging heeft en wiens aard bewustzijn is, 

 Is de directe (ogenschijnlijke) betekenis van 'Dat'. 

46. Omdat, met het oog op één en dezelfde werkelijkheid, 

 De indirect en direct gekende kenmerken tegenstrijdig zijn 

 Met die van een bestaan met een tweede en Absolute Eenheid, 

 Moet voor de indirect uitgedrukte betekenis worden gekozen. 

47. In geval van tegenstrijdigheid met andere bewijsgronden  

 Bij het aanvaarden van de directe betekenis van een woord, 

 Wordt de betekenis die eenduidig en uit zichzelf begrijpelijk is, 

 De indirect uitgedrukte betekenis genoemd. 

48. Alleen 'overeenstemming en tegenstrijdigheid' mag worden   

 Aangewend bij interpretatie van zinnen als 'Dat zijt Gij',  

 Waarin één deel van de directe betekenis van de twee woorden  

 'Dat' en 'Gij' wordt weggelaten terwijl het andere wordt behouden. 

 Bij dergelijke gevallen zal geen andere methode baten,   

 Zoals in geval van de twee woorden 'hij' en 'dit', 

 - In zinnen als 'hij is dit' enz.-, een deel van de directe betekenis 

 Van elk woord wordt weggelaten terwijl het andere wordt behouden. 

49. Men moet zo lang als nodig is doorgaan met de studie van de Veda's,  

 Met het overwegen van de betekenissen daarvan en met oefeningen 

 Om de geest te beteugelen, tot de juiste betekenis van de zin 

 'Ik ben Brahman' helder en gevestigd is.  



15 

 

50. Wanneer door de genade van de Veda's en de Leraar 

 Deze Kennis gevestigd wordt, 

 Heeft men de oorzaak van hergeboorten 

 Voor eeuwig tenietgedaan.  

51. Zo'n mens, zijn stoffelijke en subtiele lichamen opgelost, 

 Bevrijd van de subtiele elementen en 

 Verlost van de aaneenschakeling van handelingen, 

 Wordt onmiddellijk bevrijd. 

52. Na opgehouden te zijn met bindende handelingen, 

 Zal de 'in dit leven bevrijde' nog een tijdje voortleven  

 Als gevolg van de dwingende kracht van de handelingen 

 Die reeds vrucht begonnen af te werpen. 

53. Deze bevrijde heeft de Absolute Eenheid bereikt, 

 De grootste en ultieme heerlijkheid, 

 Die de opperste verblijfplaats van Viṣṇu wordt genoemd 

 Waarvan er geen terugkeer is. 

Hier eindigt de uiteenzetting 

Over de impliciete betekenis van de uitspraak  

['Dat zijt Gij'] door Śrī Śaṅkara,  

De grote Leraar en rondtrekkende Paramahaṁsa. 

  



16 

 

  



17 

 

 

वाक्यवतृ्तििः 
VĀKYAVṚTTI 

॥ श्री गणशेाय नमिः॥ 
सग गत्तित्तिप्रलयहिेमुत्तिन्त्यशत्ततिं  त्तवश्वशे्वरिं  
त्तवत्तिित्तवश्वमनन्तमतू्ति गम।् 
त्तनम ुगतबन्धनमपारसखुाम्बरुात्तशिं  
श्रीवल्लभिं त्तवमलबोधघनिं नमात्तम॥ १॥ 
 

|| śrī gaṇeśāya namaḥ|| 

sargasthitipralayahetumacintyaśaktiṁ viśveśvaraṁ 

viditaviśvamanantamūrtim | 

nirmuktabandhanamapārasukhāmburāśiṁ 

śrīvallabhaṁ vimalabodhaghanaṁ namāmi || 1|| 

 

śrī gaṇeśāya namaḥ: eerbetoon aan Śrī Gaṇeśa, God van wijsheid. sarga- 

sthiti-pralaya-hetum: die de oorsprong, bestaansgrond, bron, is van de 

schepping, instandhouding en de oplossing van het universum; acintya-

śaktiṁ: wiens kracht onvatbaar is; viśva-iśvaraṁ: die de Heer van het 

universum is; vidita-viśvam: die de kenner van het gehele universum is; 

ananta-mūrtim: die de bezitter van een ontelbare hoeveelheid van vormen is; 

nirmuktabandhanam: die alleszins vrij van gebondenheid is; apāra-sukha-

amburāśiṁ: die een oceaan van oneindige gelukzaligheid is; śrīvallabhaṁ: 

aan de Ene die bemind wordt door Śrī (de leraar); vimala-bodha-ghanaṁ: en 

die onbesmet bewustzijn is; namāmi: ik buig me voor. 

 

Eerbeton aan Śrī Gaṇeśa: 

1. Ik buig me voor dat pure bewustzijn, 

 Een oceaan van onbegrensde geluk, de door Śrī
1
 beminde, 

 De alwetende Heer van het universum, 

 Manifestatie van verscheidenheid zonder gebondenheid, 

 Almachtig, de oorsprong van de schepping, 

 De instandhouder en oplosser van het universum.  

                                                           
1
 Viṣṇu's echtgenote, beschouwd als de godin van voorspoed en schoonheid. 



18 

 

यस्य प्रसािािहमवे त्तवष्णमु गय्यवे सवं पत्तरकत्तिििं ि। 
इत्थिं त्तवजानात्तम सिात्मरूपिं िस्यािंत्तिपद्मिं प्रणिोऽत्ति त्तनत्यम॥् २॥ 
 

yasya prasādādahameva viṣṇurmayyeva sarvaṁ parikalpitaṁ ca | 

itthaṁ vijānāmi sadātmarūpaṁ tasyāṁghripadmaṁ praṇato'smi nityam || 2|| 
 

yasya prasādāt; door wiens genade; ahameva: ikzelf ben; viṣṇu: de alles 

doordringende Eén; mayi eva: op mij alleen; sarvam: alles; parikalpitam: is 

opgelegd; ca: en; ittham: dus; vijānāmi: ik weet; sada: voor altijd; ātma-

rūpam: van de essentie van het Zelf; tasya aṁghri padma: aan de lotusvoeten 

van Hem; praṇataḥ: buig neer; asmi nityam: ben altijd, eeuwig. 

 

2. Telkens buig ik me voor de lotusvoeten van mijn Leraar, 

 Door wiens genade ik voor altijd tot inzicht kwam  

 Dat ik de alles doordringende Eén ben
1
 

 En het gehele universum een oplegging is op Mij.
2
 

 

 

 

 

  

                                                           
1
 Viṣṇu: Zie Bṛhadrānyaka Upaniṣad. 1.4.10: "In den begin was er niets dan 

Brahman. Hij kende Zichzelf als 'Ik ben Brahman' (brahmāsmi). Uit die kennis 

ontsprong alles. Al degenen onder de goden, de wijzen en de mensen die deze kennis 

verkregen hebben, zijn Brahman zelf geworden. 
2
 Na dit eerbetoon begint de inhoudelijke behandeling van het onderwerp. Het is in de 

vorm van een dialoog tussen een Leraar en een leerling. In de volgende twee verzen 

(3 en 4) leg de leerling zijn vraag bij de Leraar neer. 



19 

 

िापत्रयाकगसिंिप्तिः कत्तिदुत्तिग्नमानसिः। 
शमात्तिसाधनयै ुगतिः सद्गरुिं  पत्तरपचृ्छत्ति॥ ३॥ 
 

tāpatrayārkasaṁtaptaḥ kaścidudvignamānasaḥ | 

śamādisādhanairyuktaḥ sadguruṁ paripṛcchati || 3|| 

 

tāpa-traya-arka-saṁtaptaḥ: verschroeid door de hitte van de drie kwellingen; 

kaścid: iemand; udvignamānasaḥ: bezorgd zijnde; yuktaḥ: begiftigd; śama-

ādi-sādhanaiḥ: met middelen leidend naar bevrijding; sadguruṁ: aan een 

ware leraar; paripṛcchati: zegt. 

 

3. Verschroeid door de hitte van de drie kwellingen
1
 

 Maar begiftigd met middelen leidend naar bevrijding
2
  

 Zegt iemand tot de ware leraar, 

 [Een kenner van Brahman]: 
 

 

 

 

 

  

                                                           
1
 Deze kwellingen zijn: 1. ‘ādhyātmika’: psychisch-fysieke kwellingen zoals angst en 

pijn; 2. ‘ādhidaivika’: kwellingen teweeggebracht door niet-menselijke wezens en 

natuurrampen; 3. ‘ādhibautika’: kwellingen teweeggebracht door soortgenoten 

(mensen). 
2
 Deze middelen (ook de vier vereisten genoemd) zijn: (1) onthechting (vairāgya), (2) 

onderscheid tussen het eeuwigdurende en het voorbijgaande (nityānitya-vastuvive-

kaḥ), (3) de zes deugden bestaande uit kalmte (śama), zelfbeheersing (dama), terug-

getrokkenheid (uparati), verdraagzaamheid (titikṣā), geloof (śraddhā), in-het-Zelf-

gevestigd-zijn (samādhāna) en (4) sterk verlangen naar de uiteindelijke bevrijding 

(mumukṣutā). Zie ook de verzen 4 t/m 9 in Aparokṣānubhūti en vers 19 in Viveka-

cūḍāmaṇi. 

 



20 

 

अनायासने यनेािान्मचु्च्ययेिं भवबन्धनाि।् 
िन्म ेसिंत्तिप्य भगवने्कवलिं कृपया वि॥ ४॥ 
 

anāyāsena yenāsmānmuccyeyaṁ bhavabandhanāt | 

tanme saṁkṣipya bhagavankevalaṁ kṛpayā vada || 4|| 

 

anāyāsena: zonder moeite, inspanning; yena: waardoor; asmāt: van, uit; 

muccyeyaṁ: kan ik bevrijd worden; bhavabandhanāt: van deze gebondenheid 

van geboorte; tat: dat; me: aan mij; saṁkṣipya: zonder omhaal, kortweg; 

bhagavan: Uwe heiligheid, O Heer; kevalaṁ kṛpayā: door genade alleen; 

vada: leg alstublieft uit. 

 

4. Gun mij uw onuitputtelijke genade, O Heer, 

 En leg me alstublieft onomwonden uit  

 Hoe
1
 ik zonder moeite

2
 bevrijd kan worden 

 Van de gebondenheid van geboorte. 
 

 

 

 

  

                                                           
1
 Zelfkennis, de directe weg naar bevrijding. 

2
 Want, zelfkennis, wanneer die daagt, maakt de mens onmiddellijk vrij zonder 

inspanning door hemzelf of door iemand anders. 



21 

 

गरुरवाि। 
साध्वीि ेविनव्यत्ततिः प्रत्तिभात्ति विात्तम ि।े 
इििं ित्तित्ति त्तवस्पष्टिं सावधानमनािः शृण॥ु ५॥ 
 

gururuvāca | 

sādhvīte vacana-vyaktiḥ pratibhāti vadāmi te | 

idaṁ taditi vispaṣṭaṁ sāvadhānamanāḥ śṛṇu || 5|| 

 

guru: de leraar; uvāca: spreekt;  

sādhvī: uitstekend; te: van je; vacanavyaktiḥ: deze bijzondere vraag; prati-

bhāti: is; vadāmi: ik zal uitleggen; te: aan je; idaṁ taditi: het is dit; vispaṣṭa: 

zeer helder; sāvadhāna-manāḥ: met een waakzame geest; śṛṇu: luister. 

 

5. De leraar zegt: 

 Deze bijzondere vraag
1
 van je 

 Acht ik van zeer grote waarde. 

 Ik zal hem zo helder mogelijk beantwoorden, 

 Luister met grote aandacht, het is dit
2
: 

 
 

 

 

 

 

 

 

  

                                                           
1
 Met de in vers 4 gestelde vraag heeft de leerling blijk gegeven van zijn kwalificatie, 

onuitputtelijk verlangen en vastberadenheid om het pad naar bevrijding te betreden. 
2
 Zelfkennis, de directe weg naar bevrijding. 



22 

 

ित्त्वमस्यात्तिवाक्योत्थिं यज्जीवपरमात्मनोिः। 
िािात्म्यत्तवषयिं ज्ञान िं ित्तिििं मतु्ततसाधनम॥् ६॥ 

 

tattvamasyādivākyotthaṁ yajjīvaparamātmanoḥ | 

tādātmyaviṣayaṁ jñānaṁ tadidaṁ muktisādhanam || 6|| 

 

tat-tvam-asi-ādi-vākya-utthaṁ: dat daagt op uit zinnen als 'Dat zijt Gij' enz; 

jīva-parama-ātmanoḥ: van het individuele Zelf en het Universele Zelf; 

tādātmya-viṣayaṁ: en betreft de eenzelvigheid; yat jñānaṁ: de kennis; tad-

idaṁ mukti-sādhanam: wat bevrijding mogelijk maakt. 

 

6. De kennis van de eenzelvigheid 

 Van het individuele Zelf en het Universele Zelf, 

 Afkomstig van Vedische verklaringen zoals 'Dat zijt Gij' enz
1
. 

 Is wat bevrijding mogelijk maakt.
2
 

 

  

                                                           
1
 De grote verklaringen van de Veda's (mahāvākya's) die als de voornaamste 

beschouwd worden zijn: Prajñānam Brahma ('Dit bewustzijn is Brahman'), Aitareya 

Up. 3.3, Ṛg Veda; Aham Brahmāsmi ('Ik ben Brahman'), Bṛhadāraṇyaka Up. 1.4.10, 

Yajur Veda; Tat tvam asi ('Dat zijt Gij'), Chāndogya Up. 6.8.7, Sama Veda; en Ayam 

ātma Brahma ('Deze ātman is Brahman', of 'Ik ben dit Zelf dat Brahman is'), 

Māṇḍūkya Up. 1.2, Atharva Veda. 

Er wordt gesteld dat vol begrip van één van de mahāvākya's tot onmiddellijke 

bevrijding van de banden van onwetendheid leidt. 
2
 De Leraar stelt hier de eenzelvigheid van het individuele Zelf en het Universele Zelf, 

die tot dan toe als gevolg van onwetendheid als verschillend werden beschouwd. Met 

deze instructie van de Leraar leert de leerling dat hij niets anders dan Brahman is. 



23 

 

त्तशष्य उवाि। 
को जीविः किः परिात्मा िािात्म्यिं वा कथिं ियोिः। 
ित्त्वमस्यात्तिवाक्यिं वा कथिं ित्प्रत्तिपाियिे॥् ७॥ 
 

śiṣya uvāca | 

ko jīvaḥ kaḥ paraścātmā tādātmyaṁ vā kathaṁ tayoḥ | 

tattvamasyādivākyaṁ vā kathaṁ tatpratipādayet || 7|| 

 

śiṣya: de leerling; uvāca: zegt: 

kaḥ: wie; jīvaḥ: het individuele Zelf; kaḥ: wie; para: het universele; ca: en; 

ātmā: Zelf; tādātmyam: een eenzelvigheid; vā katham: hoe kan weer; tayoḥ: 

tussen hen; tat-tvam-asi-ādi-vākyam: de uitspraken als 'Dat zijt Gij'; vā 

katham: en hoe kan zijn; tatpratipādayet: laat zien; tat: dat. 

 

7. De leerling zegt: 

 Wie is het individuele en wie het Universele Zelf? 

 Hoe kunnen zij één en hetzelfde zijn? 

 En hoe kunnen uitspraken als 'Dat zijt Gij' 

 Hun eenzelvigheid aantonen? 

 

 

  



24 

 

गरुरवाि। 
अत्र ब्रमूिः समाधान िं कोऽन्यो जीवस्त्वमवे त्तह। 
यस्त्विं पचृ्छत्तस मािं कोऽहिं ब्रह्मवैात्तस न सिंशयिः॥ ८॥ 
 

gururuvāca | 

atra brūmaḥ samādhānaṁ ko'nyo jīvastvameva hi | 

yastvaṁ pṛcchasi māṁ ko'haṁ brahmaivāsi na saṁśayaḥ || 8|| 

 

guru: de leraar; uvāca: spreekt: 

atra: in deze aangelegenheid; brūmaḥ: ik zal je geven; samādhānam: de 

oplossing, antwoord; kaḥ anaḥ: anders; jīva: het individuele Zelf; tva meva hi: 

het is zeker niemand anders dan jij; yaḥ: wie; -stvam: jij; pṛcchasi: zegt; mām: 

aan mij; kaḥ aham: 'wie ben ik?'; asi: jij bent; brahman eva: Brahman heus, 

stellig, waarachtig; na: er; saṁśayaḥ: geen twijfel. 

 

8. De leraar antwoordt: 

 Ik zal je vraag beantwoorden. 

 Wie anders kan het individuele Zelf zijn 

 Dan jijzelf die mij vraagt 'Wie ben ik?'. 

 Jij bent zonder twijfel Brahman Zelf. 

 

  



25 

 

त्तशष्य उवाि। 
पिाथ गमवे जानात्तम नाद्यात्तप भगवनु्स्फटम।् 
अहिं ब्रह्मते्ति वाक्याथ ंप्रत्तिपद्य ेकथिं वि॥ ९॥ 

 

śiṣya uvāca | 

padārthameva jānāmi nādyāpi bhagavansphuṭam | 

ahaṁ brahmeti vākyārthaṁ pratipadye kathaṁ vada || 9|| 

 

śiṣya: de leerling; uvāca: zegt: 

pada-artham eva: zelfs de betekenis van de woorden; jānāmi: ik weet; na: 

niet; adya api: tot nu toe; bhagavan: O Heer; sphuṭam: duidelijk, helder; 

ahaṁ brahmeti: ik ben Brahman; vākya-arthaṁ: betekenis van een zin; 

pratipadye: ik kan begrijpen; katham: hoe; vada: vertel mij (de betekenis van 

de woorden). 

 

9. De leerling beklaagt zich: 

 Hoe kan ik de betekenis begrijpen  

 Van de zin 'Ik ben Brahman', 

 Als ik niet op klare wijze de betekenis ken 

 Van de woorden daarin, leg het mij uit, O Heer. 

  

 

  



26 

 

गरुरवाि। 
सत्यमाह भवानत्र त्तवगान िं नवै त्तवद्यि।े  
हिेिुः पिाथ गबोधो त्तह वाक्याथा गवगिते्तरह॥ १०॥ 
 

gururuvāca | 

satyamāha bhavānatra vigānaṁ naiva vidyate |  

hetuḥ padārthabodho hi vākyārthāvagateriha || 10|| 

 

guru: de leraar; uvāca: spreekt: 

satyam: de waarheid; āha: heb gezegd; bhavān: jij; vigānam: twee meningen; 

atra iha: over deze aangelegenheid; na eva vidyate: er zijn geen; hetuḥ: de 

oorzaak; pada-artha bodhoḥ: (dat) een begrip van de betekenissen van 

woorden (in een zin); hi: is zeker; vākya-arthā-vagateriha: van het begrip van 

een zin bevattende deze woorden. 

 

10. De leraar antwoordt: 

 Jij sprak de waarheid, dat de kennis 

 Van de betekenis van woorden in een zin 

 Bepalend is voor het begrijpen van de betekenis van die zin. 

 Er kunnen hierover geen twee meningen bestaan. 

 

  



27 

 

अन्तिःकरणिितृ्तिसात्तिििैन्यत्तवग्रहिः। 
आनन्दरूपिः सत्यिः सत्तन्किं  नात्मानिं प्रपद्यस॥े ११॥ 
 

antaḥkaraṇatadvṛttisākṣicaitanyavigrahaḥ | 

ānandarūpaḥ satyaḥ sankiṁ nātmānaṁ prapadyase || 11|| 

 

antaḥkaraṇa: het interne orgaan; tadvṛtti; zijn modificaties; sākṣi: getuige; 

caitanya: bewustzijn: vigrahaḥ: belichaming van; ānandarūpaḥ: gelukzalig-

heid; satyaḥ: bestaan; san: die zijn; kim: waarom (jij); na: niet; ātmānam: 

jijzelf; prapadyase: erkent. 

 

11. Waarom ken je jezelf niet
1
? 

 Jij bent een belichaming van  

 Bewustzijn, bestaan en gelukzaligheid
2
, 

 De getuige van de geest
3
 en de veranderingen daarin

4
.  

                                                           
1
 Vanaf dit vers tot vers 27 legt de Leraar de betekenis van het woord 'Gij' uit. Alleen 

door het kennen van de betekenis van dit woord kan de uitspraak 'Dat zijt Gij' worden 

begrepen waarna bevrijding onmiddellijk volgt. De indirecte betekenis van Gij is 

bestaan, bewustzijn en gelukzaligheid. 
2
 Deze drie staan voor een ondeelbare entiteit. 

3
 Geest of het interne orgaan; Zie Vivekacūḍamaṇi 93-94: "Het interne orgaan (antaḥ-

karaṇa), [hoewel enkelvoudig] heet ook manas, buddhi, ego (ahaṃkāra) en citta, 

afhankelijk van zijn modificatie en de overeenkomstige functie die het bekleedt. 

Wanneer het de functie aanneemt van voorstelling en analyse (pro’s en contra’s van 

objecten) (saṁkalpa-vikalpana) heet het manas. Buddhi is zijn eigenschap om het 

waarheidsgehalte van  objecten te bepalen (padārtha). Het heet ego (ahaṃkāra) 

wanneer het zich met het lichaam identificeert als zijn eigen Zelf. Het heet citta als 

het zich verenigt met het object van zijn verlangen (Citta vertegenwoordigt hier de 

herinneringen die in het causale vlak van het persoonlijke bewustzijn zijn opgeslagen. 

Een herinnering ontvouwt zich als de verschijning van een neiging of aanleg. Een 

ruimere betekenis van citta is het persoonlijke bewustzijn, de drager van antaḥ-

karaṇa)." 
4
 Verandering of modificatie: Hier wordt het gebruikt voor de betekenis van het 

Sanskrit woord vṛtti, dat afgeleid is van de wortel vṛt, ‘bestaan’. Vṛtti is dus een wijze 

van bestaan. Als we de manieren waarop iets bestaat bekijken, kunnen wij de wijzi-

gingen, toestanden, werkzaamheden of functies daarvan in ogenschouw nemen. Al 

deze bijbetekenissen zijn opgesloten in de betekenis van vṛtti, dat voor wijzigingen of 

wijzen van functioneren staat. Illustratieve voorbeelden hiervan zijn: goud dat afhan-

kelijk van zijn wijziging en functie armband, ring enz. wordt genoemd, en water dat 

zich als sneeuw, hagel,  zee enz. manifesteert. 



28 

 

सत्यानन्दस्वरूपिं धीसात्तिणिं बोधत्तवग्रहम।् 
त्तिन्तयात्मिया त्तनत्यिं त्यक्त्वा िहेात्तिगािं त्तधयम॥् १२॥ 
 

satyānandasvarūpaṁ dhīsākṣiṇaṁ bodhavigraham | 

cintayātmatayā nityaṁ tyaktvā dehādigāṁ dhiyam || 12|| 

 

satya-ananda-svarūpam: die van de aard van bestaan en gelukzaligheid is;  

dhī-sākṣiṇam: en de getuige van het intellect is; bodha-vigraham: op bewust-

zijn; cintaya: en mediteer; ātmatayā: als het Zelf; nityam: altijd:  tyaktvā: geef 

op!; deha-adi-gām: van (de eenzelvigheid van het Zelf) en het lichaam enz.; 

dhiyam: de misvatting. 

 

12. Geef de misvatting van de identificatie van het Zelf  

 Met het lichaam enz.
1
 op, en besef onafgebroken 

 Dat je bewustzijn, bestaan en gelukzaligheid bent, 

 De getuige van het intellect
2
. 

 

 

 

  

                                                           
1
 Het lichaam, de zinnen, de geest (manas, het denkvermogen), het intellect (buddhi) 

en de levenskracht (prāṇa). 
2
 Buddhi: het is het onzuivere intellect dat zich de eenzelvigheid van het Zelf met het 

lichaam verbeeldt. Zie Vivekacūḍamaṇi 354: "Alle vormen van verbeelding als ‘jij’, 

‘ik’, ‘dit’ (tvamahamidamitīyaṁ) zijn het gevolg van onzuiverheid van het intellect 

(buddhidoṣāt)." en 360: "De ware aard van het Zelf (paramātman) is uiterst subtiel en 

kan niet worden gevat door het naar buiten gerichte (grove) denken (sthūladṛśṭya). 

Het is alleen toegankelijk voor edelmoedigen met het zuiverste intellect (buddhi) die 

door het beoefenen van samādhi een buitengewoon fijne staat hebben bereikt." 



29 

 

रूपात्तिमान्यििः त्तपण्डस्तिो नात्मा घटात्तिवि।् 
त्तवयिात्तिमहाभिूत्तवकारत्वाच्च कुम्भवि॥् १३॥ 
 

rūpādimānyataḥ piṇḍastato nātmā ghaṭādivat | 

viyadādimahābhūtavikāratvācca kumbhavat || 13|| 

 

rūpa-adi-mān: hebben van vorm, kleur enz.; na: is niet; yataḥ: zoals het is; 

piṇḍastato: het grofstoffelijk lichaam; na: niet; ātmā: het Zelf; ghaṭādivat: 

zoals potten en andere dingen; viyad-ādi-mahā-bhūta-vikāratvāt: omdat het 

een modificatie is van de ether enz., (de elementen); kumbhavat: zoals een 

kruik. 

 

13. Het grofstoffelijke lichaam is niet het Zelf. 

 Het bezit vorm, kleur enz. zoals een pot, 

 Ook omdat het bestaat uit modificaties van elementen 

 Zoals ether en andere elementen bij een kruik. 

   



30 

 

अनात्मा यत्ति त्तपण्डोऽयमतुहिेबुलान्मििः। 
करामलकवत्सािािात्मानिं प्रत्तिपािय॥ १४॥ 
 

anātmā yadi piṇḍo'yamuktahetubalānmataḥ | 

karāmalakavatsākṣādātmānaṁ pratipādaya || 14|| 

 

anātmā: als niet het Zelf zijnde; yadi:als; piṇḍaḥ: grofstoffelijk lichaam; 

ayam: dit; ukta-hetu-balāt; door deze sterke bewijsgronden; mataḥ: wordt 

aangenomen; kara-āmalakavat: als een vrucht in je handpalm; sākṣāt: direct; 

ātmānam: het Zelf; pratipādaya: toon alstublieft aan. 

 

14. [De leerling zegt:] 

 Indien op basis van deze argumenten 

 Het stoffelijke lichaam als het niet-Zelf wordt aanvaard, 

 Toon mij dan alstublieft, het Zelf direct, 

 Als een vrucht in je handpalm. 

   



31 

 

घटद्रष्टा घटात्तिन्निः सव गथा न घटो यथा। 
िहेद्रष्टा िथा िहेो नाहत्तमत्यवधारय॥ १५॥ 
 

ghaṭadraṣṭā ghaṭādbhinnaḥ sarvathā na ghaṭo yathā | 

dehadraṣṭā tathā deho nāhamityavadhāraya || 15|| 

 

ghaṭ-draṣṭā: ziener van een kruik; ghaṭaḥ: het, die; ādbhinnaḥ: verschillend 

van; sarvathā: in alle opzichten; na: en door niets anders (vereenzelvigd met); 

ghaṭo: dit, deze; yathā: zoals; deha-draṣṭā: de ziener van dit stoffelijk 

lichaam; tathā: zo; deha: het lichaam; na: (ben) niet; aham: ik; iti: dit; 

avadhāraya: vergewis. 

 

15. [De leraar zegt:] 

 Zoals de waarnemer van een kruik 

        In alle opzichten verschillend is van de kruik, 

        Moet je weten dat jij, de waarnemer
1
 van het lichaam, 

        Niet dat lichaam bent. 

 

  

  

   

                                                           
1
 De getuige. 



32 

 

एवत्तमत्तियदृङ्नाहत्तमत्तियाणीत्ति त्तनत्तिन।ु 
मनोबतु्तिस्तथा प्राणो नाहत्तमत्यवधारय॥ १६॥ 
 

evamindriyadṛṅnāhamindriyāṇīti niścinu | 

manobuddhistathā prāṇo nāhamityavadhāraya || 16|| 

 

evam: op deze wijze; indriya-dṛk: de ziener van de zinnen; na: maar niet 

aham: ik ben; indriyāṇi: de zinnen; iti niścinu: kom tot de conclusie; manas: 

de geest, het denkvermogen; buddhi: het intellect; tathā: noch; prāṇa: de 

levenskracht; na: niet; aham: ik ben; iti: dit; ayavadhāraya: kom tot de 

conclusie. 

 

16. Stel op dezelfde wijze ook vast dat je 

 De waarnemer van de zinnen bent en niet de zinnen zelf. 

 Wees er ook zeker van dat je noch de geest bent 

 Noch het intellect, noch de levenskracht
1
. 

   

                                                           
1
 Na het aantonen dat het stoffelijk lichaam niet het Zelf is, vraagt de Leraar de 

leerling te beseffen dat het subtiele lichaam, bestaande uit de zinnen, de geest, het 

intellect en de levenskracht, evenmin het Zelf is. 



33 

 

सिंघािोऽत्तप िथा नाहत्तमत्ति दृश्यत्तवलिणम।् 
द्रष्टारमनमुानने त्तनपणुिं सम्प्रधारय॥ १७॥ 
 

saṁghāto'pi: tathā nāhamiti dṛśyavilakṣaṇam | 

draṣṭāramanumānena nipuṇaṁ sampradhāraya || 17|| 

 

saṁghā-taḥ-api: ook de combinatie (van de stoffelijke en subtiele lichamen); 

tathā: op dezelfde wijze (stel vast); na: niet; aham: Ik ben; iti: op deze wijze; 

dṛśya-vilakṣaṇam: wiens natuur verschillend is van het geziene (het object); 

draṣṭāram: van de ziener (het Zelf); anumānena: door middel van gevolg-

trekking; nipuṇaṁ: op kiene wijze; sampradhāraya: wees er zeker van.  

 

17. Overtuig jezelf dat je ook geen combinatie bent 

 Van de stoffelijke en subtiele
1
 lichamen, 

 En stel ook nauwkeurig vast door gevolgtrekking 

 Dat jij, de Ziener, verschillend bent van het geziene. 

   

                                                           
1
 Zie Vivekacūḍamaṇi 96: "Het subtiele lichaam (de stad van de acht samenstellende 

delen, (puryaṣṭaka)) bestaat uit: (1) de groep van vijf organen van handelen (het stem-

orgaan, de handen, de benen en de organen van uitscheiding en voortplanting), (2) de 

groep van vijf organen van waarnemen (oren, ogen, huid, neus en tong), (3) de groep 

van vijf levenskrachten (prāṇa, apāna, vyāna, udāna,en samāna), (4) de vijf subtiele 

elementen (aarde, water, vuur, lucht en ether), (5) de vier modificaties van het interne 

orgaan (manas, buddhi, ahaṃkāra, en citta), en (6) onwetenheid (avidyā), (7) 

begeerte (kāma) en (8) handeling (karma)." 

 



34 

 

िहेते्तियाियो भावा हानात्तिव्यापतृ्तििमािः। 
यस्य सत्तन्नत्तधमात्रणे सोऽहत्तमत्यवधारय॥ १८॥ 
 

dehendriyādayo bhāvā hānādivyāpṛtikṣamāḥ | 

yasya sannidhimātreṇa so'hamityavadhāraya || 18|| 

 

deha-indriya-ādayaḥ: zoals het lichaam, de zinnen enz.; bhāvāḥ: inerte, 

onbezielde, zich niet bewust zijnde entiteiten; hāna-ādi-vyāpṛti-kṣamāḥ: zijn 

in staat te functioneren door middel van instemming en verwerping; yasya 

sannidhi-mātreṇa: door wiens nabijheid; saḥ: Hij; aham: Ik ben; iti: dit; 

ayavadhāraya: kom tot de conclusie. 

 

18. Ken jezelf als het Ene, door wiens nabijheid alleen 

 Onbezielde entiteiten
1
 als het lichaam en de zinnen 

 Kunnen functioneren door middel van 

 Instemming en verwerping. 

 

    

                                                           
1
 Onbewust, inert of onbezield: entiteiten die zelf geen bewustzijn hebben en niet uit 

zichzelf kunnen functioneren. Het is de reflectie van het Zelf waardoor zij bewust 

lijken en dus kunnen functioneren. Het Zelf is altijd de ziener (getuige), puur bewust-

zijn en houdt nimmer op te bestaan. Het bestaat uit zichzelf alleen en is nimmer een 

werktuig of kenmerk. Het is daarom, werkelijk. Het ego, lichaam enz., waar het Zelf 

getuige van is, hebben uit zichzelf geen bewustzijn en danken hun bestaan aan het 

Zelf en hun aard bestaat altijd uit kenmerken. Ze zijn verder veranderlijk en vergan-

kelijk.  



35 

 

अनापन्नत्तवकारिः सन्नयस्कान्तविवे यिः। 
बदु्ध्यािींिालयते्प्रत्यक ्सोऽहत्तमत्यवधारय॥ १९॥ 
 

anāpannavikāraḥ sannayaskāntava: deva yaḥ | 

buddhyādīṁścālayetpratyak so'hamityavadhāraya || 19|| 

 

anāpannavikāraḥ san: onveranderlijk van aard; ayaskāntavat eva: als een 

magneet het ijzer; yaḥ: wie; buddhyādī: het intellect enz.; cālayet: in bewe-

ging zet; pratyak: binnenste, het meest innerlijke; saḥ: Hij, Hem; aham: Ik 

ben; iti ayavadhāraya: stel dat vast, wees er overtuigd van. 

 

19. Wees er krachtig van overtuigd dat je één bent 

 Met het onveranderlijke binnenste Zelf, 

 Dat het intellect enz. tot beweging brengt 

 Zoals een magneet een ijzeren voorwerp. 

 

  

 

 

   



36 

 

अजडात्मविाभात्तन्त यत्सात्तन्नध्याज्जडा अत्तप। 
िहेते्तियमनिःप्राणािः सोऽहत्तमत्यवधारय॥ २०॥ 
 

ajaḍātmavadābhānti yatsānnidhyājjaḍā api | 

dehendriyamanaḥprāṇāḥ so'hamityavadhāraya || 20|| 

 

ajaḍātmavat: als het Zelf bewust zijn; ābhānti: schijnen, zich voordoen, 

lijken; yatsānnidhyāt: door wiens nabijheid; jaḍā api: hoewel onbewust, inert; 

deha-indriya-manaḥ-prāṇāḥ: het lichaam, de zinnen, de geest en de levens-

kracht; saḥ: Hij; aham: Ik ben; iti ayavadhāraya: stel dat vast, wees er over-

tuigd van. 

 

20. Weet: Ik ben Hem, door wiens nabijheid 

 Niet-bewuste entiteiten zoals het lichaam, 

 De zinnen, de geest en de levenskracht 

 Toch bewust schijnen te zijn als het Zelf
1
. 

 

   

                                                           
1
 Het is het Zelf, puur bewustzijn alleen, dat het lichaam, de zinnen, de geest en de 

levenskracht bewust schijnen te maken, zoals vuur dat een stuk ijzer heet doet lijken. 



37 

 

अगमन्म ेमनोऽन्यत्र साम्प्रििं ि त्तिरीकृिम।् 
एविं यो वते्ति धीवतृ्तििं सोऽहत्तमत्यवधारय॥ २१॥ 
 

agamanme mano'nyatra sāmprataṁ ca sthirīkṛtam | 

evaṁ yo vetti dhīvṛttiṁ so'hamityavadhāraya || 21|| 

 

agamat: ging; me: mijn; manaḥ: geest, denken; ayatra: elders; sāmpratam: 

nu; ca: en; sthirīkṛtam: hij is tot rust gebracht; eva: zoals; yaḥ: wie; vetti: 

weet; dhīvṛttiṁ: de functies van het intellect; saḥ: Hij; aham: Ik ben; iti 

ayavadhāraya: stel dat vast, wees er overtuigd van. 

 

21. Weet: Ik ben Hem, het Ene bewustzijn dat het Zelf is, 

 Dat de wijzigingen in het intellect verlicht 

 Zoals 'mijn gedachten gingen naar elders 

 Maar ze zijn nu tot rust gebracht.' 

 

   



38 

 

स्वप्नजागत्तरि ेसतु्तप्तिं भावाभावौ त्तधयािं िथा। 
यो वते्त्यत्तवत्तियिः सािात्सोऽहत्तमत्यवधारय॥ २२॥ 
 

svapnajāgarite suptiṁ bhāvābhāvau dhiyāṁ tathā | 

yo vettyavikriyaḥ sākṣātso'hamityavadhāraya || 22|| 

 

svapna-jāgarite: droom - waken; suptim (en) diepe slaap; bhāva-abhāvau: het 

verschijnen en verdwijnen; dhiyām: van het intellect; tathā; en ook; yaḥ: wie; 

vetti: weet; avikriyaḥ: onveranderlijk van aard;  sākṣāt: (en) direct gekend; 

saḥ: Hij; aham: Ik ben; iti ayavadhāraya: stel dat vast, wees er overtuigd van. 

 

22. Weet: Ik ben Hem, het Ene onveranderlijke Zelf, 

 Dat direct wordt gekend, en dat 

 Het verschijnen en verdwijnen van het intellect verlicht, 

 En de drie staten van dromen, waken en slaap
1
. 

 

 

 

 

  

                                                           
1
  Hier wordt aangetoond dat het Zelf verschillend is van de drie staten van dromen, 

waken en slaap, en dat Het ook verschillend is van het intellect.  



39 

 

घटावभासको िीपो घटािन्यो यथषे्यि।े 
िहेावभासको िहेी िथाहिं बोधत्तवग्रहिः॥ २३॥ 
 

ghaṭāvabhāsako dīpo ghaṭādanyo yatheṣyate | 

dehāvabhāsako dehī tathāhaṁ bodhavigrahaḥ || 23|| 

 

ghaṭa-avabhāsakaḥ: dat een kruik verlicht; dīpoḥ: een lamp; ghaṭāt anyaḥ: als 

verschil-lend van dat; yathā: zoals; iṣyate: wordt aanvaard; deha-

avabhāsakaḥ: de verlichter van het lichaam (ben verschillend van het 

lichaam); dehī: het Zelf; tatha: zo; aham: Ik; bodha-vigrahaḥ: Bewustzijn 

Zelf. 

 

23. Jij bent het Zelf, een belichaming van puur bewustzijn, 

 Dat het lichaam verlicht en er daarom geheel verschillend van is, 

 Zoals een lamp die verschillend is 

 Van de pot die hij verlicht
1
. 

 

 

 

 

  

                                                           
1
 De lichtbron en het verlichte moeten noodzakelijkerwijze verschillend van elkaar 

zijn. Zo ook het Zelf en het niet-Zelf. 



40 

 

पतु्रत्तविाियो भावा यस्य शषेिया त्तप्रयािः। 
द्रष्टा सव गत्तप्रयिमिः सोऽहत्तमत्यवधारय॥ २४॥ 
 

putravittādayo bhāvā yasya śeṣatayā priyāḥ | 

draṣṭā sarvapriyatamaḥ so'hamityavadhāraya || 24|| 

 

putra-vitta-adayaḥ: zoals weelde, kinderen enz.: bhāvā: personen en dingen;  

yasya śeṣatayā: omwille van hen; priyāḥ: lief, dierbaar; draṣṭa: ziener, waar-

nemer; sarvapriyatamaḥ: de meest geliefde van allen; saḥ: Hij; aham: Ik ben; 

iti ayavadhāraya: stel dat vast, wees er overtuigd van. 

 

24. Vergewis je van het feit dat je één bent  

 Met de Ziener, het meest dierbare van alles, 

 Omwille van wie personen en dingen,  

 Zoals kinderen en weelde, dierbaar zijn.
1
 

  

 

 

   

                                                           
1
 Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad: IV-v-6: “Yājñavalkya zei tegen zijn echtgenote Maitreyī: 

“Zie, niet omwille van de echtgenoot is de echtgenoot dierbaar, maar omwille van het 

Zelf is de echtgenoot dierbaar”, “niet omwille van weelde is weelde dierbaar, maar 

omwille van het Zelf is weelde dierbaar”, “niet omwille van iets is dat ding dierbaar, 

maar omwille van het Zelf is dat ding dierbaar” enz. 

Ook:
 
Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad I-iv-8: "Dit Zelf is nader dan al het andere; dierbaar-

der dan een zoon, dierbaarder dan rijkdom, dierbaarder dan wat ook. Indien een mens 

iets dierbaarder dan het Zelf noemt, zeg hem dan dat hij verliezen zal wat hem dier-

baar is; alleen het Zelf is dierbaar. Daarom moet men over het Zelf alleen mediteren. 

Wie over het Zelf alleen mediteert zal het nooit verliezen.". 



41 

 

परप्रमेास्पििया मा न भवूमहिं सिा। 
भयूासत्तमत्ति यो द्रष्टा सोऽहत्तमत्यवधारय॥ २५॥ 
 

parapremāspadatayā mā na bhūvamahaṁ sadā | 

bhūyāsamiti yo draṣṭā so'hamityavadhāraya || 25|| 

 

para-premāspadatayā: het object van allerhoogst liefde; mā na bhūvam ahaṁ: 

betreffende die naar wie het grootste verlangen naar uitgaat van 'Mag Ik 

nimmer ophouden te bestaan'; sadā bhūyāsam iti: mag Ik altijd zijn; jaḥ: 

(verbindingswoord); draṣṭā: de ziener; saḥ: Hij; aham: Ik ben; iti ayava-

dhāraya: stel dat vast, wees er overtuigd van. 

 

25. Vergewis je van het feit dat je één bent 

 Met de Ziener naar wie de grootste hunkering uitgaat: 

 'Mag Ik altijd het object van het meest dierbare zijn 

 En nooit ophouden te bestaan'.
1
 

    

                                                           
1
 De verzen 24 en 25 laten het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf zien door het 

tonen dat het Zelf het meest dierbare van alles is. Andere dingen komen op de tweede 

plaats, alleen voor zover ze een doelstelling van ons dienen. 



42 

 

यिः सात्तिलिणो बोधस्त्विंपिाथ गिः स उच्यि।े 
सात्तित्वमत्तप बोिृत्वमत्तवकात्तरियात्मनिः॥ २६॥ 
 

yaḥ sākṣilakṣaṇo bodhastvaṁpadārthaḥ sa ucyate | 

sākṣitvamapi boddhṛtvamavikāritayātmanaḥ || 26|| 

 

yaḥ sākṣilakṣaṇaḥ: dat van de aard van getuige is; bodhaḥ: bewustzijn: tvaṁ-

padārthaḥ: wat met het woord 'Gij' wordt bedoeld; saḥ ucyate: is; sākṣitvam: 

de getuigende kracht; api: is weer; boddhṛtvam; het vermogen tot kennen; 

avikāritayā: als iemand vrij van alle veranderingen; ātmanaḥ: van de kant van 

het Zelf. 

 

26. Bewustzijn, dat zich als de getuige manifesteert, 

 Is wat met het woord 'Gij' wordt bedoeld. 

 Geheel vrij van veranderingen is zelfs getuige zijn
1
  

 Niets anders dan de verlichtende kracht van het Zelf. 

   

                                                           
1
 Alle dingen zijn aan de getuige opgelegd die geheel vrij van handelen is. Zoals de 

zon verlicht Hij hen. Deze verlichting wordt 'kennen' genoemd. In dit vers hebben de 

woorden 'getuige zijn' (tvaṁpadārthaḥ) en ' kennen' (boddhṛtvam) dezelfde betekenis. 



43 

 

िहेते्तियमनिःप्राणाहङृ्कत्तिभ्यो त्तवलिणिः। 
प्रोत्तििाशशेषड्भावत्तवकारस्त्विंपिात्तभधिः॥ २७॥ 
 

dehendriyamanaḥprāṇāhaṅkṛtibhyo vilakṣaṇaḥ | 

projjhitāśeśaṣaḍbhāvavikārastvaṁpadābhidhaḥ || 27 

 

deha-indriya manaḥ-prāṇa-ahaṅkaṛa-tibhyaḥ: van het lichaam, de zinnen, de 

geest, de levenskracht en het ego (doenerschap); vilakṣaṇaḥ: is geheel ver-

schillend; projjhita-aśeśa-ṣaḍ-bhāva-vikāraḥ: en absoluut vrij is van de zes 

veranderingen waar alle niet-bewuste dingen aan zijn onderworpen;  tvam-

pada-abhidhaḥ: Wat met het woord 'Gij' wordt bedoeld. 

 

27. Wat het woord 'Gij' beduidt is geheel verschillend
1
 

 Van het lichaam, de zinnen, de geest, de levenskracht en het ego
2
 

 En is absoluut vrij van de zes wijzigingen van bestaan
3
 

 Waar alle niet-bewuste dingen aan zijn onderworpen.
4
 

   

                                                           
1
 Wanneer in de touw-slang metafoor het touw als verschillend van de slang wordt 

gekend, verdwijnt de misvatting dat het touw een slang is en hiermede wordt de 

onwerkelijkheid van de slang geweten. De slang is noch in het touw noch elders, dus 

hij kan niet werkelijk zijn. Op dezelfde wijze, wanneer het lichaam, de zinnen, de 

geest, de levenskracht en het ego worden ontkend en het Zelf wordt gekend als 

verschillend daarvan, wordt hun onwerkelijkheid onmiddellijk onderkend. 
2
 Het Zelf dient in deze verzen op zeer nauwkeurige wijze onderscheiden te worden 

van het niet-Zelf. Veel is dan bereikt als men doordrongen hiervan is.  
3
 De zes wijzigingen van bestaan zijn: (1) Waarneembaar bestaan, (2) Geboorte, (3) 

Groei, (4) Veranderingen ondergaan, (5) Verval, (6) Dood. 
4
 Hier eindigt het onderscheid maken tussen het Zelf en het subtiele lichaam dat met 

vers 16 was begonnen. Dit onderscheid moet zeer helder zijn alvorens men poogt de 

uitspraak 'Dat zijt Gij' te begrijpen. 



44 

 

त्वमथ गमवेिं त्तनत्तित्य ििथ ंत्तिन्तयते्पनुिः। 
अिद्व्यावतृ्तिरूपणे सािात्तित्तधमखुने ि॥ २८॥ 
 

tvamarthamevaṁ niścitya tadarthaṁ cintayetpunaḥ | 

atadvyāvṛttirūpeṇa sākṣādvidhimukhena ca || 28|| 

 

tvam-artham: wat met het woord 'Gij' bedoeld wordt; evam: dus; niścitya: 

vaststellen; tad-artham: wat met het woord 'Dat' bedoeld wordt cintayet-

punaḥ; men moet weer nagaan; atadvyāvṛtti-rūpeṇa: door gebruik van 

ontkenning van wat anders is dan 'Dat' (Brahman); sākṣāt-vidhi-mukhena: 

direct in de positieve methode; ca: en ook;   

 

28. Nadat op deze wijze de betekenis van het woord 'Gij' is begrepen 

 Moet men de betekenis van het woord 'Dat' nagaan, 

 Door ontkenning van dat wat anders is dan Brahman
1
 

 En ook volgens de directe bevestigende methode
2
. 

 

  

                                                           
1
 In de Upaniṣhads wordt deze methode van ontkenning als 'niet dit, niet dit' beschre-

ven. Alleen dat wat aan Brahman werd opgelegd, en daarom onwerkelijk is, wordt 

ontkend. Een voorbeeld van de methode van negatie van wat niet Brahman is is in de 

Bṛhadāranyaka Upaniṣhad aangeleverd: 

II-iii-6: Daarom nu de beschrijving (van Brahman): 'Niet dit, niet dit'. Omdat er geen 

andere meer geschikte omschrijving is dan dit: 'Niet dit'. 

III-ix-26: "Dit Zelf is Dat wat omschreven is als 'Niet dit, niet dit'. Het is onwaar-

neembaar omdat Het nimmer is waargenomen, niet onderhevig aan verval omdat Het 

nimmer vervalt, ongebonden omdat Het nimmer gebonden is, ongeketend omdat Het 

nimmer pijn voelt en aan letsel lijdt." 

Zie ook Upadeśa Sāhasrī 18.21: "Deze oplegging (van het ego aan Brahman) wordt 

ontkend, alsof daarmee iets wordt verkregen, met de woorden 'niet dit, niet dit'. 

Bovendien is geen bevel op basis van opleggingen steekhoudend. 
2
 Een voorbeeld van de direct bevestigende methode wordt aangeleverd door uitspra-

ken als 'Brahman is Bestaan, bewustzijn, gelukzaligheid'. Zie Taittirīya Upaniṣhad 

2.1 "Hij die Brahman kent als de werkelijkheid (satya), als kennis (jñāna), als de 

grenzeloze (ananta), verborgen in de spelonk van het hart en in de hoogste hemel, Hij 

verkrijgt alles wat Hij wenst, tezamen met Brahman". 



45 

 

त्तनरस्ताशषेसिंसारिोषोऽिलुात्तिलिणिः। 
अदृश्यत्वात्तिगणुकिः पराकृििमोमलिः॥ २९॥ 
 

nirastāśeṣasaṁsāradoṣo'sthulādilakṣaṇaḥ | 

adṛśyatvādiguṇakaḥ parākṛtatamomalaḥ || 29|| 

 

nirasta-aśeṣas-aṁsāra-doṣaḥ: Het Wezen dat absoluut vrij is van alle onzui-

verheden van hergeboorten; asthula-adi-lakṣaṇaḥ: die (in de Upaniṣhads) als 

'niet grof' enz. is omschreven; adṛśyatva-adi guṇakaḥ: die geen aanwijsbare 

(zichtbare) hoedanigheden heeft; parākṛta-tamaḥ-malaḥ: die de duisternis van 

onwetendheid overstijgt. 

 

29. Dat wat absoluut vrij is van elke smet van hergeboorten, 

 En wat (in de Upaniṣhads) als 'niet grof' enz.
1
 is omschreven, 

 Wat geen aanwijsbare kenmerken
2
 heeft 

 En verheven is boven duisternis
3
 en onwetendheid

4
, 

  

 

   

                                                           
1
 Bṛhadāranyaka Upaniṣhad III-viii-8: “Het is niet grof, noch fijn, niet kort, noch 

lang, niet gloeiend (als vuur), niet hechtend (als water), zonder schaduw en duisternis, 

geurloos, smaakloos, zonder oog en oor enz.” 
2
 Muṇḍaka Upaniṣhad 1.1.6: "Van datgene wat niet tastbaar is, geen antecedent heeft, 

noch kleur, ogen oren, handen, voeten; van datgene wat overal prevaleert, onmeetbaar 

klein, vanzelfsprekend, onverwoestbaar, altijd levend is; van datgene wat de wijzen 

met de naam Wezensbron aanduiden." 
3
 Zie Bhagavad Gītā 8.9: "Hij, die zijn geest richt op de Almachtige, Alwetende, 

Heerser over het Al, die ook kleiner is dan het kleinste, die het Al schraagt, van 

onvoorstelbare vorm of gestalte is, stralend gelijk de zon en boven alle duisternis 

verheven." 
4
 Dit vers illustreert de ontkennende, negatieve, methode. Het volgende vers illustreert 

de bevestigende, positieve, methode. 



46 

 

त्तनरस्तात्तिशयानन्दिः सत्यप्रज्ञानत्तवग्रहिः। 
सिास्वलिणिः पणू ग परमात्मते्ति गीयि॥े ३०॥ 
 

nirastātiśayānandaḥ satyaprajñānavigrahaḥ | 

sattāsvalakṣaṇaḥ pūrṇa paramātmeti gīyate || 30|| 

 

nirasta-atiśaya-anandaḥ: voorbij dat is er geen grotere heerlijkheid, gelukza-

ligheid; satya-prajña-anavigrahaḥ: dat wat de belichaming van bestaan en 

kennis is; sattā-sva-lakṣaṇaḥ; en dat als bestaan wordt omschreven; pūrṇa: en 

alles doordringend; param-ātmā iti: als het Universele Zelf; gīyate: staat 

bekend. 

 

30. Dat wat geen groter heerlijkheid kent dan Zichzelf, 

 De belichaming van bestaan-kennis
1
 [-puur bewustzijn], 

 En wat omschreven wordt als 'Bestaan'
2
 [is de betekenis van 'Dat'], 

 Het alles doordringende Wezen, bekend als het Universele Zelf. 

  

                                                           
1
 Taittirīya Upaniṣhad 2.1: "Hij die Brahman kent als de werkelijkheid (satya), als 

kennis (jñāna), als de grenzeloze (ananta), verborgen in de spelonk van het hart en in 

de hoogste hemel, Hij verkrijgt alles wat Hij wenst, tezamen met Brahman". 
2
 Chāndogya Upaniṣhad 6.2.1: "In den beginne was er alleen Wezen, één zonder 

tweede. Sommigen zeggen dat er niets was, hoegenaamd niets; dat alles uit niets is 

voortgekomen." 



47 

 

सवगज्ञत्विं परेशत्विं िथा सम्पणू गशत्ततिा। 
विेिैः समर्थ्गि ेयस्य िद्ब्रह्मते्यवधारय॥ ३१॥ 
 

sarvajñatvaṁ pareśatvaṁ tathā sampūrṇaśaktitā | 

vedaiḥ samarthyate yasya tadbrahmetyavadhāraya || 31|| 

 

sarvajñatvam: alwetendheid; para-iśatvam: opperste heerschap; tathā: zo; 

sampūrṇa-śaktitā: almachtigheid; vedaiḥ: door de Veda's; samarthyate: wor-

den geschraagd, gedragen; yasya: wiens; tat: Dat; brahma-iti: Brahman is; 

avadhāraya: vergewis je. 

 

31. Weet, dat Brahman 

 Alwetend
1
, Almachtig

2
 

 En de Opperste Heer
3
 van allen is, 

 Zoals door de Veda's verkondigd. 

   

                                                           
1
 Muṇḍaka Upaniṣhad 1.1.9 "Uit Hem die alwetend is, die de kenner is van alles, 

wiens discipline kennen is, komt deze Brahman, naam en voedsel tot bestaan." 
2
 Śvetāśvatara Upaniṣhad 6.8: "Geen handeling of orgaan van Hem is te vinden; noch 

gelijke noch een meerdere van Hem is gezien. Zijn grote kracht is onthuld 

verscheiden te zijn. En de werking van zijn intelligentie en kracht is natuurlijk." 
3
 Bṛhadāranyaka Upaniṣhad III.viii.9: "Onder het machtige gezag van dit onveran-

derlijke, O Gargi, worden de zon en maan op hun plek gehouden; onder het machtige 

gezag van dit onveranderlijke, O Gargi, behouden hemel en aarde hun plaats; onder 

het machtige gezag van dit onveranderlijke, O Gargi, worden momenten, uren, dagen 

en nachten, maanden, seizoenen en jaren op hun betrekkelijke plaats gehouden; onder 

het machtige gezag van dit onveranderlijke, O Gargi, enz." 



48 

 

यज्ज्ञानात्सवगत्तवज्ञान िं श्रतु्तिष ुप्रत्तिपात्तििम।् 
मिृाद्यनकेदृष्टान्तसै्तद्ब्रह्मते्यवधारय॥ ३२॥ 
 

yajjñānātsarvavijñānaṁ śrutiṣu pratipāditam | 

mṛdādyanekadṛṣṭāntaistadbrahmetyavadhāraya || 32|| 

 

yat-jñānāt: door het kennen van dat; sarvavijñānam: alles wordt gekend; 

śrutiṣu: in de śruti's; pratipāditam: het is bewezen, aangetoond; mṛt-ādi-

anekaḥ-dṛṣṭāntai: door middel van verschillende voorbeelden van aarde enz,; 

tad: Dat; brahma iti: Brahman is; avadhāraya: vergewis je. 

 

32. Weet: Dát is Brahman wat in de Veda's
1
 is uitgelegd 

 Door middel van voorbeelden zoals klei
2
, 

 En door het kennen waarvan  

 Alles wordt gekend
3
. 

    

                                                           
1
 De Upaniṣhads. 

2
 Chāndogya Upaniṣhad 6.1.4 'Door een brok klei te kennen, kent ge alle dingen die 

van klei gemaakt zijn; zij verschillen als het ware in taal en in naam, daar zij geen 

andere realiteit bezitten dan hun klei.' 

6.1.5. 'Door één klompje goud te kennen, kent ge alle dingen die van goud gemaakt 

zijn; zij verschillen van elkaar als het ware in taal en naam, daar zij geen andere 

realiteit bezitten dan hun goud.' 

6.1.6: 'Door één stukje ijzer te kennen, kent ge alle dingen die van ijzer gemaakt zijn; 

zij verschillen van elkaar als het ware in taal en naam, daar zij geen andere realiteit 

bezitten dan ijzer.' 
3
 Bṛhadāranyaka Upaniṣhad IV.v.6: "Maitreyi! Dit Zelf verdient het om gezien en 

gehoord te worden, erover te denken en te mediteren. Wanneer dit Zelf gezien, 

gehoord, overdacht, gekend wordt, dan wordt alles gekend." 

Zie ook Bhagavad Gītā VII,2: "Ik zal u deze wijsheid en kennis openbaren en 

wanneer ge u die hebt eigen gemaakt, blijft er verder niets te weten over. 



49 

 

यिानन्त्यिं प्रत्तिज्ञाय श्रतु्तिस्तत्तत्सिय ेजगौ। 
ित्काय गत्विं प्रपञ्चस्य िद्ब्रह्मते्यवधारय॥ ३३॥ 
 

yadānantyaṁ pratijñāya śrutistatsiddhaye jagau | 

tatkāryatvaṁ prapañcasya tadbrahmetyavadhāraya || 33|| 

 

yat ānantyam: wiens grenzeloosheid; pratijñāya: na te hebben voorgesteld; 

śrutaḥ: geschriften, śruti, de Veda's; tat-siddhaye: om te demonstreren; jagau: 

noemen; tat-kāryatvam: zijn modificatie te zijn; prapañcasya: het universum; 

tat: Dat; brahma: iti: Brahman is: avadhāraya: vergewis je. 

 

33. Weet: Dát is Brahman, 

 Wat de Veda's als grenzeloos
1
 stellen, 

 En verwijzend naar het universum  

 Als zijn effect
2
, deze stelling staven. 

   

                                                           
1
 Taittirīya Upaniṣhad 2.1: "Hij die Brahman kent als de werkelijkheid (satya), als 

kennis (jñāna), als de grenzeloze (ananta), verborgen in de spelonk van het hart en in 

de hoogste hemel, Hij verkrijgt alles wat Hij wenst, tezamen met Brahman". 
2
 Taittirīya Upaniṣhad 2.1 (vervolg): "Uit het Zelf kwam ether, uit ether lucht, uit 

lucht water, uit water aarde, uit aarde plantenleven, uit plantenleven voedsel, uit 

voedsel de mens." 



50 

 

त्तवत्तजज्ञास्यिया यच्च विेान्तषे ुममुिुतु्तभिः। 
समर्थ्गिऽेत्तियत्नने िद्ब्रह्मते्यवधारय॥ ३४॥ 
 

vijijñāsyatayā yacca vedānteṣu mumukṣubhiḥ | 

samarthyate'tiyatnena tadbrahmetyavadhāraya || 34|| 

 

vijijñāsyatayā: als het object, doelwit van onderzoek, zoektocht; yacca: die is; 

vedānteṣu: in de Upaniṣhads; mumukṣubhiḥ: van de zijde van hen die naar 

bevrijding verlangen; samarthyate: vastleggen, vestigen, benoemen; atiyat-

nena: zeer zorgvuldig, nauwkeurig; tat: Dat; brahma iti: Brahman is: avadhā-

raya: vergewis je. 

 

34. Weet: Dát is Brahman, wat de Upaniṣhads 

 Zeer zorgvuldig hebben vastgesteld1 

 Als het enige doelwit van de zoektocht 

 Van hen die naar bevrijding streven. 

 

 

 

   

                                                           
1
 Taittirīya Upaniṣhad 2.1: "Hij die Brahman kent als de werkelijkheid (satya), als 

kennis (jñāna), als de grenzeloze (ananta), verborgen in de spelonk van het hart en in 

de hoogste hemel, Hij verkrijgt alles wat Hij wenst, tezamen met Brahman". 



51 

 

जीवात्मना प्रवशेि त्तनयन्ततृ्विं ि िान ् प्रत्ति। 
श्रयूि ेयस्य विेषे ुिद्ब्रह्मते्यवधारय॥ ३५॥ 
 

jīvātmanā praveśaśca niyantṛtvaṁ ca tān prati | 

śrūyate yasya vedeṣu tadbrahmetyavadhāraya || 35|| 

 

jīva-ātmanā praveśaḥ ca: als individuele ziel de schepping binnengetreden; 

niyantṛtvam: bestuurder; ca: en; tān prati: en hun (zijn); śrūyate yasya: dat is 

gehoord van;  vedeṣu: in de Veda's; tat: Dat; brahma iti: Brahman is: avadhā-

raya: vergewis je. 

 

35. Weet: Dát is Brahman, 

 Wat in elk individueel schepsel 

 Is binnengetreden
1
 en zijn bestuurder

2
 werd, 

 Zoals door de Veda's verkondigd.  

                                                           
1
 Chāndogya Upaniṣhad 6.3.2: "Dat goddelijke wezen dacht: 'Ik zal in de drie goden 

binnengaan - in vuur, water, voedsel. Ik zal hun niet alleen leven, maar ook namen en 

vormen geven.'"  

Taittirīya Upaniṣhad 2.6: "Hij (de Opperste Ziel) dacht: 'Ik wilde dat Ik vele was; Ik 

zal me voortplanten.' En in de hitte van zijn meditatie schiep Hij alles; alles scheppen-

de, trad Hij alles binnen; alles binnengaande, nam  hij vorm aan, bleef evenwel 

vormloos; nam Hij grenzen aan, bleef evenwel grenzeloos; maakte Hij zich een tehuis 

bleef evenwel zonder tehuis; schiep kennis en onwetendheid; werkelijkheid, onwerke-

lijkheid, werd alles; daarom is alles werkelijkheid." 

Zie ook Bṛhadāranyaka Upaniṣhad I.iv.7. 
2
 Bṛhadāranyaka Upaniṣhad III.vii.3-23: "Hij die de aarde bewoont en toch daar-

binnen is maar de aarde kent Hem niet, wiens lichaam de aarde is en die de aarde van 

binnenuit bestuurt, is de Binnenste Bestuurder, je eigen onsterfelijke Zelf." In de 

verzen 4 t/m 23 in deze Upaniṣhad is in plaats van 'aarde' respectievelijk water, vuur, 

ruimte, lucht, hemel, de zon, de kwartieren,de  maan en de sterren, ether, duisternis, 

licht, alle wezens, de neus, het spraakorgaan, het oog, de oor, de geest (manas), de 

huid, het intellect en het voortplantingsorgaan genoemd. 



52 

 

कमगणािं फलिाितृ्विं यस्यवै श्रयूि ेश्रिुौ। 
जीवानािं हिेकुिृ गत्विं िद्ब्रह्मते्यवधारय॥ ३६॥ 
 

karmaṇāṁ phaladātṛtvaṁ yasyaiva śrūyate śrutau | 

jīvānāṁ hetukartṛtvaṁ tadbrahmetyavadhāraya || 36|| 

 

karmaṇām phaladātṛtva: als de gever van de resultaten van de handelingen 

van mensen; yasyaiva: hetwelk is; śrūyate: gehoord van; śrutau: in de Upa-

niṣhads; jīvānā hetu-kartṛtvam: en als Eén de oorzaak is van alle handelingen 

uitgevoerd door de individuele zielen; tat: Dat; brahma iti: (Brahman) is: 

avadhāraya: vergewis je. 

 

36. Weet, dat de Upaniṣhads verkondigen dat Brahman 

 De enige Oorzaak is van alle handelingen  

 Die de individuele zielen verrichten
1
, 

 En de Gever is van de vruchten daarvan
2
. 

 

 

   

                                                           
1
 Brahma Sūtra 3.2.33: "Het individuele 'ik' moet het werktuig zijn, alleen op deze 

wijze werken de geschriften doelgericht". 
2
 Brahma Sūtra 3.2.38: "De vrucht van handeling komt van Hem, zoals voor de hand 

ligt." 



53 

 

ित्त्विंपिाथौ त्तनणीिौ वाक्याथ गत्तिन्त्यिऽेधनुा। 
िािात्म्यमत्र वाक्याथ गस्तयोरवे पिाथ गयोिः॥ ३७॥ 
 

tattvaṁpadārthau nirṇītau vākyārthaścintyate'dhunā | 

tādātmyamatra vākyārthastayoreva padārthayoḥ || 37|| 

 

tattvaṁpadārthau: wat met het woord 'Gij' bedoeld wordt en ook met het 

woord 'Dat'; nirṇītau: zijn duidelijk vastgesteld; vākyārthaḥ: de betekenis van 

de zin; cintyate: zal worden besproken, behandeld; dhunā: nu; tādātmyam: is 

de eenzelvigheid; atra vākyārtha: de betekenis van de zin; tayoḥ eva pad-

arthayoḥ: van wat met deze twee woorden bedoeld wordt. 

 

37. De betekenis van de afzonderlijke woorden 

 'Gij' en 'Dat' is hiermede duidelijk vastgesteld. 

 Nu zal de betekenis worden behandeld van de zin 'Dat zijt Gij' 

 Namelijk de gelijkheid
1
 van wat met deze twee woorden wordt bedoeld

2
. 

 

 

 

   

                                                           
1
 Zie ook vers 6. Het woord Zelf (Gij) is gebruikt om de getuige van het interne 

orgaan (antaḥkaraṇa) aan te duiden, en het woord Brahman is gebruikt voor hetzelfde 

Zelf in de betekenis van de getuige van Māyā. 
2
 Beide woorden hebben op indirecte wijze Bestaan-Bewustzijn-Gelukzaligheid als 

betekenis.  



54 

 

सिंसगो वा त्तवत्तशष्टो वा वाक्याथो नात्र सम्मििः। 
अखण्डकैरसत्वने वाक्याथो त्तवदुषािं मििः॥ ३८॥ 
 

saṁsargo vā viśiṣṭo vā vākyārtho nātra sammataḥ | 

akhaṇḍaikarasatvena vākyārtho viduṣāṁ mataḥ || 38|| 

 

saṁsargaḥ vā: hetzij verbonden met; viśiṣṭaḥ vā: of gekenmerkt door wat 

anders; vākyārthaḥ: wat met de zin bedoeld wordt; nātra: is niet; sammataḥ: 

aanvaard; akhaṇḍa-eka-rasatvena: is één wezen, ondeelbaar en van de aard 

van gelukzaligheid alleen; vākyārthaḥ: de entiteit bedoeld met de zin; viduṣām 

mataḥ: volgens de wijze. 

 

38. Dat waar deze zin
1
 op doelt is noch verbonden met 

 Noch gekenmerkt door wat dan ook
2
.  

 De betekenis van deze zin
3
 volgens de wijze is 

 Eén ondeelbaar wezen, bestaande uit gelukzaligheid alleen.   

                                                           
1
 'Dat zijt Gij'. 

2
 In de zin 'de tulp is wit' zijn de woorden 'tulp' en 'wit' in feite elkaars predicaat. Hier 

is het woord 'tulp' gekenmerkt door het woord 'wit'. Daarom zegt de zin dat het een 

witte tulp is, en niet blauw, rood, geel of welke kleur ook. Op dezelfde wijze is het 

woord 'wit' gekenmerkt door het woord 'tulp', dat wil zeggen dat de witheid een 

kenmerk van de tulp is en niet van een steen, stof of iets anders. Op deze wijze 

kenmerken de woorden tulp en wit elkaar. Dit wordt in de tekst samsarga, of  

'wederzijdse kwalificatie' genoemd.  

Dezelfde zin kan ook opgevat worden in de betekenis een tulp met het kenmerk van 

wit, maar niet omgekeerd. Dit is wat met viśiṣṭaḥ of 'gekenmerkt' in de tekst is 

omschreven. (Uitleg Bisweshwara). 

Zie ook Upadesa Sahasri.VI.1: "Het Zelf zelf bezit geen kenmerk zoals een arm die 

afgesneden en weggeworpen wordt. Op dezelfde wijze kan geen enkel kenmerk aan 

Het Zelf toegeschreven worden van welke overgebleven dingen ook (stoffelijke en 

subtiele lichamen en hun attributen) waardoor Het kenmerken zou kunnen hebben." 

VI.2: "Daarom zijn alle kenmerken vergelijkbaar met de afgesneden en weg 

geworpen arm omdat ze alle niet-Zelf zijn. Zo is het Zelf vrij alle kenmerken." 
3
 Ondanks het feit dat de woorden ‘Dat’ en ‘Gij’ in de zin ‘Dat zijt Gij’ in dezelfde 

relatie tot elkaar staan als de woorden in de in voetnoot 2 genoemde zin, zijn geen van 

de daar genoemde woordcombinaties van toepassing op de zin ‘Dat zijt Gij’. Daarom 

worden alleen de indirect uitgedrukte betekenissen (vers 42) van de woorden 'Dat' en 

'Gij' als absoluut gelijk aanvaard. (Uitleg Bisweshwara). 



55 

 

प्रत्यग्बोधो य आभात्ति सोऽियानन्दलिणिः। 
अियानन्दरूपि प्रत्यग्बोधकैलिणिः॥ ३९॥ 
 

pratyagbodho ya ābhāti so'dvayānandalakṣaṇaḥ | 

advayānandarūpaśca pratyagbodhaikalakṣaṇaḥ || 39|| 

 

pratyak-bodho: als het individuele bewuste Zelf; ya: hetwelk; ābhāti: 

(ver)schijnt, lijkt; saḥ: Dat; advaya-ānanda-lakṣaṇaḥ: is van de aard van 

gelukzaligheid zonder een tweede; advaya-ānandarūpaḥ ca: en, Het Ene dat 

gelukzaligheid zonder een tweede is; pratyak-bodha-eka-lakṣaṇaḥ: is van de 

aard van het individuele bewuste Zelf. 

 

39. Wat verschijnt als het individuele bewuste Zelf
1
  

 Is van de aard van gelukzaligheid zonder een tweede. 

 En het Ene, dat gelukzaligheid zonder een tweede is, 

 Is niet anders dan het individuele bewuste Zelf
2
. 

 

 

 

   

                                                           
1
 Getuige bewustzijn in het binnenste, het Hart. 

2
 Dus, Brahman is het Zelf en het Zelf is Brahman, of met andere woorden 'Dat zijt 

Gij'. 



56 

 

इत्थमन्योन्यिािात्म्यप्रत्तिपत्तिय गिा भविे।् 
अब्रह्मत्विं त्वमथ गस्य व्यावििे ििवै त्तह॥ ४०॥ 
 

itthamanyonyatādātmyapratipattiryadā bhavet | 

abrahmatvaṁ tvamarthasya vyāvarteta tadaiva hi || 40|| 

 

ittham: dus; yadā: wanneer; anyonya-tādātmya-pratipattiḥ bhavet: hun weder-

zijdse (gemeenschappelijke) identiteit is begrepen; abrahmatvam: niet-

Brahmaans; tvamarthasya: van wat bedoeld wordt met het woord 'Gij'; 

vyāvarteta: houdt op; tadaiva hi: onmiddellijk. 

 

40. De misvatting dat het woord 'Gij' iets anders
1
 dan Brahman betekent, 

 En dat het woord 'Dat' voor iets kenbaars
2
 staat, 

 Houdt onmiddellijk op bij het vatten van 

 De gemeenschappelijke betekenis van deze twee woorden. 

  

   

                                                           
1
 De verkeerde opvatting dat mensen vóór het dagen van juiste Kennis hebben, dat het 

Zelf er een onder vele individuen is.   
2
 De directe opvatting van Brahman is dat Hij alleen een extern bestaan buiten het 

Zelf heeft (de wereld, het universum), terwijl directe kennis 'Ik ben Brahman' is.  



57 

 

ििथ गस्य पारोक्ष्यिं यद्यवेिं त्तकिं  िििः श्रणु।ु 
पणूा गनन्दकैरूपणे प्रत्यग्बोधोवत्तिष्ठि॥े ४१॥ 
 

tadarthasya pārokṣyaṁ yadyevaṁ kiṁ tataḥ śruṇu | 

pūrṇānandaikarūpeṇa pratyagbodhovatiṣṭhate || 41|| 

 

tadarthasya: van wat met het woord 'Dat' wordt bedoeld; pārokṣya: de 

indirekte kennis; yad-evam: als dit zo is (zegt de leerling); kiṁ tataḥ: wat dan; 

śruṇu: luister ( zegt de leraar); pūrṇa-ānanda-eka-rūpeṇa: als De Ene, alles 

doordringende gelukzaligheid, zonder een tweede; pratyagbodhaḥ: het 

individuele bewuste Zelf; avatiṣṭhate: staat voor. 

 

41. [De leerling vraagt:] Wat volgt hierop? 

 De leraar zegt: Luister:  

 Het individuele bewuste Zelf [dat alles verlicht] staat voor 

 De Ene allesdoordringende gelukzaligheid zonder een tweede
1
. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Noot: De verzen 40 en 41 overlappen elkaar enigszins: De vertaling van de 

eerste helft van de eerste regel van vers 41 is in vers 40 verwerkt.   

                                                           
1
 Dit is de hoogste kennis en het bereiken hiervan is het enige doel in dit leven. 



58 

 

ित्त्वमस्यात्तिवाक्यिं ि िािात्म्यप्रत्तिपािन।े 
लक्ष्यौ ित्त्विंपिाथौ िावपुािाय प्रवि गि॥े ४२॥ 
 

tattvamasyādivākyaṁ ca tādātmyapratipādane | 

lakṣyau tattvaṁpadārthau dvāvupādāya pravartate || 42|| 

 

tat-tvam-asi-ādi-vākyam: de zinnen zoals 'Dat zijt Gij' enz.; ca: en; tādātmya-

prati-pādane: voor het erkennen, staven, van de identiteit; upādāya-lakṣyau 

tat-tvam-pada-arthau dvau: van wat indirect bedoeld wordt met de twee 

woorden 'Gij' en 'Dat'; pravartate: worden gebruikt. 

 

42. Uitspraken als 'Dat zijt Gij'
1
 enz.  

 Dienen om de eenzelvigheid te bekrachtigen 

 Van wat indirect bedoeld wordt 

 Met de twee woorden 'Gij' en 'Dat'. 
 

 

 

 

 

   

                                                           
1
 Het is hetzelfde zuivere bewustzijn dat op indirecte wijze door de twee woorden 

uitgedrukt wordt. 



59 

 

त्तहत्वा िौ शबलौ वाच्यौ वाक्यिं वाक्याथ गबोधन।े 
यथा प्रवि गिऽेिात्तभस्तथा व्याख्यािमािराि॥् ४३॥ 
 

hitvā dvau śabalau vācyau vākyaṁ vākyārthabodhane | 

yathā pravartate'smābhistathā vyākhyātamādarāt || 43|| 

 

hitvā: verwerpt; dvau: de twee; śabalau vācyau: de rechtstreeks genoemde 

kenmerken; vākyam: de zin, uitspraak; vākya-artha bodhane pravartate: en 

dus onthult wat het betekent; yathā: hoe; asmābhi: wij; tathā vyākhyātam 

ādarāt: zorgvuldig gedaan. 

 

43. We hebben op zorgvuldige wijze uitgelegd, 

 Hoe de zin
1
 de twee direct uitgedrukte 

 Ogenschijnlijke betekenissen
2
 afwijst en dus, 

 Wat
3
 het werkelijk betekent, onthult. 

 

   

                                                           
1
 'Dat zijt Gij'. 

2
 Van de woorden 'Gij' en 'Dat'. 

3
 Ondeelbaar Bestaan-Bewustzijn-Gelukzaligheid, het Zelf of Brahman. 



60 

 

आलम्बनियाभात्ति योऽित्प्रत्ययशब्दयोिः। 
अन्तिःकरणसिंत्तभन्नबोधिः स त्विंपिात्तभधिः॥ ४४॥ 
 

ālambanatayābhāti yo'smatpratyayaśabdayoḥ | 

antaḥkaraṇasaṁbhinnabodhaḥ sa tvaṁpadābhidhaḥ || 44|| 

 

ālambanataya: het object; ābhāti: is; yo: en; asmat-pratyaya-śabdayoḥ: van 

het idee en het woord 'ik'; antaḥkaraṇa-saṁbhinn-abodhaḥ: bewustzijn dat 

verbonden is met het interne orgaan; saḥ: de; tvam-pada-ābhidhaḥ: is de 

directe betekenis van het woord 'Gij'. 

 

44. Het bewustzijn dat verbonden is  

 Met het interne orgaan en dat het object is 

 Van het idee en woord 'ik', 

 Is de directe betekenis van het woord 'Gij'
1
. 

 

   

                                                           
1
 Met andere woorden, de directe betekenis van het woord 'Gij' is de reflectie van puur 

bewustzijn op het interne orgaan, de jīva of het individu. 



61 

 

मायोपात्तधज गगद्योत्तनिः सव गज्ञत्वात्तिलिणिः। 
परोक्ष्यशबलिः सत्याद्यात्मकस्तत्पिात्तभधिः॥ ४५॥ 
 

māyopādhirjagadyoniḥ sarvajñatvādilakṣaṇaḥ | 

parokṣyaśabalaḥ satyādyātmakastatpadābhidhaḥ || 45|| 

 

māyā-apādhiḥ: het Wezen dat māyā als zijn oplegging heeft; jagat-yoniḥ: die 

de oorzaak, bron, van het universum is; sarvajñatva-ādi-lakṣaṇaḥ: dat is 

beschreven als Alwetende enz.; parokṣyaśabalaḥ: indirect gekend en geken-

merkt;  saty-ādi-ātmakaḥ: en wiens aard bewustzijn is; tat-pada-ābhidhaḥ: is 

de directe betekenis van het woord 'Dat'. 

 

45. Dat wat middels toegevoegde kenmerken wordt gekend, 

 De bron van het universum, omschreven als Alwetend enz., 

 Wat Māyā
1
 als zijn oplegging heeft en wiens aard bewustzijn is, 

 Is de directe (ogenschijnlijke) betekenis van 'Dat'
2
. 

   

                                                           
1
 Zie Vivekacūḍamaṇi: 108. Onwetendheid (avidyā), māyā, ook het ‘ongedifferen-

tieerde’ (avyakta) genoemd, vindt zijn kracht in de opperste Heer (parameśaśakti). 

Het heeft geen begin. Het omvat de drie guṇa’s (triguṇa) en overtreft hen in hun 

effecten daar het de oorzaak ervan is. Degenen met een helder verstand kunnen zijn 

bestaan afleiden uit de effecten die het voortbrengt. Het is de schepper van het gehele 

universum (jagatsarvam). 
2
 Īśwara, Brahman met Māyā als zijn bedekking. 



62 

 

प्रत्यक्परोििकैस्य सत्तििीयत्वपणू गिा। 
त्तवरध्यि ेयिस्तिाल्लिणा सिंप्रवि गि॥े ४६॥ 
 

pratyakparokṣataikasya sadvitīyatvapūrṇatā | 

virudhyate yatastasmāllakṣaṇā saṁpravartate || 46|| 

 

pratyak-parokṣatā: de direct en indirect te kennen kenmerken; ekasya: van de 

zijde van één en dezelfde substantie; sadvitīyatva-pūrṇatā: alsmede als 

Bestaan met een tweede en Absolute Eénheid; virudhyate: zijn tegenstrijdig; 

yat: zoals; tasmātlakṣaṇā: een indirect uitgedrukte betekenis; saṁpravartate: 

naar toe moet worden begeven. 

 

46. Omdat, met het oog op één en dezelfde werkelijkheid, 

 De indirect
1
 en direct

2
 gekende kenmerken tegenstrijdig zijn  

 Met die van een bestaan met een tweede en Absolute Eenheid
3
, 

 Moet voor de indirect uitgedrukte betekenis worden gekozen
4
. 

 

  

   

                                                           
1
 Verzen 29-36 voor Brahman en 11-28 voor het Zelf (ātman).  

2
 Vers 44 voor jīva (individu) en vers 45 voor Īśwara (universum) 

3
 De indirecte betekenis van 'Dat' als puur bewustzijn en ook de indirecte betekenis 

van 'Gij' eveneens als puur bewustzijn. 
4
 Zie vers 47. 



63 

 

मानान्तरत्तवरोध ेि ुमखु्याथ गस्य पत्तरग्रहे। 
मखु्याथनेात्तवनाभिू ेप्रिीत्तिलगिणोच्यि॥े ४७॥ 
 

mānāntaravirodhe tu mukhyārthasya parigrahe | 

mukhyārthenāvinābhūte pratītirlakṣaṇocyate || 47|| 

 

māna-antara-virodhe tu: ingeval dat er een tegenstrijdigheid met andere 

aanwijzingen, bewijsgronden, bestaat; mukhya-arthasya: de direct uitgedrukte 

betekenis van een woord; parigrahe: in aanvaarding; mukhyārthena: wat 

direct is aangegeven; āvinābhūte: en verbonden met; pratītiḥ: de betekenis die 

op zichzelf duidelijk begrijpelijk is: lakṣaṇa: de indirect uitgedrukte beteke-

nis; acyate: wordt genoemd. 

 

47. In geval van tegenstrijdigheid met andere bewijsgronden  

 Bij het aanvaarden van de directe betekenis van een woord, 

 Wordt de betekenis die eenduidig en uit zichzelf begrijpelijk is, 

 De indirect
1
 uitgedrukte betekenis genoemd. 

    

                                                           
1
 Het proces van de bepaling van de impliciete betekenis van uitdrukkingen wordt bij 

Indiase logica lakṣaṇa genoemd. Het onderscheidt zich in drie soorten: jahal-lakṣaṇā, 

ajahal-lakṣaṇā en bhāgal-lakṣaṇā.  

Bij het eerste wordt de directe betekenis van een uitdrukking verworpen en het 

indirecte behouden. Een klassiek voorbeeld hiervan is de uitdrukking 'een dorp aan de 

rivier', waarmee in werkelijkheid een dorp aan de oever van een rivier wordt bedoeld. 

De directe betekenis 'aan de rivier' wordt verworpen omdat het dorp anders onder 

water zou lopen. 

In het tweede geval wordt zowel de directe betekenis als de indirecte behouden. Een 

klassiek voorbeeld hiervan is de uitdrukking 'het bruine galoppeert', verwijzend naar 

een bruin paard. De directe betekenis 'bruin' wordt niet verworpen, omdat het verwijst 

naar een paard dat bruin is. De indirecte betekenis van 'bruin' is een paard dat eerder 

als bruin was gekenmerkt. 

In het derde geval wordt de directe betekenis deels verworpen en deels behouden. In 

het geval van 'Dat zijt Gij' worden de tijdelijke kenmerken verworpen en de eeuwige 

kenmerken behouden.  

Van deze drie kunnen dus in het bovengenoemde geval de eerste twee als onbruikbaar 

buiten beschouwing worden gelaten en kan alleen het derde genomen worden. Een 

zeer verhelderende uitleg hiervan is te vinden in [6] p.252-254. 

 



64 

 

ित्त्वमस्यात्तिवाक्यषे ुलिणा भागलिणा। 
सोऽयत्तमत्यात्तिवाक्यिपियोत्तरव नापरा॥ ४८॥ 
 

tattvamasyādivākyeṣu lakṣaṇā bhāgalakṣaṇā | 

sao'yamityādivākyasthapadayoriva nāparā || 48|| 

 

tat-tvam-asya-ādi-vākyeṣu: zinnen als 'Dat zijt Gij'; lakṣaṇā bhāgalakṣaṇā: is 

dat waarin een deel van de directe betekenis van elk van de twee woorden 

(b.v. 'Gij' en 'Dat') is weggelaten terwijl de andere werd behouden;  saḥ ayam 

ityādi-vākyastha-padayo: in geval van de twee woorden 'hij' en 'dit' in zinnen 

als 'hij is dit' enz. (een deel van de directe betekenis is weggelaten terwijl de 

andere werd behouden); eva: bij voorbeeld; na aparā: (bij dergelijke gevallen) 

geen andere soort bepaling door eliminatie kan worden gekozen. 

 

48. Alleen 'overeenstemming en tegenstrijdigheid'
1
 mag worden 

 Aangewend bij interpretatie van zinnen als 'Dat zijt Gij',  

 Waarin één deel van de directe betekenis van de twee woorden  

 'Dat' en 'Gij' wordt weggelaten terwijl het andere wordt behouden. 

 Bij dergelijke gevallen zal geen andere methode baten,   

 Zoals in geval van de twee woorden 'hij' en 'dit', 

 -In zinnen als 'hij is dit' enz.- wordt een deel van de directe betekenis 

 Van elk woord weggelaten terwijl het andere wordt behouden
2
.  

                                                           
1
 [8] 8.96: "Overeenstemming en tegenstrijdigheid met betrekking tot woorden en hun 

betekenissen zijn de enige criteria waardoor de ware betekenis van het woord 'ik' kan 

worden vastgesteld." 

Toelichting: Het Zelf is altijd de getuige en houdt nimmer op te bestaan. Hij bestaat 

op zichzelf en is nimmer een kenmerk. Hij is daarom, werkelijk. Het ego enz., die 

door het Zelf (als getuige) worden waargenomen en hun bestaan aan het Zelf te 

danken hebben, bestaan altijd uit kenmerken. Daarom zijn ze onwerkelijk.  

Woorden als Zelf, Bestaan, Kennis, Gelukzaligheid, enz. betreffen Puur Bewustzijn. 

Ze zijn noch kenmerken noch verwijzen ze naar iets met kenmerken. De woorden 

doener, werktuig, genieter, dun, dik, enz. betreffen niet Puur Bewustzijn. Ze worden 

aan het Zelf opgelegd, wanneer lichaam, zinnen enz. Hem kenmerken. 

Deze werkwijze is wat genoemd wordt overeenstemming en tegenstrijdigheid met 

betrekking tot de impliciete betekenis van woorden. 
2
 In de zin 'hij is dit' is de directe betekenis van het woord 'hij' een persoon gekend in 

het verleden, en die van het woord 'dit' is een persoon gezien in het heden. Dit schijnt, 

daarom, een tegenstrijdigheid in te houden. Derhalve moeten we bij het interpreteren 

van de zin de weg kiezen van de methode van 'uitleg door gevolgtrekking', en moeten 



65 

 

अहिं ब्रह्मते्तिवाक्याथ गबोधो यावद्दृढीभविे।् 
शमात्तिसत्तहिस्ताविभ्यसचे्छ्रवणात्तिकम॥् ४९॥ 
 

ahaṁ brahmetivākyārthabodho yāvaddṛḍhībhavet | 

śamādisahitastāvadabhyasecchravaṇādikam || 49|| 

 

aham-brahma-iti-vākya-artha-bodhaḥ: het vatten van de betekenis van de zin 

'Ik ben Brahman'; yāvad: voor een duur nodig om; dṛḍhībhavet: wordt perti-

nent; śama-ādi-sahitaḥ: oefening van de beteugeling van de geest; tāvat: 

terwijl; abhyaset: men moet oefenen; śravaṇa-ādikam: luisterend naar Śruti 

en overwegen de betekenis ervan. 

 

49. Men moet zo lang als nodig is doorgaan met de studie van de Veda's,  

 Het overwegen van de betekenissen daarvan en met oefeningen 

 Om de geest te beteugelen, tot de juiste betekenis van de zin 

 'Ik ben Brahman' helder en gevestigd is
1
. 

 

   

                                                                                                                                           

we van de directe betekenis van het woord 'hij' het idee van zijn kenmerken 

behorende tot het verleden en van 'dit' het idee van zijn kenmerken behorende tot het 

heden weglaten; dan verkrijgen we, zoals door de zin indirect wordt uitgedrukt, één 

ondeelbare persoon, zonder enige verbinding met het verleden of het heden. 

Op dezelfde wijze is in de zin 'Dat zijt Gij' de directe (ogenschijnlijke) betekenis van 

het woord 'Gij' gegeven in vers 44 en de directe (ogenschijnlijke) betekenis van het 

woord 'Dat' in vers 45. De zin 'Dat zijt Gij' vertoont een schijnbare tegenstrijdigheid 

zoals in de zin 'hij is dit'. Op dezelfde wijze, door voorbij te gaan aan het deel be-

staande uit het interne orgaan en de reflectie van bewustzijn in het woord 'Gij', en ook 

door voorbij te gaan aan het deel bestaande uit Māyā en de reflectie van bewustzijn in 

het woord 'Dat', verkrijgen wij als de enige mogelijke betekenis van de zin 'Dat zijt 

Gij', één en Ondeelbare Entiteit die Bestaan-Bewustzijn-Gelukzaligheid is. 
1
 Brahma sūtra 4.1.1: "Herhaling is noodzakelijk omdat de Upaniṣads de leer keer op 

keer  herhalen."  



66 

 

श्रतु्यािाय गप्रसािने दृढो बोधो यथा भविे।् 
त्तनरस्ताशषेसिंसारत्तनिानिः परुषस्तिा॥ ५०॥ 
 

śrutiyācāryaprasādena dṛḍho bodho yathā bhavet | 

nirastāśeṣasaṁsāranidānaḥ puruṣastadā || 50|| 

 

śruti-ācārya-prasādena: door de genadigheid van de Śruti en de leraar; dṛḍaḥ: 

stevig; bodho: Kennis; yathā: wanneer; bhavet: wordt; nirasta-aśeṣa-saṁ-

sāra-nidānaḥ: heeft de oorzaak van hergeboorten voor altijd geëlimineerd; 

puruṣaḥ: een mens; stada: dan. 

 

50. Wanneer door de genade van de Veda's
1
 en de Leraar

2
 

 Deze Kennis gevestigd wordt, 

 Heeft men de oorzaak
3
 van hergeboorten 

 Voor eeuwig tenietgedaan.  
   

                                                           
1
 De Veda's zijn de belichaming van Brahman Zelf, zoals de Leraar. 

2
 Deze Kennis daagt niet tenzij onderwezen door een Leraar die Brahman kent. 

3
 Onwetendheid. 



67 

 

त्तवशीण गकाय गकरणो भिूसकू्ष्मरैनाविृिः। 
त्तवमतुकमगत्तनगडिः सद्य एव त्तवमचु्यि॥े ५१॥ 
 

viśīrṇakāryakaraṇo bhūtasūkṣmairanāvṛtaḥ | 

vimuktakarmanigaḍaḥ sadya eva vimucyate || 51|| 

 

viśīrṇa-kārya-karaṇaḥ: (zo iemand) zijn stoffelijke en subtiele lichamen 

opgelost; bhūta-sūkṣmaḥ-anāvṛtaḥ: bevrijd van de subtiele elementen; 

vimukta-karma-nigaḍaḥ: verlost van de aaneenschakeling van handelingen; 

sadya eva: onmiddellijk; vimucyate: wordt bevrijd. 

 

51. Zo'n mens, zijn stoffelijke en subtiele lichamen opgelost
1
, 

 Bevrijd van de subtiele elementen
2
 en 

 Verlost van de aaneenschakeling van handelingen, 

 Wordt onmiddellijk bevrijd
3
.  

                                                           
1
 Chāndogya Upaniṣad VIII.3: "De lucht heeft geen lichaam, wolken, bliksem, donder 

hebben geen lichaam; doch wanneer ze zich samenvoegen met licht en opstijgen in de 

ruimte, dan tonen zij zich in hun eigen gedaante. Evenzo gaat het met het gezegende 

Zelf; samengevoegd met licht, stijgt het op uit het lichaam en toont zich in zijn eigen 

gedaante. Hij beweegt zich in deze wereld en geniet vrouwen, rijdt in wagens, onder-

houdt zijn vrienden, zonder zich om zijn lichaam te bekommeren: zoals een meester-

vakman een hulp aanstelt, zo stelt het Zelf het leven aan om voor zijn lichaam te 

zorgen." 
2
 Zie Vivekacūḍamaṇi 74: "De subtiele elementen worden door onderlinge 

vermenging in bepaalde verhoudingen grof en vormen het grofstoffelijke lichaam 

(sthūlaśarīra). De essenties (tanmātrā’s) van deze [subtiele] elementen vormen de 

zinsobjecten (viṣaya) in groepen van vijf  (geluid, tast, gezicht, smaak en geur) die  

het plezier (sukhāya) van de bewoner van het lichaam [hem die ze ervaart, (bhoktu)] 

dienen." 

Vanuit het individu beschouwd zijn tanmātra’s de subtiele elementen die door de 

specifieke en overeenkomstige zintuigen van kennis (jñānendriya) ervaring mogelijk 

maken. Zie ook Swami Venkatesananda’s Vasiṣṭha’s Yoga p.577 (of Yoga Vasiṣṭha 

VI.2:87:11,12) ”In de pure ruimte of leegte van bewustzijn rijst allereerst de notie van 

‘Ik ben’ op. De condensatie daarvan is bekend als buddhi of intellect en de conden-

satie daarvan is bekend als het denken (manas). Dat kent of ervaart het zuivere 

element van geluid en ook de andere elementen, de tanmātra’s. Uit deze ervaringen 

rijzen de diverse zintuigen op…”. 
3
 Er gaat geen tijd voorbij tussen het dagen van Kennis en Bevrijding. 



68 

 

प्रारब्धकमगवगेने जीवन्मतुो यिा भविे।् 
त्तकत्तञ्चत्कालमनारब्धकमगबन्धस्य सिंिय॥े ५२॥ 
 

prārabdhakarmavegena jīvanmukto yadā bhavet | 

kiñcitkālamanārabdhakarmabandhasya saṁkṣaye || 52|| 

 

prārabdha-karma-vegena: door de kracht van die handelingen die vrucht 

begonnen af te werpen;  jīvan-muktaḥ: in dit leven bevrijd; yadā: wanneer; 

bhavet: overblijven; kiñcit kālam: voor een bepaalde tijd; anārabdha-karma-

bandhasya: de gebondenheid (slavernij) als gevolg van handelingen die nog 

niet begonnen zijn vrucht af te werpen; saṁkṣaye: bij de vernietiging van. 

 

52. Na opgehouden te zijn met bindende handelingen, 

 Zal de 'in dit leven bevrijde' nog een tijdje voortleven  

 Als gevolg van de dwingende kracht van de handelingen
1
 

 Die reeds vrucht begonnen af te werpen.   

                                                           
1
 Van vroegere geboorten (prārabdha karma). Zie Brahma Sūtra 4.1.13: "Bij de 

realisatie van 'Dat' ontstaat er non-gehechtheid en vernietiging van voorafgaande en 

daarop volgende zonden, omdat dit zo verkondigd is.", 4.1.14 "Geheel op dezelfde 

wijze, is er eveneens geen andere gehechtheid aan de andere (d.i. aan deugd). 

Bevrijding volgt zodra het lichaam wordt afgelegd.", 4.1.15 "Maar alleen die 

voorbijen [deugden en zonden] worden vernietigd die nog niet begonnen zijn vrucht 

te dragen, want de dood is als grens gesteld voor wachten op bevrijding." 

Zie ook Vivekacūḍamaṇi 451. Actie (karma), die vóór het dagen van kennis (jñāna)
1
 

op gang is gebracht, wordt echter niet vernietigd door díe kennis (jñāna) en zal dus 

vrucht dragen, net als een pijl die afgeschoten is op zijn doel. 

453. Prārabdha karma is inderdaad zeer krachtig, zelfs voor de gerealiseerde mens, 

en kan alleen verteerd worden door de vruchten ervan te verduren. Het vuur van 

volmaakte kennis vernietigt wel de overige twee soorten karma [de reeds in het 

verleden opgebouwde (sañcita) en de nog op te bouwen (āgāmi) karma’s]. Maar geen 

van deze drie karma’s treft de kenners van Brahman die onafgebroken in 

eenzelvigheid met Brahman verblijven. Ze zijn de ongedifferentieerde Brahman zelf. 

454. Voor hem die leeft in zijn eigen Zelf als Brahman alleen, vrij van vereenzel-

viging met de bedekkingen, is het bestaan van prārabdha karma even betekenisloos 

als na het ontwaken nog belangstelling te hebben voor zaken die men gedroomd 

heeft." 



69 

 

त्तनरस्तात्तिशयानन्दिं वषै्णविं परमिं पिम।् 
पनुरावतृ्तिरत्तहििं कैवल्यिं प्रत्तिपद्यि॥े ५३॥ 
 

nirastātiśayānandaṁ vaiṣṇavaṁ paramaṁ padam | 

punarāvṛttirahitam kaivalyaṁ pratipadyate || 53|| 

 

nirasta-atiśaya-anandam: en gelukzaligheid, die door niets wordt overtroffen; 

vaiṣṇavam: van Viṣṇu; parama: die het opperste is; padam: verblijfplaats;  

punaḥ-rāvṛtti-rahitam: waarvan geen terugkeer is: kaivalya: Absoluut Een-

zijn; pratipadyate: hij komt met. 

 

53. Deze bevrijde heeft de Absolute Eenheid bereikt, 

 De grootste en ultieme heerlijkheid, 

 Die de opperste verblijfplaats van Viṣṇu wordt genoemd 

 Waarvan er geen terugkeer
1
 is. 

 

 

 

 

   

                                                           
1
 Er is geen geboorte en dood meer. 



70 

 

॥ इत्ति परमहिंसपत्तरव्राजकािाय गश्रीमच्छङ्करािाय गत्तवरत्तििा 
वाक्यवतृ्तििः समाप्त॥ 
 

|| iti paramahaṁsaparivrājakācāryaśrīmacchaṅkarācāryaviracitā 

vākyavṛttiḥ samāpta || 

 

iti: hiermede; paramahaṁsa: een asceet van de hoogste orde; parivrājakā: 

onbekende, verborgen betekenis, of inhoud; acārya: spirituele leider of leraar; 

śrīmacchaṅkarācārya: door Śrī Śaṅkarācārya; viracitā: samengesteld, 

geschreven, uitgesproken; vākya: uitspraak; vṛttiḥ: uitleg, betekenis; samāpta: 

beëindigd, volledig bereikt. 

 

Hier eindigt de uiteenzetting 

Over de impliciete betekenis van de uitspraak  

['Dat zijt Gij'] door Śrī Śaṅkara,  

De grote Leraar en rondtrekkende
1
 Paramahaṁsa

2
. 

 

                                                           
1
 Het is zijn natuur. Zodoende hebben mensen baat bij zijn aanwezigheid, gezelschap 

en onderricht en worden ze daarbij bevrijd. 
2
 Een mens die alle wereldse handelingen heeft verzaakt en die de onweerlegbare 

Kennis heeft dat hij niets anders is dan Brahman en dat de wereld onwerkelijk is. 



 

 

VAKYA VRITTI 

By Adi Sankaracharya, Translated by Swami Chinmayananda 

Published by Chinmaya Mission, Mumbai  
 

An Exhaustive Explanation of the Upanishadic Mahaavaakya 

“That Thou Art” [Tat Twam Asi] 

1. I bow down to that Pure Consciousness Divine – a shoreless ocean of 

happiness, which is All-pervading (Vishnu), the Beloved of Shri, the all-

knowing Lord of the Universe, assuming endless forms and yet ever-free, 

having an inscrutable power to become (apparently) the Cause of creation, 

maintenance, and dissolution of the universe. 

2. Again and again I Prostrate at the feet of my Guru, by whose grace I have 

come to realise, “I alone am the All-pervading Essence (Vishnu)”, and that 

“the world of multiplicity is all a super-imposition upon myself.” 

3. Scorched by the blazing sun of the three miseries, a student – dejected with 

the world and restless for release, having cultivated all the means of 

liberation especially such virtues as self-control etc. – enquires of a noble 

teacher: 

4. “Merely out of your grace and mercy, holy Teacher, please explain to me 

briefly the means by which I may easily get liberated from the sorrows of this 

bondage-to-change”. 

5. The teacher said: “Your question is valid, and so very clearly expressed, I 

shall answer it exhaustively to make it as vivid to you as though you are 

seeing it near”. 

6. Direct knowledge of that total identity between the individual-Self and the 

Universal-Self, stemming forth from the Vedic statements such as “Thou art 

that”, etc., is the immediate means to liberation. 

7. The disciple said: “What is the individualised Self ? What, then, is the 

Universal Self ? How can they both be identical ? And, how can statements 

like “That thou art” discuss and prove this identity ?” 

8. The teacher said: “I shall answer your question. Who else can be the 

individual Self (Jiva) other than yourself, that asks me this question, “Who 

am I ?”. There is no doubt about it. You alone are the Brahman. 

9. The disciple said: Not even the word meaning do I fully grasp clearly; how 

can I then comprehend the significance of the sentence, “I am Brahman” ? 



72 

 

10. The teacher said: “You have said the truth when you complained that the 

knowledge and understanding of the meaning of the words employed in a 

sentence are indeed the cause of the understanding of the full significance of 

the sentence. And there are no two opinions about it.” 

11. “Why do you not recognise your own Self, which is an embodiment of 

Eternal Bliss-Essence, the Witnessing Light that illumines the inner 

equipments and their functions ?” 

12. “Give up the intellectual misconception that the Self is the body, etc., and 

always meditate upon and think yourself to be the eternal Knowledge-Bliss – 

the Witness of the intellect – a sheer mass of Pure Knowledge”. 

13. “The body is not the Self, as like the pot, etc., the body also has form, 

etc., and again, the body is a modification of the great elements such as 

Akash, just like the pot”. 

14. The disciple said: “If, by the strength of these arguments, the gross-body 

is considered as “not-Self”, then please exhaustively explain and directly 

indicate the Self – as clearly as a fruit in hand”. 

15. The teacher said: “Just as the perceiver of a pot is ever distinctly different 

from the pot and can never be the pot – so too, you, the perceiver of your 

body, are distinct from your body and can never be the body – this you firmly 

ascertain in yourself.” 

16. “Similarly be sure in yourself that you, the seer of the senses, are not the 

senses themselves, and ascertain that you are neither the mind, not the 

intellect, not the vital air (Prana).” 

17. “Similarly be sure that you are not the complex of the gross and the 

subtle-bodies, and intelligently determine, by inference, that you, the ‘seer’, 

are entirely distinct from the ‘seen’.” 

18. “’I am He’, the One because of whose presence alone the inert entities 

like the body and the senses, are able to function through acceptance and 

rejection”. 

19. “’I am He’, the One changeless, Innermost Self that moves the intellect, 

etc., as a magnet does the iron filings.” 

20. “’I am He’, the One Entity in whose vital presence the body, senses, 

mind, and Pranas, though inert in themselves, appear to be conscious and 

dynamic, as though they are the Self.” 



73 

 

21. “‘He am I’, the One Consciousness, which is the Self that illumines the 

modifications in my mind such as ‘my mind went elsewhere, however, it has 

been brought to rest now’, – ‘He am I’ (So’ham).” 

22. “’He am I’, the One Consciousness which is the Changeless Self that is 

directly cognised, that illumines the three states of waking, dream, and deep-

sleep, and that which illumines appearance and disappearance of the intellect 

and its functions – ‘He am I’ (So’ham).” 

23. “Know yourself to be the One Self, a homogenous mass of 

Consciousness, which is the illuminator of the body and therefore quite 

distinct from it – just as a lamp that illumines a pot is always different from 

the pot illumined. ‘I am a mass of Consciousness’ (Aham bodhavigraha).” 

24. “Know yourself to be the One for whose sake beings and things such as 

children and wealth – are dear, who is the sole seer and dearest of all. ‘He am 

I’ – ascertain thus and realise, So’ham.” 

25. “Know yourself to be the One regarding whom there is always the 

anxiety, ‘May I ever be; never cease to be’, as this Seer is the dearest of all. 

‘He am I’ – thus assert and realise.” 

26. “The Consciousness, the Self, which appears as the Witness, is that which 

is meant by the word ‘thou’. Being free from all changes even the witnessing 

is nothing but the illumining-power of the Self.” 

27. “Totally distinct from body, senses, mind, Prana and Ego is that which is 

the Self; therefore, It is absolutely free from the six-modifications, which all 

material things must necessarily undergo. This Self is the indicative meaning 

of the term “thou”. 

28. “Having thus ascertained the meaning of the term “thou” one should 

reflect upon what is meant by the word “that” – employing both the method 

of negation and also the direct method of scriptural assertion.” 

29. “’That’, which is free from all the impurities of the Samsara, ‘that’ which 

is defined by the Upanishads as: ‘Not large etc., having the qualities of 

imperceptible etc., that is beyond all darkness created by ignorance”. 

30. “Having no greater Bliss than Itself, a pure embodiment of External 

Consciousness, and having ‘existence’ for its specific definition, is the All-

Pervading Being – is the meaning indicated by the term ‘that’; so, the 

scriptures declare in their songs.” 



74 

 

31. “That which is proved in the Vedas as All-knowing, All-powerful and 

Supreme Lord, is Itself the Infinite Brahman… make sure of that Brahman in 

your own understanding.” 

32. “That which the scriptures have discussed through examples of mud etc., 

as that by knowing which all else will become known … make sure of that 

Brahman in your understanding.” 

33. “That which the scriptures propose to prove as a limitless, and in order to 

support that proposition, called the World of Plurality as Its effects .. make 

sure of that Brahman in your understanding.” 

34. “That which the Upanishads clearly establish as the sole object of deep 

contemplation for those who are sincere seekers of liberation – make sure of 

that Brahman in your understanding.” 

35. “That which is heard of in the Vedas ‘as having entered each creature as 

its individualised self’, and which is known, from the same sources, to be 

their controller – make sure of that Brahman in your understanding.” 

36. “That which the Upanishads declare as the sole paymaster for all action, 

and as the very agent (prompter) in all actions, performed by each 

individualised ego – make sure of that Brahman in your understanding.” 

37. “The meaning of the terms ‘that’ and ‘thou’ have been discussed and 

finally determined. Now we shall discuss the meaning of the commandment 

(Mahavakya) ‘That thou art’. In this, the total identity of the meanings of 

‘that’ and ‘thou’ alone is shown.” 

38. “What is meant by the sentence (commandment ‘That thou art’) is not 

arrived at, either through its ‘sequence-of meaning’ or as ‘qualified-by-

something’. An indivisible Being, consisting of Bliss only – this alone is the 

meaning of the sentence, according to the wise.” 

39. “What appears (anjati) as the Witnessing-Consciousness within, (the 

individual-Self), is of the nature of Bliss, One-without-a-second; and the one 

that is the Bliss within is none other than the individualised-Self the 

Witnessing Consciousness within.” 

40. “When, as explained above, the mutual identity between the two words 

‘thou’ and ‘that’ is comprehended, then the idea ‘I am not Brahman’, 

entertained by ‘thou’, shall immediately end.” 

41. “If as said, the depth-meaning of the term ‘that’ is ‘Mass-of Bliss, 

without-second’, and ‘thou’ is the ‘Witnessing-Consciousness’, then what ? 



75 

 

Listen: the Inner-self, the Consciousness, that illumines all thoughts, remains 

as the All-full, One-Mass-of Bliss, without-a-second.” 

42. “The great statements, like ‘That thou art’, established the identity of 

what is meant by the two terms ‘thou’ and ‘That’ in their deeper indicative-

meaning.” 

43. “How great statement discards the two qualified-meanings, and reveals 

what it really means – this we have carefully commented upon already.” 

44. ‘That which shines, as the object of the idea and the word ‘I’, is 

Consciousness expressing in the inner equipments. This is the direct word-

meaning of ‘thou’ (twam).” 

45. “The Consciousness that is expressed through Maya, which then becomes 

the ‘cause of the Universe’, which is described as omnipresent, etc.; that 

which is known only indirectly (meditate); and which is having the nature of 

existence, etc., -- that Eswara is the word-meaning of the term ‘That’.” 

46. “In case we insist upon the identity of ‘that’ and ‘thou’ based upon the 

word-meaning of these terms, then for one and the same factor we will have 

to attribute contrary nature; the quality of being mediately and immediately 

known – and also insist qualities of ‘existence of duality’ and also of 

‘absolute oneness’, for one and the same factor. Identity between such 

contrariness is impossible hence suggestive-meaning, ‘explanation by 

implication’ has to be accepted.” 

47. “If the direct word-meaning throws up an inconsistency with what is 

pointed out by other proofs and evidences, the sense consistent with its word-

meaning that is intelligently suggested by the term, is to be accepted – and 

this is its suggestive-meaning (lakshana).” 

48. “In the statements like ‘that thou art’ etc., the reject-accept method is to 

be employed as in the sentence ‘He is this man’. No other method can be 

applied.” 

49. “Until the direct personal experience of ‘I am Brahman’ is gained, we 

must live values of self-control, etc., and practice listening to teachers, or 

reading scriptures, and doing daily reflection and meditation upon those 

ideas.” 

50. “Through the grace of a spiritual teacher when a seeker gains a clear and 

direct experience of the Supreme Self as expounded in the scriptures, he, the 

realised, becomes free from all ‘ignorance’, which is the foundation for the 

entire experience of this world of plurality.” 



76 

 

51. “No more conditioned by his gross and subtle bodies, free from the 

embrace of the gross and subtle elements, released from the charm of actions, 

such a man gets immediately liberated.” 

52. “The liberated-in-life, due to the compelling force of those actions that 

have begun to produce their results (Prarabdha), remains for some time to 

exhaust them”. 

53. “The liberated-in-life comes to gain the State of Absolute Oneness, the 

never-ending immeasurable Bliss, called the Supreme Abode-of-Vishnu, 

from wherein there is no return.”  

 

* * * 

  



77 

 

Chāndogya-Upaniṣad  

(Sama-Veda) 

Boek zes 

Invocatie 

Spraak, ogen, oren, ledematen, leven, energie, komt mij te hulp. Deze boeken 
hebben Brahman tot onderwerp. Ik zal Brahman nooit verloochenen, noch ook 

zal Brahman mij verloochenen. Laat mij in eenheid, in verbondenheid met 

Brahman zijn. Wanneer ik één ben met Brahman, mogen dan de wetten, die deze 
boeken verkondigen, in mij leven, mogen die wetten leven. 

Hoofdstuk 8 

OM.  

Aruna's zoon, Uddálaka, zeide tot Shvetaketu: 'Mijn zoon! Ken de aard van 

slaap. Wanneer een mens slaapt, is hij verenigd met zijn eigen, zuivere Wezen. 

Wij vinden het voldoende om te zeggen dat hij slaapt, maar eigenlijk slaapt hij 

met zichzelf. 

'Een geketende vogel vliegt eerst in alle richtingen, dan pas strijkt hij neer op zijn 

stok; zo doolt de geest eerst in alle richtingen rond, dan pas strijkt hij neer op zijn 

leven; want, mijn zoon! de geest is geketend aan het leven. 

'Ken de aard van honger en dorst. De mens krijgt honger. Water brengt zijn 

voedsel naar zijn ingewanden. Water leidt zijn voedsel, zoals de koeherder zijn 

koe, de ruiter zijn paard, de aanvoerder zijn leger. Herinner u, mijn zoon! dat 

lichaam uit voedsel ontspruit; zou het zonder wortel kunnen ontspruiten? 

'Wat is de wortel van alles? Wat anders dan voedsel? 

'Herinner u, mijn zoon! Water is de wortel, voedsel wat eruit spruit; vuur is de 

wortel, water wat eruit spruit; op dezelfde wijze is dat Wezen de wortel, vuur wat 

eruit spruit. Alle schepselen hebben hun wortel in dat Wezen. Hij is hun rots, hun 

tehuis. 

'De mens krijgt dorst. Vuur brengt het water naar zijn slokdarm, zoals de 

koeherder zijn koe, de ruiter zijn paard, de aanvoerder zijn leger. Herinner u, 

mijn zoon! dat voedsel uit water ontspruit; zou het zonder wortel kunnen 

ontspruiten? 

'Wat is de wortel van alles? Wat anders dan water? 

'Vuur is de wortel, water wat eruit spruit; dat Wezen is de wortel, vuur wat eruit 

spruit. Alle schepselen hebben hun wortel in dat Wezen. Hij is hun rots, hun 

tehuis. 

'Mijn zoon! Ik heb u reeds gezegd, hoe de eerste drie goden elk drievoudig 

werden, toen zij met het lichaam in aanraking kwamen. Wanneer een mens komt 

te sterven, verzinkt zijn spraak in zijn geest, zijn geest in zijn leven, zijn leven in 



78 

 

zijn vuur, zijn vuur in het ene Wezen. 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

Waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen!' zei Uddálaka. 

9 

'Mijn zoon! Bijen maken honing door de zoete sappen te verzamelen van 

verschillende bloemen en alles in een gemeenschappelijk sap te mengen. 

'Er is niets in honing waardoor het sap van een afzonderlijke bloem herkend kan 

worden en evenzo is het met de veelsoortige schepselen die in dat Wezen 

verzinken, in diepe slaap of in de dood. 

'Wat zij ook zijn, tijger, leeuw, wolf, beer, worm, vlieg, mug, zij worden zich hun 

afzonderlijke leven bewust wanneer zij erin geboren worden of wakker worden 

uit diepe slaap. 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

Waarheid, Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen!' zei Uddálaka. 

10 

'Mijn zoon! Rivieren die oostwaarts en westwaarts stromen, ontstaan uit de zee, 

keren terug tot de zee, worden de zee zelf, vergeten hun identiteit. 

'Deze schepselen weten niet dat zij ontstaan zijn uit dat Wezen of teruggekeerd 

zijn tot dat Wezen. 

'Wat ze ook zijn, tijger, leeuw, wolf, beer, worm, vlieg of mug, zij worden zich 

hun afzonderlijke leven bewust wanneer zij erin geboren worden of wakker 

worden uit de slaap. 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

Waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddálaka. 

11 

'Sla een kerf in de stam van een boom, dan sijpelt het sap eruit, doch de boom 

blijft leven; sla een kerf in het midden van de boom, dan sijpelt het sap eruit, 

doch de boom blijft leven; sla een kerf in de top van de boom, dan sijpelt het sap 

eruit, doch de boom blijft leven. Het Zelf, als leven, vervult de boom; deze tiert 

welig in geluk en verzamelt zijn voedsel door zijn wortels. 

'Indien het leven in de boom één tak verlaat, dan verdort die tak; indien het leven 

een tweede tak verlaat, dan verdort die tak. Indien het leven een derde tak 

verlaat, dan verdort die tak. Wanneer het leven de hele boom verlaat, dan verdort 

de hele boom. 

'Herinner u, mijn zoon! Het lichaam, dat beroofd wordt van het Zelf, sterft. Het 



79 

 

Zelf sterft niet. 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddálaka. 

12 

Uddálaka vroeg zijn zoon een banyanvrucht te gaan halen. 

'Hier is hij, Heer!' zei Shvetaketu. 'Breek hem open,' zei Uddálaka. 'Ik heb hem 

opengebroken, Heer!' 'Wat zie je daar?' 

'Kleine zaadjes, Heer!' 

'Breek er één van open, mijn zoon!' 'Het is opengebroken, Heer!' 

'Wat zie je daar?' 

'Niets, Heer!' zei Shvetaketu. 

Uddálaka zeide: 'Mijn zoon! Deze grote banyanboom is uit zulk een klein zaadje 

gegroeid, dat je het niet kunt zien. Geloof in wat ik zeg, mijn zoon!' 

'Dat wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij!' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddálaka. 

13 

'Leg dit zout in water en kom morgenochtend bij mij,' zei Uddálaka. Shvetaketu 

deed zoals hem gezegd was. 

Uddálaka zeide: 'Breng mij het zout, dat je gisteravond in water hebt gelegd.' 

Shvetaketu keek, maar kon het niet vinden. Het zout was opgelost. 

Uddálaka vroeg zijn zoon, hoe het bovenste gedeelte van het water smaakte. 

Shvetaketu zeide: 'Het is zout.' 

Uddálaka vroeg, hoe het middelste gedeelte smaakte. Shvetaketu zeide: 'Het is 

zout.' 

Uddálaka vroeg hoe het onderste gedeelte van het water smaakte. 

Shvetaketu zeide: 'Het is zout.' 

Uddálaka zeide: 'Gooi het water weg; kom dan bij mij.' 

Shvetaketu deed zoals hem gezegd was en zeide: 'Het zout zal altijd in het water 

blijven.' 

Uddálaka zeide: 'Mijn zoon! Ofschoon je dat Wezen niet in de wereld vindt, is 

Hij daar. 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddálaka. 



80 

 

14 

'Mijn zoon! Indien een mens weggebracht zou worden uit de provincie Gandhára 

en geblinddoekt in een bos achtergelaten, dan zou hij zich hierheen en daarheen 

wenden, dan zou hij schreeuwen: 'Ik ben geblinddoekt hierheen gebracht en men 

heeft mij achtergelaten!' 

'Daarop zou een goed mens hem de blinddoek af kunnen binden en zeggen: 'Ga 

in die richting; daar is Gandhára.' Van de blinddoek verlost, zou hij, indien hij 

een verstandig mens was, van dorp tot dorp de weg vragen en tenslotte in 

Gandhára komen. Op dezelfde wijze vindt de mens die door zijn meester inge-

wijd is, zijn weg terug in zichzelf. Nadat hij in zijn lichaam is gebleven, totdat al 

zijn Karma uitgewerkt is, wordt hij verenigd met zichzelf. 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen', zei Uddálaka. 

15 

'Familieleden verzamelen zich rondom een zieke man en zeggen: 'Herinner je je 

mij? Herinner je je mij?' Hij herinnert zich totdat zijn spraak is opgelost in zijn 

geest, zijn geest in zijn leven, zijn leven in zijn vuur, zijn vuur in het ene Wezen. 

'Wanneer zijn spraak is opgelost in zijn geest, zijn geest in zijn leven, zijn leven 

in zijn vuur, zijn vuur in dat ene Wezen, wat kan hij zich dan herinneren? 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

de waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddálaka. 

16 

'Mijn zoon! Men brengt een man, beschuldigd van diefstal, in handboeien naar de 

rechter. De rechter geeft orders om de bijl heet te maken. Indien die man de 

diefstal gepleegd heeft en het ontkent, is hij onwaar tegenover zichzelf en terwijl 

hij niets dan die leugen heeft om zich te beschermen, grijpt hij de bijl en wordt 

gebrand. 

'Indien hij de diefstal niet gepleegd heeft, is hij waar tegenover zichzelf en, met 

waarheid als beschermer, grijpt hij de bijl en wordt niet gebrand. Hij wordt 

vrijgesproken. 

'De man die niet gebrand werd, leefde in waarheid. Herinner u dat alle zichtbare 

dingen in waarheid leven; herinner u dat Waarheid en Zelf één zijn. Shvetaketu! 

Gij zijt Dat.' 

Shvetaketu begreep wat hij zeide, ja, hij begreep wat zijn vader zeide. 

 

* * * 



81 

 

Bijlage 3    

Laghu Vākya Vṛtti 

1. Het grofstoffelijke lichaam bestaat uit vlees. 

 Het subtiele lichaam bestaat uit indrukken, 

 Tezamen met de zintuigen, organen van handeling, 

 Het intellect en de levenskracht. 

2. Het oorzakelijke lichaam is onwetendheid. 

 De Getuige is het bewustzijn dat ze [allen] verlicht. 

 Reflectie van het bewustzijn in de geest 

 Is de doener van goede en slechte handelingen. 

3. Hij (de doener) rent onophoudelijk [her en der] 

 In dit en de volgende levens, vanwege karma. 

 Puur bewustzijn moet met grote inspanning                                                                                                                               

 Worden onderscheiden van het gereflecteerde bewustzijn.  

4. Alleen in de wakende- en  in de droomstaat  

 Schijnt de reflectie van het bewustzijn. 

 Maar wanneer het
1
 oplost in diepe slaap  

 Verlicht puur bewustzijn onwetendheid. 

5. In de wakende staat wordt zelfs de stilte in de geest 

 Door puur bewustzijn verlicht. 

 Gedachten worden ook door bewustzijn verlicht, 

 Tezamen met de reflectie
2
 van bewustzijn.   

6. Zoals warmte in water, verhit door vuur 

 Het lichaam kan verwarmen, 

 Zo ook kan het intellect, verlicht door bewustzijn 

 Andere dingen met zijn reflectie verlichten. 

7. Gedachten over al wat waargenomen wordt 

 Zijn activiteiten van de geest. 

 Deze activiteiten, tezamen met hun objecten, 

 Worden verlicht door bewustzijn. 

8. Apart van alle gedachten 

 Is puur bewustzijn. 

 Door dat bewustzijn wordt 

 Vorm, smaak enz. gekend. 

9. Gedachten veranderen voortdurend, 

 Maar bewustzijn  niet.  

                                                           
1
 De reflectie als de getuige of kenner. 

2
 De getuige of kenner. 



82 

 

 Zoals de draad in een parelsnoer, 

 Is bewustzijn in alle gedachten aanwezig. 

10. Een draad, bedekt door parels, 

 Kan tussen twee parels worden gezien. 

 Zo ook kan bewustzijn, bedekt door gedachten 

 Tussen twee opeenvolgende gedachten worden gekend. 

11. Nadat een gedachte is opgehouden 

 En de volgende nog niet is opgerezen, 

 Schijnt Bewustzijn,  

 Vrij van gedachten, overduidelijk. 

12. Geleidelijk oplopend naar een, twee, drie tellen, 

 Moet het beteugelen van alle gedachten 

 Met inspanning beoefend worden 

 Door hen die naar de ervaring van Brahman streven. 

13. Deze persoon wordt gekend 

 Als Brahman, vrij van gedachten 

 Door de leer "Ik ben Brahman". 

 Dat is het doel van de Leer. 

14. Diegene die bewustzijn met gedachten is, ben ik, 

 Echter niet los van Brahman die vrij van gedachten is. 

 Deze zelfoprijzende gedachten 

 Moeten met inspanning beteugeld worden. 

15. Door [alle gedachten] te beteugelen 

 Is Samādhi, zoals verlangd door de yogi's, mogelijk. 

 Als dat niet lukt, [beoefen dan] kortstondige beteugeling 

 Met de overtuiging dat ātman Brahman is. 

16. De trouwhartige moet mediteren dat hij Brahman is 

 Gebruikmakend van het denkvermogen. 

 Deze leringen zo goed mogelijk begrepen hebbende 

 Contempleer altijd op deze waarheid.  

17. Daarop mediterend, daarover sprekend, 

 Elk ander daarover onderwijzend, 

 Zijn aandacht daarop gericht houdend 

 Noemt de wijze dit 'contemplatie op Brahman'. 

18. Als de kennis van de eenheid van ātman en Brahman gevestigd is 

 Zoals [eerst] de notie dat ātman het lichaam was, dan is men volmaakt. 

 Wanneer die mens sterft, 

 Is hij, zonder twijfel, bevrijd. 

* * *  



83 

 

Literatuur 

[1] Śaṅkara: VAKYA VRITTI OF ŚRĪ ŚAṄKARACĀRYA, Vertaling 

Swāmi Jagadānanda Ramakrishna Math, Mylapore, Madras. ISBN: 81-7120-

819-3. 

[2] Śaṅkara: VAKYA VRITTI By Adi Sankaracharya, Translated by 

Swami Chinmayananda, Published by Chinmaya Mission, Mumbai. 

[3] Śaṅkara: VAKYAVRITTI, 

http://oldthoughts.wordpress.com/philosophy/tat-tvam-asi-vakyavritti-

of-sri-adi-sankaracharya 

[4] Śaṅkara: VIVEKACŪḌAMAṆI: Vertaling F. Arav, 2010. ISBN/EAN: 

978-90-816538-1-7. 

[5] Śaṅkara: APAROKṢĀNUBHŪTI, Vertaling F. Arav, 2013. 

 ISBN/EAN: 978-90-816538-2-4. 

[6] Śaṅkara: DE REDE ALS BEKRONING, Vivekacūḍamaṇi,  Paul G. 

van Oyen, 2001, Conversion Productions,. ISBN: 90-76392-09-9. 

[7] Śaṅkara: "UPADEŚA SĀHASRĪ (A Thousand Teachings), Swami 

Jagadananda, Sri Ramakrishna Math, Mylapore, Madras. ISBN: 81-

7120-059-1. 

[8] Śaṅkara:"ŚAṄKARA'S UPADEŚA SĀHASRĪ" Sengaku Mayeda, 

Volume I and II. Motilal Benarsidass, Delhi 2006. ISBN: 81-208-2770-

8. 

[9] Śaṅkara: "SVĀTMANIRŪPANAM" H. Ramamoorthy & Nome, 

Society of Abidance in Truth, 2002, ISBN: 0-9703667-1-X. 

[10] "THE TEACHING OF REALITY", Śrī Śaṅkara Ācārya's 

 Tattvopedeśa, Translated by Warwick Jessup, The School of Economic 

 Science, London, ISBN: 978 0 9565968-5-7. 

[11] Śaṅkara: "LAGHU VAKYA VRITTI", Arshabodha.org. 

[12] "BRAHMA SŪTRA BHĀSYA OF ŚAṄKARĀRCĀRYA", 

 Translated by Swami Gambhirananda, Advaita Ashrama, Calcutta, 1993. 

 

 

 



 

 

  



 

 

  



 

 

 

 

Uit de inleidende tekst: 

Vākya Vṛtti is een van de vele werken van Śaṅkara waarin de impliciete betekenis 

van een van de grote verklaringen van de Veda's, 'Dat zijt Gij', wordt uitgelegd. 

'Vākya Vṛtti' staat voor 'impliciete betekenis van de zin' en heeft klaarblijkelijk geen 

direct verband met het onderwerp. Woorden en zinnen kunnen verschillende 

betekenissen hebben. Bij uitspraken als 'Dat zijt Gij' kan alleen een Leraar de 

werkelijk bedoelde betekenis op heldere wijze uitleggen. Deze uitleg is wat met 

vṛitti wordt bedoeld. Vākya staat voor woordencombinaties of zin. Door de methode 

van eliminatie en selectie op basis van logisch redeneren wordt de werkelijk 

bedoelde betekenis van de Vedische uitspraak 'Dat zijt Gij' in dit werk uitgelegd. 

Dit kan globaal als volgt toegelicht; wanneer men een oude bekende tegen-komt die 

hij al jaren niet gezien heeft, herkent hij hem toch. Toen was die bekende slank, had 

donker haar, bepaalde kleren aan enz. enz.. Nu zit hij er wat gezet uit, heeft rimpels, 

kalend of grijzend en is anders gekleed. Hoe komt het dat men hem toch herkent? 

Dat komt omdat men voorbij gaat aan alle ogenschijnlijke kenmerken behorend tot 

hem in het verleden en nu. 

Dit voorbeeld kan nader uitbreid worden waarbij het niet om een kennis gaat maar 

twee willekeurige mensen, beiden in het nu. Wanneer men voorbij gaat aan al hun 

ogenschijnlijke kenmerken als geslacht, kleding, huidskleur, en ook karakter, 

geloof, gedrag enz., blijft er voor beiden niets anders over dan 'mens'. Al deze 

veranderlijke en vergankelijke kenmerken zijn slechts beper-kende en veranderlijke 

toevoegingen op de 'mens' die vrij van elk kenmerk is. 

Zo is het ook met de uitspraak 'Dat zijt Gij'. 'Dat' staat voor de Schepper ontdaan 

van zijn bedekking, namelijk het universum, wat het individu als iets onafhankelijks 

van hem beschouwt, de Māyā van Brahman. 'Gij' staat voor het Zelf, of individu 

ontdaan van zijn bedekkingen, d.i. alles wat hij zelf denkt te zijn. Wanneer beiden 

op deze wijze van hun bedekkingen worden bevrijd, wat er overblijft is één en 

hetzelfde ondeelbaar bewustzijn, of Brahman, alleen. 

Śaṅkara stelt dat het begrijpen van de impliciete betekenis van deze zin de mens 

onmiddellijk tot verlichting leidt. Voor dit direct begrijpen van de betekenis van de 

zin 'Dat zijt Gij' is echter het kennen van het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf 

een vereiste. Dit geldt voor alle mahāvākya's die de eenzelvigheid van ātman en 

Brahman verkondigen. Simpelweg herhalen van deze zinnen leidt niet tot het 

begrijpen van de bedoelde betekenis en directe zelfkennis. 

 

Uit de inleidende tekst: 

Vākya Vṛtti is een van de vele werken van Śaṅkara waarin de impliciete betekenis 

van een van de grote verklaringen van de Veda's, 'Dat zijt Gij', wordt uitgelegd. 

'Vākya Vṛtti' staat voor 'impliciete betekenis van de zin' en heeft klaarblijkelijk geen 

direct verband met het onderwerp. Woorden en zinnen kunnen verschillende 

betekenissen hebben. Bij uitspraken als 'Dat zijt Gij' kan alleen een Leraar de 

werkelijk bedoelde betekenis op heldere wijze uitleggen. Deze uitleg is wat met vṛtti 

wordt bedoeld. Vākya staat voor woordencombinaties of zin. Door de methode van 

eliminatie en selectie op basis van logisch redeneren wordt de werkelijk bedoelde 

betekenis van de Vedische uitspraak 'Dat zijt Gij' in dit werk uitgelegd. 

Dit kan globaal als volgt toegelicht; wanneer men een oude bekende tegen-komt die 

hij al jaren niet gezien heeft, herkent hij hem toch. Toen was die bekende slank, had 

donker haar, bepaalde kleren aan enz. enz.. Nu zit hij er wat gezet uit, heeft rimpels, 

kalend of grijzend en is anders gekleed. Hoe komt het dat men hem toch herkent? 

Dat komt omdat men voorbij gaat aan alle ogenschijnlijke kenmerken behorend tot 

hem in het verleden en nu. 

Dit voorbeeld kan nader uitbreid worden waarbij het niet om een kennis gaat maar 

twee willekeurige mensen, beiden in het nu. Wanneer men voorbij gaat aan al hun 

ogenschijnlijke kenmerken als geslacht, kleding, huidskleur, en ook karakter, 

geloof, gedrag enz., blijft er voor beiden niets anders over dan 'mens'. Al deze 

veranderlijke en vergankelijke kenmerken zijn slechts beper-kende en veranderlijke 

toevoegingen op de 'mens' die vrij van elk kenmerk is. 

Zo is het ook met de uitspraak 'Dat zijt Gij'. 'Dat' staat voor de Schepper ontdaan 

van zijn bedekking, namelijk het universum, wat het individu als iets onafhankelijks 

van hem beschouwt, de Māyā van Brahman. 'Gij' staat voor het Zelf, of individu 

ontdaan van zijn bedekkingen, d.i. alles wat hij zelf denkt te zijn. Wanneer beiden 

op deze wijze van hun bedekkingen worden bevrijd, wat er overblijft is één en 

hetzelfde ondeelbaar bewustzijn, of Brahman, alleen. 

Śaṅkara stelt dat het begrijpen van de impliciete betekenis van deze zin de mens 

onmiddellijk tot verlichting leidt. Voor dit direct begrijpen van de betekenis van de 

zin 'Dat zijt Gij' is echter het kennen van het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf 

een vereiste. Dit geldt voor alle mahāvākya's die de eenzelvigheid van ātman en 

Brahman verkondigen. Simpelweg herhalen van deze zinnen leidt niet tot het 

begrijpen van de bedoelde betekenis en directe zelfkennis. 


