Sankara

B e







DE BETEKENIS VAN DE ZIN
'DAT Z1IJT G1J'






Sri Adi Sankaracarya

VAKYAVRTTI

DE BETEKENIS VAN DE ZIN
'DAT Z1JT G1J'



In dit boekje zijn opgenomen van Vakya Vrtti:

- De inhoud van de verzen

- De Nederlandse vertaling voor recitatie

- De volledige Sanskrit tekst in Devanagart schrift

- De volledige Sanskrit tekst in transliteratie

- Woord voor woord vertaling naar het Nederlands

- De Nederlandse vertaling met toelichtende voetnoten
- De Engelse vertaling van Swami Chinmayananda.

ISBN/EAN: 978-90-816538-4-8

Proefoplage mei 2015

Afbeelding op de omslag: Sarikara. Textiel (gemengd materiaal) achter glas,
60x50 cm. Ontwerp en vervaardiging door Madelon de la Rive Box.



Verantwoording

Vakya Vrtti is een van de vele werken van Sankara waarin de impliciete bete-
kenis van een van de grote verklaringen van de Veda's, 'Dat zijt Gij', wordt
uitgelegd. Enkele andere werken van Sankara waarin dit onderwerp wordt
behandeld zijn Vivekaciidamani [4], [6]', Svatmaniripanam [9], Tattvopedesa
[10] en Upadesa Sahasrt [7].

'Vakya Vrtti' staat voor 'impliciete betekenis van de zin' en heeft klaarblij-
kelijk geen direct verband met het onderwerp. Woorden en zinnen kunnen
verschillende betekenissen hebben. Bij uitspraken als 'Dat zijt Gij' kan alleen
een Leraar de werkelijk bedoelde betekenis op heldere wijze uitleggen. Deze
uitleg is wat met vy#fi wordt bedoeld. Vakya staat voor woordencombinaties of
zin. Door de methode van eliminatie en selectie op basis van logisch rede-
neren wordt de werkelijk bedoelde betekenis van de Vedische uitspraak 'Dat
zijt Gij' in dit werk uitgelegd.

Dit kan globaal als volgt worden toegelicht; wanneer iemand een oude
bekende tegenkomt die hij al jaren niet gezien heeft, herkent hij hem toch.
Toen was die bekende slank, had donker haar, bepaalde kleren aan enz. enz..
Nu ziet hij er wat gezet uit, heeft rimpels, is kalend of grijzend en is anders
gekleed. Hoe komt het dat men hem toch herkent? Dat komt omdat men
voorbij gaat aan alle kenmerken, die ogenschijnlijk bij hem horen in het
verleden en nu.

Dit voorbeeld kan nader uitbreid worden waarbij het niet om een kennis gaat
maar om twee willekeurige mensen, beiden in het nu. Wanneer men voorbij
gaat aan al hun ogenschijnlijke kenmerken als geslacht, kleding, huidskleur,
en ook karakter, geloof, gedrag enz., blijft er voor beiden niets anders over
dan 'mens'. Al deze veranderlijke en vergankelijke kenmerken zijn slechts
beperkende en veranderlijke toevoegingen op de 'mens' die vrij van elk
kenmerk is.

Zo is het ook met de uitspraak 'Dat zijt Gij'. 'Dat' staat voor de Schepper
ontdaan van zijn bedekking, namelijk het universum, wat het individu als iets
onafthankelijks van hem beschouwt, de Maya van Brahman. 'Gij' staat voor het
Zelf, of individu ontdaan van zijn bedekkingen, d.i. alles wat hij zelf denkt te
zijn. Wanneer beiden op deze wijze van hun bedekkingen worden bevrijd, is
wat er overblijft één en hetzelfde ondeelbare bewustzijn, of Brahman, alleen.

" Getallen tussen vierkante haakjes verwijzen naar literatuur aan het einde van dit
boek.



4

Sankara stelt dat het begrijpen van de impliciete betekenis van deze zin de
mens onmiddellijk tot verlichting leidt: "De zin 'Dat zijt Gij' bewerkstelligt de
onmiddellijke kennis van Zelf-Brahman zoals de uitspraak 'Jij bent de
tiende'"?

Voor dit direct begrijpen van de betekenis van de zin 'Dat zijt Gij' is echter het
kennen van het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf een vereiste’. Dit
geldt voor alle mahavakya's die de eenzelvigheid van atman en Brahman ver-
kondigen. Simpelweg herhalen van deze zinnen leidt niet tot het begrijpen van
de bedoelde betekenis en directe zelfkennis®’. De kennis van 'Tk ben
Brahman' is een voorwaarde voor het juist begrijpen van de uitspraak 'Dat zijt
Gij'. Dit onderwerp heeft Sankara in zijn korte werk Laghu Vakya Vrtti
behandeld. Een vertaling hiervan heb ik als bijlage aan dit boekje toegevoegd.

Hiermede wordt het duidelijk voor wie Sankara dit werk heeft bedoeld. Het
volgen van de voorgeschreven verplichtingen van de Veda's is bestemd voor
hen die het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf niet kennen en derhalve in
onwetendheid verkeren. Door gehoor te geven aan de aanwijzingen en voor-
schriften van de Veda's in de vorm van offers, leefwijze, oefeningen, medita-
tie, ritueel, pelgrimstochten enz. en door het bestuderen van Vedische teksten

' Dit verwijst naar het verhaal van de tien mensen die naar de andere oever van een
rivier hebben gezwommen. Daar aangekomen telt een van hen alle anderen maar
vergeet daarbij zichzelf mee te tellen.

% [8], Hoofdstuk 18, vers 172.

3 [8], Hoofdstuk 18, vers 90: "De leer 'Dat zijt Gij' zal zeker nutteloos zijn bij het
ontbreken van de kennis 'Tk ben Brahman'. Deze leer is van betekenis alleen voor hen
die het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf kennen.", en vers 181: "De betekenis
van zinnen zoals 'Dat zijt Gij' (d.w.z. men is Brahman, altijd vrij) komt niet tot
manifestatie vanwege het niet onderscheiden van de impliciete betekenis van het

s

woord 'Gij"".

% [8], Hoofdstuk 18, vers 208: "De herhaling van de zin 'Tk ben Brahman' zou zinvol
kunnen zijn indien er een verschil zou zijn tussen de luisteraar en waarnaar geluisterd
wordt. De gewenste betekenis (dat het individuele Zelf Brahman is) zou dan in dit
geval onjuist zijn. Daarom wordt de zin onaannemelijk (d.i. hij verliest autoriteit
volgens deze visie)." Hoe de zin Tk ben Brahman' wel steekhoudend is wordt in vers
109 verwoord: "Zoals bij de reflectie van een gezicht het lijkt alsof de spiegel zelf het
gezicht is (niet verschillend van het gezicht), zo zorgt ook de reflectie van het Zelf in
de spiegel van het ego ervoor dat het ego het Zelf schijnt te zijn (niet verschillend van
het Zelf). Zo is de betekenis van de zin "Ik ben Brahman" steekhoudend."”

> [12], 4.2: "Als een uitspraak als ‘Dat zijt Gij’, wanneer hij eenmaal gehoord is, niet
direct de ware kennis van Brahman voortbrengt, welke hoop is er dan dat het
gewenste effect zal bereikt worden door het te herhalen?"



5

e.d. wordt hun geest gezuiverd. Alleen bij hen met een gezuiverde geest, d.i.
vrij van alle beperkende toevoegingen, neigingen, identificaties, conditione-
ring enz., is de ervaring van het pure Zelf mogelijk. Voor hen zal de zin 'Dat
zijt Gij' van grote betekenis zijn.

Voor deze vertaling van Vakya Vrtti heb ik drie Engelse vertalingen geraad-
pleegd waarbij de bekende vertaling van Swami Jagadananda als leidraad is
genomen. Die vertaling bevat de Sanskrit tekst in Devanagart schrift en de
woord-voor-woord vertaling. Bovendien heb ik een aantal andere werken van
Sankara waarin dit onderwerp wordt behandeld geraadpleegd [4], [5], [8], [9],
[10].

In dit boekje is eerst de vertaling in versvorm zonder enige toelichting weer-
gegeven, net als de oorspronkelijk tekst van Sankara, kort en bondig. Daarna
volgt per pagina telkens een Sanskrit vers in het Devanagart schrift, de trans-
literatie, de woord-voor-woord vertaling en de Nederlandse vertaling van elk
vers met toelichtingen in voetnoten. Hierbij heb ik in ruime mate dankbaar
gebruik gemaakt van de vertaling van Swami Jagadananda hoewel ik me
voornamelijk door de betekenissen van de oorspronkelijke Sanskrit woorden
heb laten leiden. De woord-voor-woord vertaling bewijst zijn nut wanneer
men behoefte heeft dieper in de betekenis van de verzen door te dringen,
ondanks de beperkingen die de vertaling van Sanskrit-woorden in de gangbare
talen met zich meebrengt. Waar ik het nodig achtte heb ik om deze reden de
vrijheid genomen de inhoud van een vers naar eigen inzicht te verwoorden en
dit waar nodig nader toegelicht. Een aantal begrippen behorende tot de leer
van Vedanta, waar de lezer mogelijk onvoldoende mee vertrouwd is, heb ik
eveneens in de voetnoten toegelicht. Voor zover mogelijk heb ik hierbij
gebruik gemaakt van informatie uit de andere werken van Sankara die in de
literatuuropgave zijn genoemd. Eventuele toevoegingen aan de oorspronke-
lijke tekst heb ik tussen vierkante haakjes geplaatst.

Ook bij deze vertaling ben ik Marjolein van den Houten veel dank verschul-
digd voor de controle van het manuscript en de taalkundige adviezen en
verbeteringen.

Opmerkingen die tot verbetering van dit boekje kunnen leiden stel ik zeer op
prijs.

Ferit Arav, Hengelo

Mei 2015



Inhoudsopgave
Verantwoording
Inhoud van de verzen

De Nederlandse vertaling in versvorm

Sanskrit tekst in Devanagari schrift, transliteratie, woord-voor-woord

vertaling, de Nederlandse vertaling in versvorm en toelichtingen
Bijlage 1. Engelse vertaling door Swami Chinmayananda
Bijlage 2. Chandogya-Upanisad, Boek 6.

Bijlage 3. Laghu Vakya Vytti [11]

Literatuur

81

17
71
77

83



Inhoud van de verzen

AN N B W=

11

12-14
15-17
18-22
23-25
26-27

28-36

37-40
41
42-43
44
45
46-48
49-50
51-53

Eerbeton aan Sri Ganesa, God van wijsheid.

Eerbetoon aan de Leraar.

Vraag van de door kwellingen geteisterde leerling naar zelfkennis.
Uiting van verlangen naar bevrijding door de leerling.
Bereidwilligheid van de Leraar.

Kennis van de eenzelvigheid van het individuele Zelf en het
Universele Zelf zoals verwoord in 'Dat zijt Gij' leidt tot bevrijding.
De vragen van de leerling over het individuele Zelf en het
Universele Zelf.

Antwoord van de Leraar dat het individuele Zelf Brahman is.
De betekenis van de individuele woorden nodig om een zin te
begrijpen.

Jij bent een belichaming van bewustzijn, de getuige.

Het stoffelijke lichaam is niet het Zelf.

Jij bent de Ziener en niet het geziene.

Weet: Ik ben Hem!

Jij bent het Zelf

Betekenis van het woord 'Gij' is bestaan, bewustzijn en
gelukzaligheid, de getuige van de geest.

Betekenis van het woord 'Dat' is bestaan, bewustzijn en
gelukzaligheid, de getuige van Maya (de wereld).

Betekenis van de combinatie van de woorden Dat en Gij.

Het individuele Zelf is zonder een tweede.

Het afwijzen van de directe betekenissen.

Directe betekenis van het woord 'Gij'.

Directe betekenis van het woord 'Dat'.

Definitie en keuze van indirecte betekenis.

Aanbevelingen voor het voortgaan op de weg naar zelfkennis.
Bevrijding.



Eer aan Sri Adi Sankaracarya die de Leer van Advaita Vedanta voor de
zoekers naar zeltkennis op begrijpelijke wijze toegankelijk heeft gemaakt.



VAKYAVRTTI

DE BETEKENIS VAN DE ZIN
'DAT Z1JT G1J'

Eerbetoon aan Sri Ganesa:

Ik buig me voor dat pure bewustzijn,

Een oceaan van onbegrensd geluk, de door SiT beminde,
De alwetende Heer van het universum,

Manifestatie van verscheidenheid zonder gebondenheid,
Almachtig, de oorsprong van de schepping,

De instandhouder en oplosser van het universum.

Telkens buig ik me voor de lotusvoeten van mijn Leraar,
Door wiens genade ik voor altijd tot inzicht kwam

Dat ik de alles doordringende Eén ben

En het gehele universum een oplegging is op Mij.

Verschroeid door de hitte van de drie kwellingen
Maar begiftigd met middelen leidend naar bevrijding
Zegt iemand tot de ware leraar,

[Een kenner van Brahman]:

Gun mij uw onuitputtelijke genade, O Heer,
En leg me alstublieft onomwonden uit

Hoe ik zonder moeite bevrijd kan worden
Van de gebondenheid van geboorte.

De leraar zegt:

Deze bijzondere vraag van je

Acht ik van zeer grote waarde.

Ik zal hem zo helder mogelijk beantwoorden,
Luister met grote aandacht, het is dit:

De kennis van de eenzelvigheid

Van het individuele Zelf en het Universele Zelf,

Afkomstig van Vedische verklaringen zoals 'Dat zijt Gij' enz.
Is wat bevrijding mogelijk maakt.



10

10.

11.

12.

13.

14.

De leerling zegt:

Wie is het individuele en wie het Universele Zelf?
Hoe kunnen zij één en hetzelfde zijn?

En hoe kunnen uitspraken als 'Dat zijt Gij'

Hun eenzelvigheid aantonen?

De leraar antwoordt: Ik zal je vraag beantwoorden.
Wie anders kan het individuele Zelf zijn

Dan jijzelf die mij vraagt 'Wie ben ik?".

Jij bent zonder twijfel Brahman Zelf.

De leerling beklaagt zich:

Hoe kan ik de betekenis begrijpen

Van de zin 'Ik ben Brahman',

Als ik niet op klare wijze de betekenis ken

Van de woorden daarin, leg het mij uit, O Heer.

De leraar antwoordt:

Jij sprak de waarheid, dat de kennis

Van de betekenis van woorden in een zin

Bepalend is voor het begrijpen van de betekenis van die zin.
Er kunnen hierover geen twee meningen bestaan.

Waarom ken je jezelf niet?

Jij bent een belichaming van

Bewustzijn, bestaan en gelukzaligheid,

De getuige van de geest en de veranderingen daarin.

Geef de misvatting van de identificatie van het Zelf
Met het lichaam enz. op, en besef onafgebroken
Dat je bewustzijn, bestaan en gelukzaligheid bent,
De getuige van het intellect.

Het grofstoffelijke lichaam is niet het Zelf.

Het bezit vorm, kleur enz. zoals een pot,

Ook omdat het bestaat uit modificaties van elementen
Zoals ether en andere elementen bij een kruik.

[De leerling zegt:]

Indien op basis van deze argumenten

Het stoffelijke lichaam als het niet-Zelf wordt aanvaard,
Toon mij dan alstublieft het Zelf direct,

Als een vrucht in je handpalm.



15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

[De leraar zegt:]

Zoals de waarnemer van een kruik

In alle opzichten verschillend is van de kruik,

Moet je weten dat jij, de waarnemer van het lichaam,
Niet dat lichaam bent.

Stel op dezelfde wijze ook vast dat je

De waarnemer van de zinnen bent en niet de zinnen zelf.
Wees er ook zeker van dat je noch de geest bent

Noch het intellect, noch de levenskracht.

Overtuig jezelf dat je ook geen combinatie bent
Van de stoffelijke en subtiele lichamen,

En stel ook nauwkeurig vast door gevolgtrekking
Dat jij, de Ziener, verschillend bent van het geziene.

Ken jezelf als het Ene, door wiens nabijheid alleen
Onbezielde entiteiten als het lichaam en de zinnen
Kunnen functioneren door middel van
Instemming en verwerping.

Wees er krachtig van overtuigd dat je één bent
Met het onveranderlijke binnenste Zelf,

Dat het intellect enz. tot beweging brengt
Zoals een magneet een ijzeren voorwerp.

Weet: Ik ben Hem, door wiens nabijheid
Niet-bewuste entiteiten zoals het lichaam,
De zinnen, de geest en de levenskracht
Toch bewust schijnen te zijn als het Zelf.

Weet: Ik ben Hem, het Ene bewustzijn dat het Zelf is,
Dat de wijzigingen in het intellect verlicht

Zoals 'mijn gedachten gingen naar elders

Maar ze zijn nu tot rust gebracht.'

Weet: Ik ben Hem, het Ene onveranderlijke Zelf,

Dat direct wordt gekend en dat

Het verschijnen en verdwijnen van het intellect verlicht
En de drie staten van dromen, waken en slaap.

Jij bent het Zelf, een belichaming van puur bewustzijn,

Dat het lichaam verlicht en er daarom geheel verschillend van is,
Zoals een lamp die verschillend is

Van de pot die hij verlicht.

11



12

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

Vergewis je van het feit dat je één bent
Met de Ziener, het meest dierbare van alles,
Omwille van wie personen en dingen,
Zoals kinderen en weelde, dierbaar zijn.

Vergewis je van het feit dat je één bent

Met de Ziener naar wie de grootste hunkering uitgaat:
'Mag ik altijd het object van het meest dierbare zijn
En nooit ophouden te bestaan'.

Bewustzijn, dat zich als de getuige manifesteert,

Is wat met het woord 'Gij' wordt bedoeld.

Geheel vrij van veranderingen is zelfs getuige zijn
Niets anders dan de verlichtende kracht van het Zelf.

Wat het woord 'Gij' beduidt is geheel verschillend

Van het lichaam, de zinnen, de geest, de levenskracht en het ego
En is absoluut vrij van de zes wijzigingen van bestaan

Waar alle niet-bewuste dingen aan zijn onderworpen.

Nadat op deze wijze de betekenis van het woord 'Gij' is begrepen,
Moet men de betekenis van het woord 'Dat' nagaan

Door ontkenning van dat wat anders is dan Brahman

En ook volgens de directe bevestigende methode.

Dat wat absoluut vrij is van elke smet van hergeboorten,

En wat (in de Upanishads) als 'niet grof' enz. is omschreven,
Wat geen aanwijsbare kenmerken heeft

En verheven is boven duisternis en onwetendheid,

Dat wat geen groter heerlijkheid kent dan Zichzelf,

De belichaming van bestaan-kennis [-puur bewustzijn],

En wat omschreven wordt als 'Bestaan' [is de betekenis van 'Dat'],
Het alles doordringende Wezen, bekend als het Universele Zelf.

Weet dat Brahman

Alwetend, Almachtig

En de Opperste Heer van allen is,
Zoals door de Veda's verkondigd.

Weet: Dat is Brahman wat in de Veda's is uitgelegd
Door middel van voorbeelden zoals klei,

En door het kennen waarvan

Alles wordt gekend.



33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

13

Weet: Dat is Brahman,

Wat de Veda's als grenzeloos stellen,
En verwijzend naar het universum
Als zijn effect, deze stelling staven.

Weet: Dat is Brahman, wat de Upanishads
Zeer zorgvuldig hebben vastgesteld

Als het enige doelwit van de zoektocht
Van hen die naar bevrijding streven.

Weet: Dat is Brahman,

Wat in elk individueel schepsel

Is binnengetreden en zijn bestuurder werd,
Zoals door de Veda's verkondigd.

Weet, dat de Upanishads verkondigen dat Brahman
De enige Oorzaak is van alle handelingen

Die de individuele zielen verrichten,

En de Gever is van de vruchten daarvan.

De betekenis van de afzonderlijke woorden

'Gij' en 'Dat' is hiermede duidelijk vastgesteld.

Nu zal de betekenis worden behandeld van de zin 'Dat zijt Gij'
Namelijk de gelijkheid van wat met deze twee woorden wordt bedoeld

Dat waar deze zin op doelt is noch verbonden met

Noch gekenmerkt door wat dan ook.

De betekenis van deze zin volgens de wijze is

Eén ondeelbaar wezen, bestaande uit gelukzaligheid alleen.

Wat verschijnt als het individuele bewuste Zelf
Is van de aard van gelukzaligheid zonder een tweede.
En het Ene, dat gelukzaligheid zonder een tweede is,
Is niet anders dan het individuele bewuste Zelf.

De misvatting dat het woord 'Gij' iets anders dan Brahman betekent
En dat het woord 'Dat' voor iets kenbaars staat,

Houdt onmiddellijk op bij het vatten van

De gemeenschappelijke betekenis van deze twee woorden.

[De leerling vraagt:] Wat volgt hierop?

De leraar zegt: Luister:

Het individuele bewuste Zelf [dat alles verlicht] staat voor

De Ene allesdoordringende gelukzaligheid zonder een tweede.



14

42.

43.

44,

45.

46.

47.

48.

49.

Uitspraken als 'Dat zijt Gij' enz.

Dienen om de eenzelvigheid te bekrachtigen
Van wat indirect bedoeld wordt

Met de twee woorden 'Gij' en 'Dat'.

We hebben op zorgvuldige wijze uitgelegd,
Hoe de zin de twee direct uitgedrukte
Ogenschijnlijke betekenissen afwijst en dus,
Wat het werkelijk betekent, onthult.

Het bewustzijn dat verbonden is

Met het interne orgaan en dat het object is
Van het idee en woord "ik',

Is de directe betekenis van het woord 'Gij'.

Dat wat middels toegevoegde kenmerken wordt gekend,

De bron van het universum, omschreven als Alwetend enz.,
Wat Maya als zijn oplegging heeft en wiens aard bewustzijn is,
Is de directe (ogenschijnlijke) betekenis van Dat'.

Omdat, met het oog op één en dezelfde werkelijkheid,

De indirect en direct gekende kenmerken tegenstrijdig zijn
Met die van een bestaan met een tweede en Absolute Eenheid,
Moet voor de indirect uitgedrukte betekenis worden gekozen.

In geval van tegenstrijdigheid met andere bewijsgronden

Bij het aanvaarden van de directe betekenis van een woord,
Wordt de betekenis die eenduidig en uit zichzelf begrijpelijk is,
De indirect uitgedrukte betekenis genoemd.

Alleen 'overeenstemming en tegenstrijdigheid' mag worden
Aangewend bij interpretatie van zinnen als 'Dat zijt Gij',

Waarin één deel van de directe betekenis van de twee woorden
'Dat' en 'Gij' wordt weggelaten terwijl het andere wordt behouden.

Bij dergelijke gevallen zal geen andere methode baten,

Zoals in geval van de twee woorden 'hij' en 'dit',

- In zinnen als 'hij is dit' enz.-, een deel van de directe betekenis

Van elk woord wordt weggelaten terwijl het andere wordt behouden.

Men moet zo lang als nodig is doorgaan met de studie van de Veda's,
Met het overwegen van de betekenissen daarvan en met oefeningen
Om de geest te beteugelen, tot de juiste betekenis van de zin

'Ik ben Brahman' helder en gevestigd is.



50.

51.

52.

53.

Wanneer door de genade van de Veda's en de Leraar
Deze Kennis gevestigd wordt,

Heeft men de oorzaak van hergeboorten

Voor eeuwig tenietgedaan.

Zo'n mens, zijn stoffelijke en subtiele lichamen opgelost,
Bevrijd van de subtiele elementen en

Verlost van de aaneenschakeling van handelingen,
Wordt onmiddellijk bevrijd.

Na opgehouden te zijn met bindende handelingen,

Zal de 'in dit leven bevrijde' nog een tijdje voortleven
Als gevolg van de dwingende kracht van de handelingen
Die reeds vrucht begonnen af te werpen.

Deze bevrijde heeft de Absolute Eenheid bereikt,

De grootste en ultieme heerlijkheid,

Die de opperste verblijfplaats van Visnu wordt genoemd
Waarvan er geen terugkeer is.

Hier eindigt de uiteenzetting

Over de impliciete betekenis van de uitspraak
['Dat zijt Gij'] door Sr Sankara,

De grote Leraar en rondtrekkende Paramahamsa.

15



16



17

g

VAKYAVRTTI

ikl

Wmﬁ’ﬁ’&?
[aNl aN o\ I N

fe RN

fiagnt MHSIrTe= T N 21

|| $7T ganesaya namahl||
sargasthitipralayahetumacintyasaktim visvesvaram
viditavisvamanantamiirtim |
nirmuktabandhanamaparasukhamburasim
srivallabham vimalabodhaghanarm namami || 1||

$rT ganesayva namah: eerbetoon aan Sii Ganesa, God van wijsheid. sarga-
sthiti-pralaya-hetum: die de oorsprong, bestaansgrond, bron, is van de
schepping, instandhouding en de oplossing van het universum, acintya-
saktim: wiens kracht onvatbaar is; visva-isvaram: die de Heer van het
universum is; vidita-visvam: die de kenner van het gehele universum is;
ananta-murtim: die de bezitter van een ontelbare hoeveelheid van vormen is;
nirmuktabandhanam: die alleszins vrij van gebondenheid is; apara-sukha-
amburasim: die een oceaan van oneindige gelukzaligheid is; srivallabhan:
aan de Ene die bemind wordt door Sri (de leraar); vimala-bodha-ghanari: en
die onbesmet bewustzijn is; namami: ik buig me voor.

Eerbeton aan Sri Ganesa:

1. Ik buig me voor dat pure bewustzijn,
Een oceaan van onbegrensde geluk, de door Sri' beminde,
De alwetende Heer van het universum,
Manifestatie van verscheidenheid zonder gebondenheid,
Almachtig, de oorsprong van de schepping,
De instandhouder en oplosser van het universum.

' Visnu's echtgenote, beschouwd als de godin van voorspoed en schoonheid.



18
T TEIEIGEHd [WHEE Hd qReHeqd |
g TSI EEcHeY eIiTsdat JurdisRH el R 1

yasya prasadadahameva visnurmayyeva sarvam parikalpitam ca |
ittham vijanami sadatmariipam tasyamghripadmam pranato'smi nityam || 2||

yasya prasadat, door wiens genade, ahameva: ikzelf ben; visnu: de alles
doordringende Eén; mayi eva: op mij alleen; sarvam: alles; parikalpitam: is
opgelegd; ca: en; ittham: dus; vijanami: ik weet; sada: voor altijd; atma-
ripam: van de essentie van het Zelf; tasya amghri padma: aan de lotusvoeten
van Hem; pranatah: buig neer; asmi nityam: ben altijd, eeuwig.

2. Telkens buig ik me voor de lotusvoeten van mijn Leraar,
Door wiens genade ik voor altijd tot inzicht kwam
Dat ik de alles doordringende Eén ben'
En het gehele universum een oplegging is op Mij.’

! Visnu: Zie Brhadranyaka Upanisad. 1.4.10: "In den begin was er niets dan
Brahman. Hij kende Zichzelf als 'Tk ben Brahman' (brahmdasmi). Uit die kennis
ontsprong alles. Al degenen onder de goden, de wijzen en de mensen die deze kennis
verkregen hebben, zijn Brahman zelf geworden.

? Na dit eerbetoon begint de inhoudelijke behandeling van het onderwerp. Het is in de
vorm van een dialoog tussen een Leraar en een leerling. In de volgende twee verzen
(3 en 4) leg de leerling zijn vraag bij de Leraar neer.



19
AEATHETE: FHAZEHHE: |
~ ¢ o~ ~
IHGHTAYh: gt IRg=aid |l R

tapatrayarkasamtaptah kascidudvignamanasah |
Samadisadhanairyuktah sadgurum pariprcchati || 3||

tapa-traya-arka-samtaptah: verschroeid door de hitte van de drie kwellingen;
kascid: iemand; udvignamanasah: bezorgd zijnde; yuktah: begiftigd; sama-
adi-sadhanaih: met middelen leidend naar bevrijding; sadgurum: aan een
ware leraar; pariprcchati: zegt.

3. Verschroeid door de hitte van de drie kwellingen'
Maar begiftigd met middelen leidend naar bevrijding’
Zegt iemand tot de ware leraar,

[Een kenner van Brahman]:

' Deze kwellingen zijn: 1. ‘@dhyatmika’: psychisch-fysieke kwellingen zoals angst en
pijn; 2. ‘adhidaivika’: kwellingen teweeggebracht door niet-menselijke wezens en
natuurrampen; 3. ‘a@dhibautika’: kwellingen teweeggebracht door soortgenoten
(mensen).

? Deze middelen (ook de vier vereisten genoemd) zijn: (1) onthechting (vairagya), (2)
onderscheid tussen het eeuwigdurende en het voorbijgaande (nityanitya-vastuvive-
kah), (3) de zes deugden bestaande uit kalmte (sama), zelfbeheersing (dama), terug-
getrokkenheid (uparati), verdraagzaamheid (titiksa), geloof (Sraddhda), in-het-Zelf-
gevestigd-zijn (samadhana) en (4) sterk verlangen naar de uiteindelijke bevrijding
(mumuksuta). Zie ook de verzen 4 t/m 9 in Aparoksanubhiti en vers 19 in Viveka-
cidamani.



20

\:'\ N . |
e Gl Wdwhde FaA1 ag 1l 2|l

andyasena yenasmanmuccyeyam bhavabandhanat |
tanme samksipya bhagavankevalam krpaya vada || 4||

andyasena: zonder moeite, inspanning; yena: waardoor; asmat: van, uit;
muccyeyamn: kan ik bevrijd worden; bhavabandhanat: van deze gebondenheid
van geboorte; fat: dat; me: aan mij; samksipya: zonder omhaal, kortweg;
bhagavan: Uwe heiligheid, O Heer; kevalam krpaya: door genade alleen;
vada: leg alstublieft uit.

4. Gun mij uw onuitputtelijke genade, O Heer,
En leg me alstublieft onomwonden uit
Hoe' ik zonder moeite’ bevrijd kan worden
Van de gebondenheid van geboorte.

! Zelfkennis, de directe weg naar bevrijding.

2 Want, zelfkennis, wanneer die daagt, maakt de mens onmiddellijk vrij zonder
inspanning door hemzelf of door iemand anders.



21

e |
AT Ta-eAR: STl 9aTr dl
3¢ dicid oS Freae=s=T: s[upn w il

gururuvaca |
sadhvite vacana-vyaktih pratibhati vadami te |
idam taditi vispastam savadhanamanah srnpu || 5||

guru: de leraar; uvdca: spreekt;

sadhvi: uitstekend; te: van je; vacanavyaktih: deze bijzondere vraag; prati-
bhati: is; vadami: ik zal uitleggen; fe: aan je,; idam taditi: het is dit; vispasta:
zeer helder; savadhana-manah: met een waakzame geest; sypu: luister.

5. De leraar zegt:
Deze bijzondere vraag' van je
Acht ik van zeer grote waarde.
Ik zal hem zo helder mogelijk beantwoorden,
Luister met grote aandacht, het is dit’:

' Met de in vers 4 gestelde vraag heeft de leerling blijk gegeven van zijn kwalificatie,
onuitputtelijk verlangen en vastberadenheid om het pad naar bevrijding te betreden.

? Zelfkennis, de directe weg naar bevrijding.



22
AR TS TIHTHAT: |
eI S dicg Reara=d il &

tattvamasyadivakyottham yajjivaparamdatmanoh |
tadatmyavisayam jiianam tadidam muktisadhanam || 6||

tat-tvam-asi-adi-vakya-uttham: dat daagt op uit zinnen als 'Dat zijt Gij' enz;
Jjiva-parama-atmanoh: van het individuele Zelf en het Universele Zelf;
tadatmya-visayani: en betreft de eenzelvigheid; yat jiianam: de kennis; tad-
idam mukti-sadhanam: wat bevrijding mogelijk maakt.

6. De kennis van de eenzelvigheid
Van het individuele Zelf en het Universele Zelf,
Afkomstig van Vedische verklaringen zoals 'Dat zijt Gij' enz'.
Is wat bevrijding mogelijk maakt.”

' De grote verklaringen van de Veda's (mahavakya's) die als de voornaamste

beschouwd worden zijn: Prajiianam Brahma ('Dit bewustzijn is Brahman'), Aitareya
Up. 3.3, Rg Veda; Aham Brahmasmi ('lk ben Brahman'), Brhadaranyaka Up. 1.4.10,
Yajur Veda; Tat tvam asi ('Dat zijt Gij'), Chandogya Up. 6.8.7, Sama Veda; en Ayam
atma Brahma ('‘Deze atman is Brahman', of 'k ben dit Zelf dat Brahman is'),
Mandikya Up. 1.2, Atharva Veda.

Er wordt gesteld dat vol begrip van één van de mahavakya's tot onmiddellijke
bevrijding van de banden van onwetendheid leidt.

? De Leraar stelt hier de eenzelvigheid van het individuele Zelf en het Universele Zelf,
die tot dan toe als gevolg van onwetendheid als verschillend werden beschouwd. Met
deze instructie van de Leraar leert de leerling dat hij niets anders dan Brahman is.



23
B 9|
ol ST & QUEITCHT dIeTe= a1 Fe qi: |
JaHETcaTH a1 F¢ TSd9Eadl e

Sisya uvdca |
ko jivah kah parascatma tadatmyam va katham tayoh |
tattvamasyadivakyam va katham tatpratipadayet || 7||

sisya: de leerling; uvaca: zegt:

kah: wie; jivah: het individuele Zelf; kah: wie; para: het universele; ca: en;
atma: Zelf, tadatmyam: een eenzelvigheid; va katham: hoe kan weer; tayoh:
tussen hen; tat-tvam-asi-adi-vakyam: de uitspraken als 'Dat zijt Gij'; va
katham: en hoe kan zijn; tatpratipadayet: laat zien; tat: dat.

7. Deleerling zegt:
Wie is het individuele en wie het Universele Zelf?
Hoe kunnen zij één en hetzelfde zijn?
En hoe kunnen uitspraken als 'Dat zijt Gij'
Hun eenzelvigheid aantonen?



24

S E el
I FH: TN RIS STaeaqd &
TEd g3t HJi FISE FRlane | @2 ™: 1l < ||

gururuvaca |
atra briumah samddhanam ko 'nyo jivastvameva hi |
yastvam prcchasi mam ko'ham brahmaivasi na samsayah || 8||

guru: de leraar; uvdca: spreekt:

atra: in deze aangelegenheid; brimah: ik zal je geven; samdadhanam: de
oplossing, antwoord; kah anah: anders; jiva: het individuele Zelf; tva meva hi:
het is zeker niemand anders dan jij; yah: wie; -stvam: jij; prcchasi: zegt; mam:
aan mij; kah aham: 'wie ben ik?'; asi: jij bent; brahman eva: Brahman heus,
stellig, waarachtig; na: er; samsayah: geen twijfel.

8. De leraar antwoordt:
Ik zal je vraag beantwoorden.
Wie anders kan het individuele Zelf zijn
Dan jijzelf die mij vraagt "Wie ben ik?'.
Jij bent zonder twijfel Brahman Zelf.



25
3= 39|
(SN ~ ~
TEIHT SEIH AT W a R H |
* N\ N\ ¢ [N =\ *
372 SR JTRITY Tfaqel i g1l |

Sisya uvdca |
padarthameva janami nadyapi bhagavansphutam |
aham brahmeti vakyartham pratipadye katham vada || 9||

sisya: de leerling; uvaca: zegt:

pada-artham eva: zelfs de betekenis van de woorden; janami: ik weet; na:
niet; adya api: tot nu toe; bhagavan: O Heer; sphutam: duidelijk, helder;
aham brahmeti: ik ben Brahman; vakya-artham: betekenis van een zin;
pratipadye: ik kan begrijpen; katham: hoe; vada: vertel mij (de betekenis van
de woorden).

9. De leerling beklaagt zich:
Hoe kan ik de betekenis begrijpen
Van de zin 'Ik ben Brahman',
Als ik niet op klare wijze de betekenis ken
Van de woorden daarin, leg het mij uit, O Heer.



26

Teedr|
HIHE A foe T e S|

e N o

&g: UTEETE f SRt | 2ol

gururuvaca |
satyamdha bhavanatra viganam naiva vidyate |
hetuh padarthabodho hi vakyarthavagateriha || 10)|

guru: de leraar; uvdca: spreekt:

satyam: de waarheid; aha: heb gezegd; bhavan: jij; viganam: twee meningen;
atra iha: over deze aangelegenheid; na eva vidyate: er zijn geen; hetuh: de
oorzaak; pada-artha bodhoh: (dat) een begrip van de betekenissen van
woorden (in een zin); hi: is zeker; vakya-artha-vagateriha: van het begrip van
een zin bevattende deze woorden.

10. De leraar antwoordt:
Jij sprak de waarheid, dat de kennis
Van de betekenis van woorden in een zin
Bepalend is voor het begrijpen van de betekenis van die zin.
Er kunnen hierover geen twee meningen bestaan.



27

o o o

el TG T e o |
HHGET: Tcd: Hiwh AHE J9T9 |l 22\l

antahkaranatadvrttisaksicaitanyavigrahah |
anandaripah satyah sankim natmanam prapadyase || 11]]

antahkarana: het interne orgaan; tadvrtti; zijn modificaties; saksi: getuige;
caitanya: bewustzijn: vigrahah: belichaming van; anandariapah: gelukzalig-
heid; satyah: bestaan; san: die zijn; kim: waarom (jij); na: niet; atmanam:
jijzelf; prapadyase: erkent.

11. Waarom Ken je jezelf niet'?
Jij bent een belichaming van
Bewustzijn, bestaan en gelukzaligheid?,
De getuige van de geest’ en de veranderingen daarin®.

! Vanaf dit vers tot vers 27 legt de Leraar de betekenis van het woord 'Gij' uit. Alleen
door het kennen van de betekenis van dit woord kan de uitspraak 'Dat zijt Gij' worden
begrepen waarna bevrijding onmiddellijk volgt. De indirecte betekenis van Gij is
bestaan, bewustzijn en gelukzaligheid.

2 . . -
Deze drie staan voor een ondeelbare entiteit.

3 Geest of het interne orgaan; Zie Vivekaciidamani 93-94: "Het interne orgaan (antah-
karana), [hoewel enkelvoudig] heet ook manas, buddhi, ego (ahamkara) en citta,
afhankelijk van zijn modificatie en de overeenkomstige functie die het bekleedt.
Wanneer het de functie aanneemt van voorstelling en analyse (pro’s en contra’s van
objecten) (samkalpa-vikalpana) heet het manas. Buddhi is zijn eigenschap om het
waarheidsgehalte van objecten te bepalen (padartha). Het heet ego (ahamkara)
wanneer het zich met het lichaam identificeert als zijn eigen Zelf. Het heet citta als
het zich verenigt met het object van zijn verlangen (Citta vertegenwoordigt hier de
herinneringen die in het causale vlak van het persoonlijke bewustzijn zijn opgeslagen.
Een herinnering ontvouwt zich als de verschijning van een neiging of aanleg. Een
ruimere betekenis van citta is het persoonlijke bewustzijn, de drager van antah-
karana)."

* Verandering of modificatie: Hier wordt het gebruikt voor de betekenis van het
Sanskrit woord vrtti, dat afgeleid is van de wortel vr#, ‘bestaan’. Vrtti is dus een wijze
van bestaan. Als we de manieren waarop iets bestaat bekijken, kunnen wij de wijzi-
gingen, toestanden, werkzaamheden of functies daarvan in ogenschouw nemen. Al
deze bijbetekenissen zijn opgesloten in de betekenis van vrtti, dat voor wijzigingen of
wijzen van functioneren staat. Illustratieve voorbeelden hiervan zijn: goud dat athan-
kelijk van zijn wijziging en functie armband, ring enz. wordt genoemd, en water dat
zich als sneeuw, hagel, zee enz. manifesteert.



28

FA<E=EY HETeTut ardfased|
IFTeHAET feicd T SgTiesTt fe=F 2R

satyanandasvaripam dhisaksinam bodhavigraham |
cintayatmataya nityam tyaktva dehadigam dhiyam || 12|

satya-ananda-svariipam: die van de aard van bestaan en gelukzaligheid is;
dhi-saksinam: en de getuige van het intellect is; bodha-vigraham: op bewust-
zijn; cintaya: en mediteer; atmataya: als het Zelf; nityam: altijd: tyaktva: geef
op!; deha-adi-gam: van (de eenzelvigheid van het Zelf) en het lichaam enz.;
dhiyam: de misvatting.

12. Geef de misvatting van de identificatie van het Zelf
Met het lichaam enz.' op, en besef onafgebroken
Dat je bewustzijn, bestaan en gelukzaligheid bent,
De getuige van het intellect’.

' Het lichaam, de zinnen, de geest (manas, het denkvermogen), het intellect (buddhi)
en de levenskracht (prana).

* Buddhi: het is het onzuivere intellect dat zich de eenzelvigheid van het Zelf met het
lichaam verbeeldt. Zie Vivekaciidamani 354: "Alle vormen van verbeelding als ‘jij’,
‘ik’, “dit’ (tvamahamidamitiyar) zijn het gevolg van onzuiverheid van het intellect
(buddhidosat)." en 360: "De ware aard van het Zelf (paramatman) is uiterst subtiel en
kan niet worden gevat door het naar buiten gerichte (grove) denken (sthitladrstya).
Het is alleen toegankelijk voor edelmoedigen met het zuiverste intellect (buddhi) die
door het beoefenen van samdadhi een buitengewoon fijne staat hebben bereikt."



29
SUTCHTA: [Yuetadl ATcHT S2Tiead)
ferHE MR R FRIAN 23 1l

ripadimanyatah pindastato natmd ghatadivat |
viyadadimahabhiitavikaratvacca kumbhavat || 13||

ripa-adi-man: hebben van vorm, kleur enz.; na: is niet; yatah: zoals het is;
pindastato: het grofstoffelijk lichaam; na: niet; arma: het Zelf, ghatadivat:
zoals potten en andere dingen; viyad-adi-mahda-bhita-vikaratvat. omdat het
een modificatie is van de ether enz., (de elementen); kumbhavat. zoals een
kruik.

13. Het grofstoffelijke lichaam is niet het Zelf.
Het bezit vorm, kleur enz. zoals een pot,
Ook omdat het bestaat uit modificaties van elementen
Zoals ether en andere elementen bij een kruik.



30

T I [T STHRagaaa: |
FHSHAETETETHT Traqred || 2% |

andatma yadi pindo'vamuktahetubalanmatah |
karamalakavatsaksadatmanam pratipadaya || 14||

andatma: als niet het Zelf zijnde; yadi:als; pindah: grofstoffelijk lichaam;
ayam: dit; ukta-hetu-balat, door deze sterke bewijsgronden; matah: wordt
aangenomen; kara-amalakavat: als een vrucht in je handpalm; saksat: direct;
atmanam: het Zelf; pratipddaya: toon alstublieft aan.

14. [De leerling zegt:]
Indien op basis van deze argumenten
Het stoffelijke lichaam als het niet-Zelf wordt aanvaard,
Toon mij dan alstublieft, het Zelf direct,
Als een vrucht in je handpalm.



31

Sl UeThael: @ad | 92l 991
JEETT AUl 3BT ARHETIR N 24 |

ghatadrasta ghatadbhinnah sarvatha na ghato yathda |
dehadrasta tatha deho nahamityavadharaya || 15||

ghat-drasta: ziener van een kruik; ghatah: het, die; @dbhinnah: verschillend
van; sarvatha: in alle opzichten; na: en door niets anders (vereenzelvigd met);
ghato: dit, deze; yatha: zoals; deha-drasta: de ziener van dit stoffelijk
lichaam; tatha: zo; deha: het lichaam; na: (ben) niet; aham: ik; iti: dit;
avadharaya: vergewis.

15. [De leraar zegt:]
Zoals de waarnemer van een kruik
In alle opzichten verschillend is van de kruik,
Moet je weten dat jij, de waarnemer' van het lichaam,
Niet dat lichaam bent.

' De getuige.



32

HAG e TT0T AR HATTRE | 25 ||

evamindriyadynndhamindriyaniti niscinu |
manobuddhistathd prano nahamityavadharaya || 16|

evam: op deze wijze; indriya-drk: de ziener van de zinnen; na: maar niet
aham: ik ben; indriyani: de zinnen; iti niscinu: kom tot de conclusie; manas:
de geest, het denkvermogen; buddhi: het intellect; tatha: noch; prana: de
levenskracht; na: niet; aham: ik ben; iti: dit; ayavadharaya: kom tot de
conclusie.

16. Stel op dezelfde wijze ook vast dat je
De waarnemer van de zinnen bent en niet de zinnen zelf.
Wees er ook zeker van dat je noch de geest bent
Noch het intellect, noch de levenskracht'.

' Na het aantonen dat het stoffelijk lichaam niet het Zelf is, vraagt de Leraar de
leerling te beseffen dat het subtiele lichaam, bestaande uit de zinnen, de geest, het
intellect en de levenskracht, evenmin het Zelf is.



33
QIS qen AEfHid TS|
SENHJATA {AI90i Tl 2ol

samghato'pi: tatha nahamiti drsyavilaksanam |
drastaramanumanena nipunar sampradharaya || 17||

samgha-tah-api: ook de combinatie (van de stoffelijke en subtiele lichamen);
tatha: op dezelfde wijze (stel vast); na: niet; aham: 1k ben; iti: op deze wijze;
drsya-vilaksanam: wiens natuur verschillend is van het geziene (het object);
drastaram: van de ziener (het Zelf); anumanena: door middel van gevolg-
trekking; nipunam: op kiene wijze; sampradharaya: wees er zeker van.

17. Overtuig jezelf dat je ook geen combinatie bent
Van de stoffelijke en subtiele' lichamen,
En stel ook nauwkeurig vast door gevolgtrekking
Dat jij, de Ziener, verschillend bent van het geziene.

! Zie Vivekacudamani 96: "Het subtiele lichaam (de stad van de acht samenstellende
delen, (puryastaka)) bestaat uit: (1) de groep van vijf organen van handelen (het stem-
orgaan, de handen, de benen en de organen van uitscheiding en voortplanting), (2) de
groep van vijf organen van waarnemen (oren, ogen, huid, neus en tong), (3) de groep
van vijf levenskrachten (prana, apana, vyana, udana,en samana), (4) de vijf subtiele
elementen (aarde, water, vuur, lucht en ether), (5) de vier modificaties van het interne
orgaan (manas, buddhi, ahamkara, en citta), en (6) onwetenheid (avidya), (7)
begeerte (kama) en (8) handeling (karma)."



34

SEfes el T &g faer: |
pro ks e SRSt oo ce (IREAL

dehendriyadayo bhava hanadivyaprtiksamah |
yasya sannidhimatrena so'hamityavadharaya || 18||

deha-indriya-adayah: zoals het lichaam, de zinnen enz.; bhavah: inerte,
onbezielde, zich niet bewust zijnde entiteiten; hana-adi-vyaprti-ksamah: zijn
in staat te functioneren door middel van instemming en verwerping; yasya
sannidhi-matrena: door wiens nabijheid; sah: Hij; aham: 1k ben; iti: dit;
ayavadharaya: kom tot de conclusie.

18. Ken jezelf als het Ene, door wiens nabijheid alleen
Onbezielde entiteiten' als het lichaam en de zinnen
Kunnen functioneren door middel van
Instemming en verwerping.

' Onbewust, inert of onbezield: entiteiten die zelf geen bewustzijn hebben en niet uit
zichzelf kunnen functioneren. Het is de reflectiec van het Zelf waardoor zij bewust
lijken en dus kunnen functioneren. Het Zelf is altijd de ziener (getuige), puur bewust-
zijn en houdt nimmer op te bestaan. Het bestaat uit zichzelf alleen en is nimmer een
werktuig of kenmerk. Het is daarom, werkelijk. Het ego, lichaam enz., waar het Zelf
getuige van is, hebben uit zichzelf geen bewustzijn en danken hun bestaan aan het
Zelf en hun aard bestaat altijd uit kenmerken. Ze zijn verder veranderlijk en vergan-
kelijk.



35

FAIAEAHN: TFAIEhdaed 3 |
TEG ASAITE TISTHIATIRI N 2R |l

anapannavikarah sannayaskantava: deva yah |
buddhyadimscalayetpratyak so'hamityavadharaya || 19|

anapannavikarah san: onveranderlijk van aard; ayaskantavat eva: als een
magneet het ijzer; yah: wie; buddhyadr: het intellect enz.; calayet: in bewe-
ging zet; pratyak: binnenste, het meest innerlijke; sah: Hij, Hem; aham: 1k
ben; iti ayavadharaya: stel dat vast, wees er overtuigd van.

19. Wees er krachtig van overtuigd dat je één bent
Met het onveranderlijke binnenste Zelf,
Dat het intellect enz. tot beweging brengt
Zoals een magneet een ijzeren voorwerp.



36
T~ ATl T4 |
SEfe g T TIuT: FSEHETIRA N Ro |

ajadatmavadabhanti yatsannidhydjjada api |
dehendriyamanahprandh so'hamityavadharaya || 20||

ajaddatmavat: als het Zelf bewust zijn; abhanti: schijnen, zich voordoen,
lijken; yatsannidhyat. door wiens nabijheid; jada api: hoewel onbewust, inert;
deha-indriya-manah-pranah: het lichaam, de zinnen, de geest en de levens-
kracht; sah: Hij; aham: 1k ben; iti ayavadharaya: stel dat vast, wees er over-
tuigd van.

20. Weet: Ik ben Hem, door wiens nabijheid
Niet-bewuste entiteiten zoals het lichaam,
De zinnen, de geest en de levenskracht
Toch bewust schijnen te zijn als het Zelf'.

"'Het is het Zelf, puur bewustzijn alleen, dat het lichaam, de zinnen, de geest en de
levenskracht bewust schijnen te maken, zoals vuur dat een stuk ijzer heet doet lijken.



37
IFTHH A rd 9 RedihaHl
wd i A g QissiEaaid |l 2 |

agamanme mano 'nyatra sampratam ca sthirikrtam |
evam yo vetti dhivrttii so'hamityavadharaya || 21||

agamat: ging; me: mijn; manah: geest, denken; ayatra: elders; sampratam:
nu; ca: en; sthirtkrtam: hij is tot rust gebracht; eva: zoals; yah: wie; vetti:
weet; dhivrttim: de functies van het intellect; sah: Hij; aham: Ik ben; iti
ayavadharaya: stel dat vast, wees er overtuigd van.

21. Weet: Ik ben Hem, het Ene bewustzijn dat het Zelf is,
Dat de wijzigingen in het intellect verlicht
Zoals 'mijn gedachten gingen naar elders
Maar ze zijn nu tot rust gebracht.’



38

AR Gt WranrE et qen
I AR FRTEISETHIATIRA | R

svapnajdagarite suptim bhavabhavau dhiyam tathd |
yo vettyavikriyah saksatso'hamityavadharaya || 22||

svapna-jagarite: droom - waken; suptim (en) diepe slaap; bhava-abhavau: het
verschijnen en verdwijnen; dhiyam: van het intellect; tatha; en ook; yah: wie;
vetti: weet; avikriyah: onveranderlijk van aard; saksar: (en) direct gekend;
sah: Hij; aham: 1k ben; iti ayavadharaya: stel dat vast, wees er overtuigd van.

22. Weet: Ik ben Hem, het Ene onveranderlijke Zelf,
Dat direct wordt gekend, en dat
Het verschijnen en verdwijnen van het intellect verlicht,
En de drie staten van dromen, waken en slaap’.

' Hier wordt aangetoond dat het Zelf verschillend is van de drie staten van dromen,
waken en slaap, en dat Het ook verschillend is van het intellect.



39
\a_q;\[ \q\ \l
SRV E1 duTE arafasr@: 1| 30

ghatavabhasako dipo ghatadanyo yathesyate |
dehavabhasako dehi tathaham bodhavigrahah || 23|

ghata-avabhasakah: dat een kruik verlicht; dipoh: een lamp; ghatat anyah: als
verschil-lend van dat; yatha: zoals; isyate: wordt aanvaard; deha-
avabhdsakah: de verlichter van het lichaam (ben verschillend van het
lichaam); dehi: het Zelf, tatha: zo; aham: 1k; bodha-vigrahah: Bewustzijn
Zelf.

23. Jij bent het Zelf, een belichaming van puur bewustzijn,
Dat het lichaam verlicht en er daarom geheel verschillend van is,
Zoals een lamp die verschillend is
Van de pot die hij verlicht'.

' De lichtbron en het verlichte moeten noodzakelijkerwijze verschillend van elkaar
zijn. Zo ook het Zelf en het niet-Zelf.



40
QASATG AT 6T ST BAT: |
C AN o
BT FEIaH: FSTHATIRA N % |

putravittadayo bhava yasya sesatayd priyah |
drasta sarvapriyatamah so'hamityavadharaya || 24||

putra-vitta-adayah: zoals weelde, kinderen enz.: bhava: personen en dingen;
yasya Sesataya. omwille van hen; priyah: lief, dierbaar; drasta: ziener, waar-
nemer; sarvapriyatamah: de meest geliefde van allen; sah: Hij; aham: 1k ben;
iti ayavadharaya: stel dat vast, wees er overtuigd van.

24. Vergewis je van het feit dat je één bent
Met de Ziener, het meest dierbare van alles,
Omwille van wie personen en dingen,
Zoals kinderen en weelde, dierbaar zijn.'

' Brhadaranyaka Upanisad: IV-v-6: “Yajiiavalkya zei tegen zijn echtgenote Maitreyt:
“Zie, niet omwille van de echtgenoot is de echtgenoot dierbaar, maar omwille van het

CEINNT3

Zelf is de echtgenoot dierbaar”, “niet omwille van weelde is weelde dierbaar, maar

omwille van het Zelf is weelde dierbaar”, “niet omwille van iets is dat ding dierbaar,
maar omwille van het Zelf is dat ding dierbaar” enz.

Ook: Brhadaranyaka Upanisad 1-iv-8: "Dit Zelf is nader dan al het andere; dierbaar-
der dan een zoon, dierbaarder dan rijkdom, dierbaarder dan wat ook. Indien een mens
iets dierbaarder dan het Zelf noemt, zeg hem dan dat hij verliezen zal wat hem dier-
baar is; alleen het Zelf is dierbaar. Daarom moet men over het Zelf alleen mediteren.
Wie over het Zelf alleen mediteert zal het nooit verliezen.".



41

QTSN | A Y aHe qa|
AT T Z8T TISTHATIRA || RY |

parapremdspadatayd ma na bhitvamaham sada |
bhityasamiti yo drasta so'hamityavadharaya || 25|

para-premaspadataya: het object van allerhoogst liefde; ma na bhitvam aham:
betreffende die naar wie het grootste verlangen naar uitgaat van 'Mag lk
nimmer ophouden te bestaan'; sada@ bhiiyasam iti: mag lk altijd zijn; jah:
(verbindingswoord); drasta: de ziener; sah: Hij; aham: 1k ben; iti ayava-
dharaya: stel dat vast, wees er overtuigd van.

25. Vergewis je van het feit dat je één bent
Met de Ziener naar wie de grootste hunkering uitgaat:
'Mag Ik altijd het object van het meest dierbare zijn
En nooit ophouden te bestaan'.!

' De verzen 24 en 25 laten het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf zien door het
tonen dat het Zelf het meest dierbare van alles is. Andere dingen komen op de tweede
plaats, alleen voor zover ze een doelstelling van ons dienen.



42

T: WIS FrTEET: | I=d|
AT Ay ArgaHidRIRAATcH: | RE ||

yah saksilaksano bodhastvampadarthah sa ucyate |
saksitvamapi boddhrtvamavikaritayatmanah || 26|

yah saksilaksanah: dat van de aard van getuige is; bodhah: bewustzijn: tvam-
padarthah: wat met het woord 'Gij' wordt bedoeld; sah ucyate: is; saksitvam:
de getuigende kracht; api: is weer; boddhrtvam; het vermogen tot kennen;
avikaritaya: als iemand vrij van alle veranderingen; atmanah: van de kant van
het Zelf.

26. Bewustzijn, dat zich als de getuige manifesteert,
Is wat met het woord 'Gij' wordt bedoeld.
Geheel vrij van veranderingen is zelfs getuige zijn'
Niets anders dan de verlichtende kracht van het Zelf.

' Alle dingen zijn aan de getuige opgelegd die geheel vrij van handelen is. Zoals de
zon verlicht Hij hen. Deze verlichting wordt 'kennen' genoemd. In dit vers hebben de
woorden 'getuige zijn' (tvampadarthah) en ' kennen' (boddhrtvam) dezelfde betekenis.



43

SRfesrm TR g et e |
TR RIS R agT: 1l Re

dehendriyamanahpranahankrtibhyo vilaksanah |
projjhitasesasadbhavavikarastvampadabhidhah || 27

deha-indriya manah-prana-ahankara-tibhyah: van het lichaam, de zinnen, de
geest, de levenskracht en het ego (doenerschap); vilaksanah: is geheel ver-
schillend; projjhita-asesa-sad-bhava-vikarah: en absoluut vrij is van de zes
veranderingen waar alle niet-bewuste dingen aan zijn onderworpen, fvam-
pada-abhidhah: Wat met het woord 'Gij' wordt bedoeld.

27. Wat het woord 'Gij' beduidt is geheel verschillend'
Van het lichaam, de zinnen, de geest, de levenskracht en het ego’
En is absoluut vrij van de zes wijzigingen van bestaan®
Waar alle niet-bewuste dingen aan zijn onderworpen.*

! Wanneer in de touw-slang metafoor het touw als verschillend van de slang wordt
gekend, verdwijnt de misvatting dat het touw een slang is en hiermede wordt de
onwerkelijkheid van de slang geweten. De slang is noch in het touw noch elders, dus
hij kan niet werkelijk zijn. Op dezelfde wijze, wanneer het lichaam, de zinnen, de
geest, de levenskracht en het ego worden ontkend en het Zelf wordt gekend als
verschillend daarvan, wordt hun onwerkelijkheid onmiddellijk onderkend.

* Het Zelf dient in deze verzen op zeer nauwkeurige wijze onderscheiden te worden
van het niet-Zelf. Veel is dan bereikt als men doordrongen hiervan is.

* De zes wijzigingen van bestaan zijn: (1) Waarneembaar bestaan, (2) Geboorte, (3)
Groei, (4) Veranderingen ondergaan, (5) Verval, (6) Dood.

* Hier eindigt het onderscheid maken tussen het Zelf en het subtiele lichaam dat met
vers 16 was begonnen. Dit onderscheid moet zeer helder zijn alvorens men poogt de
uitspraak 'Dat zijt Gij' te begrijpen.



44

N s

anwmmaaaﬁaﬂam
AT HEATEHE = 1l ¢

tvamarthamevam ni$citya tadartham cintayetpunah |
atadvyavrttiriipena saksadvidhimukhena ca || 28|

tvam-artham: wat met het woord 'Gij' bedoeld wordt; evam: dus; niscitya:
vaststellen; tad-artham: wat met het woord 'Dat' bedoeld wordt cintayet-
punah; men moet weer nagaan; atadvyavrtti-riipena: door gebruik van
ontkenning van wat anders is dan 'Dat' (Brahman); saksat-vidhi-mukhena:
direct in de positieve methode; ca: en 0ok;

28. Nadat op deze wijze de betekenis van het woord 'Gij' is begrepen
Moet men de betekenis van het woord 'Dat' nagaan,
Door ontkenning van dat wat anders is dan Brahman'
En ook volgens de directe bevestigende methode’.

" In de Upanishads wordt deze methode van ontkenning als 'niet dit, niet dit' beschre-
ven. Alleen dat wat aan Brahman werd opgelegd, en daarom onwerkelijk is, wordt
ontkend. Een voorbeeld van de methode van negatie van wat niet Brahman is is in de
Brhadaranyaka Upanishad aangeleverd:

II-iii-6: Daarom nu de beschrijving (van Brahman): 'Niet dit, niet dit'. Omdat er geen
andere meer geschikte omschrijving is dan dit: 'Niet dit'.

II-ix-26: "Dit Zelf is Dat wat omschreven is als 'Niet dit, niet dit'. Het is onwaar-
neembaar omdat Het nimmer is waargenomen, niet onderhevig aan verval omdat Het
nimmer vervalt, ongebonden omdat Het nimmer gebonden is, ongeketend omdat Het
nimmer pijn voelt en aan letsel lijdt."

Zie ook Upadesa Sahasri 18.21: "Deze oplegging (van het ego aan Brahman) wordt
ontkend, alsof daarmee iets wordt verkregen, met de woorden 'niet dit, niet dit'.
Bovendien is geen bevel op basis van opleggingen steekhoudend.

* Een voorbeeld van de direct bevestigende methode wordt aangeleverd door uitspra-
ken als 'Brahman is Bestaan, bewustzijn, gelukzaligheid'. Zie Taittiriya Upanishad
2.1 "Hij die Brahman kent als de werkelijkheid (satya), als kennis (jiana), als de
grenzeloze (ananta), verborgen in de spelonk van het hart en in de hoogste hemel, Hij
verkrijgt alles wat Hij wenst, tezamen met Brahman".



45

R ERE S ST TS eTT: |
EZIATGIUTR: TURATHAS: Il % ||

nirastdasesasamsaradoso'sthuladilaksanah |
adrsyatvadigunakah parakrtatamomalah || 29|

nirasta-asesas-amsara-dosah: Het Wezen dat absoluut vrij is van alle onzui-
verheden van hergeboorten, asthula-adi-laksanah: die (in de Upanishads) als
'niet grof' enz. is omschreven; adrsyatva-adi gunakah: die geen aanwijsbare
(zichtbare) hoedanigheden heeft; parakrta-tamah-malah: die de duisternis van
onwetendheid overstijgt.

29. Dat wat absoluut vrij is van elke smet van hergeboorten,
En wat (in de Upanishads) als 'niet grof' enz.' is omschreven,
Wat geen aanwijsbare kenmerken’ heeft
En verheven is boven duisternis® en onwetendheid*,

" Brhadaranyaka Upanishad IIl-viii-8: “Het is niet grof, noch fijn, niet kort, noch
lang, niet gloeiend (als vuur), niet hechtend (als water), zonder schaduw en duisternis,
geurloos, smaakloos, zonder oog en oor enz.”

2 Mundaka Upanishad 1.1.6: "Van datgene wat niet tastbaar is, geen antecedent heeft,
noch kleur, ogen oren, handen, voeten; van datgene wat overal prevaleert, onmeetbaar
klein, vanzelfsprekend, onverwoestbaar, altijd levend is; van datgene wat de wijzen
met de naam Wezensbron aanduiden."”

? Zie Bhagavad Gita 8.9: "Hij, die zijn geest richt op de Almachtige, Alwetende,
Heerser over het Al, die ook kleiner is dan het kleinste, die het Al schraagt, van
onvoorstelbare vorm of gestalte is, stralend gelijk de zon en boven alle duisternis
verheven."

* Dit vers illustreert de ontkennende, negatieve, methode. Het volgende vers illustreert
de bevestigende, positieve, methode.



46

ﬁwm:wamﬁugzl
FARASHUT: JU7 GHTHTT THEd | 2o |l

nirastatisayanandah satyaprajiianavigrahah |
sattasvalaksanah pirna paramatmeti giyate || 30||

nirasta-atisaya-anandah: voorbij dat is er geen grotere heerlijkheid, gelukza-
ligheid; satya-prajiia-anavigrahah: dat wat de belichaming van bestaan en
kennis is; satta-sva-laksanah, en dat als bestaan wordt omschreven; pirna: en
alles doordringend; param-atma iti: als het Universele Zelf, giyate: staat
bekend.

30. Dat wat geen groter heerlijkheid kent dan Zichzelf,
De belichaming van bestaan-kennis' [-puur bewustzijn],
En wat omschreven wordt als 'Bestaan' [is de betekenis van 'Dat'],
Het alles doordringende Wezen, bekend als het Universele Zelf.

' Taittiriva Upanishad 2.1: "Hij die Brahman kent als de werkelijkheid (satya), als
kennis (jiiana), als de grenzeloze (ananta), verborgen in de spelonk van het hart en in
de hoogste hemel, Hij verkrijgt alles wat Hij wenst, tezamen met Brahman".

> Chandogya Upanishad 6.2.1: "In den beginne was er alleen Wezen, één zonder

tweede. Sommigen zeggen dat er niets was, hoegenaamd niets; dat alles uit niets is
voortgekomen."



47

< PN .aa_l_ LN N |
2

Je: FHd I dgalcdaard |l 32 |

sarvajiiatvam paresatvam tatha sampirnasaktita |
vedaih samarthyate yasya tadbrahmetyavadharaya || 31||

sarvajiiatvam: alwetendheid; para-isatvam: opperste heerschap, tatha: zo;
sampirna-saktita: almachtigheid; vedaih: door de Veda's; samarthyate: wor-
den geschraagd, gedragen; yasya: wiens; tat: Dat, brahma-iti: Brahman is;
avadharaya: vergewis je.

31. Weet, dat Brahman
Alwetend', Almachtig’
En de Opperste Heer’ van allen is,
Zoals door de Veda's verkondigd.

' Mundaka Upanishad 1.1.9 "Uit Hem die alwetend is, die de kenner is van alles,
wiens discipline kennen is, komt deze Brahman, naam en voedsel tot bestaan."

? Svetasvatara Upanishad 6.8: "Geen handeling of orgaan van Hem is te vinden; noch
gelijke noch een meerdere van Hem is gezien. Zijn grote kracht is onthuld
verscheiden te zijn. En de werking van zijn intelligentie en kracht is natuurlijk."

* Brhadaranyaka Upanishad IILviii.9: "Onder het machtige gezag van dit onveran-
derlijke, O Gargi, worden de zon en maan op hun plek gehouden; onder het machtige
gezag van dit onveranderlijke, O Gargi, behouden hemel en aarde hun plaats; onder
het machtige gezag van dit onveranderlijke, O Gargi, worden momenten, uren, dagen
en nachten, maanden, seizoenen en jaren op hun betrekkelijke plaats gehouden; onder
het machtige gezag van dit onveranderlijke, O Gargi, enz."



48

T Cr\\ . \c\ o o |
HlUAh e Blrdtdgad AT 1l 3R

mrdadyanekadystantaistadbrahmetyavadharaya || 32||

yat-jiiandt: door het kennen van dat; sarvavijiianam: alles wordt gekend;
Srutisu: in de S$ruti's; pratipaditam: het is bewezen, aangetoond; mrt-adi-
anekah-drstantai: door middel van verschillende voorbeelden van aarde enz,;
tad: Dat; brahma iti: Brahman is; avadharaya: vergewis je.

32. Weet: Dat is Brahman wat in de Veda's' is uitgelegd
Door middel van voorbeelden zoals kleiz,
En door het kennen waarvan
Alles wordt gekend”.

' De Upanishads.

* Chandogya Upanishad 6.1.4 'Door een brok klei te kennen, kent ge alle dingen die
van klei gemaakt zijn; zij verschillen als het ware in taal en in naam, daar zij geen
andere realiteit bezitten dan hun klei.'

6.1.5. 'Door één klompje goud te kennen, kent ge alle dingen die van goud gemaakt
zijn; zij verschillen van elkaar als het ware in taal en naam, daar zij geen andere
realiteit bezitten dan hun goud.'

6.1.6: 'Door één stukje ijzer te kennen, kent ge alle dingen die van ijzer gemaakt zijn;
zij verschillen van elkaar als het ware in taal en naam, daar zij geen andere realiteit
bezitten dan ijzer.'

3 Brhadaranyaka Upanishad IV.v.6: "Maitreyi! Dit Zelf verdient het om gezien en
gehoord te worden, erover te denken en te mediteren. Wanneer dit Zelf gezien,
gehoord, overdacht, gekend wordt, dan wordt alles gekend."

Zie ook Bhagavad Gita VII,2: "Ik zal u deze wijsheid en kennis openbaren en
wanneer ge u die hebt eigen gemaakt, blijft er verder niets te weten over.



49

Wm%amgmaﬁaﬁ“rl
deh A I9E9 dgalcdaard || 3R

yadanantyam pratijiidya srutistatsiddhaye jagau |
tatkaryatvam praparicasya tadbrahmetyavadharaya || 33||

yat anantyam: wiens grenzeloosheid; pratijiiaya: na te hebben voorgesteld;
Srutah: geschriften, $ruti, de Veda's; tat-siddhaye: om te demonstreren; jagau:
noemen; tat-karyatvam: zijn modificatie te zijn; praparicasya: het universum;
tat: Dat; brahma: iti: Brahman is: avadharaya: vergewis je.

33. Weet: Dat is Brahman,
Wat de Veda's als grenzeloos' stellen,
En verwijzend naar het universum
Als zijn effect’, deze stelling staven.

' Taittiriya Upanishad 2.1: "Hij die Brahman kent als de werkelijkheid (satya), als
kennis (jiiana), als de grenzeloze (ananta), verborgen in de spelonk van het hart en in
de hoogste hemel, Hij verkrijgt alles wat Hij wenst, tezamen met Brahman".

? Taittiriya Upanishad 2.1 (vervolg): "Uit het Zelf kwam ether, uit ether lucht, uit

lucht water, uit water aarde, uit aarde plantenleven, uit plantenleven voedsel, uit
voedsel de mens."



50

s N o \W\\ ; Hﬂ@c‘\:{:l
HHAAS AT AT 321

vedantesu: in de Upanishads; mumuksubhih: van de zijde van hen die naar
bevrijding verlangen; samarthyate: vastleggen, vestigen, benoemen; atiyat-
nena: zeer zorgvuldig, nauwkeurig; fat: Dat; brahma iti: Brahman is: avadha-
raya: vergewis je.

34. Weet: Dat is Brahman, wat de Upanishads
Zeer zorgvuldig hebben vastgesteld'
Als het enige doelwit van de zoektocht
Van hen die naar bevrijding streven.

' Taittiriva Upanishad 2.1: "Hij die Brahman kent als de werkelijkheid (satya), als
kennis (jiiana), als de grenzeloze (ananta), verborgen in de spelonk van het hart en in
de hoogste hemel, Hij verkrijgt alles wat Hij wenst, tezamen met Brahman".



51
ST Jazie] fededed = are ot
YA T 4qY TFRITTIRA || 31|l

Jjivatmand pravesasca niyantytvam ca tan prati |
Srityate yasya vedesu tadbrahmetyavadharaya || 35||

Jjiva-atmand pravesah ca: als individuele ziel de schepping binnengetreden;
niyantrtvam: bestuurder; ca: en; tan prati: en hun (zijn); sriyate yasya: dat is
gehoord van; vedesu: in de Veda's; tat: Dat; brahma iti: Brahman is: avadha-
raya: vergewis je.

35. Weet: Dat is Brahman,
Wat in elk individueel schepsel
Is binnengetreden' en zijn bestuurder’ werd,
Zoals door de Veda's verkondigd.

' Chandogya Upanishad 6.3.2: "Dat goddelijke wezen dacht: Tk zal in de drie goden
binnengaan - in vuur, water, voedsel. Ik zal hun niet alleen leven, maar ook namen en
vormen geven."

Taittiriya Upanishad 2.6: "Hij (de Opperste Ziel) dacht: 'Tk wilde dat Ik vele was; Tk
zal me voortplanten.' En in de hitte van zijn meditatie schiep Hij alles; alles scheppen-
de, trad Hij alles binnen; alles binnengaande, nam hij vorm aan, bleef evenwel
vormloos; nam Hij grenzen aan, bleef evenwel grenzeloos; maakte Hij zich een tehuis
bleef evenwel zonder tehuis; schiep kennis en onwetendheid; werkelijkheid, onwerke-
lijkheid, werd alles; daarom is alles werkelijkheid."

Zie ook Brhadaranyaka Upanishad Liv.7.

* Brhadaranyaka Upanishad 11.vii.3-23: "Hij die de aarde bewoont en toch daar-
binnen is maar de aarde kent Hem niet, wiens lichaam de aarde is en die de aarde van
binnenuit bestuurt, is de Binnenste Bestuurder, je eigen onsterfelijke Zelf." In de
verzen 4 t/m 23 in deze Upanishad is in plaats van 'aarde’ respectievelijk water, vuur,
ruimte, lucht, hemel, de zon, de kwartieren,de maan en de sterren, ether, duisternis,
licht, alle wezens, de neus, het spraakorgaan, het oog, de oor, de geest (manas), de
huid, het intellect en het voortplantingsorgaan genoemd.



52

FHUT Fagide T JTd 21|
[N ¢ . ha¥
STl Sdhdcd dgRIcaaaRA |l 35 |

karmanam phaladdatrtvam yasyaiva sriiyate srutau |
Jjivanam hetukartrtvam tadbrahmetyavadharaya || 36

karmanam phaladatrtva: als de gever van de resultaten van de handelingen
van mensen; yasyaiva: hetwelk is; sriyate: gehoord van; srutau: in de Upa-
nishads; jivand hetu-kartrtvam: en als Eén de oorzaak is van alle handelingen
uitgevoerd door de individuele zielen; tat: Dat; brahma iti: (Brahman) is:
avadharaya: vergewis je.

36. Weet, dat de Upanishads verkondigen dat Brahman
De enige Oorzaak is van alle handelingen
Die de individuele zielen verrichten',
En de Gever is van de vruchten daarvan’.

' Brahma Sitra 3.2.33: "Het individuele 'ik' moet het werktuig zijn, alleen op deze
wijze werken de geschriften doelgericht".

* Brahma Siitra 3.2.38: "De vrucht van handeling komt van Hem, zoals voor de hand
ligt."



53

AT Ut TR S AT
< SN (SN
AT ATFIERTENT TSI 1| 3|

tattvampadarthau nirnitau vakydarthascintyate'dhund |
tadatmyamatra vakyarthastayoreva padarthayoh || 37||

tattvampadarthau: wat met het woord 'Gij' bedoeld wordt en ook met het
woord 'Dat'; nirpitau: zijn duidelijk vastgesteld; vakyarthah: de betekenis van
de zin; cintyate: zal worden besproken, behandeld; dhuna: nu; tadatmyam: is
de eenzelvigheid; atra vakyartha: de betekenis van de zin; fayoh eva pad-
arthayoh: van wat met deze twee woorden bedoeld wordt.

37. De betekenis van de afzonderlijke woorden
'Gij' en 'Dat' is hiermede duidelijk vastgesteld.
Nu zal de betekenis worden behandeld van de zin 'Dat zijt Gij'
Namelijk de gelijkheid' van wat met deze twee woorden wordt bedoeld’.

! Zie ook vers 6. Het woord Zelf (Gij) is gebruikt om de getuige van het interne
orgaan (antahkarana) aan te duiden, en het woord Brahman is gebruikt voor hetzelfde
Zelf in de betekenis van de getuige van Maya.

? Beide woorden hebben op indirecte wijze Bestaan-Bewustzijn-Gelukzaligheid als
betekenis.



54

ATt ar farrey ar Sl | S |
A =~ A N .
ITETSHHA TN g™ Jd: | 3¢l

samsargo va visisto va vakyartho natra sammatah |
akhandaikarasatvena vakyartho vidusam matah || 38||

samsargah va: hetzij verbonden met; visistah va: of gekenmerkt door wat
anders; vakyarthah: wat met de zin bedoeld wordt; natra: is niet; sammatah:
aanvaard; akhanda-eka-rasatvena: is één wezen, ondeelbaar en van de aard
van gelukzaligheid alleen; vakyarthah: de entiteit bedoeld met de zin; vidusam
matah: volgens de wijze.

38. Dat waar deze zin' op doelt is noch verbonden met
Noch gekenmerkt door wat dan ook’.
De betekenis van deze zin® volgens de wijze is
Eén ondeelbaar wezen, bestaande uit gelukzaligheid alleen.

"'Dat zijt Gij'.

% In de zin 'de tulp is wit' zijn de woorden 'tulp' en 'wit' in feite elkaars predicaat. Hier
is het woord 'tulp’ gekenmerkt door het woord 'wit'. Daarom zegt de zin dat het een
witte tulp is, en niet blauw, rood, geel of welke kleur ook. Op dezelfde wijze is het
woord 'wit' gekenmerkt door het woord 'tulp', dat wil zeggen dat de witheid een
kenmerk van de tulp is en niet van een steen, stof of iets anders. Op deze wijze
kenmerken de woorden tulp en wit elkaar. Dit wordt in de tekst samsarga, of
'wederzijdse kwalificatie' genoemd.

Dezelfde zin kan ook opgevat worden in de betekenis een tulp met het kenmerk van
wit, maar niet omgekeerd. Dit is wat met visistah of 'gekenmerkt' in de tekst is
omschreven. (Uitleg Bisweshwara).

Zie ook Upadesa Sahasri.V1.1: "Het Zelf zelf bezit geen kenmerk zoals een arm die
afgesneden en weggeworpen wordt. Op dezelfde wijze kan geen enkel kenmerk aan
Het Zelf toegeschreven worden van welke overgebleven dingen ook (stoffelijke en
subtiele lichamen en hun attributen) waardoor Het kenmerken zou kunnen hebben."
VI1.2: "Daarom zijn alle kenmerken vergelijkbaar met de afgesneden en weg
geworpen arm omdat ze alle niet-Zelf zijn. Zo is het Zelf vrij alle kenmerken."

? Ondanks het feit dat de woorden ‘Dat’ en “Gij’ in de zin ‘Dat zijt Gij’ in dezelfde
relatie tot elkaar staan als de woorden in de in voetnoot 2 genoemde zin, zijn geen van
de daar genoemde woordcombinaties van toepassing op de zin ‘Dat zijt Gij’. Daarom
worden alleen de indirect uitgedrukte betekenissen (vers 42) van de woorden Dat' en
'Gij' als absoluut gelijk aanvaard. (Uitleg Bisweshwara).



55

JIRET T ST TISEATTC ST |
TEAETH TITATIRBSET: || 3. ||

pratyagbodho ya abhati so'dvayanandalaksanah |
advayanandariipasca pratyagbodhaikalaksanah || 39|

pratyak-bodho: als het individuele bewuste Zelf; ya: hetwelk; abhati:
(ver)schijnt, lijkt; sah: Dat; advaya-ananda-laksanah: is van de aard van
gelukzaligheid zonder een tweede; advaya-anandariipah ca: en, Het Ene dat
gelukzaligheid zonder een tweede is; pratyak-bodha-eka-laksanah: is van de
aard van het individuele bewuste Zelf.

39. Wat verschijnt als het individuele bewuste Zelf'
Is van de aard van gelukzaligheid zonder een tweede.
En het Ene, dat gelukzaligheid zonder een tweede is,
Is niet anders dan het individuele bewuste Zelf’.

" Getuige bewustzijn in het binnenste, het Hart.

? Dus, Brahman is het Zelf en het Zelf is Brahman, of met andere woorden 'Dat zijt
Gij'.



56

3_ ~ ; r\cr\ (; H‘E[T—[l
ITERT THYE HTEdd ded & 1l o |l

itthamanyonyatadatmyapratipattiryadd bhavet |
abrahmatvam tvamarthasya vyavarteta tadaiva hi || 40||

ittham: dus; yada: wanneer; anyonya-tadatmya-pratipattih bhavet: hun weder-
zijdse (gemeenschappelijke) identiteit is begrepen; abrahmatvam: niet-
Brahmaans; tvamarthasya: van wat bedoeld wordt met het woord 'Gij';
vyavarteta: houdt op; tadaiva hi: onmiddellijk.

40. De misvatting dat het woord 'Gij' iets anders' dan Brahman betekent,
En dat het woord 'Dat’ voor iets kenbaars® staat,
Houdt onmiddellijk op bij het vatten van
De gemeenschappelijke betekenis van deze twee woorden.

' De verkeerde opvatting dat mensen voor het dagen van juiste Kennis hebben, dat het
Zelf er een onder vele individuen is.

? De directe opvatting van Brahman is dat Hij alleen een extern bestaan buiten het
Zelf heeft (de wereld, het universum), terwijl directe kennis 'Tk ben Brahman' is.



57

AU T T o s o)
YUl re Ul TeaTaatasd 1| %2 ||

tadarthasya paroksyam yadyevam kim tatah Srunu |
purnanandaikariipena pratyagbodhovatisthate || 41|

tadarthasya: van wat met het woord 'Dat' wordt bedoeld; paroksya: de
indirekte kennis; yad-evam: als dit zo is (zegt de leerling); kim tatah: wat dan;
Srunu: luister ( zegt de leraar); pirna-ananda-eka-riipena: als De Ene, alles
doordringende gelukzaligheid, zonder een tweede; pratyagbodhah: het
individuele bewuste Zelf; avatisthate: staat voor.

41. [De leerling vraagt:] Wat volgt hierop?
De leraar zegt: Luister:
Het individuele bewuste Zelf [dat alles verlicht] staat voor
De Ene allesdoordringende gelukzaligheid zonder een tweede'.

Noot: De verzen 40 en 41 overlappen elkaar enigszins: De vertaling van de
eerste helft van de eerste regel van vers 41 is in vers 40 verwerkt.

' Dit is de hoogste kennis en het bereiken hiervan is het enige doel in dit leven.



58
Rie RIS IIECIEI RS ISR 2 B R RICC
=\ . <0 AN
Fel Il gIgIE™ Jadd Il $R I

tattvamasyadivakyam ca tadatmyapratipadane |
laksyau tattvampadarthau dvavupadaya pravartate || 42|

tat-tvam-asi-adi-vakyam: de zinnen zoals 'Dat zijt Gij' enz.; ca: en; tadatmya-
prati-padane: voor het erkennen, staven, van de identiteit; upadaya-laksyau
tat-tvam-pada-arthau dvau: van wat indirect bedoeld wordt met de twee
woorden 'Gij' en 'Dat'; pravartate: worden gebruikt.

42. Uitspraken als 'Dat zijt Gij'" enz.
Dienen om de eenzelvigheid te bekrachtigen
Van wat indirect bedoeld wordt
Met de twee woorden 'Gij' en 'Dat’.

! Het is hetzelfde zuivere bewustzijn dat op indirecte wijze door de twee woorden
uitgedrukt wordt.



59
Bl & T AT AT arETEETaE |
Q- o~
T Jadd ST SARETaHET N %3 1

hitva dvau sabalau vacyau vakyam vakyarthabodhane |
yatha pravartate'smabhistatha vyakhyatamadarat || 43||

hitva: verwerpt; dvau: de twee; Sabalau vacyau: de rechtstreeks genoemde
kenmerken; vakyam: de zin, vitspraak; vakya-artha bodhane pravartate: en
dus onthult wat het betekent; yatha: hoe; asmabhi: wij; tathd vyakhyatam
adarat: zorgvuldig gedaan.

43. We hebben op zorgvuldige wijze uitgelegd,
Hoe de zin' de twee direct uitgedrukte
Ogenschijnlijke betekenissen® afwijst en dus,
Wat® het werkelijk betekent, onthult.

" 'Dat zijt Gij'.
* Van de woorden 'Gij' en 'Dat'.
? Ondeelbaar Bestaan-Bewustzijn-Gelukzaligheid, het Zelf of Brahman.



60
MSHATANT A STISITTZTEAT: |
I FUERTFE: G SUeTRT: | 9% |

alambanatayabhati yo'smatpratyayasabdayoh |
antahkaranasambhinnabodhah sa tvampadabhidhah || 44|

alambanataya: het object; abhati: is; yo: en; asmat-pratyaya-sabdayoh: van
het idee en het woord 'ik'; antahkarana-sambhinn-abodhah: bewustzijn dat
verbonden is met het interne orgaan; sah: de; tvam-pada-abhidhah: is de
directe betekenis van het woord 'Gij'.

44. Het bewustzijn dat verbonden is
Met het interne orgaan en dat het object is
Van het idee en woord 'ik',
Is de directe betekenis van het woord 'Gij'".

' Met andere woorden, de directe betekenis van het woord 'Gij' is de reflectie van puur
bewustzijn op het interne orgaan, de jiva of het individu.



61

~ ~ ¢ -\r\: ¢ ~ W:'
ETRTES: GATITCHREAIEIRT: | 94l

mayopadhirjagadyonih sarvajiiatvadilaksanah |
paroksyasabalah satyadyatmakastatpadabhidhah || 45||

maya-apdadhih: het Wezen dat mayd als zijn oplegging heeft; jagat-yonih: die
de oorzaak, bron, van het universum is; sarvajiiatva-adi-laksanah: dat is
beschreven als Alwetende enz.; paroksyasabalah: indirect gekend en geken-
merkt; saty-adi-atmakah: en wiens aard bewustzijn is; fat-pada-abhidhah: is
de directe betekenis van het woord 'Dat'.

45. Dat wat middels toegevoegde kenmerken wordt gekend,
De bron van het universum, omschreven als Alwetend enz.,
Wat Maya' als zijn oplegging heeft en wiens aard bewustzijn is,
Is de directe (ogenschijnlijke) betekenis van 'Dat".

' Zie Vivekaciidamani: 108. Onwetendheid (avidya), maya, ook het ‘ongedifferen-
tieerde’ (avyakta) genoemd, vindt zijn kracht in de opperste Heer (paramesasakti).
Het heeft geen begin. Het omvat de drie guna’s (triguna) en overtreft hen in hun
effecten daar het de oorzaak ervan is. Degenen met een helder verstand kunnen zijn
bestaan afleiden uit de effecten die het voortbrengt. Het is de schepper van het gehele
universum (jagatsarvam,).

? [$wara, Brahman met Maya als zijn bedekking.



62

W&WW@W|

MW@%WWII g&l

pratyakparoksataikasya sadvitiyatvapiirnata |
virudhyate yatastasmallaksana sampravartate || 46

pratyak-paroksata: de direct en indirect te kennen kenmerken; ekasya: van de
zijde van één en dezelfde substantie; sadvifiyatva-pirnata. alsmede als
Bestaan met een tweede en Absolute Eénheid; virudhyate: zijn tegenstrijdig;
yat: zoals; tasmatlaksana: een indirect uitgedrukte betekenis; sampravartate:
naar toe moet worden begeven.

46. Omdat, met het oog op één en dezelfde werkelijkheid,
De indirect' en direct’ gekende kenmerken tegenstrijdig zijn
Met die van een bestaan met een tweede en Absolute Eenheid’,
Moet voor de indirect uitgedrukte betekenis worden gekozen®.

' Verzen 29-36 voor Brahman en 11-28 voor het Zelf (Gtman).
* Vers 44 voor jiva (individu) en vers 45 voor Iswara (universum)

* De indirecte betekenis van 'Dat' als puur bewustzijn en ook de indirecte betekenis
van 'Gij' eveneens als puur bewustzijn.

4 Zie vers 47.



63
I IESTIE | @ﬁwﬁﬁ IR |
TSR TldSEuT=d || e |

manantaravirodhe tu mukhyarthasya parigrahe |
mukhyarthenavinabhiite pratitirlaksanocyate || 47||

mana-antara-virodhe tu: ingeval dat er een tegenstrijdigheid met andere
aanwijzingen, bewijsgronden, bestaat; mukhya-arthasya: de direct uitgedrukte
betekenis van een woord; parigrahe: in aanvaarding, mukhyarthena: wat
direct is aangegeven; avinabhiite: en verbonden met; pratitih: de betekenis die
op zichzelf duidelijk begrijpelijk is: laksana: de indirect uitgedrukte beteke-
nis; acyate: wordt genoemd.

47. In geval van tegenstrijdigheid met andere bewijsgronden
Bij het aanvaarden van de directe betekenis van een woord,
Wordt de betekenis die eenduidig en uit zichzelf begrijpelijk is,
De indirect' uitgedrukte betekenis genoemd.

' Het proces van de bepaling van de impliciete betekenis van uitdrukkingen wordt bij
Indiase logica laksana genoemd. Het onderscheidt zich in drie soorten: jahal-laksana,
ajahal-laksana en bhagal-laksana.

Bij het eerste wordt de directe betekenis van een uitdrukking verworpen en het
indirecte behouden. Een klassiek voorbeeld hiervan is de uitdrukking 'een dorp aan de
rivier', waarmee in werkelijkheid een dorp aan de oever van een rivier wordt bedoeld.
De directe betekenis 'aan de rivier' wordt verworpen omdat het dorp anders onder
water zou lopen.

In het tweede geval wordt zowel de directe betekenis als de indirecte behouden. Een
klassiek voorbeeld hiervan is de uitdrukking 'het bruine galoppeert', verwijzend naar
een bruin paard. De directe betekenis 'bruin' wordt niet verworpen, omdat het verwijst
naar een paard dat bruin is. De indirecte betekenis van 'bruin' is een paard dat eerder
als bruin was gekenmerkt.

In het derde geval wordt de directe betekenis deels verworpen en deels behouden. In
het geval van 'Dat zijt Gij' worden de tijdelijke kenmerken verworpen en de eeuwige
kenmerken behouden.

Van deze drie kunnen dus in het bovengenoemde geval de eerste twee als onbruikbaar
buiten beschouwing worden gelaten en kan alleen het derde genomen worden. Een
zeer verhelderende uitleg hiervan is te vinden in [6] p.252-254.



64

TEHENCATRIY S0 TS |
A SAHATIGATREIIGIRG A < |

tattvamasyadivakyesu laksana bhagalaksand |
sao'vamityadivakyasthapadayoriva napara || 48)||

tat-tvam-asya-adi-vakyesu: zinnen als 'Dat zijt Gij'; laksand bhagalaksand: is
dat waarin een deel van de directe betekenis van elk van de twee woorden
(b.v. 'Gij' en 'Dat') is weggelaten terwijl de andere werd behouden; sah ayam
ityadi-vakyastha-padayo: in geval van de twee woorden 'hij' en 'dit' in zinnen
als 'hij is dit' enz. (een deel van de directe betekenis is weggelaten terwijl de
andere werd behouden); eva: bij voorbeeld; na apara: (bij dergelijke gevallen)
geen andere soort bepaling door eliminatie kan worden gekozen.

48. Alleen 'overeenstemming en tegenstrijdigheid'' mag worden
Aangewend bij interpretatie van zinnen als 'Dat zijt Gij',
Waarin één deel van de directe betekenis van de twee woorden
'Dat’ en 'Gij' wordt weggelaten terwijl het andere wordt behouden.

Bij dergelijke gevallen zal geen andere methode baten,

Zoals in geval van de twee woorden 'hij' en 'dit',

-In zinnen als 'hij is dit' enz.- wordt een deel van de directe betekenis
Van elk woord weggelaten terwijl het andere wordt behouden’.

' [8] 8.96: "Overeenstemming en tegenstrijdigheid met betrekking tot woorden en hun
betekenissen zijn de enige criteria waardoor de ware betekenis van het woord 'ik' kan
worden vastgesteld."

Toelichting: Het Zelf is altijd de getuige en houdt nimmer op te bestaan. Hij bestaat
op zichzelf en is nimmer een kenmerk. Hij is daarom, werkelijk. Het ego enz., die
door het Zelf (als getuige) worden waargenomen en hun bestaan aan het Zelf te
danken hebben, bestaan altijd uit kenmerken. Daarom zijn ze onwerkelijk.

Woorden als Zelf, Bestaan, Kennis, Gelukzaligheid, enz. betreffen Puur Bewustzijn.
Ze zijn noch kenmerken noch verwijzen ze naar iets met kenmerken. De woorden
doener, werktuig, genieter, dun, dik, enz. betreffen niet Puur Bewustzijn. Ze worden
aan het Zelf opgelegd, wanneer lichaam, zinnen enz. Hem kenmerken.

Deze werkwijze is wat genoemd wordt overeenstemming en tegenstrijdigheid met
betrekking tot de impliciete betekenis van woorden.

% In de zin 'hij is dit' is de directe betekenis van het woord 'hij' een persoon gekend in
het verleden, en die van het woord 'dit' is een persoon gezien in het heden. Dit schijnt,
daarom, een tegenstrijdigheid in te houden. Derhalve moeten we bij het interpreteren
van de zin de weg kiezen van de methode van 'uitleg door gevolgtrekking', en moeten



65
I SRR wlaz?.?maan
A e aEE AU ERA N %3 |

aham brahmetivakyarthabodho yavaddrdhibhavet |
Samadisahitastavadabhyasecchravanadikam || 49|

aham-brahma-iti-vakya-artha-bodhah: het vatten van de betekenis van de zin
'Ik ben Brahman'; yavad: voor een duur nodig om; drdhibhavet: wordt perti-
nent; Sama-adi-sahitah: oefening van de beteugeling van de geest; tavat:
terwijl; abhyaset: men moet oefenen; sravana-ddikam: luisterend naar Sruti
en overwegen de betekenis ervan.

49. Men moet zo lang als nodig is doorgaan met de studie van de Veda's,
Het overwegen van de betekenissen daarvan en met oefeningen
Om de geest te beteugelen, tot de juiste betekenis van de zin
'Ik ben Brahman' helder en gevestigd is'.

we van de directe betekenis van het woord 'hij' het idee van zijn kenmerken
behorende tot het verleden en van 'dit' het idee van zijn kenmerken behorende tot het
heden weglaten; dan verkrijgen we, zoals door de zin indirect wordt uitgedrukt, één
ondeelbare persoon, zonder enige verbinding met het verleden of het heden.

Op dezelfde wijze is in de zin 'Dat zijt Gij' de directe (ogenschijnlijke) betekenis van
het woord 'Gij' gegeven in vers 44 en de directe (ogenschijnlijke) betekenis van het
woord 'Dat' in vers 45. De zin 'Dat zijt Gij' vertoont een schijnbare tegenstrijdigheid
zoals in de zin 'hij is dit'. Op dezelfde wijze, door voorbij te gaan aan het deel be-
staande uit het interne orgaan en de reflectie van bewustzijn in het woord 'Gij', en ook
door voorbij te gaan aan het deel bestaande uit Mdaya en de reflectie van bewustzijn in
het woord 'Dat', verkrijgen wij als de enige mogelijke betekenis van de zin 'Dat zijt
Gij', één en Ondeelbare Entiteit die Bestaan-Bewustzijn-Gelukzaligheid is.

' Brahma siitra 4.1.1: "Herhaling is noodzakelijk omdat de Upanisads de leer keer op
keer herhalen."



66

SIATATESAISA T2l STel 21 Hed)
FEARINEENE: TENEEl |l Yo |

Srutiydcaryaprasadena drdho bodho yathd bhavet |
nirastasesasamsaranidanah purusastada || 50|

Sruti-acarya-prasadena: door de genadigheid van de Sruti en de leraar; drdah:
stevig; bodho: Kennis; yatha: wanneer; bhavet. wordt; nirasta-asesa-sarni-
sara-nidanah: heeft de oorzaak van hergeboorten voor altijd geélimineerd,
purusah: een mens; stada: dan.

50. Wanneer door de genade van de Veda's' en de Leraar’
Deze Kennis gevestigd wordt,
Heeft men de oorzaak® van hergeboorten
Voor eeuwig tenietgedaan.

' De Veda's zijn de belichaming van Brahman Zelf, zoals de Leraar.
* Deze Kennis daagt niet tenzij onderwezen door een Leraar die Brahman kent.
? Onwetendheid.



67

o ﬂ(‘ ¢ -}l_ Y :l
o S o ey
[FHhRHATTS: 9 W [qH=A | 42 |l

visirnakaryakarano bhiitasitksmairanavrtah |
vimuktakarmanigadah sadya eva vimucyate || 51||

visirna-karya-karanah: (zo iemand) zijn stoffelijke en subtiele lichamen
opgelost; bhita-siuksmah-anavrtah: bevrijd van de subticle elementen;
vimukta-karma-nigadah: verlost van de aaneenschakeling van handelingen;
sadya eva: onmiddellijk; vimucyate: wordt bevrijd.

51. Zo'n mens, zijn stoffelijke en subtiele lichamen opgelost',
Bevrijd van de subtiele elementen’® en
Verlost van de aaneenschakeling van handelingen,
Wordt onmiddellijk bevrijd’.

' Chandogya Upanisad VIII.3: "De lucht heeft geen lichaam, wolken, bliksem, donder
hebben geen lichaam; doch wanneer ze zich samenvoegen met licht en opstijgen in de
ruimte, dan tonen zij zich in hun eigen gedaante. Evenzo gaat het met het gezegende
Zelf; samengevoegd met licht, stijgt het op uit het lichaam en toont zich in zijn eigen
gedaante. Hij beweegt zich in deze wereld en geniet vrouwen, rijdt in wagens, onder-
houdt zijn vrienden, zonder zich om zijn lichaam te bekommeren: zoals een meester-
vakman een hulp aanstelt, zo stelt het Zelf het leven aan om voor zijn lichaam te
zorgen."

2 Zie Vivekacidamani 74: "De subtiele elementen worden door onderlinge
vermenging in bepaalde verhoudingen grof en vormen het grofstoffelijke lichaam
(sthitlasarira). De essenties (tanmatrd’s) van deze [subtiele] elementen vormen de
zinsobjecten (visaya) in groepen van vijf (geluid, tast, gezicht, smaak en geur) die
het plezier (sukhdya) van de bewoner van het lichaam [hem die ze ervaart, (bhoktu)]
dienen."

Vanuit het individu beschouwd zijn fanmatra’s de subtiele elementen die door de
specifieke en overeenkomstige zintuigen van kennis (jiianendriya) ervaring mogelijk
maken. Zie ook Swami Venkatesananda’s Vasistha’s Yoga p.577 (of Yoga Vasistha
V12:87:11,12) ”In de pure ruimte of leegte van bewustzijn rijst allereerst de notie van
‘Ik ben’ op. De condensatie daarvan is bekend als buddhi of intellect en de conden-
satie daarvan is bekend als het denken (manas). Dat kent of ervaart het zuivere
element van geluid en ook de andere elementen, de tanmatra’s. Uit deze ervaringen
rijzen de diverse zintuigen op...”.

? Er gaat geen tijd voorbij tussen het dagen van Kennis en Bevrijding.



68

O = = by
RETRHA Gﬁarg?m REREE
[h P CRTSHAT TR HIET G 1| R |

prarabdhakarmavegena jivanmukto yada bhavet |
kificitkalamanarabdhakarmabandhasya samksaye || 52||

prarabdha-karma-vegena: door de kracht van die handelingen die vrucht
begonnen af te werpen; jivan-muktah: in dit leven bevrijd; yada: wanneer;
bhavet: overblijven; kiricit kalam: voor een bepaalde tijd; anarabdha-karma-
bandhasya: de gebondenheid (slavernij) als gevolg van handelingen die nog
niet begonnen zijn vrucht af te werpen; sariksaye: bij de vernietiging van.

52. Na opgehouden te zijn met bindende handelingen,
Zal de 'in dit leven bevrijde' nog een tijdje voortleven
Als gevolg van de dwingende kracht van de handelingen'
Die reeds vrucht begonnen af te werpen.

' Van vroegere geboorten (prarabdha karma). Zie Brahma Sitra 4.1.13: "Bij de
realisatie van 'Dat' ontstaat er non-gehechtheid en vernietiging van voorafgaande en
daarop volgende zonden, omdat dit zo verkondigd is.", 4.1.14 "Geheel op dezelfde
wijze, is er evenecens geen andere gehechtheid aan de andere (d.i. aan deugd).
Bevrijding volgt zodra het lichaam wordt afgelegd.", 4.7.15 "Maar alleen die
voorbijen [deugden en zonden] worden vernietigd die nog niet begonnen zijn vrucht
te dragen, want de dood is als grens gesteld voor wachten op bevrijding."

Zie ook Vivekaciidamani 451. Actie (karma), die voor het dagen van kennis (jiana)'
op gang is gebracht, wordt echter niet vernietigd door die kennis (jiiana) en zal dus
vrucht dragen, net als een pijl die afgeschoten is op zijn doel.

453. Prarabdha karma is inderdaad zeer krachtig, zelfs voor de gerealiseerde mens,
en kan alleen verteerd worden door de vruchten ervan te verduren. Het vuur van
volmaakte kennis vernietigt wel de overige twee soorten karma [de reeds in het
verleden opgebouwde (sarficita) en de nog op te bouwen (agami) karma’s]. Maar geen
van deze drie karma’s treft de kenners van Brahman die onafgebroken in
eenzelvigheid met Brahman verblijven. Ze zijn de ongedifferentieerde Brahman zelf.

454. Voor hem die leeft in zijn eigen Zelf als Brahman alleen, vrij van vereenzel-
viging met de bedekkingen, is het bestaan van prarabdha karma even betekenisloos
als na het ontwaken nog belangstelling te hebben voor zaken die men gedroomd
heeft."



69

o o o X . .
[ALETIARTM™ g 49T G¥H YaH |
o [ NI .

gAgioiied Hded Tdaad | w3 I

nirastatisayanandam vaisnavam paramarn padam |
punaravrttirahitam kaivalyam pratipadyate || 53||

nirasta-atisaya-anandam: en gelukzaligheid, die door niets wordt overtroffen;
vaisnavam: van Vispu; parama: die het opperste is; padam: verblijfplaats;
punah-ravrtti-rahitam: waarvan geen terugkeer is: kaivalya: Absoluut Een-
zijn; pratipadyate: hij komt met.

53. Deze bevrijde heeft de Absolute Eenheid bereikt,
De grootste en ultieme heerlijkheid,
Die de opperste verblijfplaats van Vispu wordt genoemd
Waarvan er geen terugkeer' is.

" Er is geen geboorte en dood meer.



70

| S IR ESTR RS =S SISl
rIgd: G |l

|| iti paramaharmsaparivrajakacaryasrimacchankaracaryaviracita
vakyavrttih samapta ||

iti: hiermede; paramahamsa: een asceet van de hoogste orde; parivrajaka:
onbekende, verborgen betekenis, of inhoud; acarya: spirituele leider of leraar;
srimaccharkaracarya: door S Sankaracarya; viracitd: samengesteld,
geschreven, uitgesproken; vakya: uitspraak; vrttih: uitleg, betekenis; samapta:
beé€indigd, volledig bereikt.

Hier eindigt de uiteenzetting

Over de impliciete betekenis van de uitspraak
['Dat zijt Gij'] door Sri Sankara,

De grote Leraar en rondtrekkende' Paramaharisa’.

' Het is zijn natuur. Zodoende hebben mensen baat bij zijn aanwezigheid, gezelschap
en onderricht en worden ze daarbij bevrijd.

* Een mens die alle wereldse handelingen heeft verzaakt en die de onweerlegbare
Kennis heeft dat hij niets anders is dan Brahman en dat de wereld onwerkelijk is.



VAKYA VRITTI

By Adi Sankaracharya, Translated by Swami Chinmayananda
Published by Chinmaya Mission, Mumbai

An Exhaustive Explanation of the Upanishadic Mahaavaakya
“That Thou Art” [Tat Twam Asi]

1. I bow down to that Pure Consciousness Divine — a shoreless ocean of
happiness, which is All-pervading (Vishnu), the Beloved of Shri, the all-
knowing Lord of the Universe, assuming endless forms and yet ever-free,
having an inscrutable power to become (apparently) the Cause of creation,
maintenance, and dissolution of the universe.

2. Again and again I Prostrate at the feet of my Guru, by whose grace I have
come to realise, “I alone am the All-pervading Essence (Vishnu)”, and that
“the world of multiplicity is all a super-imposition upon myself.”

3. Scorched by the blazing sun of the three miseries, a student — dejected with
the world and restless for release, having cultivated all the means of
liberation especially such virtues as self-control etc. — enquires of a noble
teacher:

4. “Merely out of your grace and mercy, holy Teacher, please explain to me
briefly the means by which [ may easily get liberated from the sorrows of this
bondage-to-change”.

5. The teacher said: “’Your question is valid, and so very clearly expressed, |
shall answer it exhaustively to make it as vivid to you as though you are
seeing it near”.

6. Direct knowledge of that total identity between the individual-Self and the
Universal-Self, stemming forth from the Vedic statements such as “Thou art
that”, etc., is the immediate means to liberation.

7. The disciple said: “What is the individualised Self ? What, then, is the
Universal Self ? How can they both be identical ? And, how can statements
like “That thou art” discuss and prove this identity ?”

8. The teacher said: “I shall answer your question. Who else can be the
individual Self (Jiva) other than yourself, that asks me this question, “Who
am I ?”. There is no doubt about it. You alone are the Brahman.

9. The disciple said: Not even the word meaning do I fully grasp clearly; how
can I then comprehend the significance of the sentence, “I am Brahman™ ?



72

10. The teacher said: “You have said the truth when you complained that the
knowledge and understanding of the meaning of the words employed in a
sentence are indeed the cause of the understanding of the full significance of
the sentence. And there are no two opinions about it.”

11. “Why do you not recognise your own Self, which is an embodiment of
Eternal Bliss-Essence, the Witnessing Light that illumines the inner
equipments and their functions ?”’

12. “Give up the intellectual misconception that the Self is the body, etc., and
always meditate upon and think yourself to be the eternal Knowledge-Bliss —
the Witness of the intellect — a sheer mass of Pure Knowledge”.

13. “The body is not the Self, as like the pot, etc., the body also has form,
etc., and again, the body is a modification of the great elements such as
Akash, just like the pot”.

14. The disciple said: “If, by the strength of these arguments, the gross-body
is considered as “not-Self”, then please exhaustively explain and directly
indicate the Self — as clearly as a fruit in hand”.

15. The teacher said: “Just as the perceiver of a pot is ever distinctly different
from the pot and can never be the pot — so too, you, the perceiver of your
body, are distinct from your body and can never be the body — this you firmly
ascertain in yourself.”

16. “Similarly be sure in yourself that you, the seer of the senses, are not the
senses themselves, and ascertain that you are neither the mind, not the
intellect, not the vital air (Prana).”

17. “Similarly be sure that you are not the complex of the gross and the
subtle-bodies, and intelligently determine, by inference, that you, the ‘seer’,

9

are entirely distinct from the ‘seen’.

18. “’I am He’, the One because of whose presence alone the inert entities
like the body and the senses, are able to function through acceptance and
rejection”.

19. “’I am He’, the One changeless, Innermost Self that moves the intellect,
etc., as a magnet does the iron filings.”

20. “’I am He’, the One Entity in whose vital presence the body, senses,
mind, and Pranas, though inert in themselves, appear to be conscious and
dynamic, as though they are the Self.”



73

21. ““He am I’, the One Consciousness, which is the Self that illumines the
modifications in my mind such as ‘my mind went elsewhere, however, it has
been brought to rest now’, — ‘He am I’ (So’ham).”

22.‘“’He am I’, the One Consciousness which is the Changeless Self that is
directly cognised, that illumines the three states of waking, dream, and deep-
sleep, and that which illumines appearance and disappearance of the intellect
and its functions — ‘He am I’ (So’ham).”

23. “Know yourself to be the One Self, a homogenous mass of
Consciousness, which is the illuminator of the body and therefore quite
distinct from it — just as a lamp that illumines a pot is always different from
the pot illumined. ‘I am a mass of Consciousness’ (Aham bodhavigraha).”

24, “Know yourself to be the One for whose sake beings and things such as
children and wealth — are dear, who is the sole seer and dearest of all. ‘He am
I’ — ascertain thus and realise, So’ham.”

25. “Know yourself to be the One regarding whom there is always the
anxiety, ‘May I ever be; never cease to be’, as this Seer is the dearest of all.
‘He am I’ — thus assert and realise.”

26. “The Consciousness, the Self, which appears as the Witness, is that which
is meant by the word ‘thou’. Being free from all changes even the witnessing
is nothing but the illumining-power of the Self.”

27. “Totally distinct from body, senses, mind, Prana and Ego is that which is
the Self; therefore, It is absolutely free from the six-modifications, which all
material things must necessarily undergo. This Self is the indicative meaning
of the term “thou”.

28. “Having thus ascertained the meaning of the term “thou” one should
reflect upon what is meant by the word “that” — employing both the method
of negation and also the direct method of scriptural assertion.”

29. “’That’, which is free from all the impurities of the Samsara, ‘that’ which
is defined by the Upanishads as: ‘Not large etc., having the qualities of
imperceptible etc., that is beyond all darkness created by ignorance”.

30. “Having no greater Bliss than Itself, a pure embodiment of External
Consciousness, and having ‘existence’ for its specific definition, is the All-
Pervading Being — is the meaning indicated by the term ‘that’; so, the
scriptures declare in their songs.”



74

31. “That which is proved in the Vedas as All-knowing, All-powerful and
Supreme Lord, is Itself the Infinite Brahman... make sure of that Brahman in
your own understanding.”

32. “That which the scriptures have discussed through examples of mud etc.,
as that by knowing which all else will become known ... make sure of that
Brahman in your understanding.”

33. “That which the scriptures propose to prove as a limitless, and in order to
support that proposition, called the World of Plurality as Its effects .. make
sure of that Brahman in your understanding.”

34. “That which the Upanishads clearly establish as the sole object of deep
contemplation for those who are sincere seekers of liberation — make sure of
that Brahman in your understanding.”

35. “That which is heard of in the Vedas ‘as having entered each creature as
its individualised self’, and which is known, from the same sources, to be
their controller — make sure of that Brahman in your understanding.”

36. “That which the Upanishads declare as the sole paymaster for all action,
and as the very agent (prompter) in all actions, performed by each
individualised ego — make sure of that Brahman in your understanding.”

37. “The meaning of the terms ‘that’ and ‘thou’ have been discussed and
finally determined. Now we shall discuss the meaning of the commandment
(Mahavakya) ‘That thou art’. In this, the total identity of the meanings of
‘that’ and ‘thou’ alone is shown.”

38. “What is meant by the sentence (commandment ‘That thou art’) is not
arrived at, either through its ‘sequence-of meaning’ or as ‘qualified-by-
something’. An indivisible Being, consisting of Bliss only — this alone is the
meaning of the sentence, according to the wise.”

39. “What appears (anjati) as the Witnessing-Consciousness within, (the
individual-Self), is of the nature of Bliss, One-without-a-second; and the one
that is the Bliss within is none other than the individualised-Self the
Witnessing Consciousness within.”

40. “When, as explained above, the mutual identity between the two words
‘thou’ and ‘that’ is comprehended, then the idea ‘I am not Brahman’,
entertained by ‘thou’, shall immediately end.”

41. “If as said, the depth-meaning of the term ‘that’ is ‘Mass-of Bliss,
without-second’, and ‘thou’ is the ‘Witnessing-Consciousness’, then what ?



75

Listen: the Inner-self, the Consciousness, that illumines all thoughts, remains
as the All-full, One-Mass-of Bliss, without-a-second.”

42. “The great statements, like ‘That thou art’, established the identity of
what is meant by the two terms ‘thou’ and ‘That’ in their deeper indicative-
meaning.”

43. “How great statement discards the two qualified-meanings, and reveals
what it really means — this we have carefully commented upon already.”

44. ‘That which shines, as the object of the idea and the word ‘I, is
Consciousness expressing in the inner equipments. This is the direct word-
meaning of ‘thou’ (twam).”

45. “The Consciousness that is expressed through Maya, which then becomes
the ‘cause of the Universe’, which is described as omnipresent, etc.; that
which is known only indirectly (meditate); and which is having the nature of
existence, etc., -- that Eswara is the word-meaning of the term ‘That’.”

46. “In case we insist upon the identity of ‘that’ and ‘thou’ based upon the
word-meaning of these terms, then for one and the same factor we will have
to attribute contrary nature; the quality of being mediately and immediately
known — and also insist qualities of ‘existence of duality’ and also of
‘absolute oneness’, for one and the same factor. Identity between such
contrariness is impossible hence suggestive-meaning, ‘explanation by
implication’ has to be accepted.”

47. “If the direct word-meaning throws up an inconsistency with what is
pointed out by other proofs and evidences, the sense consistent with its word-
meaning that is intelligently suggested by the term, is to be accepted — and
this is its suggestive-meaning (lakshana).”

48. “In the statements like ‘that thou art’ etc., the reject-accept method is to
be employed as in the sentence ‘He is this man’. No other method can be
applied.”

49. “Until the direct personal experience of ‘I am Brahman’ is gained, we
must live values of self-control, etc., and practice listening to teachers, or
reading scriptures, and doing daily reflection and meditation upon those
ideas.”

50. “Through the grace of a spiritual teacher when a seeker gains a clear and
direct experience of the Supreme Self as expounded in the scriptures, he, the
realised, becomes free from all ‘ignorance’, which is the foundation for the
entire experience of this world of plurality.”



76

51. “No more conditioned by his gross and subtle bodies, free from the
embrace of the gross and subtle elements, released from the charm of actions,
such a man gets immediately liberated.”

52. “The liberated-in-life, due to the compelling force of those actions that
have begun to produce their results (Prarabdha), remains for some time to
exhaust them”.

53. “The liberated-in-life comes to gain the State of Absolute Oneness, the
never-ending immeasurable Bliss, called the Supreme Abode-of-Vishnu,
from wherein there is no return.”



77

Chandogya-Upanisad
(Sama-Veda)
Boek zes

Invocatie

Spraak, ogen, oren, ledematen, leven, energie, komt mij te hulp. Deze boeken
hebben Brahman tot onderwerp. Ik zal Brahman nooit verloochenen, noch ook
zal Brahman mij verloochenen. Laat mij in eenheid, in verbondenheid met
Brahman zijn. Wanneer ik één ben met Brahman, mogen dan de wetten, die deze
boeken verkondigen, in mij leven, mogen die wetten leven.

Hoofdstuk 8
OM.

Aruna's zoon, Uddalaka, zeide tot Shvetaketu: 'Mijn zoon! Ken de aard van
slaap. Wanneer een mens slaapt, is hij verenigd met zijn eigen, zuivere Wezen.
Wij vinden het voldoende om te zeggen dat hij slaapt, maar eigenlijk slaapt hij
met zichzelf.

'Een geketende vogel vliegt eerst in alle richtingen, dan pas strijkt hij neer op zijn
stok; zo doolt de geest eerst in alle richtingen rond, dan pas strijkt hij neer op zijn
leven; want, mijn zoon! de geest is geketend aan het leven.

'Ken de aard van honger en dorst. De mens krijgt honger. Water brengt zijn
voedsel naar zijn ingewanden. Water leidt zijn voedsel, zoals de koeherder zijn
koe, de ruiter zijn paard, de aanvoerder zijn leger. Herinner u, mijn zoon! dat
lichaam uit voedsel ontspruit; zou het zonder wortel kunnen ontspruiten?

'Wat is de wortel van alles? Wat anders dan voedsel?

'Herinner u, mijn zoon! Water is de wortel, voedsel wat eruit spruit; vuur is de
wortel, water wat eruit spruit; op dezelfde wijze is dat Wezen de wortel, vuur wat
eruit spruit. Alle schepselen hebben hun wortel in dat Wezen. Hij is hun rots, hun
tehuis.

'De mens krijgt dorst. Vuur brengt het water naar zijn slokdarm, zoals de
koeherder zijn koe, de ruiter zijn paard, de aanvoerder zijn leger. Herinner u,
mijn zoon! dat voedsel uit water ontspruit; zou het zonder wortel kunnen
ontspruiten?

'Wat is de wortel van alles? Wat anders dan water?

"Vuur is de wortel, water wat eruit spruit; dat Wezen is de wortel, vuur wat eruit

spruit. Alle schepselen hebben hun wortel in dat Wezen. Hij is hun rots, hun
tehuis.

'Mijn zoon! Tk heb u reeds gezegd, hoe de eerste drie goden elk drievoudig
werden, toen zij met het lichaam in aanraking kwamen. Wanneer een mens komt
te sterven, verzinkt zijn spraak in zijn geest, zijn geest in zijn leven, zijn leven in



78

zijn vuur, zijn vuur in het ene Wezen.

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is
Waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.'

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen!' zei Uddalaka.
9

'Mijn zoon! Bijen maken honing door de zoete sappen te verzamelen van
verschillende bloemen en alles in een gemeenschappelijk sap te mengen.

'Er is niets in honing waardoor het sap van een afzonderlijke bloem herkend kan
worden en evenzo is het met de veelsoortige schepselen die in dat Wezen
verzinken, in diepe slaap of in de dood.

'Wat zij ook zijn, tijger, leeuw, wolf, beer, worm, vlieg, mug, zij worden zich hun
afzonderlijke leven bewust wanneer zij erin geboren worden of wakker worden
uit diepe slaap.

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is
Waarheid, Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.'

'Leg het nog eens uit, Heer!" zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen!' zei Uddalaka.
10

'Mijn zoon! Rivieren die oostwaarts en westwaarts stromen, ontstaan uit de zee,
keren terug tot de zee, worden de zee zelf, vergeten hun identiteit.

'Deze schepselen weten niet dat zij ontstaan zijn uit dat Wezen of teruggekeerd
zijn tot dat Wezen.

'Wat ze ook zijn, tijger, leeuw, wolf, beer, worm, vlieg of mug, zij worden zich
hun afzonderlijke leven bewust wanneer zij erin geboren worden of wakker
worden uit de slaap.

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is
Waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.'

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddalaka.
11

'Sla een kerf in de stam van een boom, dan sijpelt het sap eruit, doch de boom
blijft leven; sla een kerf in het midden van de boom, dan sijpelt het sap eruit,
doch de boom blijft leven; sla een kerf in de top van de boom, dan sijpelt het sap
eruit, doch de boom blijft leven. Het Zelf, als leven, vervult de boom; deze tiert
welig in geluk en verzamelt zijn voedsel door zijn wortels.

'Indien het leven in de boom één tak verlaat, dan verdort die tak; indien het leven
een tweede tak verlaat, dan verdort die tak. Indien het leven een derde tak
verlaat, dan verdort die tak. Wanneer het leven de hele boom verlaat, dan verdort
de hele boom.

'Herinner u, mijn zoon! Het lichaam, dat beroofd wordt van het Zelf, sterft. Het



79

Zelf sterft niet.

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is
waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.'

'Leg het nog eens uit, Heer!" zei Shvetaketu. 'lk zal het uitleggen,' zei Uddalaka.
12
Uddalaka vroeg zijn zoon een banyanvrucht te gaan halen.

'Hier is hij, Heer!" zei Shvetaketu. 'Breek hem open,' zei Uddalaka. 'Ik heb hem
opengebroken, Heer!' 'Wat zie je daar?"

'Kleine zaadjes, Heer!'

'Breek er één van open, mijn zoon!' 'Het is opengebroken, Heer!'
'Wat zie je daar?"

'Niets, Heer!' zei Shvetaketu.

Uddalaka zeide: 'Mijn zoon! Deze grote banyanboom is uit zulk een klein zaadje
gegroeid, dat je het niet kunt zien. Geloof in wat ik zeg, mijn zoon!'

'Dat wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is
waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij!'

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'lk zal het uitleggen,' zei Uddélaka.
13

'Leg dit zout in water en kom morgenochtend bij mij,' zei Uddalaka. Shvetaketu
deed zoals hem gezegd was.

Uddalaka zeide: 'Breng mij het zout, dat je gisteravond in water hebt gelegd.'
Shvetaketu keek, maar kon het niet vinden. Het zout was opgelost.

Uddalaka vroeg zijn zoon, hoe het bovenste gedeelte van het water smaakte.
Shvetaketu zeide: 'Het is zout.'

Uddalaka vroeg, hoe het middelste gedeelte smaakte. Shvetaketu zeide: 'Het is
zout.'

Uddalaka vroeg hoe het onderste gedeelte van het water smaakte.
Shvetaketu zeide: 'Het is zout.'
Uddalaka zeide: 'Gooi het water weg; kom dan bij mij.'

Shvetaketu deed zoals hem gezegd was en zeide: 'Het zout zal altijd in het water
blijven.'

Uddalaka zeide: 'Mijn zoon! Ofschoon je dat Wezen niet in de wereld vindt, is
Hij daar.

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is
waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.'

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'lk zal het uitleggen,' zei Uddélaka.



80

14

'Mijn zoon! Indien een mens weggebracht zou worden uit de provincie Gandhara
en geblinddoekt in een bos achtergelaten, dan zou hij zich hierheen en daarheen
wenden, dan zou hij schreeuwen: 'Ik ben geblinddoekt hierheen gebracht en men
heeft mij achtergelaten!'

'Daarop zou een goed mens hem de blinddoek af kunnen binden en zeggen: 'Ga
in die richting; daar is Gandhara.' Van de blinddoek verlost, zou hij, indien hij
een verstandig mens was, van dorp tot dorp de weg vragen en tenslotte in
Gandhara komen. Op dezelfde wijze vindt de mens die door zijn meester inge-
wijd is, zijn weg terug in zichzelf. Nadat hij in zijn lichaam is gebleven, totdat al
zijn Karma uitgewerkt is, wordt hij verenigd met zichzelf.

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is
waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.'

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen', zei Uddalaka.
15

'Familieleden verzamelen zich rondom een zieke man en zeggen: 'Herinner je je
mij? Herinner je je mij?' Hij herinnert zich totdat zijn spraak is opgelost in zijn
geest, zijn geest in zijn leven, zijn leven in zijn vuur, zijn vuur in het ene Wezen.
'Wanneer zijn spraak is opgelost in zijn geest, zijn geest in zijn leven, zijn leven
in zijn vuur, zijn vuur in dat ene Wezen, wat kan hij zich dan herinneren?

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is
de waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.'

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Tk zal het uitleggen,' zei Uddalaka.
16

'Mijn zoon! Men brengt een man, beschuldigd van diefstal, in handboeien naar de
rechter. De rechter geeft orders om de bijl heet te maken. Indien die man de
diefstal gepleegd heeft en het ontkent, is hij onwaar tegenover zichzelf en terwijl
hij niets dan die leugen heeft om zich te beschermen, grijpt hij de bijl en wordt
gebrand.

'Indien hij de diefstal niet gepleegd heeft, is hij waar tegenover zichzelf en, met
waarheid als beschermer, grijpt hij de bijl en wordt niet gebrand. Hij wordt
vrijgesproken.

'De man die niet gebrand werd, leefde in waarheid. Herinner u dat alle zichtbare
dingen in waarheid leven; herinner u dat Waarheid en Zelf één zijn. Shvetaketu!
Gij zijt Dat.'

Shvetaketu begreep wat hij zeide, ja, hij begreep wat zijn vader zeide.



Bijlage 3
Laghu Vakya Vrytti
1. Het grofstoffelijke lichaam bestaat uit vlees.
Het subtiele lichaam bestaat uit indrukken,

Tezamen met de zintuigen, organen van handeling,
Het intellect en de levenskracht.

2. Het oorzakelijke lichaam is onwetendheid.
De Getuige is het bewustzijn dat ze [allen] verlicht.
Reflectie van het bewustzijn in de geest
Is de doener van goede en slechte handelingen.

3. Hij (de doener) rent onophoudelijk [her en der]
In dit en de volgende levens, vanwege karma.
Puur bewustzijn moet met grote inspanning
Worden onderscheiden van het gereflecteerde bewustzijn.

4. Alleen in de wakende- en in de droomstaat
Schijnt de reflectie van het bewustzijn.
Maar wanneer het' oplost in diepe slaap
Verlicht puur bewustzijn onwetendheid.

5. In de wakende staat wordt zelfs de stilte in de geest
Door puur bewustzijn verlicht.
Gedachten worden ook door bewustzijn verlicht,
Tezamen met de reflectie’ van bewustzijn.

6. Zoals warmte in water, verhit door vuur
Het lichaam kan verwarmen,
Zo ook kan het intellect, verlicht door bewustzijn
Andere dingen met zijn reflectie verlichten.

7.  Gedachten over al wat waargenomen wordt
Zijn activiteiten van de geest.
Deze activiteiten, tezamen met hun objecten,
Worden verlicht door bewustzijn.

8.  Apart van alle gedachten
Is puur bewustzijn.
Door dat bewustzijn wordt
Vorm, smaak enz. gekend.

9. Gedachten veranderen voortdurend,
Maar bewustzijn niet.

" De reflectie als de getuige of kenner.
* De getuige of kenner.



82

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

Zoals de draad in een parelsnoer,
Is bewustzijn in alle gedachten aanwezig.

Een draad, bedekt door parels,

Kan tussen twee parels worden gezien.

Zo ook kan bewustzijn, bedekt door gedachten

Tussen twee opeenvolgende gedachten worden gekend.

Nadat een gedachte is opgehouden
En de volgende nog niet is opgerezen,
Schijnt Bewustzijn,

Vrij van gedachten, overduidelijk.

Geleidelijk oplopend naar een, twee, drie tellen,
Moet het beteugelen van alle gedachten

Met inspanning beoefend worden

Door hen die naar de ervaring van Brahman streven.

Deze persoon wordt gekend

Als Brahman, vrij van gedachten
Door de leer "Ik ben Brahman".
Dat is het doel van de Leer.

Diegene die bewustzijn met gedachten is, ben ik,
Echter niet los van Brahman die vrij van gedachten is.
Deze zelfoprijzende gedachten

Moeten met inspanning beteugeld worden.

Door [alle gedachten] te beteugelen

Is Samadhi, zoals verlangd door de yogi's, mogelijk.

Als dat niet lukt, [beoefen dan] kortstondige beteugeling
Met de overtuiging dat @rman Brahman is.

De trouwhartige moet mediteren dat hij Brahman is
Gebruikmakend van het denkvermogen.

Deze leringen zo goed mogelijk begrepen hebbende
Contempleer altijd op deze waarheid.

Daarop mediterend, daarover sprekend,

Elk ander daarover onderwijzend,

Zijn aandacht daarop gericht houdend

Noemt de wijze dit 'contemplatie op Brahman'.

Als de kennis van de eenheid van atman en Brahman gevestigd is
Zoals [eerst] de notie dat atman het lichaam was, dan is men volmaakt.
Wanneer die mens sterft,
Is hij, zonder twijfel, bevrijd.

I



83

Literatuur

[1]

[2]

[3]

[4]

[8]

[9]

[10]

Sankara: VAKYA VRITTI OF SRI SANKARACARYA, Vertaling
Swami Jagadananda Ramakrishna Math, Mylapore, Madras. ISBN: 81-7120-
819-3.

Sankara: VAKYA VRITTI By Adi Sankaracharya, Translated by
Swami Chinmayananda, Published by Chinmaya Mission, Mumbai.

Sankara: VAKYAVRITTI,
http://oldthoughts.wordpress.com/philosophy/tat-tvam-asi-vakyavritti-
of-sri-adi-sankaracharya

Sankara: VIVEKACUDAMANI: Vertaling F. Arav, 2010. ISBN/EAN:
978-90-816538-1-7.

Sankara: APAROKSANUBHUTI, Vertaling F. Arav, 2013.
ISBN/EAN: 978-90-816538-2-4.

Sankara: DE REDE ALS BEKRONING, Vivekaciidamani, Paul G.
van Oyen, 2001, Conversion Productions,. ISBN: 90-76392-09-9.

Sankara: "UPADESA SAHASRI (A Thousand Teachings), Swami
Jagadananda, Sri Ramakrishna Math, Mylapore, Madras. ISBN: 81-
7120-059-1.

Sankara:"SANKARA'S UPADESA SAHASRI" Sengaku Mayeda,
Volume I and II. Motilal Benarsidass, Delhi 2006. ISBN: 81-208-2770-
8.

Sankara: "SVATMANIRUPANAM" H. Ramamoorthy & Nome,
Society of Abidance in Truth, 2002, ISBN: 0-9703667-1-X.

"THE TEACHING OF REALITY", $1i Sankara Acarya's
Tattvopedesa, Translated by Warwick Jessup, The School of Economic
Science, London, ISBN: 978 0 9565968-5-7.

[11] Sankara: "LAGHU VAKYA VRITTI", Arshabodha.org.

[12]

"BRAHMA SUTRA BHASYA OF SANKARARCARYA",
Translated by Swami Gambhirananda, Advaita Ashrama, Calcutta, 1993.









Uit de inleidende tekst:

Vakya Vrtti is een van de vele werken van Sankara waarin de impliciete betekenis
van een van de grote verklaringen van de Veda's, 'Dat zijt Gij', wordt uitgelegd.
'Vakya Vrtti' staat voor 'impliciete betekenis van de zin' en heeft klaarblijkelijk geen
direct verband met het onderwerp. Woorden en zinnen kunnen verschillende
betekenissen hebben. Bij uitspraken als 'Dat zijt Gij' kan alleen een Leraar de
werkelijk bedoelde betekenis op heldere wijze uitleggen. Deze uitleg is wat met vrtti
wordt bedoeld. Vakya staat voor woordencombinaties of zin. Door de methode van
eliminatie en selectie op basis van logisch redeneren wordt de werkelijk bedoelde
betekenis van de Vedische uitspraak 'Dat zijt Gij' in dit werk uvitgelegd.

Dit kan globaal als volgt toegelicht; wanneer men een oude bekende tegen-komt die
hij al jaren niet gezien heeft, herkent hij hem toch. Toen was die bekende slank, had
donker haar, bepaalde kleren aan enz. enz.. Nu zit hij er wat gezet uit, heeft rimpels,
kalend of grijzend en is anders gekleed. Hoe komt het dat men hem toch herkent?
Dat komt omdat men voorbij gaat aan alle ogenschijnlijke kenmerken behorend tot
hem in het verleden en nu.

Dit voorbeeld kan nader uitbreid worden waarbij het niet om een kennis gaat maar
twee willekeurige mensen, beiden in het nu. Wanneer men voorbij gaat aan al hun
ogenschijnlijke kenmerken als geslacht, kleding, huidskleur, en ook karakter,
geloof, gedrag enz., blijft er voor beiden niets anders over dan 'mens'. Al deze
veranderlijke en vergankelijke kenmerken zijn slechts beper-kende en veranderlijke
toevoegingen op de 'mens' die vrij van elk kenmerk is.

Zo is het ook met de uitspraak 'Dat zijt Gij'. 'Dat' staat voor de Schepper ontdaan
van zijn bedekking, namelijk het universum, wat het individu als iets onathankelijks
van hem beschouwt, de Maya van Brahman. 'Gij' staat voor het Zelf, of individu
ontdaan van zijn bedekkingen, d.i. alles wat hij zelf denkt te zijn. Wanneer beiden
op deze wijze van hun bedekkingen worden bevrijd, wat er overblijft is één en
hetzelfde ondeelbaar bewustzijn, of Brahman, alleen.

Sankara stelt dat het begrijpen van de impliciete betekenis van deze zin de mens
onmiddellijk tot verlichting leidt. Voor dit direct begrijpen van de betekenis van de
zin 'Dat zijt Gij' is echter het kennen van het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf
een vereiste. Dit geldt voor alle mahavakya's die de eenzelvigheid van atman en
Brahman verkondigen. Simpelweg herhalen van deze zinnen leidt niet tot het
begrijpen van de bedoelde betekenis en directe zelfkennis.




