
 
 
 
 
 

योगसार उपनिषद ्
Yogasāra Upaniṣad 

(Essentie van Yoga) 

 

 

 

 

 
 

 

 

Swami Sivananda 

The Divine Life Society, India 

  



2 

 

 

Over dit boek 

Yogasāra Upaniṣad is een van de tien korte Upaniṣads die tezamen met negen 

anderen in het boek "The Ten Upaniṣads
1
" door Swami Sivananda (1887-1963) 

worden besproken. Het boek uit 1937 is door The Divine Life Society
2
 in India 

na verschillende heruitgaven in 2018 opnieuw in het Engels uitgegeven.  

De gemiddelde omvang van deze Upaniṣads bedraagt slechts 15 Sūtra's of 

Mantra's. Hoe vreemd het ook mag klinken, buiten deze uitgave is voor zover 

bekend niets over deze tien Upaniṣads te vinden. Mijn zoektocht naar mogelij-

ke andere uitgaven is tot nu toe dan ook vruchteloos gebleven. Ook de zoek-

tocht naar de oorspronkelijke brontekst in het Sanskrit op het Internet zoals bij 

Vedabase.io, Sanskritdocuments.com, alsook vragen aan de bovengenoemde 

uitgever hebben niets opgeleverd. Alleen van de Yogasāra Upaniṣad zijn er een 

tweetal andere uitgaven
3
 te vinden. Naar mijn vermoeden zijn die eveneens aan  

die van Swami Sivananda ontleend.  

De diepgaande kennis die in deze Upaniṣads wordt geopenbaard, de uitleg en 

de door Swami Sivananda tevens toegevoegde praktische aanwijzingen zijn 

voor mij aanleiding geweest deze uitgave in het Nederlands te vertalen. 

De Yogasāra Upaniṣad bevat de essentie van Rāja-Yoga die gericht is op de 

beteugeling van de geest en heeft grote overeenkomst met Patañjali's Yoga 

Sūtra's. Voor hen die zich hier nader in willen verdiepen beveelt Swami Siva-

nanda tevens bestudering van de Brahmarahasya Upaniṣad, de Brahmanubhava 

Upaniṣad en de Adwaitamrita Upaniṣad aan. 

Voor de belangstellenden heb ik in deze Nederlandse vertaling tevens de Sans-

krit tekst in Devanāgarī schrift en de transliteratie hiervan toegevoegd. In de 

oorspronkelijke Engelse tekst zijn de Sanskrit woorden naar de fonetische 

                                                      
1
 1. Yogasara Upaniṣad, 2. Vedantasara Upaniṣad 3. Siva gyanmarita Upaniṣad 4. Ad-

waitamrita Upaniṣad 5. Swaroopabodha Upaniṣad 6. Brahma rahasya Upaniṣad 7. 

Brahma-anubhava Upaniṣad 8. Vichara-bindu Upaniṣad 9. Jyotir-bindu upaniṣad 10. 

Ananda-bindu Upaniṣad. 

2
 "The Ten Upaniṣads

2
" besproken door Swami Sivananda en uitgegeven door The 

Divine Life Society, Shivanandanagar, India, 2018, ISBN: 81-7052-097-5. 

3
 - Yogasāra Upaniṣad, A Commentary by H.H. Sri Ravi Shankar, 2008, ISBN 978-

938011437, 

- Yogasara_12 Upaniṣads Tradiction Française, Gaura Krishna. 

 



3 

 

klank in het standaard Engelse alfabet weergegeven. Deze woorden heb ik voor 

een deel in transliteratie weergegeven.  

Uit het taalgebruik en zijn aanwijzingen heb ik de indruk dat Swami Sivananda 

zich in de eerste instantie heeft gericht tot zijn leerlingen of tot hen die hun 

leven voornamelijk aan spiritualiteit hebben gewijd. Desalniettemin bevat dit 

boek voldoende aanwijzingen die ook voor de westerse zoeker (en huishouder) 

van betekenis kunnen zijn. 

De oorspronkelijke tekst bevat geen toelichtingen in voetnoten. Voor de lezers 

die niet in voldoende mate vertrouwd zijn met sommige Sanskrit termen heb ik 

een aantal toelichtingen in de voetnoten toegevoegd. 

Harry Topman dank ik voor zijn betrokkenheid en hulp bij de totstandkoming 

van de uiteindelijke vertaling. 

Ferit Arav 

Hengelo, April 2019 

 

 

De Mantra's: 

1. Nu wordt Yoga uitgelegd. 

2. Yoga is de beteugeling van de gedachtegolven. 

3. Dan is er samengaan met de Heer. 

4.  Leer Yoga bij een Guru (Spirituele Leraar). 

5. Een 'Vṛtti' is een 'draaikolk' in het geestesmeer.  

6. Gedachte is een ding. Gedachte is een dynamische kracht. 

7. Citta is de substantie van de geest waarin de Vṛtti's zich vormen. 

8. Waarneming ontstaat alleen wanneer de geest verbonden is met het cen-

trum van het externe instrument. 

9. Van plezier moet net als van pijn afstand worden genomen. 

10. Prakṛiti werkt door middel van de drie Guṇa's.  

11.  Dhāranā (concentratie) is het vestigen van de geest op één gedachte, punt of 

object, binnen of buiten. 

12. Dhyāna (meditatie) is het aanhouden van de stroom van één gedachte als 

het vloeien van olie. 

13. Samādhi is tweeledig: saṁprajñāta en asaṁprajñāta. 

14. De Yogi scheidt zich af van de drie guṇa's en verwerft Kaivalya (afzonde-

ring). 

  



 
 

योगसार उपनिषद ्
Yogasāra Upaniṣad 

(Essentie van Yoga) 

 

Satguru paramātmane namah 

Een eerbiedig diepe buiging aan het opperste wezen Brahman, Śrī Ganeśa, 

Sarasvati Devi, alle Zieners en Yogins.  
 
शनि मन्त्र 
ॐ यो व ैब्रह्मि ंनवदधानि पवंु 
यो व ैवदेाशं्च प्रनिणोनि िस्म।ै 
ि ंि दवेमात्मबनुिप्रकाश ं
ममुकु्शवु ैशरणमिं प्रपद्य॥े 
ॐ शानििः शानि शानििः ॥ 
 

śanti mantra 

Om yo vai brahmāṇaṁ vidadhāti purvaṁ 

yo vai vedāṁśca prahiṇoti tasmai| 

taṁ ha devamātmabuddhi prakāśaṁ 

mumukśurvai śaraṇamahaṁ prapadye || 

Om śāntiḥ śānti śāntiḥ || 

 

Aan Hem die in het begin Brahmā aanstuurt en hem de Veda's toever-

trouwt, in die God die door zijn eigen intelligentie verlicht wordt, neem ik, 

begerig op bevrijding, mijn toevlucht. 

Om vrede, vrede, vrede.  



5 

 

Yogasāra Upaniṣad 

Mantra 1 

अथािो योग व्याख्यास्यामिः ।१। 
athāto yoga vyākhyāsyāmaḥ |1| 

1. Nu wordt Yoga uitgelegd
4
 

Yoga is de staat waarin er geen saṅkalpa-vikalpa
5
 is. Yoga is de beteugeling 

van de geest
6
 en zijn modificaties

7
. Yoga is de eendere staat tussen Jīvātma

8
 en 

Paramātma
9
. Het woord 'Yogi' staat voor een aspirant of student op het pad van 

Yoga, of een volgroeide adept in Yoga. Hij die ten volle gevestigd is in de 

hoogste nirvikalpa samādhi is een Yogi. Ook de beoefenaar van Yoga is een 

Yogi. Een 'Rāja -Yogi' wordt ook 'Dhyāna Yogi' genoemd. Dhyāna betekent 

meditatie. Het is de continue stroom van de enkele gedachte van God. Rāja 

Yoga streeft naar de beheersing van gedachtengolven of mentale bewegingen. 

Het betreft de geest, zijn zuivering en beheersing. Daarom wordt het Rāja Yoga 

– koning van Yoga's – genoemd.  

Een Sūtra staat voor een (rode) draad of aforisme, een kort en bondige spreuk. 

Elke Sūtra draagt hoge, sublieme ideeën. Het is moeilijk de betekenis van de 

aforismen te begrijpen zonder de hulp van nabeschouwingen. De filosofische 

of spirituele ideeën zijn geregen aan een Sūtra of draad net zoals bloemen of 

parels zijn geregen aan een snoer. 

Voedsel, slaap, vrees en paarvorming zijn gemeengoed zowel voor mensen als 

voor dieren. Maar de mens is begiftigd met intelligentie, vermogen tot onder-

scheid (rede) en vermogen tot onderzoek. Met behulp van deze vermogens kan 

                                                      
4
 De eerste twee mantra's van  de Yogasāra Upaniṣad zijn nagenoeg gelijkluidend aan 

die van " Patañjali's Yoga Sūtra's." 
5
 Gedachte of twijfel. Saṅkalpa is een intentie of notie die in het bewustzijn oprijst. 

6
 Het denken in de ruimste betekenis zoals overweging, emoties, wensen enz. 

7
 Modificatie: dit woord zal in de tekst vaker voorkomen. Hier wordt het gebruikt voor 

de betekenis van het Sanskrit woord Vṛtti, dat afgeleid is van de wortel vṛt, ‘bestaan’. 

Vṛtti is dus een wijze van bestaan. Als we de manieren waarop iets bestaat bekijken, 

kunnen wij zijn wijzigingen, toestanden, werkzaamheden of functies in ogenschouw 

nemen. Al deze bijbetekenissen zijn opgesloten in de betekenis van Vṛtti, dat voor 

wijzigingen of wijzen van functioneren staat. Illustratieve voorbeelden hiervan zijn: 

goud dat afhankelijk van zijn wijziging en functie armband, ring enz. wordt genoemd, 

en water dat zich als sneeuw, hagel,  zee enz. manifesteert. Zie ook de tekst bij vers 5.  
8
 Het persoonlijke Zelf. Jīva ontdaan van zijn bedekkingen. 

9
 Het Opperste Zelf, Brahman. 



6 

 

de mens zijn Zelf realiseren en zijn ware natuur kennen. Zelfs goden benijden 

de mens omdat een Deva-Yoni (hemelse geboorte) alleen een Bhoga-Yoni 

(geboorte voor plezier) is. Ze kunnen alleen met een hemels lichaam genieten. 

De mens heeft zowel Karma-Yoni (handeling) als Bhoga-Yoni (plezier). Hij 

kan door de praktijk van egoloze dienstbaarheid zijn hart zuiveren en Kennis 

verwerven. Voor zijn ontplooiing kan hij zijn toevlucht nemen tot diverse Yoga 

oefeningen en een volslagen Yogi in dit leven worden. Paarden en honden heb-

ben een geest. Maar ze beschikken niet over een onderscheidingsvermogen, 

noch over intelligentie, noch over het vermogen tot zelfonderzoek. Daarom is 

bevrijding voor hen niet mogelijk. 

 

Mantra 2 

योगनश्चत्तवनृत्तनिरोधिः।२। 
yogaścittavṛttinirodhaḥ |2| 

2. Yoga is de beteugeling van de gedachtegolven. 

Nu gaan we het systeem van de Yoga filosofie kort uitleggen en de kenmer-

kende en essentiële punten van het Yoga systeem onder de aandacht brengen. 

Yoga leert de weg om de vṛtti's
10

 van de geest te beheersen en bevrijding te 

bereiken. Yoga leert het bedwingen van de naar buiten gerichte geest. Dit leidt 

tot verwezenlijking van de zuivere staat van pure gelukzaligheid als het gevolg 

van het overstijgen van de geest. Yoga leert het omzetten naar de herboren 

natuur van de mens en het verwezenlijken van de staat van goddelijkheid. Yoga 

is een volledige onderdrukking van de neiging van de geest om zichzelf te 

transformeren in objecten, gedachten enz.. Het vereist een continu en standvas-

tige praktijk. Pas dan volgt onbegrensde sterkte, vrede en kennis. 

Rāja-Yoga is een exacte wetenschap. Men kan de yoga ladder stapsgewijs 

langs zijn verschillende treden bestijgen. De top van de ladder is  asamprajñāta 

samādhi (hoogste superbewuste staat), waarin alle saṁskāra's (indrukken) die 

opeenvolgende geboorten tot gevolg hebben, volledig zijn uitgeroeid. De acht 

treden van Ashtanga Yoga zijn: Yama (zelfbeheersing), Niyama (naleving van 

voorgeschreven leefwijze), Asana (fysieke houding), Prāṇayāma (beteugeling 

van adem), Pratyahara (onttrekking aan zintuiglijke aantrekking), Dharana 

(concentratie), Dhyāna (meditatie)  en Samādhi (superbewuste staat). 

                                                      
10

 Vṛtti: modificaties in de geest; alle gedachten en ook emoties, angst, verlangens enz. 

zijn allen Vṛtti's. Zie voetnoot 4 en de bespreking van mantra 5. 

http://www.sanskritdictionary.com/prajñāta/142979/1


7 

 

Yoga kan (o.m.) op de volgende wijze worden ingedeeld: Karma (handeling), 

Upasana (devotie), Rāja-Yoga en Jñāna (wijsheid). Sommigen laten Rāja-Yoga 

achterwege en hebben over Karma, Upasana en Jñāna. Dit is de Yoga-traya 

(drievoudige Yoga). Upasana is Bhakti (devotie). Een andere wijze van inde-

ling is in Mantra-Yoga (Yoga van de recitatie van heilige syllabes, Laya-Yoga 

(Yoga van het legen, absorptie, van de geest), Hatha-Yoga (Yoga van fysieke 

en vitale cultuur) en Rāja-Yoga (Yoga van de beteugeling van de gedachtegol-

ven). Mantra-Yoga betreft de recitatie van mantra's als "Om Namah Sivasya" 

van de Heer Śiva, "Om Namo Narayanaya" van de Heer Viṣṇu, Gayatri enz.. 

Laya Yoga betreft onder meer Kundalini Yoga. Nada Anusandhana  (concen-

tratie op Anahata of mystieke geluiden van het Hart) is ook Laya -Yoga. Laya 

betekent oplossing. De geest is opgelost in God, zoals een brok ijs in een beker 

soda oplost.  

Hatha Yoga betreft de beteugeling van de adem (prāṇamāyā), Asana's. bandha-

s, mudra's enz.. 'Ha' en 'Tha' betekenen de eenwording van zon en maan, een-

wording van Prāṇa en Apāna Vayu's (vitale stromen). Hatha betekent een vol-

harde praktijk tot dat het doel of het einde is bereikt. Bij wijze van spreken 

wordt "Hij beoefent Hatha" gezegd. Dat betekent "Hij is zeer vasthoudend". 

Hatha is vasthouden aan bepaalde spirituele praktijken. Mouna (eed van stilte), 

Trataka (ononderbroken staren), kristal-staren, op één been staan (een soort 

Tapas), enz., zijn alle Hatha praktijken. Hatha Yoga staat niet los van Rāja 

Yoga. Het bereidt de student voor om Rāja Yoga op te pakken. Hatha Yoga 

betreft de adem (Prāṇa) en het fysieke lichaam. Prāṇayama zuivert de 

Prāṇamāyā Kośa (de vitale of de levenskrachtsluier) en de Yoga-nāḍī's (astrale 

zenuwen). Het bevordert de bestendiging van de eenpuntigheid van de geest 

(Citta-Ekagrata). 

 

Mantra 3 

ििश्च परमात्मिा समवायिः।३। 
tataśca paramātmanā samavāyaḥ |3| 

3. Dan is er samengaan
11

 met de Heer. 

Het woord 'Yoga' komt van de Sanskrit wortel 'Yuj' dat 'verbinden' betekent. 

Bij de praktijk van Yoga is de individuele ziel (jīvātma) verenigd met de Op-

perste Ziel (Paramātma). Yoga betekent éénwording met God. Dan eindigen 

alle Saṁsāra's. 

                                                      
11

 Het Sanskrit woord samavāya betekent eenwording, constante en intieme vereniging,  



8 

 

Yoga vernietigt alle soorten pijn, ellende en beproevingen. Yoga bevrijdt je van 

het wiel van saṁsāra; herhaling van geboren worden en sterven. Yoga biedt 

verschillende Siddhi's
12

, en Mukti
13

 door Jñāna
14

. Drink daarom het elixir of 

nectar van onsterfelijkheid en word een Yogi."Tasmat yogi bhāva Arjuna" - "O 

Arjuna, daarom, word een Yogi" (Bagavad Gītā Hfst. VI-46). Eénwording met 

God is het doel van het menselijk leven. Het is het 'word-alles' en het 'eindig-

alles' van ons bestaan. Het is "het hoogste goed" (het summum bonum). 

De Heer, of Īśvara, van Rāja Yoga is een speciale Puruṣa (ziel) die niet wordt 

getroffen door de vijf obstakels15 en de vruchten van handelingen en verlan-

gens. Zijn naam of symbool is ॐ (Om). Hij wordt aangeduid met de monosyl-

labe Om. Hij is almachtig, alwetend en alomtegenwoordig enz.. 

 

Mantra 4 

गरुोरनिकाद्योगमभ्यस्यिे ् ।४। 
gurorantikādyogamabhyasyet |4| 

4.  Leer Yoga bij een Guru (Spirituele Leraar) 

Leer Yoga bij een Guru. Dan alleen zul je in staat zijn de subtiele aspecten te 

begrijpen. Zorg dat je ook praktijk lessen van hem krijgt. Alleen dan zal je snel 

vorderen. Hij zal je twijfels doen oplossen en  je de juiste weg wijzen, omdat 

hij zelf dit pad al begaan heeft. Hij zal je op de valkuilen wijzen, en ook op 

hinderlagen enz., die een aspirant onderweg verleiden en misleiden. Hij zal zijn 

discipelen inspireren. 

Precies zoals water van een hoger naar een lager peil stroomt, zo ook stroomt 

de genade van de leraar naar de discipel, als deze de ware ontvankelijke hou-

ding jegens alsook het oprechte vertrouwen in zijn leraar heeft. Zoals elektrici-

teit van positieve naar de negatieve pool stroomt, zo ook vloeit kracht, energie, 

liefde, wijsheid en spirituele stroom van de 'mastermind' van de Yogi naar de 

minder zuivere geest van de discipel. 

Zelfs om te kunnen koken en te leren typen heb je in het begin een leraar nodig. 

Een aankomend advocaat dient door een ervaren advocaat te worden opgeleid. 

Een net afgestudeerde student medicijnen of een beginnend assistent chirurgie 

heeft de hulp nodig van een ervaren arts of chirurg. Als dat al het geval is bij 

                                                      
12

 Bovennatuurlijke krachten.. 
13

 Bevrijding. 
14

 Kennis. 
15

 Onwetendheid, zelfkoestering, gehechtheid, afkeer en vasthouden aan het leven. 



9 

 

gewone zaken en wereldse wetenschappen, hoe moet dat dan wel niet van toe-

passing zijn op de wetenschap van Yoga dat sublieme spirituele aangelegenhe-

den en transcendentale vraagstukken behandelt? Er is altijd Guru-Parampara
16

 

in spirituele kennis of kennis van Yoga. De mysteriën van kennis worden door-

gegeven van guru naar discipel. Yogi Jnanadev leerde Yoga van zijn guru, 

Nivrittinath, Nivrittinath van Gorakhnath, Gorakhnath van Matsyendranath 

enz.. 

Ook boeken zijn behulpzaam. Ze zullen je inspireren. Maar toch kunnen die je 

slechts tot een bepaalde grens begeleiden. Alvorens een guru te benaderen zul 

je eerst zelf Yama, Niyama of de regels van juist gedrag dienen te beoefenen. 

Met behulp van boeken kun je alvast beginnen met eenvoudige oefeningen als 

Asana, Prāṇāyāma, sommige concentratieoefeningen, enz.. Door gerealiseerde 

personen geschreven boeken kunnen je helpen totdat je in contact komt met een 

gerealiseerde guru of adept. 

Maak van je leven een programma. Zet een spirituele route op. Hou je daar 

systematisch en gedurig aan. Wees ijverig. Laat geen kansen voorbij gaan. Tijd 

schrijdt voort. Het "morgen" zal nimmer komen. Nu niet en nooit niet. 

Sta op en neem een ferm besluit: "Ik zal op dit moment een Yogi worden." 

Omgord je lendenen
17

. Beoefen standvastig Yoga-Abhyāsa
18

. Volg het pad van 

Yoga in de voetstappen van Jnanadev, Gorakhnath, Sadasiva Brahman en Tri-

linga Swami van Banaras. Als je beoefening oprecht is en je vurig naar ont-

hechting verlangt, en smacht naar bevrijding, kun je binnen zes maanden vol-

maaktheid bereiken. Geloof me, daarover is geen twijfel mogelijk. 

 

Mantra 5 

सरस्याविा ानदव वनृत्तरििःकरणपनरणामिः।५। 
sarasyāvartādiva Vṛttirantaḥkaraṇapariṇāmaḥ |5| 

5. Een 'Vṛtti' is een 'draaikolk' in het geestesmeer.  

De letterlijke betekenis van 'Vṛtti' is een draaikolk. Het is een gedachtegolf in 

het meer van citta. Citta is substantie van de geest, van de mentale substantie. 

                                                      
16

 Overdracht van kennis. 
17

 Omgordt dus de lendenen van uw verstand, weest nuchter en vestigt uw hoop vol-

komen op de genade die u gebracht wordt door de openbaring van Jezus Christus (1 

Petrus 1;13) 
18

 Continu herhaalde praktijk. Ook mentale inspanning om in onveranderlijke staat van 

zuiverheid te verblijven. 



10 

 

Het neemt verschillende vormen aan. Vṛtti's bestaan uit deze vormen. Citta 

ondergaat transformaties of modificaties (Pariṇama). Deze transformaties en 

modificaties zijn de gedachtegolven, draaikolken of Vṛtti's. Als citta aan een 

mango denkt, wordt de Vṛtti van een mango in het meer van citta gevormd. Dit 

zal wegzinken en een andere Vṛtti zal worden gevormd wanneer hij aan melk 

denkt (melk-Vṛtti). Ontelbare de Vṛtti's rijzen op en lossen weer op in de oce-

aan van citta. Deze Vṛtti's veroorzaken rusteloosheid in de geest. Waarom ont-

staan er Vṛtti's in de citta? Door de saṁskāra's (latente indrukken) en vāsanā's 

(subtiele wensen). Als je alle wensen uit kon roeien zouden alle Vṛtti's vanzelf 

oplossen. Bij het oplossen van een Vṛtti laat deze en zekere indruk in de onder-

bewuste geest achter. Dit is bekend als saṁskāra of latente indruk. De totale 

som van alle saṁskāra's is bekend als 'Karmāśaya' of vergaarbak van handelin-

gen. Dit is sañcita karma of opgehoopt werk. Wanneer men zijn stoffelijke 

lichaam verlaat, draagt hij zijn astrale lichaam van 17 tattva's (vijf zintuigen, 

vijf organen van handeling, vijf vitale luchtstromen, geest en intellect) en ook 

de Karmāśaya naar het mentale domein
19

. Deze Karmāśaya wordt verbrandt 

met behulp van de hoogste kennis welke wordt verkregen door Asamprajnata 

Samādhi
20

 (Absolute staat van Opperste Bewustzijn).  

Modificatie is Vṛtti in de geest. Wanneer een Vṛtti wegzinkt neemt hij de sub-

tiele staat van potentie of saṁskāra aan in de citta of onderbewuste geest. Bij 

passende omstandigheden wordt deze potentie weer een Vṛtti, zoals wanneer de 

geest in contact komt met zintuiglijke objecten of door de prikkels als gevolg 

van herinnering aan objecten. Er zijn graden in Vṛtti's of modificaties die in de 

geest oprijzen. Je kunt lagere Vṛtti's met de hulp van hogere Vṛtti's of transfor-

maties beheersen. Bijvoorbeeld, boosheid is een lagere Vṛtti, of een Vṛtti van 

lagere orde. Kṣamā (vergevingsgezindheid) is een hogere Vṛtti. Met behulp van 

Kṣamā kun je de lagere Vṛtti, boosheid, onder controle brengen. Je kunt een 

Yogarudha (hij die gevestigd is in Yoga) worden door de beteugeling van alle 

Vṛtti's van de geest. De Yogi laat zich niet wegcijferen door de beteugeling van 

alle Vṛtti's of modificaties van de geest. Door het onderdrukken van transfor-

maties van de geest verwerft de Yogi grote vermogens. Hij wordt een adept of 

perfecte Siddha. Ofschoon zijn geest één is, ondergaat hij vele condities of 

staten, die opgebouwd zijn uit de drie kwaliteiten of guṇa's – Sattva (zuiver-

heid), Rajas (passie) en Tamas (traagheid). Al deze kwaliteiten treden in afwis-

selende combinaties. De modificaties of Vṛtti's van de geest zijn eveneens tal-

rijk. Vrede van de geest is een Sattvische Vṛtti. Hartstocht is een Rajasiche 

Vṛtti. Luiheid is een Tamasische Vṛtti.  

                                                      
19

 Zie Vivekacūḍāmaṇi verzen 93 en 94 voor nader uitleg. 
20

 Bevrijde staat, door afwezigheid van Karmāśaya dus ook geen nieuwe geboorte/ 

http://www.sanskritdictionary.com/kṣamā/181543/3


11 

 

Door de Vṛtti's één voor één te vernietigen win je meer en meer mentale kracht 

(Manasische Bala) en spirituele kracht (Ātma Bala). Breng dat in praktijk en 

voel zelf de kracht. De uitroeiing van zelfs één Vṛtti zal je de kracht geven om 

de tweede Vṛtti die je kwelt te vernietigen. Geduld, volharding en standvastige 

praktijk zijn nodig. Het slagen voor een geavanceerde wetenschappelijke oplei-

ding is moeilijk. Hoeveel moeilijker zal het niet zijn als je de staat van onster-

felijkheid en absolute vrijheid wilt verwerven? Zoals je een steentje in je 

schoen dat je voet irriteert verwijdert, zo ook moet je dan en daar elke Vṛtti, die 

de geest kwelt, verwijderen. Tenzij en tot je hiertoe in staat bent, hebt je er 

geen echte mentale sterkte of spirituele kracht verworven. Net zoals je een tand 

uittrekt en wegwerpt, zo ook moet je een kwellende Vṛtti verwijderen en afleg-

gen. Rāja Yoga leert hoe je kwellende gedachten kan uitroeien en je ervan kunt 

ontdoen. Om deze Yoga onder de knie te krijgen zul je wel een hoge prijs moe-

ten betalen. 

Onwetenden identificeren zichzelf met het lichaam, de geest en de Vṛtti's van 

de geest. De geest en het lichaam zijn echter slechts instrumenten. De ware 

mens staat áchter de geest. Als je één wordt met de geest, het lichaam en de 

Vṛtti, zul je diverse soorten ellende en lijden ondergaan. Het gehele universum 

is alleen door de Vṛtti's van de geest geschapen. Als deze mentale golven of 

gedachtegolven bezinken, kun je de absolute staat verwerven. Net zoals wan-

neer rimpels en golven ophouden je de bodem van een meer kan zien, zo kun je 

ook je eigen Zelf kennen wanneer de Vṛtti's die je geest kwellen ophouden. 

 

Mantra 6 

निनिमम ानि ामिी। 
सा िाप्रनिििा शनतिः।६। 
citirmūrtimatī | 

sā cāpratihatā śaktiḥ |6| 

6. Gedachte is een ding. Gedachte is een dynamische kracht. 

Een gedachte is net zo goed een ding als een brok steen. Een gedachte is een 

dynamische kracht. Hij wordt teweeggebracht door de trillingen van psychische 

Prāṇa of Sukṣma Prāṇa op de mentale substantie. Het is als kracht vergelijkbaar 

met fenomenen als zwaartekracht, cohesie en terugslag. Een gedachte reist of 

beweegt. Gedachten beschikken over indrukwekkende krachten. Gedachten 

kunnen ziektes genezen. Gedachten kunnen de geestelijke staat van personen 

veranderen. Gedachten kunnen alles doen. Ze kunnen wonderen verrichten. De 

snelheid van gedachten is onvoorstelbaar. 



12 

 

Een gedachte is een fijnere kracht. Door voedsel worden we hiervan voorzien. 

Als je de dialoog tussen Uddalaka en Svetaketu in Chāndogya Upaniṣad leest 

zul je dit begrijpen. Als het voedsel zuiver is wordt de gedachte eveneens zui-

ver. De mens die zuivere gedachten heeft spreekt krachtig en laat diepe indruk-

ken achter in de geest van anderen. Hij beïnvloedt duizenden door zijn zuivere 

gedachten. Een zuivere gedachte is scherper dan de snede van een scheermes. 

Houd je altijd aan zuivere gedachten. Het kunnen omgaan met gedachten is een 

exacte wetenschap. 

Het denken is er in vier soorten; symbolisch denken, instinctief denken, impul-

sief denken en gewoon denken. Denken met woorden is symbolisch denken. 

Angst voor dood is instinctief denken. Hartstocht, hebzucht, boosheid zijn im-

pulsief denken. Instincten zijn krachtiger dan impulsen. Gedachten over li-

chaam, voedsel, dranken, baden enz. zijn gewone gedachten. Symbolische ge-

dachten zijn gemakkelijk te stoppen. Het is moeilijker het instinctief en impul-

sief denken te stoppen. 

Een gedachte is een grote kracht. Het heeft een enorm vermogen. Het kan van 

persoon tot persoon overgedragen worden. Je kan door gedachtekracht de gehe-

le wereld bewegen. In de Akasha Kronieken zijn er nog steeds aantekeningen 

te vinden van de krachtige gedachten van zieners en wijzen uit het verleden. 

Yogi's met helderziendheid kunnen deze gedachtebeelden waarnemen. Ze kun-

nen ze lezen. Je bent omgeven door een oceaan aan gedachten. Je dobbert in de 

oceaan van gedachten. Bepaalde gedachten van de gedachtewereld absorbeer je  

en andere weer je af. 

Een ieder heeft zijn eigen gedachtewereld. Je kunt onzuivere gedachten veran-

deren in passende zuivere gedachten door beoefening van Yama, Niyama, 

Prāṇayama en meditatie. Meditatie vult de geest met blijmoedige, krachtige en 

Sattvische (zuivere) gedachten. 

 

Mantra 7 

उनितं मिनश्चत्त ं
यत्प्रभवा वतृ्तयिः।७। 
udriktaṁ manaścittaṁ 

yatprabhavā vṛttayaḥ |7| 

7. Citta is de substantie van de geest waarin de Vṛtti's zich vormen. 

Het denkbeginsel is als begripsuitdrukking een equivalent voor het Sanskrit 

woord Anṭaḥkarana. Het woord Anṭaḥkarana heeft in de Vedanta een brede 



13 

 

betekenis. Het omvat Manas (geest of denken), Buddhi (intellect), Citta (on-

derbewuste geest) en Ahaṁkāra (egoïsme). 

Deze ene geest neemt de drie andere vormen aan; Buddhi, Citta en Ahaṁkāra 

in overeenstemming met de verschillende functies die hij verricht (Vṛttibheda), 

precies zoals iemand een rechter bij een rechtszaak, voorzitter bij een vergade-

ring en winkelier in een winkel is. Manas is een Saṅkalpa-Vikalpatmaka (wil-

len en twijfelen). "Hij denkt al of niet ergens naar toe te gaan, al of niet dit te 

doen en of dat goed of slecht is." De geest is dan van twijfelende aard. 

Buddhi of intellect is Nishcayamaka (zekerheid). Het is het vermogen tot vast-

stellen. Het is het licht van de Buddhi dat richting bepaalt. "Ik moet met de 

avondtrein naar Amsterdam. Ik moet dit karwei opknappen. Dit is goed".  

Chitta's functie is Anusandhana (onderzoek) en Dhārana (concentratie). De 

functie van herinnering of geheugen behoort eveneens tot Citta. Volgens de 

Yoga filosofie is Citta de substantie van de geest of de mentale-substantie met 

daarin het denken, intellect en egoïsme als de verschillende processen. 

Ahaṁkāra is het beginsel van de ik-claim en het zich aanmatigen daarvan. Het 

bekleedt de functie van Abhimana (egoïsme). Het schept 'mamata' (mijn-heid). 

Dit is de bron van al het menselijk lijden. Alle Vṛtti's zijn van deze ene 'Aham 

Vṛtti', de 'ik' gedachte, afhankelijk. Het is de grondoorzaak van de onwetend-

heid van de mens. 

Er moet wel onderscheiden worden dat het denk-beginsel, of de geest, niet de 

Ātman is, die de bron van al het bewuste of kennis is. Zoals een stuk ijzer in 

aanwezigheid van een sterke magneet in beweging komt, zo ook beweegt de 

kleine geest in aanwezigheid van de verheven Ātman. Net zoals een minister in 

aanwezigheid van een koning onder zijn gezag zijn werk verricht, zo ook func-

tioneert de geest in aanwezigheid van de koning der koningen, de Ātman. Net 

zoals een spiegel zijn licht van de zon leent, zo ook leent de geest zijn licht van 

de Ātman, het Opperste Wezen. 

Mantra 8 

बनुिप्रयतंु मिो बाह्योनरं 
द्वारीकृत्य नवषय ंप्रनिपद्यि।े८। 
buddhiprayuktaṁ mano bāhyondriaṁ 

dvārīkṛtya viṣayaṁ pratipadyate |8| 

8. Waarneming ontstaat alleen wanneer de geest verbonden is met het 

centrum van het externe instrument. 



14 

 

Modificatie van de geest staat bekend als Pariṇama
21

. De verandering van melk 

in kwark is eveneens Pariṇama. Zo ook verandert de geest in een Vṛtti door het 

aannemen van de vorm van een object dat hij waarneemt. Kennis of waarne-

ming is een soort transformatie (Pariṇama) van de geest. 

Sommige mensen slapen met open ogen. Het object is daar, het zicht is daar, en 

toch zien ze niets. Waarom? Omdat de geest niet daar is. Voor het waarnemen 

van een object zijn daarom drie dingen noodzakelijk, d.w.z. het fysieke instru-

ment (het oog, het venster naar de ziel), het centrum van zicht in het brein en de 

geest. Dat wat werkelijk ziet is de geest. Het is de aanvoerder van de vijf In-

driya's (zintuigen). De Indriya's dragen de trillingen van buiten over naar de 

geest. Volgens de Sankhya filosofie is het de Puruṣa of Ziel die de werkelijke 

waarnemer van een object is. Het zintuig stuurt de zin-trillingen naar de geest, 

en op zijn beurt legt de geest de trillingen aan de Minister President van de 

Ziel, Buddhi of het Intellect, het vermogen tot onderscheid dat zeer dicht bij de 

Ziel staat, voor. Nu ontstaan er reacties. Zij aan zij met de reactie van de Bud-

dhi manifesteert zich ook egoïsme. Dan wordt het hele zaak aangeboden aan de 

Puruṣa, de werkelijke waarnemer van alle objecten. 

Als het fysieke instrument, het oog, als gevolg van een afwijking zoals staar 

niet goed werkt, kan er geen juiste waarneming van een object plaatsvinden. 

Waarneming van een object is nauwelijks mogelijk indien, zelfs als het oog in 

orde is, het zichtcentrum van het brein mankementen vertoont. Tenzij de geest 

verbonden is met het oog en het zichtcentrum is waarneming evenmin moge-

lijk, zelfs als het oog en het zichtcentrum van het brein in orde zijn. Soms zegt 

men "Ik heb het niet gehoord. Ik heb het niet gezien. Mijn geest (aandacht) was 

elders. "Dit komt men in het dagelijks leven vaak tegen. 

Wanneer je diep verzonken bent in het oplossen van een wiskundig vraagstuk 

hoor je zelfs harde geluiden in je directe omgeving niet. Trams en motorvoer-

tuigen rijden door de straat maar als je ergens diep bij betrokken bent hoor je ze 

niet. Waarom? Omdat je geest niet verbonden is met het gehoorszintuig. In-

driya's (zintuigen) kunnen uit zichzelf niets doen. Ze hebben elk moment de 

hulp van hun meester nodig. Het is de geest die ziet, hoort, proeft, ruikt en 

voelt. Indriya's (zintuigen) sturen simpelweg de trillingen van buiten naar de 

geest. 

De tafel die je ziet is een mentale kalpana (verbeelding). De tafel, die je buiten 

je ziet, bestaat in werkelijkheid in je geest. Een mentaal beeld plus het idee van 

iets externs is de tafel. Dat wat zich als iets buiten voordoet is onbekend en 

onkenbaar. De geest reageert op externe trillingen en je ziet een extern univer-

                                                      
21

 Verandering of transformeren in. Rijpen, Ontwikkelen. Eindigen (MW 594,2) 



15 

 

sum. Als er geen geest is, is er ook geen universum. Waar is de wereld voor jou 

tijdens diepe slaap? Vandaar wordt deze wereld Manomatra Jagat (geest alleen) 

of Manahkalpita Jagat (mentale schepping) genoemd. Hoe kan een nietige lens 

een grote berg afbeelden? Door de lens, de netvlies en het optische centrum 

wordt er een klein beeld geproduceerd. Het is de geest die het ontwikkelt en 

vergroot. Alle beelden bestaan reeds in de geest. Wat je als een grote berg bui-

ten waarneemt is slechts een mentaal beeld plus iets uitwendig onbekends.  

Als je zegt 'er is niets buiten', waarom ren je dan aan achter voedsel en drank 

wanneer je honger en dorst hebt? Als alles zich binnen bevindt moet je honger 

en dorst ook alleen van binnen kunnen stillen respectievelijk lessen. Maar dat is 

niet het geval. Er is iets buiten, noem het Vivarta (verschijning) van Brahman, 

Vilasa van Māyā, Canmatkara van Avidya, Parinama van Viṣṇu, elektrische 

golven van de wetenschappers, combinatie van Anoos van Kanada of Tattva 

Vilasa. Het maakt allemaal niet veel uit. 

 

Mantra 9 

नवषयसखु ंदिःखवत्पनरत्याज्यम।्९ 
duḥkhavatparityājyam |9 

9. Van plezier moet net als van pijn afstand worden genomen. 

Voor hem die onderscheid maakt zal het uit wellustige objecten voortkomende 

plezier tot pijn leiden. Wereldse mensen die hun vermogen tot onderscheid 

hebben verloren genieten van zinnelijke objecten. Op oude leeftijd wenen zij.  

Je weende toen je geboren werd. Je weent wanneer je sterft. Daartussen ween je 

ook. Wanneer is er dan plezier in de wereld? Leer te onderscheiden. Wordt een 

Yogi. Yoga zal alle soorten van pijn beëindigen. Yoga zal alle Klesas (verdriet) 

vernietigen. Ontwaak! Open je ogen, Beoefen Yoga, mijn kind. 

Zinnelijk plezier is kortstondig, misleidend, illusoir en verbeelding. Een mi-

niem genot is vermengd met een berg van pijn. Plezier kan niet tot de bevredi-

ging van verlangen leiden. In tegendeel, de geest wordt onrustig na kortstondig 

genot volgend op intense hunkering (Trishna's en Vāsanā's). Zinnelijke plezier 

is de oorzaak van geboorte en dood. Dit lichaam is niets anders dan vlees, 

beenderen en vele soorten van viezigheid.  

Toon de geest de vruchten van zelfrealisatie, van het leven in Brahman, of het 

eeuwige zoals onsterfelijkheid, eeuwig geluk, Opperste Vrede en oneindige 

Kennis. Als je je deze punten altijd herinnert, zal de geest het najagen van zin-



16 

 

nelijk plezier ontwend worden. Vairagya, Viveka en Mumukshuta (onthech-

ting, onderscheid tussen de werkelijke en onwerkelijke en verlangen naar be-

vrijding van geboorte en dood) zullen dagen. Je moet de gebreken van zinnelijk 

leven (Dosha-Drishti) en de onwerkelijke aard van het wereldse leven (mithya-

Drishti) serieus inzien. 

Zoals puur goud, dat na behandeling in een smeltkroes met borax enz. zijn zui-

verheid heeft herkregen, stralend schijnt, zo ook wordt de Yogi, wiens geest die 

zijn zuiverheid heeft herkregen door de middelen Vairagya (onthechting) en 

Abhyasa (herhaalde praktijk), een luisterrijk persoon. 

 

Mantra 10 

प्रकृनिनिगणुावलम्बिी।१०। 
prakṛtistriguṇāvalambanī |10| 

10. Prakṛiti werkt door middel van de drie Guṇa's.  

Sattva, Rajas en Tamas zijn de drie Guṇa's, ofwel de kwaliteiten van de geest. 

Sattva staat voor zuiverheid, licht of kennis. Rajas is hartstocht of activiteit. 

Tamas is traagheid of duisternis. Door beteugeling van Tamas kun je Sattva 

vermeerderen. De geest wordt net zo stabiel als de vlam van een (olie)lamp in 

windstilte wanneer Sattva is toegenomen. Hij die Sattvisch is, is in staat daad-

werkelijk te concentreren en te mediteren en kan gemakkelijk in samādhi tre-

den. Een Rajasiche persoon houdt van macht en van zintuiglijke objecten. Een 

Tamasisch mens verricht kwade zaken vanwege zijn onwetendheid. Sattva kan 

niet op zichzelf bestaan, het is vermengd met de storende Rajas en Tamas. Bij 

overheersen van Sattva worden Rajas en Tamas ingetoomd. Zij blijven sluime-

rend. 

Bij toenemende Sattva is er helderheid, lichtheid, vreugde, zuiverheid, kracht, 

vrede en verlichting. Vermeerderen van Sattva en de beteugeling van de zinnen 

en de geest is je belangrijke plicht. Andere plichten zijn slechts van secundair 

belang. Alleen een verstandig mens begrijp dit. 

De geest zwerft (Kshipta) onbestendig vanwege de storende energie van Rajas 

(hartstocht) die de geest naar verschillende zintuiglijke objecten doet rennen. 

De geest wordt vergeetachtig wanneer het door Tamas gevuld is. Excessief 

Tamas leidt tot diepe slaap. 

 

  



17 

 

Mantra 11 

य ंकंनिनद्वषय ंबाह्यमाभ्यिरं व 
ि अिसुन्दधात्यस्य नित्तकैाग्र्य ंधारिा।११। 
yaṁ kaṁcidviṣayaṁ bāhyamābhyantaraṁ va 

ca anusandadhātyasya cittaikāgryaṁ dhāranā |11| 

11. Dhāranā (concentratie) is het vestigen van de geest op één gedachte, 

punt of object, binnen of buiten. 

Het is zeer moeilijk aan te geven waar concentratie eindigt en meditatie begint. 

Meditatie volgt op concentratie. Zuiver de geest eerst door Yama en Niyama. 

Beoefen daarna Dharana. Concentratie zonder zuiverheid is zinloos. Sommige 

occultisten zijn vergevorderd in concentratie, maar hebben geen goed karakter. 

Daarom vorderen ze niet op het spirituele pad. Sommige dwaze, ongeduldige 

studenten in Yoga werpen zich op in Dharana zonder de voorafgaande ethische 

opleiding te hebben ondergaan. Ze willen een grote stap maken, breken hun 

benen en vallen neer. Dit is een ernstige blunder. Ethische volmaaktheid is van 

opperste belang. 

Concentratie is standvastigheid van de geest. Je concentratievermogen zal toe-

nemen wanneer je alle afleidende oorzaken verwijdert. Een ware Brahmacharin 

die zijn Vīrya
22

 ontziet zal geweldige concentratie hebben. Aandacht speelt een 

voorname rol in concentratie. Hij die zijn kracht van aandacht heeft versterkt 

zal goed kunnen concentreren. Je zou dan in staat moeten kunnen zijn een ob-

ject van concentratie, zelf in zijn afwezigheid, te visualiseren. In één oogwenk 

moet je een mentaal beeld kunnen oproepen. Als je vaardig ben in concentratie  

kun je dit zonder moeite doen. Hij die succesvol is geworden in Pratyahara 

(abstractie) door terugtrekking van de zintuigen van de diverse objecten zal 

goed kunnen concentreren. Je vordert op het spirituele pad stap voor stap, sta-

dium na stadium. Leg om te beginnen eerst een fundatie van Yama (juist ge-

drag), Niyama (nakoming van voorgeschreven leefwijze), Asana (houding), 

Pranayama, en Pratyahara. Alleen dan zullen de hogere stadia van Dharana 

(concentratie), Dhyāna (meditatie) en Samādhi (opperste bewustzijn) succesvol 

zijn. 

Asana is Bharanga Sadhana (extern). Dhyana is Antaranga sadhana (intern). 

Degene die een bestendige Asana heeft en die de Yoga-nāḍī's (astrale zenuwen) 

en de pranamayakosha (vitale sluier) gezuiverd heeft, zal zich gemakkelijk 

kunnen concentreren. Je kan concentreren op één van de zeven interne plexus-

                                                      
22

 Mannelijkheid, moed. 



18 

 

sen of Chakra's (spirituele energiecentra), namelijk Muladhara, Svadhishthana, 

Manipuraka, Anahata, Visuddha, Ajna, en Sahasrara
23

, eventueel op het puntje 

van de neus, of op het puntje van de tong. Je kunt ook extern concentreren op 

het beeld van een godheid zoals Hari, Hara, Kṛṣṇa of een godin. Je kan concen-

treren op het tiktak geluid van een klok of je blik richten op een kaarsvlam, op -

een zwarte stip op de muur, op een potlood, op een bloem of op elk willekeurig 

object. Dit is tastbare concentratie (Sthula). Er kan geen concentratie zijn zon-

der iets waar de geest op kan rusten. De geest kan gemakkelijk gefixeerd wor-

den op een aangenaam object zoals een bloem, mango of sinaasappel, of een 

geliefde vriend. Het is lastig de geest in het begin te richten op een object waar 

het niet van houdt, zoals drek, een slang, de vijand, een lelijk gezicht enz.,. 

Beoefen concentratie totdat de geest stevig op het object gevestigd is. Wanneer 

de geest het object van concentratie ontvlucht, breng hem dan telkens weer 

terug naar het object. In de Gītā staat: "Net zo vaak als de wiebelende en on-

standvastige geest doorgaat, beteugel hem ook net zo vaak en breng hem terug 

onder de beheersing van het Zelf."  

Je moet je wereldse activiteiten (Vyāvarāra Kshaya) verminderen als je je con-

centratie wil versterken. Je zult ook moeten toezien op dagelijks nakomen van 

de twee uren Mouna (eed van stilte). De mens wiens geest vol staat met harts-

tocht en allerlei verlangens kan nauwelijks, zelfs geen seconde, ergens op con-

centreren. Zijn geest zal blijven stuiteren als een bal. Regel en beheers de 

adem. Bedwing de zinnen en vestig de geest dan vervolgens op een aangenaam 

object. Verbind ideeën als heiligheid en zuiverheid met het object. 

Je kan concentreren op de ruimte tussen de twee wenkbrauwen (Trikuti). Je kan 
concentreren op de mystieke klanken (Anahat Dhvani) die je met je rechter oor 
hoort. Je kan concentreren op het beeld van ॐ (Om). De prent van Heer Kṛṣṇa 
met fluit in de hand en het beeld van Heer Viṣṇu met de hoorn, discus en scep-
ter zijn eveneens gunstig voor concentratie. Je kunt ook concentreren op het 
beeld van je guru of een heilige. Vedantisten pogen de geest op de Ātman, het 
innerlijke Zelf te richten. Dit is hun Dharana. 

Dharana (concentratie) is het zesde stadium of loot van Ashtanga Yoga van 

Patañjali Maharṣi. In Dharana heb je slechts één Vṛtti of golf in het geestes-

meer. De geest neemt de vorm van slechts een enkel object aan. Alle andere 

mentale activiteiten zijn gestaakt of beëindigd. De beoefenaar van werkelijke 

concentratie van een half uur krijgt geweldige psychische vermogens. Zijn wil  

wordt eveneens zeer krachtig. 

                                                      
23

 Het nader ingaan op de locaties van deze centra wordt buiten het kader van deze 

verhandeling beschouwd. 



19 

 

Beoefenaren van concentratie maken snelle vorderingen. Ze kunnen elk werk 

met wetenschappelijke precisie en grote efficiency uitvoeren. Wat anderen in 

zes uren doen doet hij binnen een half uur. Wat anderen in zes uren kunnen 

lezen leest hij in een half uur. Concentratie zuivert en kalmeert de opwellende 

emoties, versterkt de gedachtestroom en verheldert ideeën. Concentratie helpt 

de mens ook in materieel opzicht. Hij zal goede resultaten in zijn zaken berei-

ken. Wat eerst wazig en onduidelijk was, wordt helder en onherroepelijk. Wat 

eerst moeilijk was wordt nu eenvoudig en wat gecompliceerd, verbijsterend en 

verwarrend was, wordt nu simpel begrepen. Met concentratie kan je alles be-

reiken. Voor de beoefenaar van concentratie niets is onmogelijk. Het is zeer 

moeilijk te concentreren wanneer je honger hebt of aan acute ziektes lijdt. Maar 

de beoefenaar van concentratie zal een goede gezondheid en een heldere men-

tale visie hebben.  

Trek je terug in een stille kamer. Zit in Padmasana houding. Doe je ogen dicht. 

Kijk - wat gebeurt als je je op een appel concentreert. Je kan denken aan zijn 

kleur, vorm, grootte en zijn verschillende delen, zoals zijn vel, vruchtvlees, 

zaden enz.. Je kan aan landen denken waar het vandaan komt. Je kan aan zijn 

zure en zoete smak denken en ook aan zijn effecten op het verteersysteem en 

op het bloed. Vanwege de wet van associatie kunnen eveneens ideeën over 

andere vruchten ontstaan. De geest kan zich ook met andere ideeën bezighou-

den. Hij kan gaan rondzwerven. Hij kan denken aan een ontmoeting met een 

vriend om 4 uur op het treinstation. Hij kan denken aan het kopen van een 

handdoek of een blik thee en koekjes. Hij kan denken aan nare gebeurtenissen 

van gisteren. Je moet proberen een onherroepelijke lijn van gedachten aan te 

houden. Er mag geen onderbreking in de lijn van denken zijn. Andere gedach-

ten die niet in verband staan met het onderhavige object mag je niet toelaten. Je 

zal hard moeten worstelen om te slagen. De geest zal zijn best doen om de oude 

karrensporen te vinden en zal zijn oude vertrouwde weg volgen. Je inspanning 

lijkt dan alsof je bergopwaarts gaat. Maar je zal je verheugen bij zelfs kleine 

vorderingen in concentratie. Net zoals de wet van zwaartekracht, cohesie, enz. 

op het fysieke vlak werken, zo werken ook bepaalde wetten van het denken 

zoals de wet van associatie, relativiteit, continuïteit enz. op het mentale vlak of 

gedachtewereld. De beoefenaars van concentratie dienen deze wetten grondig 

te kennen. Wanneer de geest aan een object denkt, mag hij ook aan zijn kwali-

teiten en delen denken. Als hij aan een oorzaak denkt, mag hij ook aan de ge-

volgen denken. 

Je zal telkens nieuwe inspiratie opdoen wanneer je de Bhagavad Gītā, de Ra-

mayana of de elfde Skandha van Bhagavata meerdere keren met concentratie 

leest. Door concentratie zal je inzicht intensiever worden. Subtiele esoterische 

betekenissen op het gebied van mentaal bewustzijn zullen oplichten. Je zal de 



20 

 

filosofische betekenis van innerlijke diepten begrijpen. Worstel niet met de 

geest wanneer je je op een object concentreert. Vermijd spanning in het li-

chaam of de geest. Denk continu aan het object op een zachte wijze. Sta de 

geest niet toe rond te zwerven.  

Het is niet erg als emoties je tijdens concentratie storen. Ze zullen snel voorbij 

gaan. Je zal je wilskracht gebruiken als je ze wilt verdrijven. Neem een onver-

schillige houding aan. De vedantisten gebruiken het recept 'het kan me niet 

schelen, ik ben een getuige' (de getuige van mentale bewegingen). De Bhakti 

bidt simpelweg en van God komt er hulp. 

Train de geest in concentratie op verschillende onderwerpen, grof en subtiel, en 

van verschillende omvang; klein, middelmatig en groot. In de loop van de tijd 

zal er een sterke gewoonte van concentratie worden gevormd. Op het moment 

dat je voor concentratie gaat zitten zal meteen ook de stemming daar zijn. Als 

je een boek leest, lees het geconcentreerd. Haastig overslaan van bladzijdes is 

zinloos. Lees één pagina uit de Gītā. Sluit het boek. Concentreer op wat je ge-

lezen hebt, ontdekt parallellen in de heilige Indiase boeken als Mahabharata, de 

Upaniṣads en de Bhagavata. Vergelijk en vindt hun overeenstemmingen en 

tegenstellingen. 

De oefening van concentratie is voor de beginner aanvankelijk weerzinwek-

kend en vermoeiend. Hij moet nieuwe groeven in zijn brein slijpen. Na enkele 

maanden zal hij meer interesse in concentratie krijgen. Hij zal genieten van een 

nieuw soort geluk, de concentratie-ānanda. Hij zal zich ongemakkelijk gaan 

voelen als hij zelfs maar één dag nalaat om van dit nieuwe soort geluk te genie-

ten. Concentratie is de enige weg om van de wereldse ellende en beproevingen 

vrij te komen. Je enige plicht is de beoefening van concentratie. Je hebt dit 

fysieke lichaam aangenomen om er concentratie mee te beoefenen en om er 

door concentratie het Zelf mee te verwerkelijken. Barmhartigheid, Rajasuya 

Yajna (een vorstelijke offer) zijn niets vergeleken met concentratie. Ze zijn 

slechts spelletjes. 

Door Vairāgya, Pratyahara en de oefening van concentratie worden de ver-

strooide stralen van de zwervende geest verzameld. Door standvastige praktijk 

worden ze tot één punt gebracht. De Yogi met een eenpuntig gerichte geest is 

gelukkig en sterk. Een omvangrijk werk kan hij in een oogwenk verrichten. 

Zij die concentratie bij vlagen beoefenen zullen slechts incidenteel een stand-

vastige geest hebben. De geest zal soms gaan zwerven en ongeschikt zijn wan-

neer het op praktische toepassing aan komt. De geest zal je altijd trouw moeten 

gehoorzamen en al je opdrachten optimaal moeten uitvoeren. Standvastige en 



21 

 

systematische praktijk van Raja Yoga zal de geest gehoorzaam en loyaal ma-

ken. 

Er zijn vijf Yoga Bhumika's of treden van de geest, n.l. Kshipta (verstrooid), 

Mudha (vergeetachtigheid), Vikshipta (vergarende geest), Ekagra (éénpuntig) 

en Niruddha (beteugeld). Door dagelijkse en regelmatige praktijk van concen-

tratie worden de zwervende stralen van de geest bij elkaar gebracht. Hij wordt 

éénpuntig. Hij wordt onder goede beheersing gebracht. Als de aspirant het on-

gepaste volgt zal zijn vooruitgang pijnlijk en traag zijn. Het volgen van het 

juiste leidt tot gemakkelijke vooruitgang en tot snel inzicht. De vooruitgang zal 

moeilijk verlopen als men en spiritueel saṁskāra en geen gunstig verleden 

heeft. Met gunstig saṁskāra zal vooruitgang gemakkelijk zijn. De mens met 

een verdorven natuur bij wie zelfbeheersing zwak is zal moeilijk vorderen en 

traag van inzicht zijn. 
24

 

 

Mantra 12 

िलैधारदिसुन्धाििरैिय ंध्यािम।्१२। 
tailadhāradanusandhānanairantaryaṁ dhyānam |12| 

12. Dhyāna (meditatie) is het aanhouden van de stroom van één gedachte 

als het vloeien van olie. 

Er zijn twee soorten van meditaties; tastbaar en abstract. Als je op een beeld of 

tastbaar object mediteert, is het tastbare meditatie. Als je op een abstract idee 

mediteert, op een kwaliteit (zoals genade, tolerantie), is het abstracte meditatie. 

Een beginneling dient met tastbare meditatie te beginnen. Voor sommigen is 

abstracte meditatie gemakkelijker dan de tastbare.  

De aspirant die Pratyahara (terugtrekking van de zinnen) en concentratie goed 

beheerst kan met meditatie beginnen. Zelfs in geen honderd jaar is meditatie 

mogelijk indien de zinnen onstuimig en de geest niet éénpuntig kunnen worden 

gericht. Men zal stap voor stap moeten vorderen. De dwalende geest moet tel-

kens naar hetzelfde punt teruggebracht worden. Men moet zijn behoeften redu-

ceren en afstand nemen van al zijn wilde, ijdele wensen. Alleen een mens zon-

der wensen kan rustig zitten en mediteren. 

Bewustzijn is tweeledig; gefocust bewustzijn en afgeleid bewustzijn. Als je op 

op de Trikuti, de ruimte tussen de wenkbrauwen, concentreert, ligt je gefocuste 

bewustzijn op de Trkuti. Als tijdens de meditatie een vlieg op je linkerhand 

                                                      
24

 Nadere details hierover worden buiten het kader van deze verhandeling beschouwd. 



22 

 

landt, jaag je hem weg met je linkerhand. Wanneer je de vlieg gewaar bent 

betreft het afgeleid bewustzijn.  

Een zaad dat maar één seconde in vuur is geweest zal ongetwijfeld zelfs in 

vruchtbare aarde niet ontkiemen. Zo ook zal een al een tijdje mediterende geest 

die door zijn onstandvastigheid achter de zintuiglijke objecten rent, niet de 

vruchten van Yoga oogsten. 

 

Mantra 13 

समानधनद्विनवधिः सपं्रज्ञािोऽससंपं्रज्ञािश्चनेि।१३। 
samādhirdvividhaḥ saṁprajñāto'saṁsaṁprajñātaśceti |13| 

13. Samādhi is tweeledig: saṁprajñāta en asaṁprajñāta. 

Samādhi staat voor de superbewuste staat waarin de Yogi bovenzintuiglijke 

ervaringen doorleeft. Samādhi is tweeledig, t.w. Saṁprajñāta of Sabija of Savi-

kalpa, en Asaṁprajñāta of Nirbija of Nirvikalpa. In Savikalpa Samādhi bestaat 

de triputi, ofwel de triade van de kenner, kennis en kenbare. Er is Alambana, of 

de drager waar de geest er op kan steunen. De Saṁskāra's (latente indrukken) 

zijn niet 'gebakken'. In Nirvikalpe is er triputi noch Alambana. De Samakara's 

zijn volledig 'gebakken'. Alleen Nirvikalpa Samādhi kan geboorte en dood 

vernietigen en de hoogste gelukzaligheid brengen. Savikalpa Samādhi kent 

verschillende soorten; Savitarka (met afweging) en Nirvitarka (zonder afwe-

ging), Savichara (met bespiegeling) en Nirvichara (zonder bespiegeling), Saan-

anda (met genot) en Asmita (met gevoel van persoonlijkheid). 

Wanneer je door Asaṁprajñāta Samādhi (Nirvikalpa staat) in te gaan de volle-

dige volmaaktheid bereikt, worden alle Saṁsāra's en Vāsanā's die tot herge-

boorten leiden, volledig verbrand. Alle Vṛtti's of mentale bewegingen die in het 

geestemeer oprijzen worden beteugeld. De vijf kwellingen, d.w.z. Avidya (on-

wetendheid), Asmita (egoisme), Raga-Dvesha (gehechtheid en afkeer) en 

Abhinivesha (aan leven hechten) worden vernietigd en de banden van Karma 

uitgeroeid. Beheers de geest en de zinnen, word wensloos, ontwikkel uithou-

dingvermogen, bespiegel en zie het Zelf in het Zelf. Samādhi leidt tot de hoog-

ste goed (Nisresyasa) en verheerlijking (Abhyudaya). Het leidt tot Moksha 

(bevrijding van het wiel van geboorte en dood). De kwellingen, egoïsme enz. 

hebben hun wortels in Avidya (onwetendheid). Onwetendheid verdwijnt met 

het dagen van de kennis van het Zelf. Met de verdwijning van de grondoor-

zaak, onwetendheid, zullen ook egoïsme enz. verdwijnen.  



23 

 

In Asaṁprajñāta Samādhi zijn alle modificaties van de geest volledig beteu-

geld. Alle achtergebleven Saṁskāra's zijn eveneens volledig verbrand. Dit is de 

hoogste Samādhi of Rāja Yoga. Dit is bekend als Nirbiya Samādhi (zonder 

zaden) en Nirvikalpa Samādhi. 

Dharma Megha in Rāja Yoga betekent "de wolk van deugd". Net zoals wolken 

regen storten, zo ook stort dit Dharma-Megha Samādhi op de Yogi's alomte-

genwoordigheid en alle soorten van Siddhi's of vermogens. Karma (achtergela-

ten indrukken van handelingen) is het zaad voor de staat van leven, levensspan 

en levenservaring. Nirbija Samādhi verbrandt alle zaden. 

 

Mantra 14 

नििगैणु्यो योगी कैवल्यमश्निु।े१४। 
nistraiguṇyo yogī kaivalyamaśnute |14| 

14. De Yogi scheidt zich af van de drie guṇa's en verwerft Kaivalya (af-

zondering). 

Door de verhoging van de Sattvische modificaties van de geest, zoals Kṣamā 

(vergevingsgezindheid), liefde, genade, grootmoedigheid, vrijgevigheid (edel-

moedigheid), waarachtigheid en celibaat kan je de Rajasisch en Tamasisch 

mentale Vṛtti's vernietigen. Een gevecht binnenin vindt voortdurend plaats 

tussen de Guṇa's, tussen Sattva, Rajas en Tamas, en tussen de goede Vṛtti's en 

de slechte Vṛtti's. Dit is een interne oorlogsvoering tussen de Sura's (goden) en 

Asura's (demonen). 

Wanneer Sattva in de geest domineert, zullen gedachten aan God, Brahma Vi-

chara (onderzoek naar de waarheid) zich manifesteren. De geest zal eenpuntig 

zijn. De meditatieve stemming zal vanzelf en zonder inspanning komen. Bij de 

spirituele nieuweling zal de staat van Sattva niet lang duren. Rajas en Tamas 

zullen trachten er spoedig tussen te komen. Je dient zeer nauwlettend en waak-

zaam te zijn. Door zorgvuldige zelfbespiegeling moet je op de geest toekijken. 

Je belangrijkste taak is de verhoging van Sattva in de geest. Een Sattvische 

geest is immer deugdzaam, godvruchtig, vrij van hartstocht en krachtig. Een 

Rajasische geest is voortdurend met wereldse activiteiten bezig. Hij wil de baas 

over anderen zijn. Hij heeft een dominerende houding. Hij wil machtig zijn. Hij 

is sterk gebonden aan vrouw, kinderen en bezit. Koningen, Pundits
25

  en rijken 

zijn vol van Rajas. Zoals je tandpasta uit de tube knijpt zal je alle Rajas uit deze 

belichaamde tube persen en weer met Sattva vullen. Dan wordt je een Dhyāna 

                                                      
25

 Religieuze betweters. 



24 

 

Yogi (adept in meditatie). Door het verhitten van de geest met het vuur van 

Vairagya en Abhyasa (onthechting en spirituele oefeningen of Sadhana's) moet 

het afval of onzuiverheden worden verwijderd. 

Uiteindelijk realiseert de Puruṣa zijn eigen oorspronkelijke staat van goddelijke 

glorie, afzondering en onafhankelijkheid (Kaivalya). Hij heeft zich volledig 

van Prakṛti en haar effecten ontdaan. Hij ervaart zijn absolute vrijheid en ver-

werkelijkt Kaivalya, het hoogste doel van de Rāja-Yogi. Alle Klesha-karma's
26

 

zijn nu vernietigd. De Guṇa's hebben opgehouden te handelen vanwege het 

volbracht hebben van hun doelen van Bhoga (plezier) en Apavarga (loslaten). 

Zijn kennis omvat alles. Verleden en toekomst zijn vermengd met het heden.  

Alles is 'nu' en alles is 'hier'. Hij heeft tijd en ruimte overstegen. De totale som 

van alle kennis van de drie werelden en van de wereldse wetenschappen is 

niets, helemaal niets; het is slechts een schil vergeleken met de oneindige ken-

nis van een Yogi die Kaivalya heeft bereikt. Lof, lof aan zulke verheven Yogi's. 

Moge hun zegens op ons allen rusten. 

* * * 

 

                                                      
26

 Kwellende neigingen. 


