ATER I4(ANG

Yogasara Upanisad
(Essentie van Yoga)

Swami Sivananda
The Divine Life Society, India



Over dit boek

Yogasara Upanisad is een van de tien korte Upanisads die tezamen met negen
anderen in het boek "The Ten Upanisads'" door Swami Sivananda (1887-1963)
worden besproken. Het boek uit 1937 is door The Divine Life Society” in India
na verschillende heruitgaven in 2018 opnieuw in het Engels uitgegeven.

De gemiddelde omvang van deze Upanisads bedraagt slechts 15 Sitra's of
Mantra's. Hoe vreemd het ook mag klinken, buiten deze uitgave is voor zover
bekend niets over deze tien Upanisads te vinden. Mijn zoektocht naar mogelij-
ke andere uitgaven is tot nu toe dan ook vruchteloos gebleven. Ook de zoek-
tocht naar de oorspronkelijke brontekst in het Sanskrit op het Internet zoals bij
Vedabase.io, Sanskritdocuments.com, alsook vragen aan de bovengenoemde
uitgever hebben niets opgeleverd. Alleen van de Yogasara Upanisad zijn er een
tweetal andere uitgaven® te vinden. Naar mijn vermoeden zijn die eveneens aan
die van Swami Sivananda ontleend.

De diepgaande kennis die in deze Upanisads wordt geopenbaard, de uitleg en
de door Swami Sivananda tevens toegevoegde praktische aanwijzingen zijn
voor mij aanleiding geweest deze uitgave in het Nederlands te vertalen.

De Yogasara Upanisad bevat de essentie van Raja-Yoga die gericht is op de
beteugeling van de geest en heeft grote overeenkomst met Patafijali's Yoga
Sttra's. Voor hen die zich hier nader in willen verdiepen beveelt Swami Siva-
nanda tevens bestudering van de Brahmarahasya Upanisad, de Brahmanubhava
Upanisad en de Adwaitamrita Upanisad aan.

Voor de belangstellenden heb ik in deze Nederlandse vertaling tevens de Sans-
krit tekst in Devanagart schrift en de transliteratie hiervan toegevoegd. In de
oorspronkelijke Engelse tekst zijn de Sanskrit woorden naar de fonetische

1. Yogasara Upanisad, 2. Vedantasara Upanisad 3. Siva gyanmarita Upanisad 4. Ad-
waitamrita Upanisad 5. Swaroopabodha Upanisad 6. Brahma rahasya Upanisad 7.
Brahma-anubhava Upanisad 8. Vichara-bindu Upanisad 9. Jyotir-bindu upanisad 10.
Ananda-bindu Upanisad.

? "The Ten Upanisads>" besproken door Swami Sivananda en uitgegeven door The
Divine Life Society, Shivanandanagar, India, 2018, ISBN: 81-7052-097-5.

- Yogasara Upanisad, A Commentary by H.H. Sri Ravi Shankar, 2008, ISBN 978-
938011437,
- Yogasara_12 Upanisads Tradiction Frangaise, Gaura Krishna.



3

klank in het standaard Engelse alfabet weergegeven. Deze woorden heb ik voor
een deel in transliteratie weergegeven.

Uit het taalgebruik en zijn aanwijzingen heb ik de indruk dat Swami Sivananda
zich in de eerste instantie heeft gericht tot zijn leerlingen of tot hen die hun
leven voornamelijk aan spiritualiteit hebben gewijd. Desalniettemin bevat dit
boek voldoende aanwijzingen die ook voor de westerse zoeker (en huishouder)
van betekenis kunnen zijn.

De oorspronkelijke tekst bevat geen toelichtingen in voetnoten. Voor de lezers
die niet in voldoende mate vertrouwd zijn met sommige Sanskrit termen heb ik
een aantal toelichtingen in de voetnoten toegevoegd.

Harry Topman dank ik voor zijn betrokkenheid en hulp bij de totstandkoming
van de uiteindelijke vertaling.

Ferit Arav
Hengelo, April 2019

De Mantra's:

Nu wordt Yoga uitgelegd.

Yoga is de beteugeling van de gedachtegolven.

Dan is er samengaan met de Heer.

Leer Yoga bij een Guru (Spirituele Leraar).

Een 'Vrtti' is een 'draaikolk’ in het geestesmeer.

Gedachte is een ding. Gedachte is een dynamische kracht.

Citta is de substantie van de geest waarin de Vrtti's zich vormen.

Waarneming ontstaat alleen wanneer de geest verbonden is met het cen-

trum van het externe instrument.

9. Van plezier moet net als van pijn afstand worden genomen.

10. Prakriti werkt door middel van de drie Guna's.

11. Dharana (concentratie) is het vestigen van de geest op één gedachte, punt of
object, binnen of buiten.

12. Dhyana (meditatie) is het aanhouden van de stroom van één gedachte als
het vloeien van olie.

13. Samadhi is tweeledig: sarhprajfiata en asarhprajiiata.

14. De Yogi scheidt zich af van de drie guna's en verwerft Kaivalya (afzonde-

ring).

PXNAN DR LD =



TR I

Yogasara Upanisad

(Essentie van Yoga)

Satguru paramatmane namah

Een eerbiedig diepe buiging aan het opperste wezen Brahman, SrT Ganesa,
Sarasvati Devi, alle Zieners en Yogins.

FMfed A

. =~ X « O [aN ¢
@maa@ﬂﬁﬂqﬂﬁﬂa
b [a NN aN

maw%wmml

aaaaﬂmgw
JRId FTRUHE 992 ||
30 ZTfed: ZMTedt JMMTed: |l

Santi mantra

Om yo vai brahmanam vidadhati purvam
yo vai vedamsca prahinoti tasmai|

tam ha devamdatmabuddhi prakasam
mumuksurvai Saranamaham prapadye ||
Om santih santi Santih ||

Aan Hem die in het begin Brahma aanstuurt en hem de Veda's toever-
trouwt, in die God die door zijn eigen intelligentie verlicht wordt, neem ik,
begerig op bevrijding, mijn toevlucht.

Om vrede, vrede, vrede.



Yogasara Upanisad
Mantra 1

N S
(AT T AT 12
athato yoga vyakhyasyamah |1|
1. Nu wordt Yoga uitgelegd’

Yoga is de staat waarin er geen sankalpa-vikalpa® is. Yoga is de beteugeling
van de geest® en zijn modificaties’. Yoga is de eendere staat tussen Jivatma® en
Paramatma’. Het woord 'Yogi' staat voor een aspirant of student op het pad van
Yoga, of een volgroeide adept in Yoga. Hij die ten volle gevestigd is in de
hoogste nirvikalpa samadhi is een Yogi. Ook de beoefenaar van Yoga is een
Yogi. Een 'Raja -Yogi' wordt ook 'Dhyana Yogi' genoemd. Dhyana betekent
meditatie. Het is de continue stroom van de enkele gedachte van God. Raja
Yoga streeft naar de beheersing van gedachtengolven of mentale bewegingen.
Het betreft de geest, zijn zuivering en beheersing. Daarom wordt het Raja Yoga
— koning van Yoga's — genoemd.

Een Sitra staat voor een (rode) draad of aforisme, een kort en bondige spreuk.
Elke Stitra draagt hoge, sublieme ideeén. Het is moeilijk de betekenis van de
aforismen te begrijpen zonder de hulp van nabeschouwingen. De filosofische
of spirituele ideeén zijn geregen aan een Siitra of draad net zoals bloemen of
parels zijn geregen aan een snoer.

Voedsel, slaap, vrees en paarvorming zijn gemeengoed zowel voor mensen als
voor dieren. Maar de mens is begiftigd met intelligentie, vermogen tot onder-
scheid (rede) en vermogen tot onderzoek. Met behulp van deze vermogens kan

* De eerste twee mantra's van de Yogasara Upanisad zijn nagenoeg gelijkluidend aan
die van " Patafijali's Yoga Sutra's."

> Gedachte of twijfel. Sankalpa is een intentie of notie die in het bewustzijn oprijst.

% Het denken in de ruimste betekenis zoals overweging, emoties, wensen enz.
 Modificatie: dit woord zal in de tekst vaker voorkomen. Hier wordt het gebruikt voor
de betekenis van het Sanskrit woord Vrtti, dat afgeleid is van de wortel vrt, ‘bestaan’.
Vrtti is dus een wijze van bestaan. Als we de manieren waarop iets bestaat bekijken,
kunnen wij zijn wijzigingen, toestanden, werkzaamheden of functies in ogenschouw
nemen. Al deze bijbetekenissen zijn opgesloten in de betekenis van Vrti, dat voor
wijzigingen of wijzen van functioneren staat. Illustratieve voorbeelden hiervan zijn:
goud dat athankelijk van zijn wijziging en functie armband, ring enz. wordt genoemd,
en water dat zich als sneeuw, hagel, zee enz. manifesteert. Zie ook de tekst bij vers 5.
¥ Het persoonlijke Zelf. Jiva ontdaan van zijn bedekkingen.

° Het Opperste Zelf, Brahman.



6

de mens zijn Zelf realiseren en zijn ware natuur kennen. Zelfs goden benijden
de mens omdat een Deva-Yoni (hemelse geboorte) alleen een Bhoga-Yoni
(geboorte voor plezier) is. Ze kunnen alleen met een hemels lichaam genieten.
De mens heeft zowel Karma-Yoni (handeling) als Bhoga-Yoni (plezier). Hjj
kan door de praktijk van egoloze dienstbaarheid zijn hart zuiveren en Kennis
verwerven. Voor zijn ontplooiing kan hij zijn toevlucht nemen tot diverse Yoga
oefeningen en een volslagen Yogi in dit leven worden. Paarden en honden heb-
ben een geest. Maar ze beschikken niet over een onderscheidingsvermogen,
noch over intelligentie, noch over het vermogen tot zelfonderzoek. Daarom is
bevrijding voor hen niet mogelijk.

Mantra 2

AT raee: 1R

yogascittavrttinirodhah |2|
2. Yogais de beteugeling van de gedachtegolven.

Nu gaan we het systeem van de Yoga filosofie kort uitleggen en de kenmer-
kende en essentiéle punten van het Yoga systeem onder de aandacht brengen.
Yoga leert de weg om de vrtti's'® van de geest te beheersen en bevrijding te
bereiken. Yoga leert het bedwingen van de naar buiten gerichte geest. Dit leidt
tot verwezenlijking van de zuivere staat van pure gelukzaligheid als het gevolg
van het overstijgen van de geest. Yoga leert het omzetten naar de herboren
natuur van de mens en het verwezenlijken van de staat van goddelijkheid. Yoga
is een volledige onderdrukking van de neiging van de geest om zichzelf te
transformeren in objecten, gedachten enz.. Het vereist een continu en standvas-
tige praktijk. Pas dan volgt onbegrensde sterkte, vrede en kennis.

Raja-Yoga is een exacte wetenschap. Men kan de yoga ladder stapsgewijs
langs zijn verschillende treden bestijgen. De top van de ladder is asamprajiata
samadhi (hoogste superbewuste staat), waarin alle sarnskara's (indrukken) die
opeenvolgende geboorten tot gevolg hebben, volledig zijn uitgeroeid. De acht
treden van Ashtanga Yoga zijn: Yama (zelfbeheersing), Niyama (naleving van
voorgeschreven leefwijze), Asana (fysieke houding), Pranayama (beteugeling
van adem), Pratyahara (onttrekking aan zintuiglijke aantrekking), Dharana
(concentratie), Dhyana (meditatie) en Samadhi (superbewuste staat).

' Vrtti: modificaties in de geest; alle gedachten en ook emoties, angst, verlangens enz.
zijn allen Vrtti's. Zie voetnoot 4 en de bespreking van mantra 5.


http://www.sanskritdictionary.com/prajñāta/142979/1

Yoga kan (0.m.) op de volgende wijze worden ingedeeld: Karma (handeling),
Upasana (devotie), Raja-Yoga en Jiiana (wijsheid). Sommigen laten Raja-Yoga
achterwege en hebben over Karma, Upasana en Jiiana. Dit is de Yoga-traya
(drievoudige Yoga). Upasana is Bhakti (devotie). Een andere wijze van inde-
ling is in Mantra-Yoga (Yoga van de recitatie van heilige syllabes, Laya-Yoga
(Yoga van het legen, absorptie, van de geest), Hatha-Yoga (Yoga van fysieke
en vitale cultuur) en Raja-Yoga (Yoga van de beteugeling van de gedachtegol-
ven). Mantra-Yoga betreft de recitatie van mantra's als "Om Namah Sivasya"
van de Heer Siva, "Om Namo Narayanaya" van de Heer Visnu, Gayatri enz..
Laya Yoga betreft onder meer Kundalini Yoga. Nada Anusandhana (concen-
tratic op Anahata of mystieke geluiden van het Hart) is ook Laya -Yoga. Laya
betekent oplossing. De geest is opgelost in God, zoals een brok ijs in een beker
soda oplost.

Hatha Yoga betreft de beteugeling van de adem (pranamaya), Asana's. bandha-
s, mudra's enz.. 'Ha' en 'Tha' betekenen de eenwording van zon en maan, een-
wording van Prana en Apana Vayu's (vitale stromen). Hatha betekent een vol-
harde praktijk tot dat het doel of het einde is bereikt. Bij wijze van spreken
wordt "Hij beoefent Hatha" gezegd. Dat betekent "Hij is zeer vasthoudend".
Hatha is vasthouden aan bepaalde spirituele praktijken. Mouna (eed van stilte),
Trataka (ononderbroken staren), kristal-staren, op één been staan (een soort
Tapas), enz., zijn alle Hatha praktijken. Hatha Yoga staat niet los van Raja
Yoga. Het bereidt de student voor om Raja Yoga op te pakken. Hatha Yoga
betreft de adem (Prana) en het fysieke lichaam. Pranayama zuivert de
Pranamaya Kos$a (de vitale of de levenskrachtsluier) en de Yoga-nadi's (astrale
zenuwen). Het bevordert de bestendiging van de eenpuntigheid van de geest
(Citta-Ekagrata).

Mantra 3
dd3 QUHIHAT HHATH: 1’1

tatasca paramatmand samavayah |3|
3. Danis er samengaan'' met de Heer.

Het woord 'Yoga' komt van de Sanskrit wortel "Yuj' dat 'verbinden' betekent.
Bij de praktijk van Yoga is de individuele ziel (jivatma) verenigd met de Op-
perste Ziel (Paramatma). Yoga betekent éénwording met God. Dan eindigen
alle Samsara's.

" Het Sanskrit woord samavaya betekent eenwording, constante en intieme vereniging,



8

Yoga vernietigt alle soorten pijn, ellende en beproevingen. Yoga bevrijdt je van
het wiel van samsara; herhaling van geboren worden en sterven. Yoga biedt
verschillende Siddhi's'?, en Mukti'® door Jiiana'®. Drink daarom het elixir of
nectar van onsterfelijkheid en word een Yogi."Tasmat yogi bhava Arjuna" - "O
Arjuna, daarom, word een Yogi" (Bagavad Gita Hfst. VI-46). Eénwording met
God is het doel van het menselijk leven. Het is het 'word-alles' en het 'eindig-
alles' van ons bestaan. Het is "het hoogste goed" (het summum bonum).

De Heer, of I§vara, van Raja Yoga is een speciale Purusa (ziel) die niet wordt
getroffen door de vijf obstakels15 en de vruchten van handelingen en verlan-
gens. Zijn naam of symbool is 3 (Om). Hij wordt aangeduid met de monosyl-
labe Om. Hijj is almachtig, alwetend en alomtegenwoordig enz..

Mantra 4

N N > = |8|

gurorantikadyogamabhyasyet |4|
4. Leer Yoga bij een Guru (Spirituele Leraar)

Leer Yoga bij een Guru. Dan alleen zul je in staat zijn de subtiele aspecten te
begrijpen. Zorg dat je ook praktijk lessen van hem krijgt. Alleen dan zal je snel
vorderen. Hij zal je twijfels doen oplossen en je de juiste weg wijzen, omdat
hij zelf dit pad al begaan heeft. Hij zal je op de valkuilen wijzen, en ook op
hinderlagen enz., die een aspirant onderweg verleiden en misleiden. Hij zal zijn
discipelen inspireren.

Precies zoals water van een hoger naar een lager peil stroomt, zo ook stroomt
de genade van de leraar naar de discipel, als deze de ware ontvankelijke hou-
ding jegens alsook het oprechte vertrouwen in zijn leraar heeft. Zoals elektrici-
teit van positieve naar de negatieve pool stroomt, zo ook vloeit kracht, energie,
liefde, wijsheid en spirituele stroom van de 'mastermind' van de Yogi naar de
minder zuivere geest van de discipel.

Zelfs om te kunnen koken en te leren typen heb je in het begin een leraar nodig.
Een aankomend advocaat dient door een ervaren advocaat te worden opgeleid.
Een net afgestudeerde student medicijnen of een beginnend assistent chirurgie
heeft de hulp nodig van een ervaren arts of chirurg. Als dat al het geval is bij

12 Bovennatuurlijke krachten..

" Bevrijding.

' Kennis.

!5 Onwetendheid, zelfkoestering, gehechtheid, afkeer en vasthouden aan het leven.



gewone zaken en wereldse wetenschappen, hoe moet dat dan wel niet van toe-
passing zijn op de wetenschap van Yoga dat sublieme spirituele aangelegenhe-
den en transcendentale vraagstukken behandelt? Er is altijd Guru-Parampara'®
in spirituele kennis of kennis van Yoga. De mysterién van kennis worden door-
gegeven van guru naar discipel. Yogi Jnanadev leerde Yoga van zijn guru,
Nivrittinath, Nivrittinath van Gorakhnath, Gorakhnath van Matsyendranath
enz..

Ook boeken zijn behulpzaam. Ze zullen je inspireren. Maar toch kunnen die je
slechts tot een bepaalde grens begeleiden. Alvorens een guru te benaderen zul
je eerst zelf Yama, Niyama of de regels van juist gedrag dienen te beoefenen.
Met behulp van boeken kun je alvast beginnen met eenvoudige oefeningen als
Asana, Pranayama, sommige concentratieoefeningen, enz.. Door gerealiseerde
personen geschreven boeken kunnen je helpen totdat je in contact komt met een
gerealiseerde guru of adept.

Maak van je leven een programma. Zet een spirituele route op. Hou je daar
systematisch en gedurig aan. Wees ijverig. Laat geen kansen voorbij gaan. Tijd
schrijdt voort. Het "morgen" zal nimmer komen. Nu niet en nooit niet.

Sta op en neem een ferm besluit: "Ik zal op dit moment een Yogi worden."
Omgord je lendenen'’. Beoefen standvastig Yoga-Abhyasa'®. Volg het pad van
Yoga in de voetstappen van Jnanadev, Gorakhnath, Sadasiva Brahman en Tri-
linga Swami van Banaras. Als je beoefening oprecht is en je vurig naar ont-
hechting verlangt, en smacht naar bevrijding, kun je binnen zes maanden vol-
maaktheid bereiken. Geloof me, daarover is geen twijfel mogelijk.

Mantra 5
(W aN o o
H{HEANGT JIted :hUTHIRUTH: 4|
sarasyavartadiva Vrttirantahkaranaparinamah |5|
5. Een 'Vrtti' is een 'draaikolk’ in het geestesmeer.

De letterlijke betekenis van 'Vrtti' is een draaikolk. Het is een gedachtegolf in
het meer van citta. Citta is substantie van de geest, van de mentale substantie.

'® Overdracht van kennis.

'” Omgordt dus de lendenen van uw verstand, weest nuchter en vestigt uw hoop vol-
komen op de genade die u gebracht wordt door de openbaring van Jezus Christus (1
Petrus 1;13)

'8 Continu herhaalde praktijk. Ook mentale inspanning om in onveranderlijke staat van
zuiverheid te verblijven.



10

Het neemt verschillende vormen aan. Vrtti's bestaan uit deze vormen. Citta
ondergaat transformaties of modificaties (Parinama). Deze transformaties en
modificaties zijn de gedachtegolven, draaikolken of Vrtti's. Als citta aan een
mango denkt, wordt de Vrtti van een mango in het meer van citta gevormd. Dit
zal wegzinken en een andere Vrtti zal worden gevormd wanneer hij aan melk
denkt (melk-Vrtti). Ontelbare de Vrtti's rijzen op en lossen weer op in de oce-
aan van citta. Deze Vrtti's veroorzaken rusteloosheid in de geest. Waarom ont-
staan er Vrtti's in de citta? Door de sammskara's (latente indrukken) en vasana's
(subtiele wensen). Als je alle wensen uit kon roeien zouden alle Vrtti's vanzelf
oplossen. Bij het oplossen van een Vrtti laat deze en zekere indruk in de onder-
bewuste geest achter. Dit is bekend als sammskara of latente indruk. De totale
som van alle samskara's is bekend als 'Karmasaya' of vergaarbak van handelin-
gen. Dit is saficita karma of opgehoopt werk. Wanneer men zijn stoffelijke
lichaam verlaat, draagt hij zijn astrale lichaam van 17 tattva's (vijf zintuigen,
vijf organen van handeling, vijf vitale luchtstromen, geest en intellect) en ook
de Karmasaya naar het mentale domein'®. Deze Karmasaya wordt verbrandt
met behulp van de hoogste kennis welke wordt verkregen door Asamprajnata
Samadhi® (Absolute staat van Opperste Bewustzijn).

Modificatie is Vrtti in de geest. Wanneer een Vrtti wegzinkt neemt hij de sub-
tiele staat van potentie of sarhskara aan in de citta of onderbewuste geest. Bij
passende omstandigheden wordt deze potentie weer een Vrtti, zoals wanneer de
geest in contact komt met zintuiglijke objecten of door de prikkels als gevolg
van herinnering aan objecten. Er zijn graden in Vrtti's of modificaties die in de
geest oprijzen. Je kunt lagere Vrtti's met de hulp van hogere Vrtti's of transfor-
maties beheersen. Bijvoorbeeld, boosheid is een lagere Vrtti, of een Vrtti van
lagere orde. Ksama (vergevingsgezindheid) is een hogere Vrtti. Met behulp van
Ksama kun je de lagere Vrtti, boosheid, onder controle brengen. Je kunt een
Yogarudha (hij die gevestigd is in Yoga) worden door de beteugeling van alle
Vrtti's van de geest. De Yogi laat zich niet wegcijferen door de beteugeling van
alle Vrtti's of modificaties van de geest. Door het onderdrukken van transfor-
maties van de geest verwerft de Yogi grote vermogens. Hij wordt een adept of
perfecte Siddha. Ofschoon zijn geest één is, ondergaat hij vele condities of
staten, die opgebouwd zijn uit de drie kwaliteiten of guna's — Sattva (zuiver-
heid), Rajas (passie) en Tamas (traagheid). Al deze kwaliteiten treden in afwis-
selende combinaties. De modificaties of Vrtti's van de geest zijn eveneens tal-
rijk. Vrede van de geest is een Sattvische Vrtti. Hartstocht is een Rajasiche
Vrtti. Luiheid is een Tamasische Vrtti.

¥ Zie Vivekactidamani verzen 93 en 94 voor nader uitleg.
% Bevrijde staat, door afwezigheid van Karmasaya dus ook geen nieuwe geboorte/


http://www.sanskritdictionary.com/kṣamā/181543/3

11

Door de Vrtti's €én voor één te vernietigen win je meer en meer mentale kracht
(Manasische Bala) en spirituele kracht (Atma Bala). Breng dat in praktijk en
voel zelf de kracht. De uitroeiing van zelfs één Vrtti zal je de kracht geven om
de tweede Vrtti die je kwelt te vernietigen. Geduld, volharding en standvastige
praktijk zijn nodig. Het slagen voor een geavanceerde wetenschappelijke oplei-
ding is moeilijk. Hoeveel moeilijker zal het niet zijn als je de staat van onster-
felijkheid en absolute vrijheid wilt verwerven? Zoals je een steentje in je
schoen dat je voet irriteert verwijdert, zo ook moet je dan en daar elke Vrtti, die
de geest kwelt, verwijderen. Tenzij en tot je hiertoe in staat bent, hebt je er
geen echte mentale sterkte of spirituele kracht verworven. Net zoals je een tand
uittrekt en wegwerpt, zo ook moet je een kwellende Vrtti verwijderen en afleg-
gen. Raja Yoga leert hoe je kwellende gedachten kan uitroeien en je ervan kunt
ontdoen. Om deze Yoga onder de knie te krijgen zul je wel een hoge prijs moe-
ten betalen.

Onwetenden identificeren zichzelf met het lichaam, de geest en de Vrtti's van
de geest. De geest en het lichaam zijn echter slechts instrumenten. De ware
mens staat achter de geest. Als je één wordt met de geest, het lichaam en de
Vrtti, zul je diverse soorten ellende en lijden ondergaan. Het gehele universum
is alleen door de Vrtti's van de geest geschapen. Als deze mentale golven of
gedachtegolven bezinken, kun je de absolute staat verwerven. Net zoals wan-
neer rimpels en golven ophouden je de bodem van een meer kan zien, zo kun je
ook je eigen Zelf kennen wanneer de Vrtti's die je geest kwellen ophouden.

Mantra 6

(oSl oY o\ :ﬂ |
o o
Al JHdEdT 2AM<h: |1 & |
citirmirtimati |
sa capratihata saktih |6|
6. Gedachte is een ding. Gedachte is een dynamische kracht.

Een gedachte is net zo goed een ding als een brok steen. Een gedachte is een
dynamische kracht. Hij wordt teweeggebracht door de trillingen van psychische
Prana of Suksma Prana op de mentale substantie. Het is als kracht vergelijkbaar
met fenomenen als zwaartekracht, cohesie en terugslag. Een gedachte reist of
beweegt. Gedachten beschikken over indrukwekkende krachten. Gedachten
kunnen ziektes genezen. Gedachten kunnen de geestelijke staat van personen
veranderen. Gedachten kunnen alles doen. Ze kunnen wonderen verrichten. De
snelheid van gedachten is onvoorstelbaar.



12

Een gedachte is een fijnere kracht. Door voedsel worden we hiervan voorzien.
Als je de dialoog tussen Uddalaka en Svetaketu in Chandogya Upanisad leest
zul je dit begrijpen. Als het voedsel zuiver is wordt de gedachte eveneens zui-
ver. De mens die zuivere gedachten heeft spreekt krachtig en laat diepe indruk-
ken achter in de geest van anderen. Hij beinvloedt duizenden door zijn zuivere
gedachten. Een zuivere gedachte is scherper dan de snede van een scheermes.
Houd je altijd aan zuivere gedachten. Het kunnen omgaan met gedachten is een
exacte wetenschap.

Het denken is er in vier soorten; symbolisch denken, instinctief denken, impul-
sief denken en gewoon denken. Denken met woorden is symbolisch denken.
Angst voor dood is instinctief denken. Hartstocht, hebzucht, boosheid zijn im-
pulsief denken. Instincten zijn krachtiger dan impulsen. Gedachten over li-
chaam, voedsel, dranken, baden enz. zijn gewone gedachten. Symbolische ge-
dachten zijn gemakkelijk te stoppen. Het is moeilijker het instinctief en impul-
sief denken te stoppen.

Een gedachte is een grote kracht. Het heeft een enorm vermogen. Het kan van
persoon tot persoon overgedragen worden. Je kan door gedachtekracht de gehe-
le wereld bewegen. In de Akasha Kronieken zijn er nog steeds aantekeningen
te vinden van de krachtige gedachten van zieners en wijzen uit het verleden.
Yogi's met helderziendheid kunnen deze gedachtebeelden waarnemen. Ze kun-
nen ze lezen. Je bent omgeven door een oceaan aan gedachten. Je dobbert in de
oceaan van gedachten. Bepaalde gedachten van de gedachtewereld absorbeer je
en andere weer je af.

Een ieder heeft zijn eigen gedachtewereld. Je kunt onzuivere gedachten veran-
deren in passende zuivere gedachten door beoefening van Yama, Niyama,
Pranayama en meditatie. Meditatie vult de geest met blijmoedige, krachtige en
Sattvische (zuivere) gedachten.

Mantra 7
Ieh A
AT g: 19|

udriktam manascittam
yatprabhava vrttayah |7|

7. Citta is de substantie van de geest waarin de Vrtti's zich vormen.

Het denkbeginsel is als begripsuitdrukking een equivalent voor het Sanskrit
woord Antahkarana. Het woord Antahkarana heeft in de Vedanta een brede



13

betekenis. Het omvat Manas (geest of denken), Buddhi (intellect), Citta (on-
derbewuste geest) en Aharhkara (egoisme).

Deze ene geest neemt de drie andere vormen aan; Buddhi, Citta en Aharmkara
in overeenstemming met de verschillende functies die hij verricht (Vrttibheda),
precies zoals iemand een rechter bij een rechtszaak, voorzitter bij een vergade-
ring en winkelier in een winkel is. Manas is een Sankalpa-Vikalpatmaka (wil-
len en twijfelen). "Hij denkt al of niet ergens naar toe te gaan, al of niet dit te
doen en of dat goed of slecht is." De geest is dan van twijfelende aard.

Buddhi of intellect is Nishcayamaka (zekerheid). Het is het vermogen tot vast-
stellen. Het is het licht van de Buddhi dat richting bepaalt. "Ik moet met de
avondtrein naar Amsterdam. Ik moet dit karwei opknappen. Dit is goed".

Chitta's functie is Anusandhana (onderzoek) en Dharana (concentratie). De
functie van herinnering of geheugen behoort eveneens tot Citta. Volgens de
Yoga filosofie is Citta de substantie van de geest of de mentale-substantie met
daarin het denken, intellect en egoisme als de verschillende processen.

Aharnkara is het beginsel van de ik-claim en het zich aanmatigen daarvan. Het
bekleedt de functie van Abhimana (egoisme). Het schept 'mamata’ (mijn-heid).
Dit is de bron van al het menselijk lijden. Alle Vrtti's zijn van deze ene 'Aham
Vrtti', de 'ik' gedachte, afthankelijk. Het is de grondoorzaak van de onwetend-
heid van de mens.

Er moet wel onderscheiden worden dat het denk-beginsel, of de geest, niet de
Atman is, die de bron van al het bewuste of kennis is. Zoals een stuk ijzer in
aanwezigheid van een sterke magneet in beweging komt, zo ook beweegt de
kleine geest in aanwezigheid van de verheven Atman. Net zoals een minister in
aanwezigheid van een koning onder zijn gezag zijn werk verricht, zo ook func-
tioneert de geest in aanwezigheid van de koning der koningen, de Atman. Net
zoals een spiegel zijn licht van de zon leent, zo ook leent de geest zijn licht van
de Atman, het Opperste Wezen.

Mantra 8
o 3 haN Nl NI
sk W aTedfes:
o 03 o\ ha¥
N [ gfaTad| ¢ |
buddhiprayuktam mano bahyondriam
dvarikytya visayam pratipadyate |8|

8. Waarneming ontstaat alleen wanneer de geest verbonden is met het
centrum van het externe instrument.



14

Modificatie van de geest staat bekend als Parinama®'. De verandering van melk
in kwark is eveneens Parinama. Zo ook verandert de geest in een Vrtti door het
aannemen van de vorm van een object dat hij waarneemt. Kennis of waarne-
ming is een soort transformatie (Parinama) van de geest.

Sommige mensen slapen met open ogen. Het object is daar, het zicht is daar, en
toch zien ze niets. Waarom? Omdat de geest niet daar is. Voor het waarnemen
van een object zijn daarom drie dingen noodzakelijk, d.w.z. het fysieke instru-
ment (het oog, het venster naar de ziel), het centrum van zicht in het brein en de
geest. Dat wat werkelijk ziet is de geest. Het is de aanvoerder van de vijf In-
driya's (zintuigen). De Indriya's dragen de trillingen van buiten over naar de
geest. Volgens de Sankhya filosofie is het de Purusa of Ziel die de werkelijke
waarnemer van een object is. Het zintuig stuurt de zin-trillingen naar de geest,
en op zijn beurt legt de geest de trillingen aan de Minister President van de
Ziel, Buddhi of het Intellect, het vermogen tot onderscheid dat zeer dicht bij de
Ziel staat, voor. Nu ontstaan er reacties. Zij aan zij met de reactie van de Bud-
dhi manifesteert zich ook egoisme. Dan wordt het hele zaak aangeboden aan de
Purusa, de werkelijke waarnemer van alle objecten.

Als het fysieke instrument, het oog, als gevolg van een afwijking zoals staar
niet goed werkt, kan er geen juiste waarneming van een object plaatsvinden.
Waarneming van een object is nauwelijks mogelijk indien, zelfs als het oog in
orde is, het zichtcentrum van het brein mankementen vertoont. Tenzij de geest
verbonden is met het oog en het zichtcentrum is waarneming evenmin moge-
lijk, zelfs als het oog en het zichtcentrum van het brein in orde zijn. Soms zegt
men "Ik heb het niet gehoord. Ik heb het niet gezien. Mijn geest (aandacht) was
elders. "Dit komt men in het dagelijks leven vaak tegen.

Wanneer je diep verzonken bent in het oplossen van een wiskundig vraagstuk
hoor je zelfs harde geluiden in je directe omgeving niet. Trams en motorvoer-
tuigen rijden door de straat maar als je ergens diep bij betrokken bent hoor je ze
niet. Waarom? Omdat je geest niet verbonden is met het gehoorszintuig. In-
driya's (zintuigen) kunnen uit zichzelf niets doen. Ze hebben elk moment de
hulp van hun meester nodig. Het is de geest die ziet, hoort, proeft, ruikt en
voelt. Indriya's (zintuigen) sturen simpelweg de trillingen van buiten naar de
geest.

De tafel die je ziet is een mentale kalpana (verbeelding). De tafel, die je buiten
je ziet, bestaat in werkelijkheid in je geest. Een mentaal beeld plus het idee van
iets externs is de tafel. Dat wat zich als iets buiten voordoet is onbekend en
onkenbaar. De geest reageert op externe trillingen en je ziet een extern univer-

*! Verandering of transformeren in. Rijpen, Ontwikkelen. Eindigen (MW 594,2)



15

sum. Als er geen geest is, is er ook geen universum. Waar is de wereld voor jou
tijdens diepe slaap? Vandaar wordt deze wereld Manomatra Jagat (geest alleen)
of Manahkalpita Jagat (mentale schepping) genoemd. Hoe kan een nietige lens
een grote berg afbeelden? Door de lens, de netvlies en het optische centrum
wordt er een klein beeld geproduceerd. Het is de geest die het ontwikkelt en
vergroot. Alle beelden bestaan reeds in de geest. Wat je als een grote berg bui-
ten waarneemt is slechts een mentaal beeld plus iets uitwendig onbekends.

Als je zegt 'er is niets buiten', waarom ren je dan aan achter voedsel en drank
wanneer je honger en dorst hebt? Als alles zich binnen bevindt moet je honger
en dorst ook alleen van binnen kunnen stillen respectievelijk lessen. Maar dat is
niet het geval. Er is iets buiten, noem het Vivarta (verschijning) van Brahman,
Vilasa van Maya, Canmatkara van Avidya, Parinama van Visnu, elektrische
golven van de wetenschappers, combinatie van Anoos van Kanada of Tattva
Vilasa. Het maakt allemaal niet veel uit.

Mantra 9

o 03 o

[EERISICRALCEREILIS S22 (AN

dubkhavatparityajyam |9

9. Van plezier moet net als van pijn afstand worden genomen.

Voor hem die onderscheid maakt zal het uit wellustige objecten voortkomende
plezier tot pijn leiden. Wereldse mensen die hun vermogen tot onderscheid
hebben verloren genieten van zinnelijke objecten. Op oude leeftijd wenen zij.
Je weende toen je geboren werd. Je weent wanneer je sterft. Daartussen ween je
ook. Wanneer is er dan plezier in de wereld? Leer te onderscheiden. Wordt een
Yogi. Yoga zal alle soorten van pijn be€indigen. Yoga zal alle Klesas (verdriet)
vernietigen. Ontwaak! Open je ogen, Beoefen Yoga, mijn kind.

Zinnelijk plezier is kortstondig, misleidend, illusoir en verbeelding. Een mi-
niem genot is vermengd met een berg van pijn. Plezier kan niet tot de bevredi-
ging van verlangen leiden. In tegendeel, de geest wordt onrustig na kortstondig
genot volgend op intense hunkering (Trishna's en Vasana's). Zinnelijke plezier
is de oorzaak van geboorte en dood. Dit lichaam is niets anders dan vlees,
beenderen en vele soorten van viezigheid.

Toon de geest de vruchten van zelfrealisatie, van het leven in Brahman, of het
eeuwige zoals onsterfelijkheid, eeuwig geluk, Opperste Vrede en oneindige
Kennis. Als je je deze punten altijd herinnert, zal de geest het najagen van zin-



16

nelijk plezier ontwend worden. Vairagya, Viveka en Mumukshuta (onthech-
ting, onderscheid tussen de werkelijke en onwerkelijke en verlangen naar be-
vrijding van geboorte en dood) zullen dagen. Je moet de gebreken van zinnelijk
leven (Dosha-Drishti) en de onwerkelijke aard van het wereldse leven (mithya-
Drishti) serieus inzien.

Zoals puur goud, dat na behandeling in een smeltkroes met borax enz. zijn zui-
verheid heeft herkregen, stralend schijnt, zo ook wordt de Yogi, wiens geest die
zijn zuiverheid heeft herkregen door de middelen Vairagya (onthechting) en
Abhyasa (herhaalde praktijk), een luisterrijk persoon.

Mantra 10

TN OIS | 2o |

prakrtistrigunavalambant |10)|
10. Prakriti werkt door middel van de drie Guna's.

Sattva, Rajas en Tamas zijn de drie Guna's, ofwel de kwaliteiten van de geest.
Sattva staat voor zuiverheid, licht of kennis. Rajas is hartstocht of activiteit.
Tamas is traagheid of duisternis. Door beteugeling van Tamas kun je Sattva
vermeerderen. De geest wordt net zo stabiel als de vlam van een (olie)lamp in
windstilte wanneer Sattva is toegenomen. Hij die Sattvisch is, is in staat daad-
werkelijk te concentreren en te mediteren en kan gemakkelijk in samadhi tre-
den. Een Rajasiche persoon houdt van macht en van zintuiglijke objecten. Een
Tamasisch mens verricht kwade zaken vanwege zijn onwetendheid. Sattva kan
niet op zichzelf bestaan, het is vermengd met de storende Rajas en Tamas. Bij
overheersen van Sattva worden Rajas en Tamas ingetoomd. Zij blijven sluime-
rend.

Bij toenemende Sattva is er helderheid, lichtheid, vreugde, zuiverheid, kracht,
vrede en verlichting. Vermeerderen van Sattva en de beteugeling van de zinnen
en de geest is je belangrijke plicht. Andere plichten zijn slechts van secundair
belang. Alleen een verstandig mens begrijp dit.

De geest zwerft (Kshipta) onbestendig vanwege de storende energie van Rajas
(hartstocht) die de geest naar verschillende zintuiglijke objecten doet rennen.
De geest wordt vergeetachtig wanneer het door Tamas gevuld is. Excessief
Tamas leidt tot diepe slaap.



17

Mantra 11
qolof\(\ . oa
9 G (R | 22 |

yam kamcidvisayam bahyamabhyantaram va
ca anusandadhatyasya cittaikagryam dharana |11

11. Dharana (concentratie) is het vestigen van de geest op één gedachte,
punt of object, binnen of buiten.

Het is zeer moeilijk aan te geven waar concentratie eindigt en meditatie begint.
Meditatie volgt op concentratie. Zuiver de geest eerst door Yama en Niyama.
Beoefen daarna Dharana. Concentratie zonder zuiverheid is zinloos. Sommige
occultisten zijn vergevorderd in concentratie, maar hebben geen goed karakter.
Daarom vorderen ze niet op het spirituele pad. Sommige dwaze, ongeduldige
studenten in Yoga werpen zich op in Dharana zonder de voorafgaande ethische
opleiding te hebben ondergaan. Ze willen een grote stap maken, breken hun
benen en vallen neer. Dit is een ernstige blunder. Ethische volmaaktheid is van
opperste belang.

Concentratie is standvastigheid van de geest. Je concentratievermogen zal toe-
nemen wanneer je alle afleidende oorzaken verwijdert. Een ware Brahmacharin
die zijn Virya®™ ontziet zal geweldige concentratie hebben. Aandacht speelt een
voorname rol in concentratie. Hij die zijn kracht van aandacht heeft versterkt
zal goed kunnen concentreren. Je zou dan in staat moeten kunnen zijn een ob-
ject van concentratie, zelf in zijn afwezigheid, te visualiseren. In één oogwenk
moet je een mentaal beeld kunnen oproepen. Als je vaardig ben in concentratie
kun je dit zonder moeite doen. Hij die succesvol is geworden in Pratyahara
(abstractie) door terugtrekking van de zintuigen van de diverse objecten zal
goed kunnen concentreren. Je vordert op het spirituele pad stap voor stap, sta-
dium na stadium. Leg om te beginnen eerst een fundatie van Yama (juist ge-
drag), Niyama (nakoming van voorgeschreven leefwijze), Asana (houding),
Pranayama, en Pratyahara. Alleen dan zullen de hogere stadia van Dharana
(concentratie), Dhyana (meditatie) en Samadhi (opperste bewustzijn) succesvol
Zijn.

Asana is Bharanga Sadhana (extern). Dhyana is Antaranga sadhana (intern).
Degene die een bestendige Asana heeft en die de Yoga-nadi's (astrale zenuwen)
en de pranamayakosha (vitale sluier) gezuiverd heeft, zal zich gemakkelijk
kunnen concentreren. Je kan concentreren op één van de zeven interne plexus-

** Mannelijkheid, moed.



18

sen of Chakra's (spirituele energiecentra), namelijk Muladhara, Svadhishthana,
Manipuraka, Anahata, Visuddha, Ajna, en Sahasrara®, eventueel op het puntje
van de neus, of op het puntje van de tong. Je kunt ook extern concentreren op
het beeld van een godheid zoals Hari, Hara, Krsna of een godin. Je kan concen-
treren op het tiktak geluid van een klok of je blik richten op een kaarsvlam, op -
een zwarte stip op de muur, op een potlood, op een bloem of op elk willekeurig
object. Dit is tastbare concentratie (Sthula). Er kan geen concentratie zijn zon-
der iets waar de geest op kan rusten. De geest kan gemakkelijk gefixeerd wor-
den op een aangenaam object zoals een bloem, mango of sinaasappel, of een
geliefde vriend. Het is lastig de geest in het begin te richten op een object waar
het niet van houdt, zoals drek, een slang, de vijand, een lelijk gezicht enz.,.
Beoefen concentratie totdat de geest stevig op het object gevestigd is. Wanneer
de geest het object van concentratie ontvlucht, breng hem dan telkens weer
terug naar het object. In de G1ta staat: "Net zo vaak als de wiebelende en on-
standvastige geest doorgaat, beteugel hem ook net zo vaak en breng hem terug
onder de beheersing van het Zelf."

Je moet je wereldse activiteiten (Vyavarara Kshaya) verminderen als je je con-
centratie wil versterken. Je zult ook moeten toezien op dagelijks nakomen van
de twee uren Mouna (eed van stilte). De mens wiens geest vol staat met harts-
tocht en allerlei verlangens kan nauwelijks, zelfs geen seconde, ergens op con-
centreren. Zijn geest zal blijven stuiteren als een bal. Regel en beheers de
adem. Bedwing de zinnen en vestig de geest dan vervolgens op een aangenaam
object. Verbind ideeén als heiligheid en zuiverheid met het object.

Je kan concentreren op de ruimte tussen de twee wenkbrauwen (Trikuti). Je kan
concentreren op de mystieke klanken (Anahat Dhvani) die je met je rechter oor
hoort. Je kan concentreren op het beeld van % (Om). De prent van Heer Krsna
met fluit in de hand en het beeld van Heer Visnu met de hoorn, discus en scep-
ter zijn eveneens gunstig voor concentratie. Je kunt ook concentreren op het
beeld van je guru of een heilige. Vedantisten pogen de geest op de Atman, het
innerlijke Zelf te richten. Dit is hun Dharana.

Dharana (concentratie) is het zesde stadium of loot van Ashtanga Yoga van
Patafijali Maharsi. In Dharana heb je slechts één Vrtti of golf in het geestes-
meer. De geest neemt de vorm van slechts een enkel object aan. Alle andere
mentale activiteiten zijn gestaakt of be€indigd. De beoefenaar van werkelijke
concentratie van een half uur krijgt geweldige psychische vermogens. Zijn wil
wordt eveneens zeer krachtig.

* Het nader ingaan op de locaties van deze centra wordt buiten het kader van deze
verhandeling beschouwd.



19

Beoefenaren van concentratic maken snelle vorderingen. Ze kunnen elk werk
met wetenschappelijke precisie en grote efficiency uitvoeren. Wat anderen in
zes uren doen doet hij binnen een half uur. Wat anderen in zes uren kunnen
lezen leest hij in een half uur. Concentratie zuivert en kalmeert de opwellende
emoties, versterkt de gedachtestroom en verheldert ideeén. Concentratie helpt
de mens ook in materieel opzicht. Hij zal goede resultaten in zijn zaken berei-
ken. Wat eerst wazig en onduidelijk was, wordt helder en onherroepelijk. Wat
eerst moeilijk was wordt nu eenvoudig en wat gecompliceerd, verbijsterend en
verwarrend was, wordt nu simpel begrepen. Met concentratie kan je alles be-
reiken. Voor de beoefenaar van concentratie niets is onmogelijk. Het is zeer
moeilijk te concentreren wanneer je honger hebt of aan acute ziektes lijdt. Maar
de beoefenaar van concentratie zal een goede gezondheid en een heldere men-
tale visie hebben.

Trek je terug in een stille kamer. Zit in Padmasana houding. Doe je ogen dicht.
Kijk - wat gebeurt als je je op een appel concentreert. Je kan denken aan zijn
kleur, vorm, grootte en zijn verschillende delen, zoals zijn vel, vruchtvlees,
zaden enz.. Je kan aan landen denken waar het vandaan komt. Je kan aan zijn
zure en zoete smak denken en ook aan zijn effecten op het verteersysteem en
op het bloed. Vanwege de wet van associatie kunnen eveneens ideeén over
andere vruchten ontstaan. De geest kan zich ook met andere ideeén bezighou-
den. Hij kan gaan rondzwerven. Hij kan denken aan een ontmoeting met een
vriend om 4 uur op het treinstation. Hij kan denken aan het kopen van een
handdoek of een blik thee en koekjes. Hij kan denken aan nare gebeurtenissen
van gisteren. Je moet proberen een onherroepelijke lijn van gedachten aan te
houden. Er mag geen onderbreking in de lijn van denken zijn. Andere gedach-
ten die niet in verband staan met het onderhavige object mag je niet toelaten. Je
zal hard moeten worstelen om te slagen. De geest zal zijn best doen om de oude
karrensporen te vinden en zal zijn oude vertrouwde weg volgen. Je inspanning
lijkt dan alsof je bergopwaarts gaat. Maar je zal je verheugen bij zelfs kleine
vorderingen in concentratie. Net zoals de wet van zwaartekracht, cohesie, enz.
op het fysieke vlak werken, zo werken ook bepaalde wetten van het denken
zoals de wet van associatie, relativiteit, continuiteit enz. op het mentale vlak of
gedachtewereld. De beoefenaars van concentratie dienen deze wetten grondig
te kennen. Wanneer de geest aan een object denkt, mag hij ook aan zijn kwali-
teiten en delen denken. Als hij aan een oorzaak denkt, mag hij ook aan de ge-
volgen denken.

Je zal telkens nieuwe inspiratie opdoen wanneer je de Bhagavad Gita, de Ra-
mayana of de elfde Skandha van Bhagavata meerdere keren met concentratie
leest. Door concentratie zal je inzicht intensiever worden. Subtiele esoterische
betekenissen op het gebied van mentaal bewustzijn zullen oplichten. Je zal de



20

filosofische betekenis van innerlijke diepten begrijpen. Worstel niet met de
geest wanneer je je op een object concentreert. Vermijd spanning in het li-
chaam of de geest. Denk continu aan het object op een zachte wijze. Sta de
geest niet toe rond te zwerven.

Het is niet erg als emoties je tijdens concentratie storen. Ze zullen snel voorbij
gaan. Je zal je wilskracht gebruiken als je ze wilt verdrijven. Neem een onver-
schillige houding aan. De vedantisten gebruiken het recept 'het kan me niet
schelen, ik ben een getuige' (de getuige van mentale bewegingen). De Bhakti
bidt simpelweg en van God komt er hulp.

Train de geest in concentratie op verschillende onderwerpen, grof en subtiel, en
van verschillende omvang; klein, middelmatig en groot. In de loop van de tijd
zal er een sterke gewoonte van concentratie worden gevormd. Op het moment
dat je voor concentratie gaat zitten zal meteen ook de stemming daar zijn. Als
je een boek leest, lees het geconcentreerd. Haastig overslaan van bladzijdes is
zinloos. Lees één pagina uit de Gita. Sluit het boek. Concentreer op wat je ge-
lezen hebt, ontdekt parallellen in de heilige Indiase boeken als Mahabharata, de
Upanisads en de Bhagavata. Vergelijk en vindt hun overeenstemmingen en
tegenstellingen.

De oefening van concentratie is voor de beginner aanvankelijk weerzinwek-
kend en vermoeiend. Hij moet nieuwe groeven in zijn brein slijpen. Na enkele
maanden zal hij meer interesse in concentratie krijgen. Hij zal genieten van een
nieuw-soort geluk, de concentratie-ananda. Hij zal zich ongemakkelijk gaan
voelen als hij zelfs maar één dag nalaat om van dit nieuwe soort geluk te genie-
ten. Concentratie is de enige weg om van de wereldse ellende en beproevingen
vrij te komen. Je enige plicht is de beoefening van concentratie. Je hebt dit
fysieke lichaam aangenomen om er concentratie mee te beoefenen en om er
door concentratie het Zelf mee te verwerkelijken. Barmhartigheid, Rajasuya
Yajna (een vorstelijke offer) zijn niets vergeleken met concentratie. Ze zijn
slechts spelletjes.

Door Vairagya, Pratyahara en de oefening van concentratie worden de ver-
strooide stralen van de zwervende geest verzameld. Door standvastige praktijk
worden ze tot één punt gebracht. De Yogi-met een eenpuntig gerichte geest is
gelukkig en sterk. Een omvangrijk werk kan hij in een oogwenk verrichten.

Zjj die concentratie bij vlagen beoefenen zullen slechts incidenteel een stand-
vastige geest hebben. De geest zal soms gaan zwerven en ongeschikt zijn wan-
neer het op praktische toepassing aan komt. De geest zal je altijd trouw moeten
gehoorzamen en al je opdrachten optimaal moeten uitvoeren. Standvastige en



21

systematische praktijk van Raja Yoga zal de geest gehoorzaam en loyaal ma-
ken.

Er zijn vijf Yoga Bhumika's of treden van de geest, n.l. Kshipta (verstrooid),
Mudha (vergeetachtigheid), Vikshipta (vergarende geest), Ekagra (éénpuntig)
en Niruddha (beteugeld). Door dagelijkse en regelmatige praktijk van concen-
tratie worden de zwervende stralen van de geest bij elkaar gebracht. Hij wordt
éénpuntig. Hij wordt onder goede beheersing gebracht. Als de aspirant het on-
gepaste volgt zal zijn vooruitgang pijnlijk en traag zijn. Het volgen van het
juiste leidt tot gemakkelijke vooruitgang en tot snel inzicht. De vooruitgang zal
moeilijk verlopen als men en spiritueel sarhskara en geen gunstig verleden
heeft. Met gunstig sammskara zal vooruitgang gemakkelijk zijn. De mens met
een verdorven natuur bij wie zelfbeheersing zwak is zal moeilijk vorderen en
traag van inzicht zijn. **

Mantra 12

BTN S| 2R

tailadharadanusandhananairantaryam dhyanam |12)|

12. Dhyana (meditatie) is het aanhouden van de stroom van één gedachte
als het vloeien van olie.

Er zijn twee soorten van meditaties; tastbaar en abstract. Als je op een beeld of
tastbaar object mediteert, is het tastbare meditatie. Als je op een abstract idee
mediteert, op een kwaliteit (zoals genade, tolerantie), is het abstracte meditatie.
Een beginneling dient met tastbare meditatie te beginnen. Voor sommigen is
abstracte meditatie gemakkelijker dan de tastbare.

De aspirant die Pratyahara (terugtrekking van de zinnen) en concentratie goed
beheerst kan met meditatie beginnen. Zelfs in geen honderd jaar is meditatie
mogelijk indien de zinnen onstuimig en de geest niet éénpuntig kunnen worden
gericht. Men zal stap voor stap moeten vorderen. De dwalende geest moet tel-
kens naar hetzelfde punt teruggebracht worden. Men moet zijn behoeften redu-
ceren en afstand nemen van al zijn wilde, ijdele wensen. Alleen een mens zon-
der wensen kan rustig zitten en mediteren.

Bewustzijn is tweeledig; gefocust bewustzijn en afgeleid bewustzijn. Als je op
op de Trikuti, de ruimte tussen de wenkbrauwen, concentreert, ligt je gefocuste
bewustzijn op de Trkuti. Als tijdens de meditatie een vlieg op je linkerhand

* Nadere details hierover worden buiten het kader van deze verhandeling beschouwd.



22

landt, jaag je hem weg met je linkerhand. Wanneer je de vlieg gewaar bent
betreft het afgeleid bewustzijn.

Een zaad dat maar één seconde in vuur is geweest zal ongetwijfeld zelfs in
vruchtbare aarde niet ontkiemen. Zo ook zal een al een tijdje mediterende geest
die door zijn onstandvastigheid achter de zintuiglijke objecten rent, niet de
vruchten van Yoga oogsten.

Mantra 13
(e Yal . e o o Y aN
LS IRIFACOHES ERIRINSSERIGEIIREY
samadhirdvividhah samprajiidto’samsamprajiiatasceti | 13|
13. Samadhi is tweeledig: samhprajiiata en asammprajiata.

Samadhi staat voor de superbewuste staat waarin de Yogi bovenzintuiglijke
ervaringen doorleeft. Samadhi is tweeledig, t.w. Samprajfiata of Sabija of Savi-
kalpa, en Asamprajfiata of Nirbija of Nirvikalpa. In Savikalpa Samadhi bestaat
de triputi, ofwel de triade van de kenner, kennis en kenbare. Er is Alambana, of
de drager waar de geest er op kan steunen. De Samskara's (latente indrukken)
zijn niet 'gebakken'. In Nirvikalpe is er triputi noch Alambana. De Samakara's
zijn volledig 'gebakken'. Alleen Nirvikalpa Samadhi kan geboorte en dood
vernietigen en de hoogste gelukzaligheid brengen. Savikalpa Samadhi kent
verschillende soorten; Savitarka (met afweging) en Nirvitarka (zonder afwe-
ging), Savichara (met bespiegeling) en Nirvichara (zonder bespiegeling), Saan-
anda (met genot) en Asmita (met gevoel van persoonlijkheid).

Wanneer je door Asamprajnata Samadhi (Nirvikalpa staat) in te gaan de volle-
dige volmaaktheid bereikt, worden alle Sarhsara's en Vasana's die tot herge-
boorten leiden, volledig verbrand. Alle Vrtti's of mentale bewegingen die in het
geestemeer oprijzen worden beteugeld. De vijf kwellingen, d.w.z. Avidya (on-
wetendheid), Asmita (egoisme), Raga-Dvesha (gehechtheid en afkeer) en
Abhinivesha (aan leven hechten) worden vernietigd en de banden van Karma
uitgeroeid. Beheers de geest en de zinnen, word wensloos, ontwikkel uithou-
dingvermogen, bespiegel en zie het Zelf in het Zelf. Samadhi leidt tot de hoog-
ste goed (Nisresyasa) en verheerlijking (Abhyudaya). Het leidt tot Moksha
(bevrijding van het wiel van geboorte en dood). De kwellingen, egoisme enz.
hebben hun wortels in Avidya (onwetendheid). Onwetendheid verdwijnt met
het dagen van de kennis van het Zelf. Met de verdwijning van de grondoor-
zaak, onwetendheid, zullen ook egoisme enz. verdwijnen.



23

In Asarhprajnata Samadhi zijn alle modificaties van de geest volledig beteu-
geld. Alle achtergebleven Sarskara's zijn eveneens volledig verbrand. Dit is de
hoogste Samadhi of Raja Yoga. Dit is bekend als Nirbiya Samadhi (zonder
zaden) en Nirvikalpa Samadhi.

Dharma Megha in Raja Yoga betekent "de wolk van deugd". Net zoals wolken
regen storten, zo ook stort dit Dharma-Megha Samadhi op de Yogi's alomte-
genwoordigheid en alle soorten van Siddhi's of vermogens. Karma (achtergela-
ten indrukken van handelingen) is het zaad voor de staat van leven, levensspan
en levenservaring. Nirbija Samadhi verbrandt alle zaden.

Mantra 14
o N N o X et
FTRTUT N1 Faeaqgd | 23|
nistraigunyo yogi kaivalyamasnute |14|

14. De Yogi scheidt zich af van de drie guna's en verwerft Kaivalya (af-
zondering).

Door de verhoging van de Sattvische modificaties van de geest, zoals Ksama
(vergevingsgezindheid), liefde, genade, grootmoedigheid, vrijgevigheid (edel-
moedigheid), waarachtigheid en celibaat kan je de Rajasisch en Tamasisch
mentale Vrtti's vernietigen. Een gevecht binnenin vindt voortdurend plaats
tussen de Guna's, tussen Sattva, Rajas en Tamas, en tussen de goede Vrtti's en
de slechte Vrtti's. Dit is een interne oorlogsvoering tussen de Sura's (goden) en
Asura's (demonen).

Wanneer Sattva in de geest domineert, zullen gedachten aan God, Brahma Vi-
chara (onderzoek naar de waarheid) zich manifesteren. De geest zal eenpuntig
zijn. De meditatieve stemming zal vanzelf en zonder inspanning komen. Bij de
spirituele nieuweling zal de staat van Sattva niet lang duren. Rajas en Tamas
zullen trachten er spoedig tussen te komen. Je dient zeer nauwlettend en waak-
zaam te zijn. Door zorgvuldige zelfbespiegeling moet je op de geest toekijken.
Je belangrijkste taak is de verhoging van Sattva in de geest. Een Sattvische
geest is immer deugdzaam, godvruchtig, vrij van hartstocht en krachtig. Een
Rajasische geest is voortdurend met wereldse activiteiten bezig. Hij wil de baas
over anderen zijn. Hij heeft een dominerende houding. Hij wil machtig zijn. Hjj
is sterk gebonden aan vrouw, kinderen en bezit. Koningen, Pundits* en rijken
zijn vol van Rajas. Zoals je tandpasta uit de tube knijpt zal je alle Rajas uit deze
belichaamde tube persen en weer met Sattva vullen. Dan wordt je een Dhyana

* Religieuze betweters.



24

Yogi (adept in meditatie). Door het verhitten van de geest met het vuur van
Vairagya en Abhyasa (onthechting en spirituele oefeningen of Sadhana's) moet
het afval of onzuiverheden worden verwijderd.

Uiteindelijk realiseert de Purusa zijn eigen oorspronkelijke staat van goddelijke
glorie, afzondering en onathankelijkheid (Kaivalya). Hij heeft zich volledig
van Prakrti en haar effecten ontdaan. Hij ervaart zijn absolute vrijheid en ver-
werkelijkt Kaivalya, het hoogste doel van de Raja-Yogi. Alle Klesha-karma's*®
zijn nu vernietigd. De Guna's hebben opgehouden te handelen vanwege het
volbracht hebben van hun doelen van Bhoga (plezier) en Apavarga (loslaten).
Zijn kennis omvat alles. Verleden en toekomst zijn vermengd met het heden.
Alles is 'nu' en alles is 'hier'. Hij heeft tijd en ruimte overstegen. De totale som
van alle kennis van de drie werelden en van de wereldse wetenschappen is
niets, helemaal niets; het is slechts een schil vergeleken met de oneindige ken-
nis van een Yogi die Kaivalya heeft bereikt. Lof, lof aan zulke verheven Yogi's.
Moge hun zegens op ons allen rusten.

* * *

*% Kwellende neigingen.



