
 

  

 

 

               

ZZZEEEVVVEEENNN   WWWEEERRRKKKEEENNN   

VVVAAANNN   ŚŚŚAAAṄKKKAAARRRAAA   

   OOOvvveeerrr   ZZZeeelllfffkkkeeennnnnniiisss   
 



 

 

 



 

 
 
 
 
 

 

 

ZEVEN WERKEN VAN 

ŚAṄKARA  

OVER ZELFKENNIS 

 
 

  



 

 

 

  



 

 

 

 

ZEVEN WERKEN VAN 

ŚAṄKARA  

OVER ZELFKENNIS 

  
1.  SĀDHANA PAÑCAKAM  

 Vijf verzen over spirituele praktijk  

2.  DAŚAŚLOKĪ  

 (Over wat ik ben) Tien verzen  

3. BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

 Een bloemenstreng van verzen over kennis van 

 Brahman 

4.  DṚG DṚŚYA VIVEKA  

 Over onderscheid tussen de kenner en het gekende 

5.  VĀKYAVṚITTI 

 De betekenis van de verklaring 'Dat zijt Gij' 

6. LAGHUVĀKYAVṚITTI  

 De betekenis van de verklaring 'Ik ben Brahman' 

7. APAROKṢĀNUBHŪTI (RĀJA-YOGA) 

 Zelfkennis zonder omweg (Koninklijke Yoga)  



 

 

 

 

Dit boek omvat de volgende zeven werken van Śaṅkara: 

1.  SĀDHANA PAÑCAKAM   

2.  DAŚAŚLOKĪ   

3. BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ  

4.  DṚG DṚŚYA VIVEKA   

5.  VĀKYAVṚITTI  

6. LAGHUVĀKYAVṚITTI   

7. APAROKṢĀNUBHŪTI (RĀJA-YOGA) 

  

 

In dit boek zijn opgenomen van de bovengenoemde werken: 

- De Nederlandse vertaling voor recitatie 

- De volledige Sanskrit tekst in Devanāgarī schrift 

- De volledige Sanskrit tekst in transliteratie  

- Woord voor woord vertaling naar het Nederlands
1
 

- De Nederlandse vertaling met toelichtende voetnoten  

- De Engelse vertalingen 

 

 

 

 

ISBN/EAN: 978-90-816538-6-2 

 

 

Eerste proefoplage 50 exemplaren, mei 2016 

Tweede proefoplage 60 exemplaren, juni 2016 

 

 

 

Afbeelding op de omslag: Śaṅkara. Olieverf door Raja Ravi Varna 50x40 cm..

                                                      
1
 Met uitzondering van Sādhana Pañcakam 



v 

 

Over dit Boek 

In dit boek zijn de tekst en vertaling van een zevental werken van Śaṅkara bij-

eengebracht. Ze zijn als volgt gerangschikt: 

1.  SĀDHANA PAÑCAKAM  

 Vijf verzen over spirituele praktijk (5 verzen) 

2.  DAŚAŚLOKĪ  

 Tien Verzen (over wat ik ben) (10 verzen) 

3. BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

 Een bloemenstreng van verzen over kennis van Brahman (21 verzen) 

4.  DṚG DṚŚYA VIVEKA  

 Over onderscheid tussen de kenner en het gekende (31 verzen) 

5.  VĀKYAVṚITTI 

 De betekenis van de verklaring 'Dat zijt Gij' (53 verzen) 

6. LAGHUVĀKYAVṚITTI  

 De betekenis van de verklaring 'Ik ben Brahman' (18 verzen) 

7. APAROKṢĀNUBHŪTI (RĀJA-YOGA) 

 Zelfkennis zonder omweg (Koninklijke Yoga) (144 verzen) 

Tezamen met mijn eerder uitgegeven vertaling van Vivekacūḍāmaṇi, getiteld 

"Het Kroonjuweel van Onderscheidingsvermogen", bevatten deze werken de 

essentie en uitleg van de leer van Advaita Vedanta van Śaṅkara. Met name zij 

die zich tot deze leer aangetrokken voelen en die nader willen bestuderen en in 

praktijk brengen, zullen in deze werken een goede gids vinden. Het behoeft 

geen betoog dat de studie en toepassing in de praktijk van de kennis, aangebo-

den in deze werken, het meest effect zal sorteren wanneer dat onder leiding van 

een competente leraar plaatsvindt. 

Alvorens de in dit boek opgenomen werken te bespreken is het wellicht nuttig 

enige aandacht aan hun ontstaan te besteden. Ze danken hun oorsprong aan de 

Veda's waarvan Ṛg Veda als de oudste wordt beschouwd. In de Veda's zijn drie 

richtingen te onderscheiden; Karma Kanda, het deel over rituelen, ceremoniën 

en offers, Upāsana Kanda over aanbidding en toewijding, en Jñāna Kanda over 

Kennis. De Upaniṣads behoren tot Jñāna Kanda, zijn beknopt in omvang en 

geven voornamelijk de principes. Er was een tijd waar Ṛṣi's (zieners) de ver-

borgen diepe implicaties in deze begrippen konden uitleggen. Door het ontbre-

ken van de voortzetting hiervan is echter de kennis in de Jñāna Kanda geleide-

lijk verloren gegaan, wat in onze dagen nog altijd het geval is. Dit heeft ertoe 

geleid dat Karma Kanda en Upāsana Kanda meer en meer plaats in het sociale 

leven kregen. Tegen deze ontwikkeling, die niet de bedoeling van de Veda's is, 

ontstond bij enkelen weerstand, zoals bij Buddha en Mahāvira. Dat heeft geleid 

tot een bloeiperiode van commentaren op de geschriften, zoals door Vyāsa. 



vi                                 

 

Toen kwam de periode waarin zes wijzen de Veda's op zes verschillende ma-

nieren hebben uitgelegd, waaruit de zes leersystemen zijn ontstaan. Deze zijn 

Sāṅkhya, Śaiva, Pāñcarātra, Jaina, Mīmāṃsaka en Vedanta. Śaṅkara is de 

vertolker van Vedanta waarvan Advaita of non-dualiteit de essentie is. Dat 

geen van de vijf andere leersystemen tot de hoogste waarheid (paramārtha) 

leidt heeft Śaṅkara in vers 4 van  Daśaślokī als volgt verwoord: 

Noch de Sāṅkhya noch de Śaiva leer, 

Noch de Pāñcarātra noch de Jaina leer, 

Noch de Mīmāṃsaka filosofie enz. 

Is de kennis van Dát. 

Maar door onderscheidend inzicht 

Ben Ik wat er overblijft, 

Als de zuivere essentie: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

Er zijn meer dan honderd werken die aan Śaṅkara worden toegeschreven, zo-

wel in proza als in dichtvorm, variërend van een enkel vers tot over duizend 

verzen. Deze werken van Śaṅkara kunnen globaal in drie categorieën ingedeeld 

worden:  

1) Bhāṣya
2
 grantha's

3
. Dit zijn commentaren in de vorm van uitleggingen. De 

taal van de Upaniṣads is van mystieke aard en ze kunnen als zodanig niet be-

grepen worden door ze simpelweg te vertalen met gebruik van een woorden-

boek. Śaṅkara heeft uitleg gegeven bij een aantal Upaniṣads die hij als de meest 

belangrijke heeft aangemerkt
4
.  

Daarnaast heeft hij ook Brahma Sutra's, Bhagavad Gītā en een aantal kleinere 

werken van uitleg voorzien
5
.  

Er bestaan ook Nederlandse vertalingen van een aantal geschriften met de uit-

leg van Śaṅkara.
6
 

                                                      
2
 Bhāṣya staat voor uitleg, commentaar. 

3
 Grantha staat voor vers, verhandeling of boek. 

4
 Deze Upaniṣads zijn: Aitareya Upaniṣad, Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad, Īśa Upaniṣad, 

Taittirīya Upaniṣad, Śvetāśvatara Upaniṣad,  Kaṭha Upaniṣad,  Kena Upaniṣad, 

Chāndogya Upaniṣad, Māṇḍūkya Upaniṣad en Gauḍapāda Kārika, Muṇḍaka 

Upaniṣad en Praśna Upaniṣad. 
5
 Zoals Viṣṇu Sahasranama, Sānatsujātiya en Gāyatri Mantraṃ 

6
 Bhagavad Gītā (Stichting School voor Filosofie), en de Upaniṣads Īśa, Kaṭha, Kena, 

Muṇḍaka en Praśna (Ars Floreat).  



vii 

 

2) Stotra
7
 grantha's. De stotra's hebben de grootste aantrekkingskracht voor de 

meeste mensen. In zijn onbegrensde compassie zag Śaṅkara de moeilijkheid 

van het gewone volk om de complexe filosofische leer van de Advaita Vedanta 

te begrijpen en om deze reden heeft hij de weg naar het uiteindelijke doel ook 

toegankelijk gemaakt door middel van bhakti, of devotie.  Hij stelde verschil-

lende heldere stotra's op om diverse goden te eren
8
. 

Bovendien heeft Śaṅkara verschillende korte gedichten van meditatieve aard 

(Vedanta stotras) voor regelmatige recitatie, reflectie en meditatie opgesteld. 

Een voorbeeld hiervan is Bhavānī Aṣṭakaṃ waarvan het eerste vers als volgt 

luidt: 

Noch de moeder noch de vader, 

Noch de verwant noch de vriend, 

Noch de zoon noch de dochter, 

Noch de bediende noch de echtgenoot, 

Noch de echtgenote noch kennis, 

En noch mijn loutere bezigheid, 

Is mijn toevluchtsoord waar ik van afhang, Oh, Bhavānī, 

Zo ben jij mijn toevluchtsoord, mijn enige toevluchtsoord, Bhavānī. 

Hoewel de eerste drie werken in dit boek, Sādhana Pañcakam, Daśaślokī en 

Brahmajñānāvalīmālā overwegend tot deze categorie lijken te behoren, worden 

ze in het algemeen onder de prakaraṇa grantha's gerangschikt. 

3) Prakaraṇa
9
 grantha's. Deze werken stellen de zoeker naar zelfkennis in staat 

de fundamentele aspecten van Advaita Vedanta te kennen. De laatste vier wer-

ken in dit boek, Dṛg Dṛśya Viveka, Vākya Vṛtti, Laghu Vākya Vṛtti en 

Aparokṣānubhūti behoren heel duidelijk tot deze categorie. Enkele andere be-

kende werken behorende tot prakaraṇa grantha's zijn Vivekacūḍāmaṇi, Ātma 

Bodha, Pañcikaraṇa, Tattva Bodha, Svātmanirūpānam, Tattvopedeśa, 

Ātmajñānaopedeśavidhi en Upadeśa Sāhasrī. 

  

                                                      
7
 Stotra staat voor eren, loven, lofprijzen. 

8
 Zijn meest bekende stotra's zijn: Ganeṣa Pancaratnam, Annapurnaṣtakam, Kalabhai-

ravaṣtakam, Dakṣiṇamūrti Stotram, Kṛṣnashtakam, Bhaja Govindaṃ, ook bekend als 

Mohamuḍgara, Śivānandalahari, Saundaryalahari, Śrī Lakṣmīnṛsiṃha Karāvalamba 

Stotraṃ, Śāradā Bhujangaṃ, Kanakadhāra Stotraṃ, Bhavāni Aṣṭakaṃ, Śiva Mānasa 

Pūja, Pandurangashtakam, en Subramanya Bhujangam. 
9
 Een prakaraṇa spitst zich doorgaans toe op één aspect van een geschrift om het aan 

de bestudeerder van het geschrift te verduidelijken. 



viii                                 

 

Śaṅkara's leer 

Śaṅkara onderscheidt drie waarheidsniveaus: pratibhāsika satya, vyavahārika 

satya en paramārtha satya. Pratibhāsika satya staat voor illusie of verbeelding 

zoals hallucinaties, dromen, luchtkastelen enz. die, wanneer ze zich voordoen 

voor waar worden gehouden. Een klassiek voorbeeld is het zien van een slang 

in een stuk touw. Vyavahārika satya is de wakende staat van het dagelijks le-

ven die als waar wordt ervaren en waarin de onwerkelijkheid van de ervaringen 

in pratibhāsika satya erkend wordt, zoals 'het was slechts een droom' of 'het is 

een stuk touw maar geen slang'. Kenmerkend voor deze twee waarheidsniveaus 

is de dualiteit, 'ik' en 'de ander'. Paramārtha satya staat voor de hoogste of 

volledige waarheid en onderscheidt zich van de eerste twee door afwezigheid 

van dualiteit. Er is noch slang noch touw, noch ik noch de wereld, maar één 

ondeelbaar, non-duaal, bewustzijn. Deze opperste waarheid kan alleen gereali-

seerd worden door het zoeken naar de antwoorden op de vragen 'wie ben ik?' en 

'wat is de wereld?'. Dit onderzoek leidt uiteindelijk tot het zien en laten vallen 

van identificaties met illusoire bedekkingen zoals individualiteit (wat ik geloof 

te zijn) en het wereldbeeld bestaande uit namen en vormen. Dan blijkt dat, 

wanneer deze identificaties wegvallen, wat er overblijft één en hetzelfde onbe-

grensd en ondeelbaar bewustzijn is, dat door verklaringen in de Veda's (de 

mahāvākya's) zoals Ahambrahmāsmi (Ik ben Brahman) en Tattvamasi (Dat zijt 

Gij) wordt bevestigd. Hiermede wordt Advaita of non-dualiteit voltooid. Vol-

gens Śaṅkara is onderzoek (vicāra) de enige methode om dat te realiseren en 

het enige middel daarbij is het gebruik van onderscheidingsvermogen (viveka). 

Dit vormt de rode draad die in de werken van Śaṅkara steeds te herkennen is. 

De onwerkelijkheid van de talrijke illusoire bedekkingen en identificaties heeft 

Śaṅkara in legio werken herhaaldelijk als de eerste stap van zelfonderzoek uit-

gelegd en herkenbaar gemaakt. Een greep uit deze bedekkingen en identifica-

ties zijn de vijf sluiers, de grofstoffelijke elementen, de fysieke, subtiele en 

causale lichamen, de drie bewustzijnstoestanden waken, dromen en diepe slaap, 

de zinnen en zintuigen, de persoonlijkheidskenmerken als vader, leerling enz., 

en het doener zijn van handelingen. 

Korte bespreking van de in dit boek opgenomen werken van Śaṅkara. 

Sādhana Pañcakam bestaat uit een vijftal verzen inhoudende middelen en 

oefeningen om in het dagelijks leven in praktijk te worden gebracht. Elk vers 

telt vier regels en elke regel twee aansporingen, tezamen 40 aansporingen die 

de zoeker naar zelfkennis eerst de eigenschappen doen verwerven om het pad 

te betreden dat leidt tot de uiteindelijke bestemming van het menselijk bestaan: 

bevrijding van saṁsāra. Sādhana Pañcakam is ook bekend onder de namen 

Upadeśa Pañcakam, Sopāna Pañcakam en Advaita Pañcakam. 



ix 

 

Daśaślokī betekent 'tien verzen' en in deze tien verzen verwoordt Śaṅkara ‘wat 

Ik Ben’ door eliminatie van ‘wat ik niet ben’, gebruik makend van puur en 

direct onderscheid. Wanneer de zoeker naar het antwoord op de vragen ‘wie 

ben ik?’, ‘wat is de wereld?’ de inhoud van deze verzen in zich herkent, houdt 

hij uiteindelijk alleen puur bewustzijn over. In Daśaślokī wordt dit in de laatste 

regel van vele verzen telkens herhaald: ‘Ben Ik wat er overblijft: het ene geluk-

zalige Zelf alleen’. Hoewel deze staat zich niet laat beschrijven, verwoordt 

Śaṅkara in Brahmajñānāvalīmālā de essentie van Brahman, van ‘wat Ik Ben’ 

op zo'n manier dat de zoeker zijn ware identiteit, Brahman, kan herkennen. In 

de laatste regel van de verzen wordt dit telkens herhaald als: ‘Ik alleen ben, het 

onveranderlijke Zelf'. 

Nu de zoeker het onderscheid tussen ‘wat ik niet ben’ en ‘wat Ik ben’ (het niet-

Zelf en het Zelf, of illusie en Brahman) kent, staat hij voor de opgave om zich 

voorgoed te bevrijden van wat hij niet is, en op deze wijze een eind te maken 

aan gebondenheid en hergeboorten. 

Vers 17 van Brahmajñānāvalīmālā luidt: 

De principes van de ‘ziener’ en het ‘geziene’, 

Zijn verschillend van elkaar. 

De ziener is Brahman, het geziene is illusie. 

Dit is de uitroep van Vedānta. 

Om zich van de illusie van het geziene, de individualiteit en het wereldbeeld, te 

bevrijden, wijst Śaṅkara nu de zoeker de weg in verschillende andere werken. 

Het eerste vereiste aan het begin van deze weg is het vermogen tot juist waar-

nemen en van onderscheid maken. In Dṛg Dṛśya Viveka legt Śaṅkara het on-

derscheid tussen de ziener en het geziene, zoals genoemd in vers 17 hierboven, 

nader uit. Tevens wordt stapsgewijze ‘wat ik niet ben’ in kaart gebracht en 

worden meditatiemethoden aangereikt om zich van de onwerkelijkheid te be-

vrijden, zodat alleen ‘wat Ik ben’, de enige werkelijkheid of Brahman, over-

blijft. 

De Tamil vertaling van Dṛg Dṛśya Viveka door Śrī Ramaṇa Maharṣi wordt 

vooraf gegaan door een kort eerbetoon aan Śaṅkara in de vorm van een inlei-

dend vers dat de essentie van dit werk in enkele regels weergeeft en dat ik hier 

graag citeer: 

O, Gij, verheven Śaṅkara, 

Gij zijt het subject 

Dat kennis heeft 

Van subject en object. 

Laat het subject in mij vernietigd worden 



x                                 

 

Als subject én object. 

Want dan rijst in mijn geest 

Het licht van de Heer alleen. 

In Vākya Vṛtti legt Śaṅkara de impliciete betekenis uit van een van de grote 

verklaringen van de Veda's: 'Dat zijt Gij'. De belangrijkheid van dit onderwerp 

moge blijken uit het feit dat Śaṅkara dit ook in enkele andere werken diep-

gaand heeft behandeld, n.l. in Vivekacūḍāmaṇi, Svātmanirūpānam, Tattvopede-

śa en Upadeśa Sāhasrī. 

'Vākya Vṛtti' staat voor 'impliciete betekenis van de zin' in zijn algemene bete-

kenis en 'uitleg van Vedische verklaringen' in zijn specifieke betekenis. Letter-

lijk heeft het klaarblijkelijk geen direct verband met de behandelde verklaring. 

Woorden en zinnen kunnen verschillende betekenissen hebben. Bij uitspraken 

als 'Dat zijt Gij' kan alleen een Leraar de werkelijk bedoelde betekenis op hel-

dere wijze uitleggen. Deze uitleg is wat met vṛtti wordt bedoeld. Vākya staat 

voor 'verklaring'. Door de methode van overeenstemming en tegenstrijdigheid 

(anvayavyatireka) op basis van logisch redeneren wordt de werkelijk bedoelde 

betekenis van de Vedische verklaring 'Dat zijt Gij' in dit werk uitgelegd.  

Dit kan globaal als volgt worden toegelicht; wanneer iemand een oude bekende 

tegenkomt die hij al jaren niet gezien heeft, herkent hij hem toch, ondanks het 

feit dat zijn uiterlijke kenmerken, zoals zijn voorkomen en kleding, veranderd 

zijn. Dat komt omdat men voorbij gaat aan de uiterlijke kenmerken van toen en 

nu die niet met elkaar overeenstemmen (vyatireka). Wat er dan, na het achter-

wege laten van de tegenstrijdige uiterlijke kenmerken, gezien wordt is dat het 

in beide gevallen om één en dezelfde persoon gaat (anvaya). 

Dit voorbeeld kan nader uitbreid worden waarbij het niet om een kennis gaat 

maar om twee willekeurige mensen, beiden in het nu. Wanneer men voorbij 

gaat aan al hun ogenschijnlijke kenmerken als geslacht, kleding, huidskleur, 

maar ook karakter, geloof, gedrag enz., blijft er voor beiden niets anders over 

dan 'mens'. Al deze veranderlijke en vergankelijke kenmerken zijn slechts be-

perkende en veranderlijke toevoegingen op de 'mens' die vrij van elk kenmerk 

is. 

Zo is het ook met de uitspraak 'Dat zijt Gij'. 'Dat' staat voor Brahman, de enige 

werkelijkheid, of puur bewustzijn, ontdaan van zijn bedekking, namelijk het 

universum, de Māyā van Īśvara (God of de Schepper), dat het individu als iets 

onafhankelijks van hem beschouwt. 'Gij' staat voor het Zelf, Ātman, of het in-

dividu ontdaan van zijn bedekkingen, d.i. van alles wat hij zelf gelooft te zijn. 

Wanneer beiden op deze wijze van hun ongelijke bedekkingen worden bevrijd, 

is wat er overblijft één en hetzelfde ondeelbare bewustzijn, of Brahman, alleen. 



xi 

 

Śaṅkara stelt dat het begrijpen van de impliciete betekenis van deze verklaring 

de mens onmiddellijk tot verlichting leidt: "De verklaring 'Dat zijt Gij' bewerk-

stelligt de onmiddellijke kennis van Zelf-Brahman zoals de uitspraak 'Jij bent 

de tiende'
10

."
11

 

Voor dit direct begrijpen van de betekenis van de verklaring 'Dat zijt Gij' is 

echter het kennen van het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf een vereis-

te
12

. Dit geldt voor alle mahāvākya's die de eenzelvigheid van Ātman en Brah-

man verkondigen. Simpelweg herhalen van deze zinnen leidt niet tot het be-

grijpen van de bedoelde betekenis en directe zelfkennis
13,14

. De kennis van 'Ik 

ben Brahman' is een voorwaarde voor het opdagen van de betekenis van de 

uitspraak 'Dat zijt Gij'. Het verwerven van de kennis van 'Ik ben Brahman' heeft 

Śaṅkara in zijn 18 verzen tellende korte werk Laghu Vākya Vṛtti behandeld. 

Letterlijk betekent Laghu Vākya Vṛtti 'een korte uitleg van Vedische verklarin-

gen'. 

Hiermede wordt het duidelijk voor wie Śaṅkara Vākya Vṛtti heeft bedoeld. Het 

volgen van de voorgeschreven verplichtingen van de Veda's is bestemd voor 

hen die het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf niet kennen en derhalve in 

                                                      
10

 Dit verwijst naar het verhaal van de tien mensen die naar de andere oever van een 

rivier hebben gezwommen. Daar aangekomen telt een van hen alle anderen maar ver-

geet daarbij zichzelf mee te tellen. 
11

 Upadeśa Sāhasrī, 18. 172. 
12

 Upadeśa Sāhasrī, 18. 90: "De leer 'Dat zijt Gij' zal zeker nutteloos zijn bij het ont-

breken van de kennis 'Ik ben Brahman'. Deze leer is van betekenis alleen voor hen die 

het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf kennen.", en vers 181: "De betekenis van 

zinnen zoals 'Dat zijt Gij' (d.w.z. men is Brahman, altijd vrij) komt niet tot manifestatie 

vanwege het niet onderscheiden van de impliciete betekenis van het woord 'Gij'". 
13

 Upadeśa Sāhasrī, 18. 208: "De herhaling van de verklaring 'Ik ben Brahman' zou 

zinvol kunnen zijn indien er een verschil zou zijn tussen de luisteraar en waarnaar ge-

luisterd wordt. De gewenste betekenis (dat het individuele Zelf Brahman is) zou dan in 

dit geval onjuist zijn. Daarom wordt de verklaring onaannemelijk (d.i. hij verliest auto-

riteit volgens deze visie)." Hoe de verklaring 'Ik ben Brahman' wel steekhoudend is 

wordt in vers 109 verwoord: "Zoals bij de reflectie van een gezicht het lijkt alsof de 

spiegel zelf het gezicht is (niet verschillend van het gezicht), zo zorgt ook de reflectie 

van het Zelf in de spiegel van het ego ervoor dat het ego het Zelf schijnt te zijn (niet 

verschillend van het Zelf). Zo is de betekenis van de verklaring 'Ik ben Brahman' steek-

houdend." 
14

 Brahma Sūtra Bhāsya of Śaṅkaracārya, 4.2: "Als een uitspraak als ‘Dat zijt Gij’, 

wanneer hij eenmaal gehoord is, niet direct de ware kennis van Brahman voortbrengt, 

welke hoop is er dan dat het gewenste effect zal bereikt worden door het te herhalen?" 



xii                                 

 

onwetendheid verkeren. Door gehoor te geven aan de aanwijzingen en voor-

schriften van de Veda's in de vorm van offers, leefwijze, oefeningen, meditatie, 

ritueel, pelgrimstochten enz. en door het bestuderen van Vedische teksten e.d. 

wordt hun geest gezuiverd. Alleen bij hen met een gezuiverde geest, d.i. vrij 

van alle beperkende toevoegingen, neigingen, identificaties, conditionering 

enz., is de ervaring van het pure Zelf mogelijk.  

Aparokṣānubhūti: De letterlijke betekenis van Aparokṣānubhūti is ‘niet-

indirecte zelfkennis’ wat ik als ‘Zelfkennis zonder omweg’ heb vertaald. Op-

gemerkt mag worden dat Śaṅkara voor deze titel kiest en niet voor ‘pratyakṣa 

ānubhūti’, ofwel ‘directe zelfkennis‘. Een mogelijke verklaring hiervoor zou 

kunnen zijn dat Śaṅkara al vanaf het begin de nadruk legt op de meditatie op 

Brahman die de kandidaat rechtstreeks naar het doel leidt, terwijl soms door 

anderen, zoals door Patañjali, disciplines als lichaamshouding, ademhaling- en 

concentratieoefeningen worden voorgeschreven voorafgaand aan de praktijk 

van meditatie. Dergelijke oefeningen bestempelt Śaṅkara als indirect en om-

slachtig. De praktijk van meditatie op Brahman noemt Śaṅkara de Koninklijke 

Yoga (rāja-yoga) omdat dit andere Yoga disciplines, zo te zien ook de acht-

voudige pad van Patañjali, overtreft.  

Aparokṣānubhūti is de directe kennis van het Zelf (Ātman) dat altijd in elke 

gedachte aanwezig is. Iedereen heeft enige kennis van het Zelf, want het ont-

kennen van het Zelf betekent het ontkennen van je eigen bestaan. Aanvankelijk 

wordt de ware aard van het Zelf niet gekend. Later, wanneer de geest gezuiverd 

is door studie en praktijk, verdwijnt de sluier van onwetendheid geleidelijk 

waardoor de ware natuur van het Zelf zich begint te openbaren. Een hogere 

kennis zal in een gevorderd stadium volgen wanneer het Zelf als pure getuige 

zal worden ervaren waarin alle andere gedachten zijn opgelost. Maar het einde 

is nog niet bereikt. Het idee van dualiteit, zoals ‘ik ben de getuige’ (‘ik’ én 

‘getuige zijn’) houdt steeds aan. Alleen in het laatste stadium, wanneer de ken-

ner en het gekende in het uit zichzelf stralende Zelf ineensmelten, wordt het 

opperste bereikt: dat wat alleen IS en waarnaast niets anders bestaat. Deze rea-

lisatie van het niet-duale is de vervolmaking van Aparokṣānubhūti. 

In Aparokṣānubhūti benadrukt Śaṅkara allereerst het belang van het bereikt 

hebben van een zekere rijpheid om de spirituele weg naar vervolmaking van 

het menselijk bestaan in te gaan. Door simpele redeneringen illustreert hij 

daarna dat het permanente ik-gevoel, het Zelf of Ātman, nooit gelijk kan zijn 

aan het tijdelijke en vergankelijke lichaam. Vervolgens wordt de eenheid van 

het Zelf en Brahman aangetoond. Nadat afscheid is genomen van allerlei als 

waar veronderstelde begrippen zoals het lichaam, de wereld en karma, wordt 

de zoeker een vijftiental praktische aanwijzingen, die de meer gangbare yoga 



xiii 

 

disciplines overtreffen, aangereikt ten einde de volmaaktheid van het menselijk 

bestaan te bereiken. Hij noemt deze weg ‘De Koninklijke Yoga’ en verzuimt 

niet te waarschuwen dat deze weg alleen begaanbaar is voor de rijpe zielen met 

grote toewijding en bereidheid tot uitzonderlijk grote inspanning. 

Over de vertaling 

Van de in dit boek opgenomen werken van Śaṅkara is eerst de vertaling in 

versvorm zonder enige toelichting weergegeven, kort en bondig net als de oor-

spronkelijke tekst van Śaṅkara. Om recitatie in de Nederlandse taal te verge-

makkelijken zijn de Sanskrit woorden zoveel mogelijk vervangen door Neder-

landse begrippen. Daarna volgt telkens een Sanskrit vers in het Devanāgarī 

schrift, de transliteratie, de woord-voor-woord vertaling
15

 en de Nederlandse 

vertaling van elk vers, nu echter met inbegrip van de specifieke Sanskrit woor-

den, en toelichtingen in voetnoten. Hierbij heb ik in ruime mate dankbaar ge-

bruik gemaakt van de beschikbare Engelse vertalingen hoewel ik me voorna-

melijk door de betekenissen van de oorspronkelijke Sanskrit woorden heb laten 

leiden. De woord-voor-woord vertaling bewijst zijn nut wanneer men behoefte 

heeft dieper in de betekenis van de verzen door te dringen, ondanks de beper-

kingen die de vertaling van Sanskrietwoorden in de gangbare talen met zich 

meebrengt. Waar nodig heb ik om deze reden de vrijheid genomen de inhoud 

van een vers naar eigen inzicht te verwoorden en dit zo nodig nader toegelicht. 

Een aantal begrippen behorende tot de leer van Vedānta, waar de lezer moge-

lijk onvoldoende mee vertrouwd is, heb ik eveneens in de voetnoten toegelicht. 

Voor zover mogelijk is hierbij gebruik gemaakt van informatie uit de andere 

werken van Śaṅkara zoals Vivekaūḍāmaṇi. Eventuele toevoegingen aan de 

oorspronkelijke tekst is tussen vierkante haakjes geplaatst. Tenslotte, de meest 

gebruikte Engelse vertaling is tevens achter elk werk toegevoegd. 

Door de steeds sterker wordende herkenning van de aangeboden kennis in de 

werken van Śaṅkara, was het werken aan de vertalingen zeer leerzaam en 

vreugdevol. Moge dit boek ook voor allen van betekenis zijn bij hun zoektocht 

naar zelfkennis.  

Marjolein van den Houten dank ik voor haar onmisbare bijdrage in de taalkun-

dige controle en verbeteringen van de tekst.  

Ferit Arav, april 2016 

  

                                                      
15

 Met uitzondering van Sādhana Pañcakam 



xiv                                 

 

 

Inhoudsopgave 

Over dit boek              v 

Sādhana Pañcakam           17 

(Vijf verzen over spirituele praktijk) 
- De Nederlandse vertaling voor recitatie         18 

- Sanskrit tekst, transliteratie en vertaling        20 

- De Engelse vertaling door  Swami Chinmayananda     22 

Daśaślokī             25 

(Tien verzen) 
- De Nederlandse vertaling voor recitatie         26 

- Sanskrit tekst, transliteratie en vertaling        28 

- De Engelse vertaling door  S. N. Sastri       38 

- Literatuur             40 

Brahmajñānāvalīmālā            41 

(Een bloemenstreng van verzen over kennis van Brahman)   
- De Nederlandse vertaling voor recitatie         42 

- Sanskrit tekst, transliteratie en vertaling        45 

- De Engelse vertaling door  S. N. Sastri        57 

- Literatuur             56 

Dṛg Dṛśya Viveka            58 

(Over onderscheid tussen de kenner en het gekende)  
- De Nederlandse vertaling voor recitatie         60 

- Sanskrit tekst, transliteratie en vertaling        64 

- Bijlage 1: Schematische weergave van de verzen 6,8 en 9   95 

- Bijlage 2: Gradaties en soorten van meditatie / (samādhi)   95 

- De Engelse vertaling door Swami Tejomayananda       97 

- Literatuur             100 

Vākya Vṛtti             101 

(Over de betekenis van de verklaring 'Dat zijt Gij) 

- Inhoud van de verzen           102 

- De Nederlandse vertaling voor recitatie         103 

- Sanskrit tekst, transliteratie en vertaling        110 

- De Engelse vertaling door Swami Chinmayananda      158 

- Chāndogya-Upaniṣad 6.8          164 

- Literatuur             168 

  



xv 

 

Laghu Vākya Vṛtti          168 

(Over de betekenis van de verklaring 'Ik ben Brahman')  

- De Nederlandse vertaling voor recitatie         170 

- Sanskrit tekst, transliteratie en vertaling        172 

- De Engelse vertaling door M Rajaopalan       181 

- Literatuur             183 

Aparokṣānubhūti:            185 

(Zelfkennis zonder omweg (Koninklijke Yoga) 

- Inhoud van de verzen           186 

- De Nederlandse vertaling voor recitatie         189 

- Sanskrit tekst, transliteratie en vertaling        206 

- De Engelse vertaling door Swami Vimuktananda       333 

- Literatuur             343 

 

 

  



xvi                                 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eer aan Śrī Śaṅkara die de weg naar zelfkennis stap voor stap verlicht. 

 

 



17 

 

 

 

 

 

 

 

साधन पञ्चकम ् 
SĀDHANA PAÑCAKAM 

 

Vijf verzen over spirituele praktijk 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Voor toelichting over dit werk zie de inleidende woorden vanaf pagina v.



18                                SĀDHANA PAÑCAKAM 

 

Sādhana Pañcakam 

(Vijf verzen over spirituele praktijk) 
 

        1. 

Bestudeer dagelijks spirituele teksten (Veda’s) 

  en breng hun leringen in praktijk. 

Draag al je daden op aan het Opperste Zelf  

 en neem afstand van begeerten in de geest. 

Wis de opgehoopte zonden in je hart uit  

 en besef de vergankelijkheid van wereldse geneugten. 

Zoek telkens de eenheid met het Zelf op  

 en neem afstand van je identificatie met het beperkte. 

 

        2. 

Neem je toevlucht tot het gezelschap van wijzen  

 en blijf gevestigd in toewijding tot het Opperste Zelf. 

Cultiveer deugden als vrede en geduld,  

 en vermijd zelfzuchtige handelingen. 

Zoek het gezelschap van een leermeester op  

 en wees hem dagelijks dienstbaar.  

Richt je tot het Onveranderlijke alleen  

 en luister met aandacht naar verklaringen in geschriften. 

 

        3. 

Reflecteer op de betekenis van verklaringen in geschriften  

 en zoek je toevlucht tot de waarheid verwoord daarin. 

Mijd zinloze twistgesprekken  

 maar volg de onderscheidende inzichten in de geschriften. 

Wees onafgebroken gewaar van jezelf als ‘Ik ben het Absolute, Brahman’  

 en doe afstand van trots. 

Geef de illusoire gedachte ‘Ik ben het lichaam’ op  

 en geef de neiging om met wijzen te redetwisten op. 

  



SĀDHANA PAÑCAKAM                                    19 

 

 

        4.  

Honger heelt kwalen,  

 wees matig met voedsel. 

Hunker niet naar kostelijk voedsel  

 en wees tevreden met wat ongevraagd tot je komt. 

Doorsta alle paren der tegenstellingen zoals hitte en kou,  

 en mijd onnodig praten. 

Wees altijd onaangedaan, reken niet op vriendelijkheid van anderen  

 en bega geen wreedheid jegens anderen. 

 

        5. 

Leef eenzaam in blijdschap  

 en bedaar je geest door je aandacht op het Opperste Zelf te houden. 

Wees het alles doordringende Zelf gewaar  

 en besef de vergankelijkheid van de wereld als een projectie daarin. 

Laat door gevestigd te blijven in het Zelf oude karma zich oplossen  

 en geen nieuw karma zich vormen. 

Leef op deze wijze volledig in het pure gewaarzijn  

 van het Opperste Zelf, Brahman, alleen. 

*  *  * 

 



20                                SĀDHANA PAÑCAKAM 

 साधन पञ्चकम ् 
sādhana pañcakam 

 

वदेो ननत्यमधीयताां तदुनदतां कम म स्वनषु्ठीयताां 
 तनेशेस्य नवधीयतामपनिनतिः काम्य ेमनतस्त्यज्यताम ् । 
पापौघिः पनिधयूताां भवसखु ेदोषोऽनसुन्धीयताां 
 आत्मचे्छा व्यवसीयताां ननजगहृात्तरू्णं नवननग मम्यताम ् ॥१॥ 
vedo nityamadhīyatāṁ taduditaṁ karma svanuṣṭhīyatāṁ 

 teneśasya vidhīyatāmapacitiḥ kāmye matistyajyatām | 

pāpaughaḥ paridhūyatāṁ bhavasukhe dośo’nusandhīyatāṁ 

 ātmecchā vyavasīyatāṁ nijagṛhāttūrṇaṁ vinirgamyatām ||1|| 

सङ्गिः सत्स ुनवधीयताां भगवतो भनिर्दमढाऽऽधीयताां 
  शान्त्यानदिः पनििीयताां र्दढतिां कमा मश ुसन्त्यज्यताम ् । 
सनििानपुसपृ्यताां प्रनतनदनां तत्पादुका सवे्यताां 
  ब्रह्मकैाक्षिमर्थ्मताां श्रनुतनशिोवाक्यां समाकर्णय मताम ् ॥२॥ 
saṅgaḥ satsu vidhīyatāṁ bhagavato bhaktirdṛḍhā”dhīyatāṁ 

 śāntyādiḥ paricīyatāṁ dṛḍhataraṁ karmāśu santyajyatām | 

sadvidvānupasṛpyatāṁ pratidinaṁ tatpādukā sevyatāṁ 

 brahmaikākṣaramarthyatāṁ śrutiśirovākyaṁ samākarṇyatām ||2|| 

वाक्यार् मश्च नविाय मताां श्रनुतनशििः पक्षिः समाश्रीयताां 
  दुस्तका मत्सनुविम्यताां श्रनुतमतस्तकोऽनसुन्धीयताम ् । 
ब्रह्मास्मीनत नवभाव्यतामहिहग मव मिः पनित्यज्यताां 
  दहेऽेहांमनतरुझ्यताां बधुजनवैा मदिः पनित्यज्यताम ् ॥३॥ 
vākyārthaśca vicāryatāṁ śrutiśiraḥ pakṣaḥ samāśrīyatāṁ 

  dustarkātsuviramyatāṁ śrutimatastarko’nusandhīyatām | 

brahmāsmīti vibhāvyatāmaharahargarvaḥ parityajyatāṁ 

  dehe’haṁmatirujhyatāṁ budhajanairvādaḥ parityajyatām ||3|| 



SĀDHANA PAÑCAKAM                                    21 

 

क्षदु्व्यानधश्च निनकत्स्यताां प्रनतनदनां नभक्षौषधां भजु्यताां 
  स्वािन्नां न त ुयाच्यताां नवनधवशात्प्राप्तने सन्तषु्यताम ् । 
शीतोष्णानद नवषह्यताां न त ुवरृ्ा वाक्यां समचु्चाय मताां 
  औदासीन्यमभीप्स्यताां जनकृपानषुै्ठय ममतु्सजृ्यताम ् ॥४॥ 
kṣudvyādhiśca cikitsyatāṁ pratidinaṁ bhikṣauṣadhaṁ bhujyatāṁ 

  svādvannaṁ na tu yācyatāṁ vidhivaśātprāptena santuṣyatām | 

śītoṣṇādi viṣahyatāṁ na tu vṛthā vākyaṁ samuccāryatāṁ 

  audāsīnyamabhīpsyatāṁ janakṛpānaiṣṭhuryamutsṛjyatām ||4|| 

एकान्त ेसखुमास्यताां पिति ेितेिः समाधीयताां 
  परू्णा मत्मा ससुमीक्ष्यताां जगनददां तद्बानधतां र्दश्यताम ् । 
प्राक्कम म प्रनवलाप्यताां निनतबलान्नाप्यतु्तििैः निष्यताां 
  प्रािब्धां निह भजु्यतामर् पिब्रह्मात्मना स्थीयताम ् ॥५॥ 
ekānte sukhamāsyatāṁ paratare cetaḥ samādhīyatāṁ 

  pūrṇātmā susamīkṣyatāṁ jagadidaṁ tadvādhitaṁ dṛśyatām | 

prākkarma pravilāpyatāṁ citibalānnāpyuttaraiḥ śliṣyatāṁ 

  prārabdhaṁ tviha bhujyatāmatha parabrahmātmanā sthīyatām ||5|| 

 

*  *  *  *  * 
 

 

 

 



22                                SĀDHANA PAÑCAKAM 

 

 SADHANA PANCHAKAM 

Translated by Swami Chinmayananda 

Published by Chinmaya Mission, Mumbai 

 

1. 

Study the Vedas daily. 

Perform diligently the duties (karmas) ordained by them. 

Dedicate all those actions (karmas) as worship unto the Lord. 

Renounce all desires in the mind. 

Wash away the hoards of sins in the bosom. 

Recognise that the pleasures of sense-objects (samsara) are riddled with pain. 

Seek the Self with consistent endeavour. 

Escape from the bondage of ‘home’. 

  

2. 

Seek companionship with Men of Wisdom. 

Be established in firm devotion to the Lord. 

Cultivate the virtues such as Shanti etc., 

Eschew all desire-ridden actions. 

Take shelter at a Perfect Master (Sat-Guru). 

Everyday serve His Lotus feet. 

Worship “Om” the Immutable. 

Listen in depth, the Upanishadic declarations. 

  

3. 

Reflect ever upon the meaning of the Upanishadic commandments, and take 

refuge in the Truth of Brahman. 

Avoid perverse arguments but follow the discriminative rationale of the Sruti 

(Upanishads). 

Always be absorbed in the attitude (bhavana) – “I am Brahman”. 

Renounce pride. 

Give up the delusory misconception – “I am the body”. 

Give up totally the tendency to argue with wise men.



SĀDHANA PAÑCAKAM                                    23 

 

4. 

In hunger diseases get treated. 

Daily take the medicine of Bhiksha-food. 

Beg no delicious food. 

Live contentedly upon whatever comes to your lot as ordained by Him. 

Endure all the pairs of opposites: heat and cold, and the like. 

Avoid wasteful talks. 

Be indifferent. 

Save yourself from the meshes of other peoples’ kindness. 

  

5. 

In solitude live joyously. 

Quieten your mind in the Supreme Lord. 

Realise and see the All-pervading Self every where. 

Recognise that the finite Universe is a projection of the Self. 

Conquer the effects of the deeds done in earlier lives by the present right ac-

tion. 

Through wisdom become detached from future actions (Agami). 

Experience and exhaust “Prarabdha” the fruits of past actions. 

Thereafter, live absorbed in the bhavana - “I am Brahman” !  

  





                         DAŚAŚLOKĪ                                                     25 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

दशिोकी 
DAŚAŚLOKĪ 

Tien verzen  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Voor toelichting over dit werk zie de inleidende woorden vanaf pagina v.  



26                                              DAŚAŚLOKĪ 

 

Tien Verzen (Daśaślokī)  

1 Ik ben niet aarde, ik ben niet water, 

Ik ben niet vuur, ik ben niet wind, 

Ik ben niet ruimte, ik ben niet zintuigen, 

Noch een verzameling van dit alles ben Ik. 

Want dit alles is voorbijgaand.  

Maar zoals in diepe droomloze slaap 

Ben Ik wat er overblijft: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

2. Noch rangen van de samenleving, 

Noch leefwijzen en gedragregels, 

Noch plichten en geestelijke discipline,  

Noch meditatie en Yoga gelden voor Mij. 

Door de kennis van het Zelf 

En de afwezigheid van ‘ik’, ‘mij’ en ‘mijn’ 

Ben Ik wat er overblijft: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

3. Ik ben vader noch moeder, 

Noch goden noch werelden. 

Noch de Veda’s noch offers, 

Noch heilige oorden ben Ik. 

Noch ben Ik absolute leegte, 

Maar zoals in diepe droomloze slaap 

Ben Ik wat er overblijft: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

4. Noch een filosofie noch een dogma, 

Noch een doctrine noch een geloof, 

Noch een andere leerstelling 

Is de kennis van Dát. 

Maar door onderscheidend inzicht 

Ben Ik wat er overblijft, 

Als de zuivere essentie: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

5. Noch boven noch onder, 

Noch binnen noch buiten, 

Noch middenin noch aan de rand, 

Noch voor noch achter, 

Alles doordringend als de ruimte 

Van onvermengde essentie,  

Eén en ondeelbaar ben Ik: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 



                         DAŚAŚLOKĪ                                                     27 

 
6. Noch wit noch zwart, 

Noch rood noch geel, 

Noch krom noch dik, 

Noch klein noch groot, 

Aldus geheel zonder gedaante, 

Ben Ik van de essentie van 

Het uit zichzelf stralende licht: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

7. Er is leraar noch lering, 

Leerling noch leren, 

Noch Gij noch ik, 

Noch deze wereldverschijning. 

Daar kennis van Mijzelf 

Geen verscheidenheid toelaat, 

Ben Ik wat er overblijft: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

8. Voor Mij is er waken, 

Noch dromen, noch diepe slaap, 

Noch ben Ik diegene 

Die deze drie staten ondergaat. 

Daar deze drie verbeeldingen zijn 

Ben Ik Dát wat deze staten overstijgt 

En als het enige overblijft: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

9. Uit het oogpunt van waarheid, 

Ben Ik het Zelf, het ultieme doel, 

Alles doordringend  

En uit zichzelf bestaand. 

Terwijl deze wereld 

Een onbeduidende illusie is, 

Ben Ik het enige wat overblijft: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

10. Het is zelfs niet eens ‘één’ 

Daar er geen tweede kan zijn. 

Het staat op Zichzelf alleen 

En Het staat niet op Zichzelf alleen. 

Het is leegte noch niet-leegte 

Daar Het vrij is van dualiteit, 

Hoe kan Ik Dát omschrijven 

Wat de essentie van Vedānta is? 

*  *  *



28                                              DAŚAŚLOKĪ 

 

Tien Verzen 

 (Daśaślokī) 
 

 

न भनूमन म तोयां न तजेो न वायिुः 
    न खां ननेियां वा न तषेाां समहूिः। 
अनकेानन्तकिात ्  सषुपु्त्यकेनसद्दिः 
    तदकेोऽवनशष्टिः नशविः केवलोऽहम ् ॥ १॥ 
na bhūmirna toyaṁ na tejo na vāyuḥ 

    na khaṁ nendriyaṁ vā na teṣāṁ samūhaḥ | 

anekāntikatvāt suṣuptyekasiddaḥ 

    tadeko'vaśiṣṭaḥ śivaḥ kevalo'ham || 1|| 

 

na: (Ik ben) niet, noch; bhūmiḥ: aarde, grond; na: niet, noch; toyaṁ: water; na: 

niet, noch; tejaḥ: hitte, vuur, straling, schittering; na: niet, noch; vāyuḥ: wind; 

na: niet, noch; khaṁ: ether, ruimte; na: niet, noch; indriyaṁ: zintuiglijke orga-

nen, vermogen tot zintuiglijk gewaarworden; vā: of; na: noch; (vā na: ook 

niet); teṣāṁ: van deze; samūhaḥ: verzameling; anaika: al deze; antikatvāt: on-

vast, onstandvastig, niet gestadig; suṣupti: diepe slaap; eka: een, enkel, unieke 

(ervaring van); siddaḥ: gevestigd; tadekaḥ: dat ene (tat: dat, staat voor het op-

perste Zelf, Brahman; ekaḥ: een, alleen, enkel); avaśiṣṭaḥ: overblijvende, reste-

rende; śivaḥ: gelukzalig, welgezind; kevalaḥ: alleen, enkel, één, puur, onver-

mengd; aham: Ik (ben). 

 

1 Ik ben niet aarde, ik ben niet water, 

Ik ben niet vuur, ik ben niet wind, 

Ik ben niet ruimte, ik ben niet zintuigen, 

Noch een verzameling van dit alles ben Ik. 

Want dit alles is voorbijgaand.  

Maar zoals in diepe droomloze slaap 

Ben Ik wat er overblijft: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

  



                         DAŚAŚLOKĪ                                                     29 

 

न वर्णा म न वर्णा मश्रमािािधमा म 
    न म ेधािर्णाध्यानयोगादयोनप। 
अनात्माश्रयाहांममाध्यासहानात ्  
    तदकेोऽवनशष्टिः नशविः केवलोऽहम ् ॥ २॥ 
na varṇā na varṇāśramācāradharmā 

    na me dhāraṇādhyānayogādayopi | 

anātmāśrayāhaṁmamādhyāsahānāt 

    tadeko'vaśiṣṭaḥ śivaḥ kevalo'ham || 2|| 

 

na: niet, noch; varṇāḥ: rangen, rassen, soorten, klassen, kasten; na: niet, noch; 

aśramāḥ: leefwijzen; acaraḥ: gedragregels, gedrag, cultuur; dharmāḥ: plichten, 

voorschriften, wetten; na: niet, noch; me: voor mij; dhāraṇāh: zich houden aan, 

discipline; concentratie; dhyāna: meditatie; yoga: Yoga; ādayaḥ: enz. (andere 

praktijken); api: ook, zelfs; anātma: anātman, het niet-Zelf; āśrayāh: gezeteld 

in, verblijfplaats, verblijven; aham: Ik (ben); mama: ik, mij, mijn; adhyāsa: 

(valse) oplegging; hānāḥ: verlaten, ontsnappen, vrij zijn (door de kennis van 

het Zelf); tadekaḥ: dat ene (tat: dat, staat voor het opperste Zelf, Brahman; 

ekaḥ: één, alleen, enkel); avaśiṣṭaḥ: overblijvende, resterende; śivaḥ: gelukza-

lig, welgezind; kevalaḥ: alleen, enkel, één, puur, onvermengd; aham: Ik (ben). 

 

2. Noch rangen van de samenleving
1
, 

Noch leefwijzen
2
 en gedragregels

3
, 

Noch plichten
4
 en geestelijke discipline

5
,  

Noch meditatie en Yoga gelden voor Mij. 

Door de kennis van het Zelf 

En de afwezigheid van ‘ik’, ‘mij’ en ‘mijn’ 

Ben Ik wat er overblijft: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen.

                                                      
1
 Rangen: varṇa: de vier klassen van de samenleving: brahmāṇa (priester), kṣatriya 

(krijger), vaiśya (koopman), śūdra (arbeider). 
2
 Leefwijzen: aśrama: de verschillende leefwijzen: brahmacārin (Brahmaan student), 

gṛhastha (gezinshoofd), vānaprastha (heremiet) en saṁyāsin (asceet). 
3
 Gedragregels: ācāra. 

4
 Plichten: dharma, met name wereldse plichten. 

5
 Geestelijke discipline: dhāraṇa. 



30                                              DAŚAŚLOKĪ 

 

न माता नपता वा न दवेा न लोका 
    न वदेा न यज्ञा न तीर् म ब्रवुनन्त। 
सषुपु्तौ ननिस्तानतशनू्यात्मकिात ्  
    तदकेोऽवनशष्टिः नशविः केवलोऽहम ् ॥ ३॥ 
na mātā pitā vā na devā na lokā 

    na vedā na yajñā na tīrtha bruvanti | 

suṣuptau nirastātiśūnyātmakatvāt 

    tadeko'vaśiṣṭaḥ śivaḥ kevalo'ham || 3|| 

 

na: niet, noch; mātā: moeder; pitā: vader; vā: of, en; na: noch; (vā na: ook 

niet); devāḥ: goden, goddelijken; na: niet, noch; lokāḥ: de werelden; na: niet, 

noch; vedāḥ: de Veda’s, Vedische geschriften; na: niet, noch; yajñāḥ: offers, 

offeren; na: niet, noch; tīrtham: heilige oorden, sacrale objecten of plaatsen; 

bruvanti: ze zeggen, gezegd wordt; suṣuptau: in diepe slaap; nirasta: verban-

nen, verjaagd; atiśūnyā: absolute niet-bestaan, [voorbij] uiterste leegte; 

ātmakatvāt: bestaand uit de essentie van het Zelf; tadekaḥ: dat ene (tat: dat, 

staat voor het opperste Zelf, Brahman; ekaḥ: een, alleen, enkel); avaśiṣṭaḥ: 

overblijvende, resterende; śivaḥ: gelukzalig, welgezind; kevalaḥ: alleen, enkel, 

één, puur, onvermengd; aham: Ik (ben). 

 

3. Ik ben vader noch moeder, 

Noch goden noch werelden. 

Noch de Veda’s noch offers, 

Noch heilige oorden ben Ik. 

Noch ben Ik absolute leegte, 

Maar zoals in diepe droomloze slaap 

Ben Ik wat er overblijft: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

 

  



                         DAŚAŚLOKĪ                                                     31 

 

न साांख्यां न शवैां न तत्पाञ्चिात्रां 
    न जनै ां न मीमाांसकादमे मतां वा। 
नवनशष्टानभुतू्या नवशदु्धात्मकिात ् 
    तदकेोऽवनशष्टिः नशविः केवलोऽहम॥् ४॥ 
na sāṁkhyaṁ na śaivaṁ na tatpāñcarātraṁ 

    na jainaṁ na mīmāṁsakādermataṁ vā | 

viśiṣṭānubhūtyā viśuddhātmakatvāt 

    tadeko'vaśiṣṭaḥ śivaḥ kevalo'ham || 4|| 

 

na: niet, noch; sāṁkhyaṁ: de sāṁkhya filosofie; na: niet, noch; śaivaṁ: saiva, 

een van de grote richtingen van modern Hindoeïsme; na: niet, noch; tat: dat; 

pāñcarātraṁ: de doctrine van pāñcarātra’s; na: niet, noch; jainaṁ: de jaina 

religie; na: niet, noch; mīmāṁsaka: de mīmāṁsaka geloof; ādeh: enz; mataṁ: 

een idee, gedachte, geloof, zienswijze, doctrine; vā: en, of; viśiṣṭa: onderschei-

dend, speciaal; anubhūtyā: door realisatie als puur bewustzijn, spontaan ge-

waarzijn, inzicht; viśuddha: absoluut zuiver; ātmakatvāt: van mijn essentie; 

tadekaḥ: dat ene (tat: dat, staat voor het opperste Zelf, Brahman; ekaḥ: een, 

alleen, enkel); avaśiṣṭaḥ: overblijvende, resterende; śivaḥ: gelukzalig, welge-

zind; kevalaḥ: alleen, enkel, één, puur, onvermengd; aham: Ik (ben). 

 

4. Noch de Sāṅkhya
1
 noch de Śaiva leer

2
, 

Noch de Pāñcarātra
3
 noch de Jaina leer

4
, 

Noch het Mīmāṃsaka geloof
5
 enz. 

Is de kennis van Dát. 

Maar door onderscheidend inzicht 

Ben Ik wat er overblijft, 

Als de zuivere essentie: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen.  

                                                      
1
 Sāṅkhya is een van zes klassiek-orthodox hindoe filosofische systemen 

2
 Śaiva: Een van vier meest gevolgde richtingen van Hindoeïsme.  

3
 Pāñcarātra: een traditie betreffende aanbidding van beelden i.p.v. rituelen en offers. 

4
 Jaina: een oude Indiase religie. 

5
 Mīmāṃsaka: een Hindoeïstisch filosofische school. 



32                                              DAŚAŚLOKĪ 

 

न िोर्ध्म न िाधो न िान्तन म बाह्यां 
    न मध्यां न नतय ँन पवूा मऽपिा नदक।् 
नवयदव््यापकिादखर्णडकैरूपिः 
    तदकेोऽवनशष्टिः नशविः केवलोऽहम॥् ५॥ 
na cordhva na cādho na cāntarna bāhyaṁ 

    na madhyaṁ na tiryaṁ na pūrvā'parā dik | 

viyadvyāpakatvādakhaṇḍaikarūpaḥ 

    tadeko'vaśiṣṭaḥ śivaḥ kevalo'ham || 5|| 

 

na: niet, noch; ca: en, beiden, ook; ūrdhvam: boven, omhoog; na: niet, noch; 

ca: en, beiden, ook; adhaḥ: beneden, omlaag, onder; na: niet, noch; ca: en, 

beiden, ook; antaḥ: binnen, midden; na: niet, noch; bāhyaṁ: buiten; na: niet, 

noch; madhyaṁ: middenin; na: niet, noch; tiryaṁ: dwars, aan de rand; na: niet, 

noch; pūrvā: voor, oost; parā dik: andere richting (west); viyadvyāpakatvād: 

alles doordringend als de ruimte; akhaṇḍa: [Ik ben] ondeelbaar; eka-rūpaḥ: van 

onvermengde essentie; tadekaḥ: dat ene (tat: dat, staat voor het opperste Zelf, 

Brahman; ekaḥ: een, alleen, enkel); avaśiṣṭaḥ: overblijvende, resterende; śivaḥ: 

gelukzalig, welgezind; kevalaḥ: alleen, enkel, één, puur, onvermengd; aham: Ik 

(ben). 

 

5. Noch boven noch onder, 

Noch binnen noch buiten, 

Noch middenin noch aan de rand, 

Noch voor noch achter, 

Alles doordringend als de ruimte 

Van onvermengde essentie,  

Eén en ondeelbaar ben Ik: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

 

  



                         DAŚAŚLOKĪ                                                     33 

 

न शकु्लां  न कृष्णां न ििां  न पीतां 
    न कुब्जां न पीन ां न ह्रस्वां न दीघ मम।् 
अरूपां तर्ा ज्योनतिाकािकिात ् 
    तदकेोऽवनशष्टिः नशविः केवलोऽहम॥् ६॥ 
na śuklaṁ na kṛṣṇaṁ na raktaṁ na pītaṁ 

    na kubjaṁ na pīnaṁ na hrasvaṁ na dīrgham | 

arūpaṁ tathā jyotirākārakatvāt 

    tadeko'vaśiṣṭaḥ śivaḥ kevalo'ham || 6|| 

 

na: niet, noch; śuklaṁ: wit, na: niet, noch; kṛṣṇaṁ: zwart, donker; na: niet, 

noch; raktaṁ: rood; na: niet, noch; pītaṁ: geel; na: niet, noch; kubjaṁ: krom, 

gebogen; na: niet, noch; pīnaṁ: dik, corpulent; na: niet, noch; hrasvaṁ: smal, 

kort, klein; na: niet, noch; dīrgham: groot, lang; arūpaṁ: vormloos, zonder 

gedaante; tathā: zo, aldus, en; jyotiḥ: licht, helderheid; ākārakatvāt: van de 

essentie zijn, verschijning hebben; tadekaḥ: dat ene (tat: dat, staat voor het 

opperste Zelf, Brahman; ekaḥ: een, alleen, enkel); avaśiṣṭaḥ: overblijvende, 

resterende; śivaḥ: gelukzalig, welgezind; kevalaḥ: alleen, enkel, één, puur, on-

vermengd; aham: Ik (ben). 

 

6. Noch wit noch zwart, 

Noch rood noch geel, 

Noch krom noch dik, 

Noch klein noch groot, 

Aldus geheel zonder gedaante, 

Ben Ik van de essentie van 

Het uit zichzelf stralende licht: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

 

  



34                                              DAŚAŚLOKĪ 

 

न शास्ता न शास्त्रां न नशष्यो न नशक्षा 
    न ि िां न िाहां न िायां प्रपञ्चिः। 
स्वरूपावबोधो नवकल्पासनहष्णिुः 
    तदकेोऽवनशष्टिः नशविः केवलोऽहम॥् ७॥ 
na śāstā na śāstraṁ na śiṣyo na śikṣā 

    na ca tvaṁ na cāhaṁ na cāyaṁ prapañcaḥ | 

svarūpāvabodho vikalpāsahiṣṇuḥ 

    tadeko'vaśiṣṭaḥ śivaḥ kevalo'ham || 7|| 

 

na: niet, noch; śāstā: leraar, instructeur; na: niet, noch; śāstraṁ: lering, instruc-

tie; na: niet, noch; śiṣyaḥ: leerling, discipel; na: niet, noch; śikṣā: leren, studie; 

na ca: bovendien, en ook, noch; tvaṁ: jij (Gij), (de luisteraar); na: niet, noch; 

na ca: en ook; aham: ik, (de spreker) na: niet, noch; cāyam: deze; prapañcaḥ: 

wereldverschijning; svarūpaḥ: (mijn) eigen verschijning, natuur, essentie; 

avabodhaḥ: kennis van: vikalpaḥ: onderscheiding, verscheidenheid, afgeschei-

denheid; asahiṣṇuḥ: niet dulden, niet toelaten; tadekaḥ: dat ene (tat: dat, staat 

voor het opperste Zelf, Brahman; ekaḥ: een, alleen, enkel); avaśiṣṭaḥ: overblij-

vende, resterende; śivaḥ: gelukzalig, welgezind; kevalaḥ: alleen, enkel, één, 

puur, onvermengd; aham: Ik (ben). 

 

7. Er is leraar noch lering, 

Leerling noch leren, 

Noch Gij noch ik, 

Noch deze wereldverschijning. 

Daar kennis van Mijzelf 

Geen verscheidenheid toelaat, 

Ben Ik wat er overblijft: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

 

  



                         DAŚAŚLOKĪ                                                     35 

 

न जाग्रन ् न म ेस्वप्नको वा सषुनुप्तिः 
    न नवश्वौ न वा तजैसिः प्राज्ञको वा। 
अनवद्यात्मकिात ् त्रयार्णां तिुीयिः 
    तदकेोऽवनशष्टिः नशविः केवलोऽहम॥् ८॥ 
na jāgran na me svapnako vā suṣuptiḥ 

    na viśvau na vā taijasaḥ prājñako vā | 

avidyātmakatvāt trayāṇaṁ turīyaḥ 

    tadeko'vaśiṣṭaḥ śivaḥ kevalo'ham || 8|| 

 

na: niet, noch; jāgrat: waken; me: voor mij; svapnakaḥ: dromen; vā: of; 

suṣuptiḥ: slapen; na: niet, noch; viśvaḥ: viśva, dat wat de wakende staat ervaart; 

na vā: ook niet, noch; taijasaḥ: taijasa, dat wat de dromende staat ervaart; 

prājñaḥ: prājña, dat wat de staat van diepe slaap ervaart; vā: of, en; avidya: 

onwetendheid, verbeelding, illusie; ātmakatvāt: bestaande uit de essentie van; 

trayāṇaṁ: van deze drie staten; turīyaḥ: de vierde [staat], het Opperste Zelf, 

Brahman; tadekaḥ: dat ene (tat: dat, staat voor het opperste Zelf, Brahman; 

ekaḥ: een, alleen, enkel); avaśiṣṭaḥ: overblijvende, resterende; śivaḥ: gelukza-

lig, welgezind; kevalaḥ: alleen, enkel, één, puur, onvermengd; aham: Ik (ben). 

 

8. Voor Mij is er waken, 

Noch dromen, noch diepe slaap, 

Noch ben Ik diegene 

Die deze drie staten ondergaat
1
. 

Daar deze drie verbeeldingen zijn 

Ben Ik Dát wat deze staten overstijgt 

En als het enige overblijft: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen.  

                                                      
1
 Viśva: dat wat de wakende staat ervaart,  taijasa:  dat wat de dromende staat ervaart, 

prājña: dat wat de staat van diepe slaap ervaart. 

 



36                                              DAŚAŚLOKĪ 

 

अनप व्यापकिात ् नहतिप्रयोगात ् 
    स्वतिः नसद्धभावादनन्याश्रयिात।् 
जगत ् तचु्छमतेत ् समस्तां तदन्यत ् 
    तदकेोऽवनशष्टिः नशविः केवलोऽहम॥् ९॥ 
api vyāpakatvāt hitatvaprayogāt 

    svataḥ siddhabhāvādananyāśrayatvāt | 

jagat tucchametat samastaṁ tadanyat 

    tadeko'vaśiṣṭaḥ śivaḥ kevalo'ham || 9|| 

 

api: ook, zelfs; vyāpakaṁ: alles doordringend; ka: stopwoord; tvāt: vanwege de 

aard van; hi: stopwoord; tatva: pure, ware staat; prayogāt: uit het oogpunt van; 

svataḥ: je eigen zelf, vanzelfsprekend; siddha: volbracht, verkregen, geheiligd; 

bhāvāt: van worden, worden tot, verschijning; ananyāśrayatvāt: uit zichzelf 

bestaand; jagat: de wereld, het universum; tuccham: onbeteke-nend, onbedui-

dend; etad: deze (staat voor de wereld); samastaṁ: alles doordringend; tat: dat; 

anyam: een andere, iets anders; tadekaḥ: dat ene (tat: dat, staat voor het opper-

ste Zelf, Brahman; ekaḥ: een, alleen, enkel); avaśiṣṭaḥ: overblijvende, resteren-

de; śivaḥ: gelukzalig, welgezind; kevalaḥ: alleen, enkel, één, puur, onver-

mengd; aham: Ik (ben). 

 

9. Uit het oogpunt van waarheid, 

Ben Ik het Zelf, het ultieme doel, 

Alles doordringend  

En uit zichzelf bestaand. 

Terwijl deze wereld 

Een onbeduidende illusie is, 

Ben Ik het enige wat overblijft: 

Het ene gelukzalige Zelf alleen. 

 

 

 

 

  



                         DAŚAŚLOKĪ                                                     37 

 

न िकैां  तदन्यद ्नितीयां कुतिः स्यात ् 
    न वा केवलिां न िाऽकेवलिम।् 
न शनु्यां न िाशनू्यमितैकिात ् 
    कर्ां सव मवदेान्तनसद्धां ब्रवीनम॥ १०॥ 
na caikaṁ tadanyad dvitīyaṁ kutaḥ syāt 

    na va kevalatvaṁ na cā'kevalatvam | 

na śunyaṁ na cāśūnyamadvaitakatvāt 
    kathaṁ sarvavedāntasiddhaṁ bravīmi || 10|| 

 
na: niet, noch; ca: en, bovendien, ook; ekaṁ: één, enkel, alleen; tat: dat; any-

am: een andere, iets anders; dvitīyaṁ: tweede; kutaḥ: waarvan?; syāt: kunnen, 

mogelijk zijn; na: niet, noch; kevalatvaṁ: op zichzelf bestaan, absoluutheid; 

na: niet, noch; ca: en, bovendien, ook; akevalatvam: niet op zichzelf bestaan, 

niet-absoluutheid; na: niet, noch; śunyaṁ: leegte, niet-bestaan; ca: en, boven-

dien, ook; aśunyaṁ: niet leegte, bestaan, entiteit; advaitakatvāt: van de aard 

van niet-duaal zijn; kathaṁ: hoe; sarvavedāntasiddhaṁ: gevestigd in de gehele 

Vedānta (Upaniṣads); bravīmi: zeg ik van. 

 

10. Het is zelfs niet eens ‘één’ 

Daar er geen tweede kan zijn. 

Het staat op Zichzelf alleen 

En Het staat niet op Zichzelf alleen. 

Het is leegte noch niet-leegte 

Daar Het vrij is van dualiteit, 

Hoe kan Ik Dát omschrijven 

Wat de essentie van Vedānta is? 

  



38                                              DAŚAŚLOKĪ 

 

Dasa Sloki or Nirvana Dasakam 
Translated by S. N. Sastri 

1. I am not the element earth, nor water, nor fire, nor air, nor ether, nor any of 

the organs individually, nor all the elements or organs together as a whole. 

Because of variability (of the limiting adjuncts in the states of waking and 

dream), the self exists by itself only in deep sleep (without the limiting adjuncts 

in the form of the senses, mind, etc.). I am that most auspicious, attributeless, 

non-dual entity who alone remains (when all duality is negated). 

2. Neither the division into castes and stages of life, nor the rules of conduct 

and duties of the various castes and stages of life apply to me. I have no need 

for dharana, dhyana or yoga, etc. Since the notions of ‘I’ and ‘mine’ which are 

due to identification with the not-self (body, mind and organs) have gone, I 

remain as the one auspicious self free from all attributes”. 

3. The srutis say that in deep sleep there is no mother, nor father, nor gods, nor 

the worlds, nor the Vedas, nor sacrifices, nor holy places. Nor is there total 

void, since I exist then as the one auspicious self free from all attributes”. 

Since the notions of caste, stage of life, etc., are based only on false knowledge 

(which results in identification with the body, etc.,), it is pointed out that when 

that (false knowledge) is not there, such notions also do not exist, as in the state 

of deep sleep. 

This sloka is based on the Brihadaranyaka upanishad which says that in the 

state of deep sleep the father cease to be a father, the mother ceases to be a 

mother, a thief is no thief, etc.  

4. Neither the Sankhya view, nor the Saiva, nor the Pancharatra, nor the Jaina 

nor the Mimamsaka view, etc., is tenable. Because of the realization of the 

partless Brahman generated by the Mahavakya, Brahman is absolutely pure 

(untainted). I remain as the one auspicious self free from all attributes. 

5. Brahman has no such thing as upper or lower (part), it has no inside or out-

side, it has no middle or any ‘across’, and it has no eastern or western direction, 

because it is all-pervading like space (or pervades space also). It is one and 

without parts. I remain as the one auspicious self free from all attributes. 

6. Brahman is not white, nor black, nor red, nor yellow; it is not tiny, nor big. It 

is neither short nor long. It is not knowable since it is of the nature of efful-

gence. I remain as the one auspicious self free from all attributes”. 

 

7. There is neither teacher nor scriptures, neither student nor instruction, neither 

you nor I, nor this world. The knowledge of one’s real nature does not admit of 



                         DAŚAŚLOKĪ                                                     39 

 

different perceptions. I remain as the one auspicious self free from all attrib-

utes”. 

8. I do not have the state of waking, nor of dream, nor of deep sleep. I am not 

Visva, or Taijasa, or Praajna. Because all these three states are only the prod-

ucts of ignorance, I am the fourth (beyond these three states). I remain as the 

one auspicious self free from all attributes”. 

Note: Visva is the name given to the jiva in the waking state, Taijasa in the 

dream state, and Praajna in the deep sleep state.  

9. The Atma is all-pervading, is the desired goal, is self-existent, and is not 

dependent on any thing else, while the entire universe which is different from it 

is unreal. I remain as the one auspicious self free from all attributes. 

10. It is not one; how can there be a second different from it? It has neither 

absoluteness nor non-absoluteness. It is neither void nor non-void since it is 

devoid of duality. How can I describe that which is the essence of the entire 

Vedanta!”  

 

 



40                                              DAŚAŚLOKĪ 

 

Literatuur 

Śaṅkara: Dasa Sloki or Nirvana Dasakam, Translated by S. N. Sastri. 

Śaṅkara: Dasa Sloki or Nirvana Dasakam by Adhi Sankara Bhagawat Pada  

Translated by P.R.Ramachander. 

Śaṅkara: Daśaślokī, Vertaling Animesh Kumar, Stotratnavali – Gitapress. 

Śaṅkara: DAŚAŚLOKĪ: THE TEN-VERSED HYMN, Śaṅkara the mission-

ary, Vertaling Swami Chinmayananda, Central Chinmaya Mission Trust, 

Mumbai, ISBN: 8107597-181-9. 

Śaṅkara: THE TEN-VERSED HYMN of Sankaracharya, Return to Shiva, 

Editor Raghavan Iyer, Concord Group Press, 1983, ISBN 0-88695-006-6. 

Daśaślokī, Brahmajñānāvalīmālā, Epithets by Adi Śaṅkara, School of Phi-

losophy Inc. 2011. 

 



BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ                                           41 

 

 

 

 

 

 

 

ब्रह्मज्ञानावलीमाला 
BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

 

Een bloemenstreng van verzen  

over kennis van Brahman 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Voor toelichting over dit werk zie de inleidende woorden vanaf pagina v.  



42                            BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

 

Een bloemenstreng van verzen over kennis van Brahman  
(Brahmajñānāvalīmālā) 

 

1. Luisteren met éénpuntig gerichte aandacht 

Naar deze bloemenstreng van verzen 

Leidt tot kennis van Brahman 

En bevrijding van allen. 

2. Ongehecht ben Ik, ongehecht ben Ik,  

Ongehecht ben Ik telkens en telkens. 

Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid is Mijn essentie; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

3. Eeuwig ben Ik, puur ben Ik, voorgoed vrij ben Ik, 

Zonder schijn ben Ik, onveranderlijk. 

Grenzeloze gelukzaligheid is Mijn essentie; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

4. Eeuwig ben Ik, smetteloos ben Ik, 

Zonder gedaante ben Ik, onophoudelijk. 

Hoogste gelukzaligheid is Mijn essentie; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

5. Zuiver bewustzijn is Mijn essentie, 

Ik geniet van mijn eigen Zelf. 

Ononderbroken gelukzaligheid is Mijn essentie; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

6. Het uit zichzelf stralende bewustzijn ben Ik, 

Het veranderlijke beroert Mij niet. 

Eeuwige gelukzaligheid is Mijn essentie; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

7. Het hoogste Zelf, voorbij de grondbeginselen, ben Ik,  

De opperste Heer, voorbij de wereldse sferen, ben Ik. 

Ik ben het Opperste Licht, vrij van elke verbeelding; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

8. Voorbij elke vorm van verscheidenheid 

Ben Ik zuiver bewustzijn, onvergankelijk. 

Als vreugde word Ik ervaren; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 



BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ                                           43 

 

9. Noch de wereldverschijning noch haar effecten,  

Zoals het lichaam verhouden zich tot Mij, 

Eén en uit zichzelf stralend ben Ik; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

10. Voorbij de oerbestaanselementen van de schepping 

Ben Ik de getuige van de schepper zelf en anderen. 

Onbegrensdheid en oneindigheid is mijn essentie; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

11. De inwonende Heer van voorzienigheid ben Ik, 

Het alomtegenwoordige Opperste Wezen ben Ik. 

Mijn essentie is het Hoogste Zelf, 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

12. Ondeelbaar ben Ik, zonder activiteit, 

Het oorspronkelijke Zelf in allen ben Ik. 

[Keuzeloos] gewaarzijn is Mijn essentie; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

13. De getuige van paren der tegenstellingen ben Ik, 

Onbeweeglijk ben Ik en oeroud. 

De getuige zelf van alles ben Ik; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

14. Ik ben enkel en alleen Mijzelf gewaar, 

Pure intelligentie is mijn essentie. 

Ik ben noch de doener noch de genieter; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

15. Door niets gedragen ben Ik, 

Doch de drager van alles ben Ik. 

Zonder wensen en volmaakt in vrede ben Ik; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

16. Vrij van de drie soorten kwellingen ben Ik, 

Verschillend van de drie lichamen ben Ik. 

De getuige van de drie staten ben Ik; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

17. De principes van de ‘ziener’ en het ‘geziene’, 

Zijn verschillend van elkaar. 

De ziener is Brahman, het geziene is illusie; 

Dit is de uitroep van Vedānta. 



44                            BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

 

 

18. Hij die weet “Ik ben de getuige”, 

Telkens en telkens door onderscheid, 

Is alleen de kenner en de bevrijde; 

Dit is de uitroep van Vedānta. 

19. Een pot, een muur en dergelijke 

Zijn niets anders dan klei. 

Zo ook is de gehele wereld Brahman; 

Dit is de uitroep van Vedānta. 

20. Brahman is werkelijk, de wereld is illusie. 

Het individu is niet verschillend van Brahman. 

Dit moet gekend worden als de waarheid van bestaan; 

Dit is de uitroep van Vedānta. 

21. Het Licht binnenin, het Licht buiten, 

Het binnenste Licht boven alle Lichten, 

Het uit zichzelf stralende Licht van alle Lichten, 

Het Licht van Mijzelf, De Heer, ben Ik. 

 

     * * * 

 

 

  



BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ                                           45 

 

Een bloemenstreng van verzen over kennis van Brahman 
(Brahmajñānāvalīmālā) 

 

 
सकृच्छ्रवर्णमात्ररे्ण ब्रह्मज्ञानां यतो भवते ् । 
ब्रह्मज्ञानावलीमाला सवषेाां मोक्षनसद्धय े॥ १॥ 
sakṛcchravaṇamātreṇa brahmajnānaṃ yato bhavet  

brahmajñānāvalīmālā sarveṣāṃ mokṣasiddhaye (1) 

 

sakṛcchravaṇamātreṇa: luisteren met volledige aandacht; brahmajnānaṃ: ken-

nis van Brahman; yataḥ: waaruit, omdat, waarvan;  bhavet: oprijst, wordt, vindt 

plaats; brahma: Brahman; jñāna: kennis; āvalī: een rij, reeks; mālā: bloemen-

streng; sarveṣāṃ: voor allen, iedereen; mokṣa: bevrijding; siddhaye: verkrij-

ging, verwerving. 

 

1. Luisteren met éénpuntig gerichte aandacht 

Naar deze bloemenstreng van verzen 

Leidt tot kennis van Brahman 

En bevrijding van allen. 

 

 

 

  



46                            BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

 

असङ्गोऽहमसङ्गोऽहमसङ्गोऽहां पनुिः पनुिः । 
सनच्चदानन्दरूपोऽहमहमवेाहमव्ययिः ॥ २॥ 
asaṅgo'ham asaṅgo'ham asaṅgo'haṃ punaḥ punaḥ  

saccidānandarūpo'hamahamevāhamavyayaḥ (2)  

 

asaṅgaḥ: ongehecht zijn; aham: Ik; punaḥ: vooral, telkens; sat: bestaan, werke-

lijkheid; cit: bewustzijn; ānanda: gelukzaligheid, geen bedroefdheid; rūpaḥ: 

beeld, vorm, gedaante, essentie, natuur; aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; 

avyayaḥ: onveranderlijk, onvergankelijk.  

 

2. Ongehecht ben Ik, ongehecht ben Ik,  

Ongehecht ben Ik telkens en telkens. 

Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid is Mijn essentie
1
; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

 

      

                                                      
1
 Essentie of natuur, ‘het wezenlijke’ (‘rūpatattva’ MW: 886,1. ‘reality of form’, inher-

ent property, nature, essence). Wat hitte is in relatie tot vuur, witheid tot sneeuw, vast-

heid tot een berg, zoetheid tot honing, vloeibaarheid tot water, sieraad tot goud, helder-

heid tot licht enz. zijn voorbeelden van de ‘natuur’ van een kenbare entiteit, zo is ook 

‘bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid’ in relatie tot Mij, Brahman. Echter, omdat noch 

Brahman noch bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid’ objecten van waarneming zijn, dus 

van een andere orde, is de voorkeur gegeven aan ‘essentie’ boven ‘natuur’. De afzon-

derlijke delen van ‘bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid’ zijn ook te herkennen in de 

verzen 3, 4, 5, 6 en 8 (gelukzaligheid), 11 (bestaan) en 5, 6, 8, 10, 11 12, en 15 (be-

wustzijn). 



BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ                                           47 

 

ननत्यशदु्धनवमिुोऽहां ननिाकािोऽहमव्ययिः । 
भमूानन्दस्वरूपोऽहमहमवेाहमव्ययिः ॥ ३॥ 
nityaśuddhavimukto'haṃ nirākāro'hamavyayaḥ  

bhūmānandasvarūpo'hamahamevāhamavyayaḥ (3)  

 

nitya: eeuwig; śuddha: puur, onbesmet; vimuktaḥ: vrij, los van banden; aham: 

Ik; nirākāraḥ: zonder gedaante, vorm, schijn; aham: Ik; avyayaḥ: onveran-

derlijk, onvergankelijk; bhūma: overvloed; ānanda: gelukzaligheid, geen be-

droefdheid; svarūpaḥ: de ware natuur; aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; 

avyayaḥ: onveranderlijk, onvergankelijk. 

 

3. Eeuwig ben Ik, puur
1
 ben Ik, voorgoed vrij ben Ik, 

Zonder schijn
2
 ben Ik, onveranderlijk. 

Grenzeloze gelukzaligheid is Mijn essentie; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

 

      

                                                      
1
 Puur: vrij van het effect van māyā. 

2
 Zonder schijn: vrij van identificatie met māyā. 



48                            BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

 

ननत्योऽहां ननिवद्योऽहां ननिाकािोऽहमचु्यतुिः । 
पिमानन्दरूपोऽहमहमवेाहमव्ययिः ॥ ४॥ 
nityo'haṃ niravadyo'haṃ nirākāro'hamacyutaḥ  

paramānandarūpo'hamahamevāhamavyayaḥ (4)  

 

nitya: eeuwig; aham: Ik; niravadyaḥ: zonder smet, zonder blaam; aham: Ik; 

nirākāraḥ: vormloos, zonder gedaante; aham: Ik; acyutaḥ: onophoudelijk, ein-

deloos; paramānandarūpaḥ: van de essentie van de hoogste gelukzalig-heid; 

aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; avyayaḥ: onveranderlijk, onvergan-kelijk. 

 

4. Eeuwig ben Ik, smetteloos ben Ik, 

Zonder gedaante
1
 ben Ik, onophoudelijk. 

Hoogste gelukzaligheid is Mijn essentie; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

 

      

 

शदु्धितैन्यरूपोऽहमात्मािामोऽहमवे ि । 
अखर्णडानन्दरूपोऽहमहमवेाहमव्ययिः ॥ ५॥ 
śuddhacaitanyarūpo'hamātmārāmo'hameva ca  

akhaṇḍānandarūpo'hamahamevāhamavyayaḥ (5)  

 

śuddha: zuiver; caitanya: bewustzijn, intelligentie; rūpaḥ: beeld, vorm, gedaan-

te, essentie, natuur; aham: Ik; ātma: het Zelf, Brahman; ārāmaḥ: genot, verruk-

king; aham: Ik; eva: waarlijk, alleen; ca: en; akhaṇḍa: ononderbroken, geheel; 

ānanda: gelukzaligheid, geen bedroefdheid; rūpaḥ: beeld, vorm, gedaante, 

essentie, natuur; aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; avyayaḥ: onveranderlijk, on-

vergankelijk. 

 

5. Zuiver bewustzijn is Mijn essentie, 

Ik geniet van mijn eigen Zelf. 

Ononderbroken gelukzaligheid is Mijn essentie; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

                                                      
1
 Zonder gedaante: vrij van identificatie met māyā (herhaling). 



BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ                                           49 

 

प्रत्यकै्चतन्यरूपोऽहां शान्तोऽहां प्रकृतिेः पििः । 
शाश्वतानन्दरूपोऽहमहमवेाहमव्ययिः ॥ ६॥ 
pratyakcaitanyarūpo'ham śānto'haṃ prakṛteḥ paraḥ  

śāśvatānandarūpo'hamahamevāhamavyayaḥ (6)  

 

pratyak: innerlijk, naar binnen; caitanya: bewustzijn, intelligentie; rūpaḥ: 

beeld, vorm, gedaante, essentie, natuur; aham: Ik; śāntaḥ: kalmte, vrede, onbe-

roerdheid; aham: Ik; prakṛti: het veranderlijke, materiële wereld; paraḥ: voor-

bij; śāśvatānandarūpaḥ: van de essentie van de eindeloze gelukzalig-heid; 

aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; avyayaḥ: onveranderlijk, onvergan-kelijk. 

 

6. Het uit zichzelf stralende bewustzijn ben Ik, 

Het veranderlijke beroert Mij niet. 

Eeuwige gelukzaligheid is Mijn essentie, 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

      

तत्त्वातीतिः पिात्माहां मध्यातीतिः पििः नशविः । 
मायातीतिः पिांज्योनतिहमवेाहमव्ययिः ॥ ७॥ 

tattvātītaḥ parātmāhaṃ madhyātītaḥ paraḥ śivaḥ  

māyātītaḥ paramjyotirahamevāhamavyayaḥ (7)  

 

tattva: ‘datheid’, de ware staat; atītaḥ: voorbij; parātmāhaṃ: het hoogste Zelf; 

madhyaḥ: doorsnee, gemiddeld, gewoon; atītaḥ: voorbij; paraḥ: hoogste, op-

perste; śivaḥ: de Heer, Śiva;  māyā: inbeelding, illusie; atītaḥ: voorbij; 

paramjyotiḥ: het Opperste Licht; aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; avyayaḥ: 

onveranderlijk, onvergankelijk. 

 

7. Het hoogste Zelf, voorbij de grondbeginselen
1
, ben Ik,  

De opperste Heer
2
, voorbij de wereldse sferen, ben Ik. 

Ik ben het Opperste Licht, vrij van elke verbeelding
3
; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf.

                                                      
1
 Grondbeginsel of principe: ‘tattva’,  ‘datheid’, dat wat specifieke ervaring mogelijk 

maakt, zoals Brahmā, Viṣṇu, prakṛti, mahat. 
2
 De opperste Heer: Śiva, het meest goedgezinde, God, Parabrahman. 

3
 Verbeelding: māyā. 



50                            BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

 

नानारूपव्यतीतोऽहां निदाकािोऽहमच्यतुिः । 
सखुरूपस्वरूपोऽहमहमवेाहमव्ययिः ॥ ८॥ 
nānārūpavyatīto'haṃ cidākāro'hamacyutaḥ  

sukharūpasvarūpo'hamahamevāhamavyayaḥ (8)  

 

nānā: anders, voorbij; rūpaḥ: beeld, vorm, gedaante, essentie, natuur; vyatītaḥ: 

voorbij gegaan; aham: Ik; cidākāraḥ: wiens verschijning bewustzijn is; aham: 

Ik; acyutaḥ: onophoudelijk, eindeloos; sukharūpasvarūpaḥ: van de aard van 

vreugde, gelukzaligheid; aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; avyayaḥ: onverander-

lijk, onvergankelijk. 

 

8. Voorbij elke vorm van verscheidenheid 

Ben Ik zuiver bewustzijn, onvergankelijk. 

Als vreugde word Ik ervaren; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

 

      

 

मायातत्काय मदहेानद मम नास्त्यवे सव मदा । 
स्वप्रकाशकैरूपोऽहमहमवेाहमव्ययिः ॥ ९॥ 
māyātatkāryadehādi mama nāstyeva sarvadā  

svaprakāśaikarūpo'hamahamevāhamavyayaḥ (9)  
 

māyā: inbeelding, illusie; tatkārya: de effecten daarvan; dehādi: het lichaam en 

dergelijke; mama: ik, mij, mijn; nāstyeva: niet toe behoren; sarvadā: altijd; 

svaprakāśa: uit zichzelf stralend: eka: één, enkel; rūpaḥ: beeld, vorm, gedaan-

te, essentie, natuur; aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; avyayaḥ: onveranderlijk, 

onvergankelijk. 

 

9. Noch de wereldverschijning
1
 noch haar effecten,  

Zoals het lichaam verhouden zich tot Mij, 

Eén en uit zichzelf stralend ben Ik; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

 

                                                      
1
 Wereldverschijning: māyā. 



BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ                                           51 

 

गरु्णत्रयव्यतीतोऽहां ब्रह्मादीनाां ि साक्ष्यहम ् । 
अनन्तानन्तरूपोऽहमहमवेाहमव्ययिः ॥ १०॥ 
guṇatrayavyatīto'haṃ brahmādīnām ca sākṣyaham 

anantānantarūpo'hamahamevāhamavyayaḥ (10)  

 

guṇatraya: de drie guṇa’s (satva, rajas en tamas), de oerbestaanselementen; 

vyatītaḥ: voorbij gegaan, overstegen; aham: Ik; brahmādīnām: van Brahmā de 

schepper af; ca: en; sākṣī: getuige zijn; ananta: onbegrensd, oneindig; ; rūpaḥ: 

beeld, vorm, gedaante, essentie, natuur; aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; 

avyayaḥ: onveranderlijk, onvergankelijk. 

 

10. Voorbij de oerbestaanselementen
1
 van de schepping 

Ben Ik de getuige van de schepper
2
 zelf en anderen. 

Onbegrensdheid en oneindigheid is mijn essentie; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

      

अन्तया मनमस्वरूपोऽहां कूटस्थिः सव मगोऽस्म्यहम ् । 
पिमात्मस्वरूपोऽहमहमवेाहमव्ययिः ॥ ११॥ 
antaryāmisvarūpo'ham kūṭasthaḥ sarvago'smyahaṃ  

paramātmasvarūpo'haṃahamevāhamavyayaḥ (11)  

 

antaryāmi: interne bestuurder; svarūpo'ham: is mijn verschijning; kūṭasthaḥ: 

het opperste; sarvagaḥ: alles doodringend; asmyahaṃ: ben Ik; paramātma-

svarūpo: van de essentie van het hoogste Zelf; aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; 

avyayaḥ: onveranderlijk, onvergankelijk. 

 
11. De inwonende Heer van voorzienigheid

3
 ben Ik, 

Het alomtegenwoordige Opperste Wezen ben Ik. 

Mijn essentie is het Hoogste Zelf; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

                                                      
1
 Oerbestaanselementen: bedoeld worden de drie guṇa’s sattva, rajas en tamas, de 

eerste scheppingsvoorwaarden die aan de vijf fysieke elementen vooraf gaan. 
2
 Schepper: Brahmā, de eerste scheppingsgedachte. 

3
 Inwonende Heer van voorzienigheid: hier in de betekenis van Dat wat de bestem-

ming van alles bepaalt. Immers, alles bevindt zich in Mij, zoals verwoord in de tweede 

regel van dit vers. (antaḥyāmī : indwelling Lord (Bhaktivedanta VedaBase), (MW  

43.3, antaryāmin: ‘checking or regulating the internal feelings’, the soul)).  

http://vedabase.net/en


52                            BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

 

ननश्कलोऽहम ् नननियोऽहां सवा मत्मा आद्यह ्सनातनिः । 
अपिोक्षस्वरूपोऽहमहमवेाहमव्ययिः ॥१२॥  
niśkalo'ham niṣkriyo'haṃ sarvātmā ādyaḥ sanātanaḥ  

aparokṣasvarūpo'hamahamevāhamavyayaḥ (12)  

 

niśkalaḥ: zonder delen, ongedeeld; aham: Ik; niṣkriyaḥ: zonder activiteit; 

aham: Ik; sarvātmā: het oorspronkelijke Zelf in allen: ādyaḥ: zonder gelijke; 

sanātanaḥ: eeuwig, oeroud, oorspronkelijk; aparokṣa: niet onzichtbaar, niet-

indirekt; svarūpaḥ: de ware natuur; aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; avyayaḥ: 

onveranderlijk, onvergankelijk. 

 

12. Ondeelbaar ben Ik, zonder activiteit, 

Het oorspronkelijke Zelf in allen ben Ik. 

[Keuzeloos] gewaarzijn
1
 is Mijn essentie; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

 

      

 

िन्द्वानदसानक्षरूपोऽहमिलोऽहां सनातनिः । 
सव मसानक्षस्वरूपोऽहमहमवेाहमव्ययिः ॥ १३॥ 
dvandvādisākṣirūpo'hamacalo'haṃ sanātanaḥ  

sarvasākṣisvarūpo'hamahamevāhamavyayaḥ (13)  

 

dvandvādi: paren der tegenstellingen; sākṣin: getuigen, zien; rūpaḥ: beeld, ge-

daante, essentie, natuur; calaḥ: bewegen; aham: Ik; sanātanaḥ: eeuwig, oeroud, 

oorspronkelijk; sarvasākṣi: getuige van alles; svarūpaḥ: de ware natuur; aham: 

Ik; eva: alleen; aham: Ik; avyayaḥ: onveranderlijk, onvergan-kelijk. 

 

13. De getuige van paren der tegenstellingen
2
 ben Ik, 

Onbeweeglijk ben Ik en oeroud. 

De getuige zelf van alles ben Ik; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

                                                      
1
 Keuzeloos gewaarzijn: gewaarzijn zonder diversificatie in naam en vorm. 

2
 Paren der tegenstellingen: zoals pijn en plezier, verdriet en vreugde. 



BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ                                           53 

 

प्रज्ञानघन एवाहां नवज्ञानघन एव ि । 
अकता महमभोिाहमहमवेाहमव्ययिः ॥ १४॥ 
prajñānaghana evāhaṃ vijnānaghana eva ca  

akartāhamabhoktāhamahamevāhamavyayaḥ (14)  

 

prajñāna: directe zelf-gewaarzijn; ghana: niets anders dan; eva: alleen; aham: 

Ik; vijnāna: pure intelligentie; ghana: niets anders dan; eva: alleen; ca: en; 

akartā: geen doener; aham: Ik; abhoktā: niet de genieter, niet de ervarende; 

aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; avyayaḥ: onveranderlijk, onvergankelijk. 

 

14. Ik ben enkel en alleen Mijzelf
1
 gewaar, 

Pure intelligentie
2
 is mijn essentie. 

Ik ben noch de doener noch de genieter; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

 

      

 

ननिाधािस्वरूपोऽहां सवा मधािोहमवे ि । 
आप्तकामस्वरूपोऽहमहमवेाहमव्ययआ ॥१५॥  
nirādhārasvarūpo'haṃ sarvādhārohameva ca  

āptakāmasvarūpo'hamahamevāhamavyayāḥ (15)  

 

nirādhāra: zonder steun; svarūpaḥ: (mijn) eigen beeld, natuur, essentie; aham: 

Ik; sarvādhāraḥ: steun, drager van alles; aham: Ik; eva: alleen; ca: en; 

āptakāma: voorbij wensen; svarūpaḥ: (mijn) eigen beeld, natuur, essentie; 

aham: Ik; aham: Ik; eva: alleen; aham: Ik; avyayaḥ: onveranderlijk, onver-

gankelijk. 

 

15. Door niets gedragen ben Ik, 

Doch de drager van alles ben Ik. 

Zonder wensen en volmaakt in vrede ben Ik; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

                                                      
1
 Gewaar zijn van Mijzelf: Prajñāna, directe ervaring van Brahman als het Zelf. 

2
 Pure intelligentie: vijñāna. Wanneer deze zich naar binnen richt wordt Brahman ge-

kend, wanneer het zich naar buiten richt dan wordt de wereld gekend. 



54                            BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

 

तापत्रयनवननम ुमिो दहेत्रयनवलक्षर्णिः । 
अवस्थात्रयसाश्यनस्म िाहमवेाहमव्ययिः ॥१६॥  
tāpatrayavinirmukto dehatrayavilakṣaṇaḥ  

avasthātrayasākṣyasmi cāhamevāhamavyayaḥ (16)  

 

tāpa: verdriet, kwelling, smart; traya: drievoudig; vinirmuktaḥ: bevrijd van, vrij 

van; dehatraya: drie soorten lichamen; vilakṣaṇaḥ: verschillend van; 

vasthātraya: de drie staten; sākṣi: getuige van: asmi: ben Ik; ca: en; aham: Ik; 

eva: alleen; aham: Ik; avyayaḥ: onveranderlijk, onvergankelijk. 

 

16. Vrij van de drie soorten kwellingen
1
 ben Ik, 

Verschillend van de drie lichamen
2
 ben Ik. 

De getuige van de drie staten
3
 ben Ik; 

Ik alleen ben, het onveranderlijke Zelf. 

      

 

र्दग्दर्दश्यौ िौ पदार्ौ स्तिः पिस्पिनवलक्षर्णौ । 
र्दग्दब्रह्म र्दश्यां मायनेत सव मवदेान्तनडनर्णडमिः ॥ १७॥ 
dṛg dṛṣyau dvau padārthau staḥ parasparavilakṣaṇau  

dṛg brahma dṛṣyaṃ māyeti sarvavedāntaḍiṇḍimaḥ (17)  

 

dṛg dṛṣyau: de ziener en het geziene; dvau: twee; padārthau: betekenis, predi-

caat, principe; staḥ: deze twee zijn; paraspara: ten opzichte van elkaar; 

vilakṣaṇaḥ: verschillend; dṛg: de ziener; brahma: het Zelf, Brahman; dṛṣyaṃ: 

het geziene;  māyā: verbeelding, illusie; iti: aldus; sarva: alles, het geheel; 

vedānta: hoogste kennis uit de Upanishads; ḍiṇḍimaḥ: uitroep, exclamatie. 

 

17. De principes van de ‘ziener’ en het ‘geziene’, 

Zijn verschillend van elkaar. 

De ziener is Brahman, het geziene is illusie; 

Dit is de uitroep van Vedānta. 

                                                      
1
 Deze kwellingen zijn: 1. ‘ādhyātmika’: psychisch-fysische kwellingen zoals angst en 

pijn; 2. ‘ādhidaivika’: kwellingen teweeggebracht door niet-menselijke wezens en 

natuurrampen; 3. ‘ādhibautika’: kwellingen teweeggebracht door soortgenoten (men-

sen). 
2
 De drie lichamen: het fysieke, subtiele en causale lichaam. 

3
 De drie staten: waken, dromen en diepe slaap. 



BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ                                           55 

 

अहां साक्षीनत यो नवद्यानिनवच्यवैां पनुिः पनुिः । 
स एव मिुिः सो नविानननत वदेान्तनडनर्णडमिः ॥ १८॥ 
aham sākśīti yo vidyād vivicyaivaṃ punaḥ punaḥ  

sa eva muktaḥ so vidvān iti vedāntaḍiṇḍimaḥ (18)  

 

aham: Ik; sākśī: getuige zijn; iti: aldus; yaḥ: wie; vidyā: moet weten; vivicya: 

onderscheid gemaakt hebbende; evam: op deze wijze, aldus; punaḥ punaḥ: 

telkens en telkens, vooral; saḥ: hij; eva: alleen; muktaḥ: bevrijd; saḥ: hij; 

vidvān: kenner; iti: aldus; vedānta: hoogste kennis uit de Upanishads; 

ḍiṇḍimaḥ: uitroep, exclamatie. 

 

18. Hij die weet “Ik ben de getuige”, 

Telkens en telkens door onderscheid, 

Is alleen de kenner en de bevrijde; 

Dit is de uitroep van Vedānta. 

 

      

 

घटकुड्यानदकां  सवं मनृत्तकामात्रमवे ि । 
तिद्ब्रह्म जगत्सवमनमनत वदेान्तनडनर्णडमिः ॥ १९॥ 
ghaṭakuḍyādikaṃ sarvaṃ mṛttikāmātrameva ca  

tadvad brahma jagat sarvam iti vedāntaḍiṇḍimaḥ (19)  

 

ghaṭa: een pot; kuḍya: een muur; ādikaṃ: enzovoorts; sarvaṃ: alles; mṛttikā: 

klei, aarde, leem; mātram: niets anders dan; eva: alleen; ca: en; tadvat: zo ook, 

op gelijke wijze; brahma: Brahman; jagat: de wereld; sarvam: alles; iti: aldus; 

vedānta: hoogste kennis uit de Upanishads; ḍiṇḍimaḥ: uitroep, exclamatie. 

 

19. Een pot, een muur en dergelijke 

Zijn niets anders dan klei. 

Zo ook is de gehele wereld Brahman; 

Dit is de uitroep van Vedānta. 

 



56                            BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

 

ब्रह्म सत्यां जगनिर्थ्ा जीवो ब्रह्मवै नापििः । 
अनने वदे्यां सच्छास्त्रनमनत वदेान्तनडनर्णडमिः ॥ २०॥ 
brahma satyaṃ jaganmithyā jīvo brahmaiva nāparaḥ 

anena vedyaṃ saccāstramiti vedāntaḍiṇḍimaḥ (20)  

 

brahma: Brahman; satyaṃ: werkelijkheid, waarheid; jagat: de wereld; mithyā: 

illusie, verbeelding; jīvaḥ: het individu; brahma: Brahman; eva: alleen; na: 

niet; aparaḥ: anders dan; anena: zo, uit dit volgt; vedyaṃ: moet worden ge-

kend, geweten; sat: waar; śāstram: leer, instructie; iti: aldus; vedānta: hoogste 

kennis uit de Upanishads; ḍiṇḍimaḥ: uitroep, exclamatie.  

 

20. Brahman is werkelijk, de wereld is illusie. 

Het individu is niet verschillend van Brahman. 

Dit moet gekend worden als de waarheid van bestaan; 

Dit is de uitroep van Vedānta. 

 

      

 

अन्तज्योनतब मनहज्योनतिः प्रत्यग्दज्योनतिः पिात्पििः । 
ज्योनतज्योनतिः स्वयांज्योनतिात्मज्योनतिः नशवोऽस्म्यहम ् ॥ २१॥ 
antarjyotirbahirjyotiḥ pratyagjyotiḥ parātparaḥ  

jyotirjyotiḥ svayaṃjyotirātmajyotiḥ śivo'smyaham (21) 

 

antar: binnen, binnenste, inwendige; jyotiḥ: licht; bahiḥ: buiten; jyotiḥ: licht; 

pratyag: binnenste; jyotiḥ: licht; parātparaḥ: boven alle; jyotirjyotiḥ: het licht 

van alle lichten; svayaṃ: van Mijzelf; jyotiḥ: licht; ātma: het Zelf; jyotiḥ: licht; 

śivaḥ: de Heer, Śiva; smyaham: ben Ik. 

 

21. Het Licht binnenin, het Licht buiten, 

Het binnenste Licht boven alle Lichten, 

Het uit zichzelf stralende Licht van alle Lichten, 

Het Licht van Mijzelf, De Heer, ben Ik. 

 

     *  *  * 



BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ                                           57 

 

Adi Sankaracharya’s Brahma Jnanavali Mala  

Translated by S. N. Sastri 

[In this work attributed to Sri Sankara the characteristics of the person who has 

realized that he is Brahman are described. The aspirant for liberation is advised 

to meditate on these in order to attain to the same state.]  

1. The work entitled Brahma Jnanavali Mala, by hearing which just once 

knowledge of Brahman is attained, enables all to attain liberation.  

2. Unattached am I, unattached am I, ever free from attachment of any kind; I 

am of the nature of Existence-Consciousness-Bliss. I am the very Self, inde-

structible and ever unchanging.  

3. I am eternal, I am pure (free from the control of mAyA). I am ever liberated. 

I am formless, indestructible and changeless. I am of the nature of infinite bliss. 

I am the very Self, indestructible and changeless.  

4. I am eternal, I am free from blemish, I am formless, I am indestructible and 

changeless. I am of the nature of supreme bliss. I am the very Self, indestructi-

ble and changeless.  

5. I am pure consciousness, I revel in my own Self. I am of the nature of indi-

visible (concentrated) bliss. I am the very Self, indestructible and changeless.  

6. I am the indwelling consciousness, I am calm (free from all agitation), I am 

beyond prakrti (mAyA), I am of the nature of eternal bliss, I am the very Self, 

indestructible and changeless.  

7. I am the supreme Self, beyond all the categories (such as prakRti, mahat, 

ahankAra, etc.,), I am the supreme auspicious One, beyond all those in the 

middle. I am beyond mAyA. I am the supreme light. I am the very Self, inde-

structible and changeless.  

8. I am beyond all the different forms. I am of the nature of pure consciousness. 

I am never subject to decline. I am of the nature of bliss. I am the very Self, 

indestructible and changeless.  

9. There is neither mAyA nor its effects such as the body for me. I am of the 

same nature and self-luminous. I am the very Self, indestructible and change-

less.  

10. I am beyond the three gunas - sattva, rajas, and tamas. I am the witness of 

even Brahma and others. I am of the nature of infinite bliss. I am the very Self, 

indestructible and changeless 



58                            BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

 

11. I am the inner controller, I am immutable, I am all-pervading. I am myself 

the supreme Self. I am the very Self, indestructible and changeless.  

12. I am devoid of parts. I am actionless. I am the self of all. I am the primordi-

al one. I am the ancient, eternal one. I am the directly intuited self. I am the 

very Self, indestructible and changeless.  

13. I am the witness of all pairs of opposites. I am immovable. I am eternal. I 

am the witness of everything. I am the very Self, indestructible and changeless.  

14. I am a mass of awareness and of consciousness. I am not a doer nor an ex-

periencer. I am the very Self, indestructible and changeless.  

15. I am without any support, and I am the support of all. I have no desires to 

be fulfilled. I am the very Self, indestructible and changeless.  

16. I am free from the three kinds of afflictions - those in the body, those from 

other beings and those caused by higher powers. I am different from the gross, 

subtle and causal bodies. I am the witness of the three states of waking, dream 

and deep sleep. I am the very Self, indestructible and changeless.  

17. There are two things which are different from each other. They are the seer 

and the seen. The seer is Brahman and the seen is mAyA. This is what all Ve-

danta proclaims.  

18. He who realizes after repeated contemplation that he is a mere witness, he 

alone is liberated. He is the enlightened one. This is proclaimed by Vedanta.  

19. The pot, wall, etc., are all nothing but clay. Likewise, the entire universe is 

nothing but Brahman. This is proclaimed by Vedanta.  

20. Brahman is real, the universe is mithya (it cannot be categorized as either 

real or unreal). The jiva is Brahman itself and not different. This should be 

understood as the correct SAstra. This is proclaimed by Vedanta.  

21. I am the auspicious one, the inner light and the outer light, the indwelling 

light, higher than the highest, the light of all lights, self-luminous, the light that 

is the Self.  

 

Literatuur 

Daśaślokī, Brahmajñānāvalīmālā, Epithets by Adi Śaṅkara, School of Phi-

losophy Inc. 2011. 

Śaṅkara: Adi Sankaracharya’s Brahma Jnanavali Mala, Translated by S. 
N. Sastri. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          59 

 

 

 

 

 

 

र्दग्दर्दश्य नववके 
DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

Over onderscheid tussen 

de kenner en het gekende 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Voor toelichting over dit werk zie de inleidende woorden vanaf pagina v.



60                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

Over Onderscheid tussen de Kenner en het Gekende 

(Dṛg Dṛśya Viveka) 

 

Al onze waarnemingen behoren tot het niet-Zelf (anātman). De onveran-

derlijke Ziener is waarlijk het Zelf. De ontelbare geschriften verkondigen enkel 

en alleen het onderscheid tussen het Zelf en het niet-Zelf.
1
 

 

1. Beelden zijn het geziene en het oog is hun ziener 

 Dat oog is het geziene en de geest is zijn ziener. 

 Gedachten zijn het geziene en de getuige is hun ziener; 

 De getuige zelf wordt door niets anders gezien. 

2. Waargenomen beelden zijn talrijk en gevarieerd 

 Door verschillen als blauw, geel, grof, fijn, kort, lang enz. 

 Maar het oog dat ze waarneemt 

 Blijft altijd één en hetzelfde. 

3. Blindheid, wazigheid en scherpte, 

 Zijnde de condities van het oog, 

 Worden gekend door één en dezelfde geest; 

 Zo ook is het met het oor, de huid enz. 

4. Het één en onveranderlijke bewustzijn  

 Verlicht ook [de gesteldheden van de geest 

 Zoals] begeerte, intentie, twijfel, geloof, ongeloof,  

 Vastberadenheid, bescheidenheid, angst enz. 

5. Dat bewustzijn rijst niet op noch gaat het onder, 

 Het groeit niet noch raakt het in verval, 

 Het straalt uit zichzelf en verlicht alles 

 Zonder toedoen van iets anders. 

6. Vanwege de reflectie van het bewustzijn 

 Lijkt het intellect een bewuste entiteit 

 En doet zich voor in twee vormen; 

 Als het ego en als het denkvermogen.  

                                                      
1
 Dit zijn de inleidende woorden van Śrī Ramaṇa Maharṣi in zijn Tamil vertaling van 

Dṛg Dṛśya Viveka 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          61 

 

7. De identificatie van deze reflectie met het ego 

 Is als het samengaan van hitte en een ijzeren bol; 

 Zo ook door identificatie van het ego met het lichaam 

 Gaat het lichaam door voor een bewuste entiteit. 

8. Drievoudig is de identificatie van het ego: 

 Met de reflectie van het bewustzijn, wat natuurlijk is; 

 Met het lichaam, vanwege vroegere daden; 

 En met de Getuige vanwege begoocheling. 

9. De wederzijdse identificatie van het bewustzijn en het ego  

 Eindigt niet zolang het ego als werkelijk wordt beschouwd. 

 De andere twee identificaties verdwijnen respectievelijk 

 Met het oplossen van Karma en bij het dagen van zelfkennis. 

10. In diepe slaap is het ego opgelost 

 En het lichaam lijkt bewusteloos. 

 In de droomstaat is het ego halfmanifest 

 En in de wakende staat volmanifest. 

11. Aangezet door de neigingen verbeeldt het denkvermogen, 

 Zich identificerend met de reflectie van het bewustzijn, 

 Een [innerlijke] wereld [van dromen] in de droomstaat,  

 Zo ook met de ogen een wereld buiten in de wakende staat. 

12. Het éne onbewuste subtiele lichaam,  

 Bestaande uit het ego en de geest, 

 Ondergaat de drie staten 

 En ook geboorte en dood. 

13. Waarlijk, tot Māyā behoren de twee krachten 

 Van de aard van versluiering en projectie. 

 De kracht van projectie schept de wereld  

 Vanaf het subtiele lichaam tot het gehele universum. 

14.  Manifestatie van namen en vormen  

 In de substantie Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid, 

 Zijnde de essentie van Brahman, 

 Is de schepping, zoals schuim enz. in de oceaan. 

15. De andere kracht van Māyā versluiert het onderscheid 

 Tussen de ziener en het geziene binnenin, 

 En ook tussen Brahman en de schepping buiten. 

 Dit is de oorzaak van herhaalde geboorten. 



62                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

16. Door identificatie met het stoffelijke lichaam 

 En zijn nabijheid tot de Getuige, komt het subtiele lichaam 

 Vanwege de reflectie van het bewustzijn, schijnbaar tot bestaan 

 Als het belichaamde Zelf, het individu dat handelt en ervaart. 

17. Deze belichaming van het Zelf, het individu, 

 Ontstaat in de Getuige door valse oplegging. 

 Als de versluierende kracht is verdwenen 

 Wordt het onderscheid helder en verdwijnt de oplegging. 

18. Zo ook lijkt [de onveranderlijke] Brahman 

 Veranderlijk van aard te zijn 

 Door de invloed van de [versluierende] kracht  

 Die het onderscheid tussen Hem en de schepping bedekt. 

19. Zo ook wordt met de verdwijning van de versluierende kracht 

 Het onderscheid tussen Brahman en de wereld helder. 

 Want verandering bestaat alleen in de schepping  

 En nimmer in [de onveranderlijke] Brahman. 

20. Al wat waargenomen wordt heeft vijf aspecten 

 Bestaan, verschijning, dierbaarheid, vorm en naam 

 Van deze vijf behoren de eerste drie tot Brahman 

 En de daaropvolgende twee tot de wereld. 

21. Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid  

 Is dezelfde in ruimte, lucht, vuur, water en aarde, 

 En ook in goden, dieren, mensen enz. 

 [Alleen] namen en vormen verschillen. 

22. Negeer daarom namen en vormen, 

 En toegewijd aan Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid 

 Beoefen voortdurend meditatie, 

 [Intern] in het Hart, of extern. 

23. De oefening van interne meditatie [in het Hart] 

 Kent twee soorten: met en zonder dualiteit. 

 Meditatie met dualiteit is alweer in twee soorten, 

 Met de associatie van een object of van een woord. 

24. In het denken oprijzende gedachten zoals verlangens enz.  

 Zijn [te beschouwen als] het geziene, 

 Mediteer op [je eigen] bewustzijn als hun getuige. 

 Dit is meditatie met dualiteit, geassocieerd met het geziene. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          63 

 

25. “Ik ben Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid, 

 Ongehecht, uit zichzelf stralend en vrij van dualiteit.” 

 Dit is de oefening van meditatie met dualiteit 

 Geassocieerd met woorden. 

26. Maar de niet-duale staat van meditatie gelijkt  

 Een [niet flikkerende] vlam op een windvrije plaats,  

 Als gevolg van volledig geabsorbeerd zijn in de gelukzaligheid 

 Van de realisatie van het Zelf, vrij van het geziene en van woorden. 

27. De eerste soort [externe] meditatie kan beoefend worden 

 Met elk willekeurig extern object, net als bij interne meditatie. 

 Die meditatie is het scheiden van naam en vorm 

 Van puur [en onveranderlijk] bestaan. 

28. Werkelijkheid is ongedeeld, van dezelfde essentie, 

 Van nature Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid. 

 Zulk een ononderbroken contemplatie  

 Is meditatie van de middensoort. 

29. De absolute innerlijke stilte bij de ervaring van gelukzaligheid 

 Is de derde soort meditatie zoals eerder beschreven. 

 [Men] dient zijn tijd voortdurend 

 Aan deze zes soorten meditaties te besteden. 

30. Met de verdwijning van de identificatie met het lichaam  

 Wordt het Allerhoogste Zelf gekend, 

 Waar ook het denken dan naar toe gaat  

 Is er de ervaring van meditatie. 

31. De hartknoop is doorgehakt,  

 Geen twijfel bleef overeind, 

 Alle karma’s zijn uitgedoofd.  

 Bij het zien van Hem die hoog en laag is. 

 

   *  *  *  *  * 

 

  



64                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

Over Onderscheid tussen de Kenner en het Gekende 

(Dṛg Dṛśya Viveka) 

 

De eerste stap op de weg naar zelfkennis wordt gezet door de bewustwording 

van het onderscheid tussen de kenner en het gekende zoals hier uitgelegd: 

रूपां र्दश्यां लोिनां र्दक ्तद ्र्दश्यां र्दिु  मानसां ।  
र्दश्य धीवतृ्तयस्साक्षी र्दगवे न त ुर्दश्यत े॥१॥ 
rūpaṁ dṛśyaṁ locanaṁ dṛk tad dṛśyaṁ dṛktu mānasaṁ,  

dṛśya dhīvṛttayassākṣī dṛgeva na tu dṛśyate. (1) 

 rūpaṁ: beeld, vorm; dṛśyaṁ: het geziene; locanaṁ: het oog; dṛk: de ziener, 

tat: dat (oog); dṛśya: het geziene; dṛk: de ziener: tu: inderdaad; mānasaṁ: 

geest; dṛśya: het geziene; dhīvṛttaya: gedachten; sākṣī: de getuige; dṛk: de zie-

ner; eva: waarlijk; na tu: nimmer; dṛśyate: het geziene. 

1. Beelden
1
 zijn het geziene en het oog is hun ziener 

 Dat oog is het geziene en de geest
2
 is zijn ziener. 

 Gedachten zijn het geziene en de getuige is hun ziener; 

 De getuige zelf, wordt door niets anders gezien.   

                                                      
1
 Beelden: het woord ‘beelden’ staat voor alle objecten van waarneming evenals het 

woord ‘oog’ voor alle andere zintuigen van waarneming. 
2
 Geest: dat waarin al het waargenomene in de vorm van gedachten zich voordoet, hier 

manas. De volgende toelichting moge van enig nut zijn met betrekking tot de algemene 

betekenis van de begrippen buddhi, manas en citta zoals hier gebruikt en in andere 

werken van Śaṅkarā. 

Datgene waar het licht van het oneindige bewustzijn allereerst op reflecteert en waar-

door dit een bewuste entiteit wordt, is het intellect (buddhi), het vermogen tot kennen. 

Er kan alleen sprake van kennen zijn als er ook iets te kennen valt. De verzamelnaam 

van alles wat door het intellect gekend wordt en waar het bewustzijn weer de bestaans-

grond van is, is de geest, manas. Manas bestaat uit gedachten. Zijn omvang is net zo 

groot als alle mentale activiteiten betreffende de externe en de interne wereld van het 

individu tezamen. Alles wat door het oog, of door de andere zintuigen, wordt waarge-

nomen, verschijnt in de geest in de vorm van gedachten. Tenzij de geest verbonden is 

met de zintuigen kan er geen waarneming zijn, zoals bij diepe slaap. De Engelse verta-

lingen gebruiken ‘mind’ voor manas. Verder, dát bewustzijn dat de drager is van bud-

dhi, manas en het ego (ik-gevoel, ahaṅkāra) wordt cittākāṣa (of citta) genoemd. Deze 

vier, buddhi, manas, citta en ahaṅkāra, zijn specifieke manifestaties in één en hetzelfde 

bewustzijn waarover in vers 6 meer. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          65 

 

De volgende drie verzen tonen dat in de ziener-geziene relatie de ziener altijd 

één en het geziene talrijk is. Eerst komt de relatie tussen het oog en objecten 

aan de orde. 

नीलपीतस्तलूसकू्ष्मह्रस्वदीघा मनद भदेतिः। 
नानानवधानन रूपानर्ण पश्यले्लोिनमकेधा॥२॥ 
nīlapītastūlasūkṣmahrasvadīrghādi bhedataḥ, 

nānāvidhāni rūpāṇi paśyellocanamekadhā (2) 

 

nīla-pīta-stūla-sūkṣma-hrasva-dīrghādi: blauw, geel, grof, subtiel, kort, lang 

enz.; bhedatah: verschillen; nānāvidhāni: veel en gevarieerd; rūpāṇi: vormen; 

paśyet: ziet; locanam: het oog; ekadhā: hetzelfde blijvend. 

 

2. Waargenomen beelden zijn talrijk en gevarieerd 

 Door verschillen als blauw, geel, grof, fijn, kort, lang enz. 

 Maar het oog dat ze waarneemt 

 Blijft altijd één en hetzelfde
1
. 

 

 

  

                                                      
1
 Hetzelfde: het oog wordt niet aangetast door wat het ziet. Noch kleuren noch vormen 

hebben enig effect op het oog. Dus er kan algemeen gesteld worden dat de ziener niet 

wordt aangetast door het geziene. 



66                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

Vanwege zijn veranderlijke aard is het oog op zijn beurt een object en zijn 

waarnemer is de geest. 

आन्ध्यमान्द्यपटुिषे ुनते्रधमषे ुिकैधा। 
सांकल्पयिेनिः श्रोत्रिगादौ योज्यतानमदम॥्३॥ 
āndhyamāndyapaṭutveṣu netradharmeṣu caikadhā, 

saṁkalpayenmanaḥ śrotratvagādau yojyatāmidam (3) 

 

āndhya-māndya-paṭutveṣu: blindheid, wazigheid, scherpte; netra: het oog (als 

leidend orgaan); dharmeṣu: conditie; ekadhā: hetzelfde blijvend; saṅkalpayet: 

kent; manaḥ: geest; śrotra-tvak-ādau: in (het geval van) het oor, huid, enz.; 

yojyatām: geldt, idam: dit. 

 

3. Blindheid, wazigheid en scherpte, 

 Zijnde de condities van het oog, 

 Worden gekend door één en dezelfde geest; 

 Zo ook is het met het oor, de huid enz. 

 

 

 

  



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          67 

 

Vanwege zijn veranderlijke natuur is ook de geest, net als de zintuigen, een 

object dat waargenomen wordt door iets anders n.l. hier door het bewustzijn. 

कामिः सांकल्पसांदहेौ श्रद्धाऽश्रद्ध ेधतृीतिे। 
ह्रीधीभीनित्यवेमादीन ् भासयत्यकेधा निनतिः॥४॥ 
kāmaḥ saṁkalpasaṅdehau śraddhā'śraddhe dhṛtītare,  

hrīrdhīrbhīrityevamādīn bhāsayatyekadhā citiḥ. (4) 

 

kāmaḥ: begeerte; saṁkalpa: intentie; saṅdehau: twijfel; śraddhā'śraddhe: ge-

loof en ongeloof; dhṛtītare: vastberadenheid en zijn tegenpool; hrīr: beschei-

denheid; dhīr: begrip; bhīr: angst; iti evam ādīn: en dergelijke; bhāsayat: ver-

licht; ekadhā: als één blijvend, onveranderlijk; citiḥ: bewust-zijn. 

 

4. Het één en onveranderlijke bewustzijn  

 Verlicht ook [de gesteldheden van de geest
1
  

 Zoals] begeerte, intentie, twijfel, geloof, ongeloof,  

 Vastberadenheid, bescheidenheid, angst enz. 

  

                                                      
1
 Gesteldheden van de geest: modificaties van manas (manaso vikāraḥ). Onze geest 

wordt overstelpt door een continue stroom van gedachten van verschillende aard. 

Swami Tejomayananada maakt met de volgende voorbeelden de bovengenoemde clas-

sificatie van gesteldheden van de geest herkenbaar. 

kāmaḥ: begeerte: ’Ik wil ook zo’n ding’. 

saṁkalpa: intentie: ‘Ik zal de Bhagavad Gītā’ lezen.’ 

saṅdeha: twijfel: ‘Zal het wel goed zijn?’ 

śraddha: geloof: ‘De Gītā is toch door Śrī Kṛṣṇa verkondigd!’. 

aśraddha: ongeloof: Ik geloof niet dat het lezen van de Gītā goed is voor iedereen’. 

dhṛti: vastberadenheid: ‘Wat er ook gebeurt ik zal de Gītā tot het einde lezen’. 

adhṛti: afkeer: “Nog 300 pagina’s te gaan!’ 

hrīḥ: bescheidenheid: ‘Wat zullen mijn vrienden zeggen als ik hen vertel dat ik de Gītā 

heb gelezen?’, is misplaatste schroom. Men moet onethische handelingen mijden. 

dhīḥ: begrip: ‘Maar de Gītā snijdt wel hout’. 

bhīḥ: angst: ‘Mijn vriend zou dit boek kunnen terughalen vóór ik hem uit heb’. 

 



68                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

De aard van het bewustzijn wordt in het volgende vers uitgelegd. 

नोदनेत नास्त्मयेषेा न वनृद्धां यानत न क्षयम।् 
स्वयां नवभात्यर्ानन भासयते ् साधनां नवना॥५॥ 
nodeti nāstmeyeṣā na vṛddhiṁ yāti na kṣayam, 

svayaṁ vibhātyathāni bhāsayet sādhanaṁ vinā. (5) 

 

na odeti: rijst niet op; na astam eti: gaat niet onder; eṣā: dit (bewustzijn); na 

vṛddhiṁ yāti: groeit niet; na kṣayam [yāti]: raakt niet in verval; svayaṁ: uit 

zichzelf; vibhāti: straalt; atha: en dan; anyāni: alle andere; bhāsayet: verlicht; 

sādhanaṁ: toedoen; vinā: zonder.  

 

5. Dat bewustzijn rijst niet op noch gaat het onder, 

 Het groeit niet noch raakt het in verval, 

 Het straalt uit zichzelf en verlicht alles 

 Zonder toedoen van iets anders. 

 

  



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          69 

 

De essentie van de Getuige, ‘Ik’, is bestaan-bewustzijn (saccit svarūpa). Het 

ego en het denkvermogen hebben geen eigen bewustzijn maar lijken bewust 

door associatie met bewustzijn. 

निच्छायाऽऽवशेतो बदु्धौ भान ां धीस्त ुनिधा नस्थता। 
एकाहङृ्कनतिन्या स्यात ् अन्तिःकिर्णरुनपन॥्६॥ 
cicchāyā''veśato buddhau bhānaṁ dhīstu dvidhā sthitā, 

ekāhaṅkṛtiranyā syāt antaḥkaraṇarupin. (6)  

cit-chāyā: reflectie van bewustzijn; āveśataḥ: wegens binnendringen; buddhau: 

in het intellect; bhānaṁ: is er gewaarzijn; dhīḥ tu: en het intellect; dvidhā 

sthitā: is in twee vormen; eka ahaṅkṛtiḥ: een is het ego (ik ben de doener); 

anyā syāt: de andere is; antaḥkaraṇa: denkvermogen of het interne orgaan; 

rupin: van de aard. 

 

6. Vanwege de reflectie van het bewustzijn 

 Lijkt het intellect een bewuste entiteit 

 En doet zich voor in twee vormen; 

 Als het ego
1
 en als het denkvermogen

2
 

  

                                                      
1
 Ego: ‘ik ben de doener’. Zie bijlage 1 waarin het gestelde in de verzen 6, 8 en 9 

schematisch zijn weergegeven. 
2
 Denkvermogen: dit woord staat hier voor het interne orgaan (antaḥkaraṇa). Verlicht 

door de reflectie van het bewustzijn manifesteert het intellect zich in twee vormen; als 

de ik-gedachte, of het ego (ahaṅkāra), en het z.g. interne orgaan (antaḥkaraṇa). Hoe-

wel het één is, ondergaat het interne orgaan in verbinding met het ego modificaties 

(vikāra) en bekleedt de functies manas, buddhi en citta, Zie ook Vivekacūḍāmaṇi 93-

94: “Het interne orgaan (antaḥkaraṇa), [hoewel enkelvoudig] heet ook manas, buddhi, 

ego (ahaṃkāra) en citta, afhankelijk van zijn modificatie en de overeenkomstige 

functie die het bekleedt. Wanneer het de functie vervult van voorstelling en analyse 

(saṁkalpa-vikalpana) heet het manas. Buddhi is zijn eigenschap om het 

waarheidsgehalte van  objecten te bepalen (padārtha). Het heet ego (ahaṃkāra) 

wanneer het zich met het lichaam identificeert als zijn eigen zelf. Het heet citta als het 

zich verenigt met het object van zijn verlangen.” 

In de bovengeciteerde verzen uit Vivekacūḍāmaṇi wordt het ego tot het interne orgaan 

gerekend waarvan de modificaties algemeen als viervoudig worden beschouwd 

(antaḥkaraṇa catuṣṭaya). Om zijn identificaties aanschouwelijk te maken (verzen 7 

e.v.) is echter het ego in vers 6 naast het interne orgaan gerangschikt. 



70                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

In het volgende vers wordt uitgelegd dat een onbewuste entiteit, hier het stoffe-

lijke lichaam, bewust lijkt vanwege het doordrongen zijn van de reflectie van 

bewustzijn. 

छायाऽहङ्काियोिकै्यां तप्तायिःनपर्णडवितम।् 
तदहङ्काितादात्म्यात ् दहेश्चतेनतामगात॥्७॥ 
chāyā'haṅkārayoraikyaṁ taptāyaḥpiṇḍavanmatam, 

tadahaṅkāratādātmyāt dehaścetanatāmagāt. (7) 

chāyā: reflectie (van het bewustzijn); ahaṅkārayoḥ: en het ego; aikyaṁ: identi-

ficatie; taptāyaḥ: hete ijzer; piṇḍavat: als een bol; matam: wordt beschouwd; 

tat ahaṅkāra: dat ego; tādātmyāt: wegens identificatie; dehaḥ: het lichaam; 

cetanatām: bewustzijn (leven); agāt: heeft aangenomen. 

 

7. De identificatie van deze reflectie
1
 met het ego 

 Is als het samengaan van hitte en een ijzeren bol; 

 Zo ook door identificatie van het ego met het lichaam 

 Gaat het lichaam door voor een bewuste entiteit
2
. 

 

  

                                                      
1
 Deze reflectie: reflectie van bewustzijn 

2
 Bewuste entiteit: vanwege de identificatie van het ego met het lichaam wordt leven-

digheid, zoals beweging enz., aan het lichaam zelf toegeschreven. Zonder ego kan het 

lichaam uit zichzelf echter niets doen. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          71 

 

Nu wordt de aard en de oorzaak van identificaties van het ego met het bewust-

zijn, het lichaam en de Getuige, uitgelegd. 

अहङ्कािस्य तादात्म्यां निच्छायादहेसानक्षनभिः। 
सहजां कम मजां भ्रानन्तजन्यां ि नत्रनवधां क्रमात॥्८॥ 
ahaṅkārasya tādātmyaṁ cicchāyādehasākṣibhiḥ, 

sahajaṁ karmajaṁ bhrāntijanyaṁ ca trividhaṁ kramāt. (8) 

ahaṅkārasya: van het ego; tādātmyaṁ: identificatie; cit-chāyā: reflectie van 

bewustzijn; dehasākṣibhiḥ: in het lichaam en de Getuige; sahajaṁ: natuur-lijk, 

ongedwongen; karmajaṁ: gevolg van (vroegere) daden; bhrāntijan-yaṁ: om 

reden van begoocheling; ca: en; trividhaṁ: is drievoudig; kramāt: respectieve-

lijk. 

 

8. Drievoudig is de identificatie van het ego: 

 Met de reflectie van het bewustzijn
1
, wat natuurlijk is; 

 Met het lichaam, vanwege vroegere daden
2
; 

 En met de Getuige vanwege begoocheling
3
.  

                                                      
1
 Identificatie met de reflectie van het bewustzijn: Bewustzijn is eeuwig en alom-

tegenwoordig en zijn reflectie heeft dezelfde potentie. Tegelijk met het oprijzen van het 

ego is er een natuurlijke identificatie met de reflectie, net als de reflectie van de zon op 

wateroppervlak. Deze identificatie komt tot uiting in de vorm van ‘kennerschap’ 

(jñānata). Kennen is echter een kenmerk van gedachte en niet van het Zelf. Met andere 

woorden, voor het tot stand komen van kennis moet er een gedachte zijn. Om een pot te 

kennen moet er in de geest de gedachte ‘pot’ oprijzen (modificatie in manas). De ge-

dachte heeft geen bewustzijn en kan zich dus niet verlichten. Zie ook ‘Atma Bodha’ 

verzen 24, 25: “Uit gebrek aan onderscheidingsvermogen vermengt een gedachte in 

buddhi zich met twee aspecten van het Zelf, nl. sat en cit (bestaan en bewustzijn), en 

rijst de notie ‘ik weet’ op. Het Zelf verandert nooit en buddhi heeft geen bewustzijn. 

Maar het zich begrensd veronderstellende individu wordt misleid en denkt ‘ik ben de 

kenner, ik ben de ziener’.  
2
 Identificatie met het lichaam vanwege vroegere daden: of karma. Karma betekent 

‘handeling’ of ‘actie’ en dus het scheppen van een oorzaak die onvermijdelijk tot een 

effect zal leiden. Om deze effecten te ervaren is er een lichaam nodig. Het huidige 

lichaam is het gevolg van vroegere handelingen. Het ego identificeert zich met het 

lichaam en zegt ‘ik ben een man’ of ‘ik ben een vrouw’. Het ego is echter noch een 

man noch een vrouw. Het bewustzijn van het ego is het lichaam opgelegd. 
3
 Identificatie met de Getuige vanwege begoocheling: De mens denkt een eindig, be-

perkt wezen te zijn. Deze gedachte is het gevolg van de identificatie van de Getuige 

met het ego. Onwetendheid van onze ware natuur is de oorzaak van deze  



72                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

Hoe de verschillende identificaties van het ego tot een eind komen wordt nu 

uitgelegd. 

सांबनन्धनोस्सतोना मनस्त ननवनृत्तस्सहजस्य त।ु 
कम मक्षयात ् प्रबोधात ् ि ननवतते ेक्रमादुभ॥े९॥ 
saṁbandhinossatornāsti nivṛttissahajasya tu, 

karmakṣayāt prabodhāt ca nivartete kramādubhe. (9) 

saṁbandhinoḥ: wederzijds gerelateerd (ego en de reflectie van het bewust-

zijn); satoḥ: die als werkelijk worden beschouwd; nāsti: is niet mogelijk; 

nivṛttiḥ: beëindiging; sahajasya: natuurlijk; tu: maar; karma: (vroegere) daden; 

kṣayāt: opraken, uitputting; prabodhāt: verlichting, zelfkennis; ca: en; nivarte-

te: verdwijnt; kramād: respectievelijk, geleidelijk; ubhe: de andere twee. 

 

9. De wederzijdse identificatie van het bewustzijn en het ego
1
 

 Eindigt niet zolang het ego als werkelijk wordt beschouwd
2
. 

 De andere twee identificaties
3
 verdwijnen respectievelijk 

 Met het oplossen van Karma
4
 en bij het dagen van zelfkennis

5
. 

  

                                                      
fundamentele misleiding. Het Zelf is oneindig Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid, het 

ego is echter begrensd, onbewust en veranderlijk. De wederzijdse identificatie is het 

gevolg van het niet-kennen van het Zelf. Het is de oorzaak van gebondenheid. 
1
 Wederzijdse identificatie van het bewustzijn en het ego: bij deze natuurlijke identifi-

catie identificeren het ego en de reflectie van het bewustzijn zich met elkaar. Het ego 

verbeeldt zich een bewust wezen te zijn en de reflectie van het bewustzijn neemt egos-

chap aan. Zie ook voetnoot bij vers 8. 
2
 Deze natuurlijke identificatie kan niet door zelfinspanning worden beëindigd. Het 

verdwijnt vanzelf bij Zelfrealisatie zoals het verdwijnen van de reflectie van de zon op 

het wateroppervlak wanneer er geen water meer is. 
3
 De andere twee identificaties: de identificatie van het ego met het lichaam en met de 

Getuige.  
4
 Karma: zie voetnoot bij vers 8. Volgens Vedānta eindigen alle karma’s bij het dagen 

van kennis, zie Gītā 4.33: ‘Alle handelingen zonder uitzondering, O Arjuna, eindigen 

in Kennis’. 
5
 Zelfkennis: volgens Vedānta wordt zelfkennis verkregen door beoefening van 

śravana, manana en nididhyāsana, in het kort ‘horen, reflectie en contemplatie’. Het 

horen van de waarheid van de leermeester is śravana. Het overwegen van het gehoorde 

tot het begrepen is en elke twijfel erover geheel verdwenen is heet manana. Het verwe-

zenlijken van wat tot dan toe een begrip was, is ten slotte nididhyāsana. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          73 

 

Nu worden de associaties van het ego met de drie staten, wanneer het zich met 

het lichaam identificeert, uitgelegd. 

अहङ्कािलय ेसपु्तौ भवते ् दहेोऽप्यितेनिः। 
अहङ्कािनवकासाध मिः स्वप्नस्सवमस्त ुजागििः॥१०॥ 
ahaṅkāralaye suptau bhavet deho'pyacetanaḥ, 

ahaṅkāravikāsārdhaḥ svapnassarvastu jāgaraḥ (10) 

ahaṅkāra: ego; laye: oplost, verdwijnt; suptau: in diepe slaap; bhavet:wordt; 

dehaḥ: het lichaam; api: ook; acetanaḥ: levenloos, zich onbewust; ahaṅkāra: 

ego; vikāsārdhaḥ: halfmanifest; svapnaḥ: droomstaat; sarvaḥ: volledig; tu: 

inderdaad; jāgaraḥ: wakende staat. 

 

10. In diepe slaap is het ego opgelost
1
 

 En het lichaam lijkt bewusteloos. 

 In de droomstaat is het ego halfmanifest
2
 

 En in de wakende staat volmanifest
3
. 

 

 

  

                                                      
1
 Opgelost: Het ego is gedompeld in causale onwetendheid dat zich kenmerkt door het 

niet kunnen waarnemen van tastbare objecten. Het ego blijft latent aanwezig maar heeft 

geen identificatie met het fysieke en het subtiele lichaam en er zijn dus ook geen fysie-

ke en mentale handelingen. 
2
 Halfmanifest: In de droomstaat is het ego alleen geïdentificeerd met het subtiele li-

chaam en niet met het fysieke lichaam, vandaar ‘half manifest’. (Zie ook Viveka-

cūḍāmaṇi 98: “De kenmerkende staat van het subtiele lichaam  is de droomstaat (svap-

ne). Anders dan bij de wakende staat, acteert het intellect (buddhi), geheel uit eigen 

beweging, aangezet door zijn latente neigingen (vāsana’s) en de gevolgen van de erva-

ringen uit de wakende staat.”) 
3
 Volmanifest: De identificatie van het ego met zowel het subtiele als het fysieke li-

chaam is de wakende staat. 



74                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

In het volgende vers wordt uitgelegd dat de droomstaat en de wakende staat de 

producten van modificaties van het denkvermogen (interne orgaan) zijn. 

अन्तिःकिर्णवनृत्तश्च निनतच्छायकै्यमागता। 
वासनािः कल्पयते ् स्वप्न ेबोधऽेक्शनैव मषयान ् बनहिः॥११॥ 
antaḥkaraṇavṛttiśca citicchāyaikyamāgatā, 

vāsanāḥ kalpayet svapne bodhe'kśairviṣayān bahiḥ. (11) 

antaḥkaraṇa: het interne orgaan of denkvermogen; vṛtti: modificatie; ca: en; 

citiḥchāya: reflectie van bewustzijn; aikyam: identificatie; āgatā: te hebben 

bewerkstelligd; vāsanāḥ: [ideeën afkomstig van] latente neigingen: kalpayet: 

verbeeldt, projecteert; svapne: in de droom[staat]; bodhe: in de wakende staat; 

akśaiḥ: met de ogen (zintuigen); viṣayān: objecten; bahiḥ: buiten. 

 

11. Aangezet door de neigingen
1
 verbeeldt het denkvermogen 

 Zich identificerend met de reflectie van het bewustzijn, 

 Een [innerlijke] wereld [van dromen] in de droomstaat,  

 Zo ook met de ogen
2
 een wereld buiten in de wakende staat. 

 

 

  

                                                      
1
 Neigingen: vāsāna’s. Opgeslagen indrukken van vroegere ervaringen. Deze beïnvloe-

den onze handelingen in een gegeven situatie. 
2
 Ogen: tevens van toepassing op de andere zintuigen. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          75 

 

Dat wat in het vorige vers genoemde drie staten ondergaat wordt nu uitgelegd. 

मनोऽहङृ्कत्यपुादान ां नलङ्गमकेां  जडात्मकम।् 
अवस्थात्रयमन्वनेत जायत ेनियत ेतर्ा॥१२॥ 
mano'haṅkṛtyupādānaṁ liṅgamekaṁ jaḍātmakam, 

avasthātrayamanveti jāyate mriyate tathā. (12) 

manaḥ: geest; ahaṅkṛti: ego; upādānaṁ: inhoudende; liṅgam: subtiele lichaam; 

ekam: één; jaḍātmakam: van nature onbezield, niet zelfbestaand, levenloos; 

avasthātrayam: de drie staten; anveti: gaat door; jāyate: is gebo-ren; mriyate: 

sterft; tathā: en. 

 

12. Het éne onbewuste
1
 subtiele lichaam

2
,  

 Bestaande uit het ego en de geest
3
, 

 Ondergaat de drie staten
4
 

 En ook geboorte en dood.

                                                      
1
 Onbewust: het subtiele lichaam zelf is zonder bewustzijn maar lijkt bewust door de 

reflectie van het licht van het bewustzijn. 
2
 Subtiele lichaam (liṅga śarīra): dat waardoor het fysieke lichaam gekend wordt. Het 

is gelijk aan antaḥkaraṇa, inclusief het ego. Een uitgebreide beschrijving van het sub-

tiele lichaam is te vinden in Vivekacūḍāmaṇi 96 en 97: “Het subtiele lichaam (de stad 

van de acht samenstellende delen, (puryaṣṭaka)) bestaat uit: (1) de groep van vijf orga-

nen van handelen (het stemorgaan, de handen, de benen en de organen van uitscheiding 

en voortplanting), (2) de groep van vijf organen van waarnemen (oren, ogen, huid, neus 

en tong), (3) de groep van vijf levenskrachten (prāṇa, apāna, vyāna, udāna,en 

samāna), (4) de vijf subtiele elementen (aarde, water, vuur, lucht en ether), (5) de vier 

modificaties van het interne orgaan (manas, buddhi, ahaṃkāra, en citta), en (6) 

onwetenheid (avidyā), (7) begeerte (kāma) en (8) handeling (karma). Het subtiele li-

chaam (sūkṣma śarīra), tevens genoemd liṅga śarīra, is voortgebracht uit de ongediffe-

rentieerde elementen (dus vóór ze gedifferentieerd en gecombineerd werden). Het is 

geheel vervuld van begeerte en latente tendensen (vāsana), en veroorzaakt dat zijn 

bewoner (jīvātman) de vruchten van zijn vroegere daden plukt (karma). Het is een 

beginloze bedekking (upādhi) op het Zelf, aangebracht door zijn eigen onwetendheid.” 
3
 Geest: manas. 

4
 De drie staten: waken, dromen en diepe slaap. Degene die deze staten ervaart wordt 

respectievelijk vaiśvānara, taijasa en prājña genoemd (Maṇḍūkya Up.). 



76                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

Als de wereld in de droomstaat alsmede in de wakende staat een verbeelding 

van de geest is, wat is dan de oorzaak hiervan? Het Zelf, of Brahman is voor-

bij alle oorzakelijke verbanden. De geschriften postuleren hier Māyā als de 

oorzaak van de wereldverschijning. Deze Māyā is uiterst illusoir, het kan niet 

als werkelijk noch als onwerkelijk worden beschouwd. Māyā manifesteert zich 

door middel van zijn twee krachten: 

शनिियां नह मायाया नवक्षपेावनृतरूपकम।् 
नवक्षपेशनिनलमङ्गानदब्रह्मार्णडान्तां जगत ् सयृते॥्१३॥ 
śaktidvayaṁ hi māyāyā vikṣepāvṛtirūpakam, 

vikṣepaśaktirliṅgādibrahmāṇḍāntaṁ jagat sṛyet. (13) 

śakti: kracht; dvayaṁ: twee; hi: inderdaad; māyāyā: tot Māyā; vikṣepa: projec-

tie, scheppen; avṛti: versluiering; rūpakam: van de aard; vikṣepa-śaktiḥ: kracht 

van projectie, schepping: liṅgādi: van het subtiele lichaam; brahmāṇḍa: gehele 

universun; antaṁ: het einde van; jagat: de wereld; sṛyet: schept. 

 

13. Waarlijk, tot Māyā
1
 behoren de twee krachten 

 Van de aard van versluiering
2
 en projectie

3
. 

 De kracht van projectie schept de wereld  

 Vanaf het subtiele lichaam tot het gehele universum. 

  

                                                      
1
 Māyā: illusie, verbeelding. Zie Vivekacūḍāmaṇi 108 en verder: onwetendheid 

(avidyā), Māyā, ook het ‘ongedifferentieerde’ (avyakta) genoemd, vindt zijn kracht in 

de opperste Heer (parameśaśakti). Het heeft geen begin. Het omvat de drie guṇa’s 

(triguṇa) en overtreft hen in hun effecten daar het de oorzaak ervan is. Degenen met 

een helder verstand kunnen zijn bestaan afleiden uit de effecten die het voortbrengt. 

Het is de schepper van het gehele universum (jagatsarvam).” 
2
 Versluiering: āvṛtisakti: Vivekacūḍāmaṇi 113: ‘Tamas heeft het vermogen de werke-

lijke aard van een object te versluieren (āvṛti) en doet het anders toeschijnen dan het is. 

Door zijn alliantie met de kracht van projectie (vikṣepa-śakti) is het de oorspronkelijke 

oorzaak van de kringloop van geboorte en dood. 
3
 Projectie: vikṣepaśakti: Vivekacūḍāmaṇi 111: “Rajas bezit de kracht van projectie 

(vikṣepa-śakti) en zijn aard is activiteit (kriyātmikā). Het is de oeroorzaak van alle 

activiteit. Hieruit ontwikkelen zich ook mentale veranderingen, ofwel modificaties in 

het denken (manaso vikāraḥ) zoals gehechtheid en smart (duḥkhādayo).” 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          77 

 

Tot nu toe is het onderscheid tussen de kenner en het gekende vanuit het ge-

zichtspunt van het individu besproken. In het volgende vers wordt over de ware 

aard van de wereld gesproken. 

सनृष्टना मम ब्रह्मरूप ेसनच्चदानन्दवस्तनुन। 
अब्धौफेनानदवत ् सव मनमरूपप्रसािर्णा॥१४॥ 
sṛṣṭirnāma brahmarūpe saccidānandavastuni,  

abdhauphenādivat sarvanamarūpaprasāraṇā. (14) 

sṛṣṭih: schepping; nāma: wordt genoemd; brahmarūpe: van de essentie van 

Brahman; saccidānanda: Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid; vastu: sub-

stantie, essentie; abdhau: in de oceaan; phenādivat: als schuim enz.; sarva: 

alle; namarūpa: naam en vorm; prasāraṇā: in de oceaan. 

 

14.  Manifestatie
1
 van namen en vormen  

 In de substantie Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid, 

 Zijnde de essentie van Brahman, 

 Is de schepping, zoals schuim enz. in de oceaan
2
. 

 

 

 

  

                                                      
1
 Manifestatie: genoemde manifestatie is het gevolg van de scheppende kracht van 

projectie vikṣepaśakti van Māyā. 
2
 Zoals schuim in de oceaan: dit illustreert de onbeschrijflijke aard van de schepping. 

Schuim, golven enz. zijn niet apart van de oceaan omdat ze van dezelfde substantie, n.l. 

water gemaakt zijn. 



78                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

De in vers 13 genoemde kracht van projectie kan het individu en de wereld 

scheppen alleen wanneer de kracht van versluiering de Werkelijkheid, Brah-

man, bedekt. Dit wordt in het volgende vers uitgelegd. 

अन्तर्दमग्दर्दश्ययोभदेां बनहश्च ब्रह्मसग मयोिः। 
आवरृ्णोत्यपिा शनििः सा सांसािस्य कािनम॥्१५॥ 
antardṛgdṛśyayorbhedaṁ bahiśca brahmasargayoḥ, 

āvṛṇotyaparā śaktiḥ sā saṁsārasya kāranam. (15) 

antaḥ: binnenin (de mens); dṛgdṛśyayor: tussen de ziener en het geziene; 

bhedaṁ: het onderscheid; bahiḥ: buiten; ca: en; brahma: Brahman, de Werke-

lijkheid; sargayoḥ: de schepping; āvṛṇoti: versluiert; aparā: andere; śaktiḥ: 

kracht; sā: het; saṁsārasya: van saṁsāra (hergeboorte); kāranam: (is) de oor-

zaak. 

 

15. De andere kracht van Māyā
1
 versluiert het onderscheid 

 Tussen de ziener
2
 en het geziene

3
 binnenin

4
, 

 En tussen Brahman en de schepping buiten
5
. 

 Dit is de oorzaak van herhaalde geboorten
6
. 

 

  

                                                      
1
 De andere kracht van Māyā: āvṛtiśakti: zie toelichting bij vers 13. 

2
 De ziener: de Getuige. De directe ervaring van ‘Ik’, het Zelf. 

3
 Het geziene: De Getuige is verschillend van de waargenomen objecten maar de ver-

sluierende kracht van Māyā belemmert de mens dit verschil te zien. Als gevolg van 

identificatie met het subtiele en het fysieke lichaam beschouwt de Getuige zich als het 

geziene, n.l. ‘ik ben de doener en degene die ervaart’. 
4
 Binnenin: zolang er identificatie met het lichaam bestaat slaat ‘binnen’ op wat men als 

zichzelf, als individu, beschouwt, n.l. het geziene. 
5
 Buiten: alles wat men buiten het lichaam beschouwt. 

6
 Hergeboorten: saṁsāra. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          79 

 

Wat het individu (jīva) is wordt in het volgende vers uitgelegd. 

सानक्षनिः पिुतो भानत नलङ्गां दहेने सांयतुम।् 
निनतच्छायासमावशेात ् जीविः स्याद ्व्यावहानिकिः॥१६॥ 
sākṣinaḥ purato bhāti liṅgaṁ dehena saṁyutam, 

citicchāyāsamāveśāt jīvaḥ syād vyāvahārikaḥ. (16) 

sākṣinaḥ: (van de) Getuige; puratḥ: in nabijheid; bhāti: straalt; liṅgaṁ: het 

subtiele lichaam; dehena: het (fysieke) lichaam; saṁyutam: geïdentificeerd; 

citicchāyā: de reflectie van het bewustzijn; amāveśāt: onder invloed van; jīvaḥ: 

het individu, het belichaamde Zelf; syād: en wordt; vyāvahārikaḥ: (de) erva-

rende, praktische.
 
 

 

16. Door identificatie met het stoffelijke lichaam 

 En zijn nabijheid tot de Getuige, komt het subtiele lichaam 

 Vanwege de reflectie van het bewustzijn, schijnbaar tot bestaan 

 Als het belichaamde Zelf
1
, het individu dat handelt en ervaart.

 
 

  

                                                      
1
 Het belichaamde Zelf: volgens dit vers is het individu de som van: Getuige + reflectie 

van het bewustzijn + subtiele lichaam + stoffelijke lichaam. Al deze vier factoren zijn 

essentieel om in de wereld te kunnen functioneren als een praktisch ‘handelend indivi-

du’ (vyāvahārikaḥ jīvaḥ) in de wakende staat. Alle Engelse vertalingen noemen het 

hierboven beschreven individu ‘het empirische belichaamde Zelf’ (empirical embodied 

self). Het is dit individu dat zich als de doener en de ervarende beschouwt, geboren 

wordt en sterft. Śaṅkarā behandelt elders een nadere onderverdeling van het begrip jīva, 

n.l. naast het bovengenoemde praktische bestaan van het individu ook een illusoir be-

staan in de droomstaat (prāthibhāsika jīva) en een werkelijk bestaan (pāramārthika 

jīva), de Getuige van Brahman en van de drie staten, vrij van de effecten van Māyā. 

Deze drie niveaus zijn vergelijkbaar met de zee, de golven en de schuimkoppen op de 

golven, ze zijn allemaal water. Er zal hier niet verder op dit onderwerp worden inge-

gaan. Zie ook in MW: vyāvahārikaḥ 1039/1, prāthibhāsika 706/3, pāramārthika 620/2. 

Śrī Ramaṇa Maharṣi heeft dit ‘empirische belichaamde Zelf’ als volgt verwoord (Sat 

Darśan 26): “Het (fysieke) lichaam kan niet ‘weten’. Voor het Zelf is er geen geboorte. 

Tussen het lichaam en het Zelf komt een andere entiteit tot bestaan van dezelfde grootte 

als het lichaam dat ego, knoop, gebondenheid, subtiel lichaam, denkvermogen enz. 

genoemd wordt, de ene die geboren wordt en sterft”. 



80                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

Hoe het individu, het belichaamde Zelf, zich kan bevrijden wordt in het vol-

gende vers uitgelegd. 

अस्य जीविमािोपात ् सानक्षर्णयप्यवभासत।े 
आवतृौ त ुनवनष्टायाां भदे ेभातऽेपयानत तत॥्१७॥ 
asya jīvatvamāropāt sākṣiṇyapyavabhāsate, 

āvṛtau tu vinaṣṭāyāṁ bhede bhāte'payāti tat. (17) 

asya: dit; jīvatvam: individualiteit (eindigheid); āropāt: vanwege oplegging; 

sākṣiṇi: in de Getuige; api: ook: avabhāsate: schijnen, ontstaan; āvṛtau: ver-

sluiering; tu: maar; vinaṣṭāyāṁ: is verdwenen; bhede: het verschil; bhāte: hel-

der geworden zijnde; apayāti: gaat weg, verdwijnt; tat: dat. 

 

17. Deze belichaming van het Zelf, het individu, 

 Ontstaat in de Getuige door valse oplegging
1
. 

 Als de versluierende kracht is verdwenen 

 Wordt het onderscheid
2
 helder, en verdwijnt de oplegging. 

 

 

  

                                                      
1
 Valse oplegging: de scheppende kracht van projectie vikṣepaśakti van Māyā, zie vers 

13. 
2
 Onderscheid: tussen de ziener en het geziene. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          81 

 

De versluierende kracht bedekt niet alleen de Getuige maar ook de Werke-

lijkheid van de wereld.
 
 

तर्ा सग मब्रह्मर्णोश्च भदेमावतृ्य नतष्ठनत। 
या शनिस्तिशाद्ब्रह्म नवकृतिने भासत॥े१८॥ 
tathā sargabrahmaṇośca bhedamāvṛtya tiṣṭhati, 

yā śaktistadvaśādbrahma vikṛtatvena bhāsate. (18) 

tathā: eveneens, op dezelfde wijze; sargabrahmaṇoḥ: van de schepping (we-

reld) en de Werkelijkheid (Brahman); ca: en; bhedam: verschil, onderscheid; 

āvṛtya: bedekking; tiṣṭhati: vestigt, bestaat; yā: welk; śaktiḥ: (versluierende) 

kracht; tadvaśād: vanwege zijn invloed; brahma: Brahman, (de onderliggende) 

Werkelijkheid; vikṛtatvena: alsof van veranderlijke aard; bhāsate: schijnt. 

 

18. Zo ook
1
 lijkt [de onveranderlijke] Brahman 

 Veranderlijk van aard te zijn 

 Door de invloed van de [versluierende] kracht  

 Die het onderscheid tussen Hem en de schepping bedekt. 

 

  

                                                      
1
 Zo ook: zoals in het geval van de Getuige en het lichaam met betrekking tot individu-

aliteit, 15. 



82                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

Met de verdwijning van de versluierende kracht wordt het onderscheid tussen 

Brahman en het universum van verschijnselen helder en de aan Brahman ten 

onrechte toegeschreven eigenschappen verdwijnen. 

अत्राप्यावनृतनाशने नवभानत ब्रह्मसग मयोिः। 
भदेस्तयोनव मकाििः स्यात ् सग ेन ब्रह्मनर्ण क्वनित॥्१९॥ 
atrāpyāvṛtināśenavibhāti brahmasargayoḥ, 

bhedastayorvikāraḥ syāt sarge na brahmaṇi kvacit. (19) 

atra api: ook in dit geval; āvṛti: versluiering; nāśena: vernietiging; vibhāti: 

schijnt, helder wordt; brahma: Brahman, de werkelijkheid; sargayoḥ: de 

schepping; bhedaḥ: onderscheid, verschil; tayoḥ: van de twee; vikāraḥ: modifi-

catie, verandering; syāt: ontstaat, is; sarge: in de wereld (der verschijn-selen); 

brahmaṇi: in Brahman, in de Werkelijkheid; na kvacit: nimmer. 

 

19. Zo ook
1
 wordt met de verdwijning van de versluierende kracht 

 Het onderscheid tussen Brahman en de wereld helder. 

 Want verandering
2
 bestaat alleen in de schepping

3
  

 En nimmer in [de onveranderlijke] Brahman. 

 

 

  

                                                      
1
 Zo ook: net als bij de Getuige en het individu, vers 17. 

2
 Verandering: zoals geboorte, groei, verval en dood. 

3
 Schepping: de wereld der verschijnselen, het universum. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          83 

 

Hoe de Werkelijkheid in elk waargenomen object herkend kan worden wordt in 

het volgende vers uitgelegd. 

अनस्त भानत नप्रयां रूपां नाम िते्यांशपञ्चकम।् 
आद्यत्रयां ब्रह्मरूपां जगदू्रपां ततो ियम॥्२०॥ 
asti bhāti priyaṁ rūpaṁ nāma cetyaṁśapañcakam, 

ādyatrayaṁ brahmarūpaṁ jagadrūpaṁ tato dvayam. (20) 

asti: (het) is, zijn, bestaan; bhāti: (het) schijnt; priyam: dierbaar; rūpam: vorm; 

nāma: naam; ca: en; iti aṁśa pañcakam: dus (zijn) vijf aspecten; ādyatrayaṁ: 

de eerste drie (zijn); brahmarūpaṁ: de essentie van Brahman; jagadrūpaṁ: de 

aard van de wereld; tataḥ: de andere; dvayam: twee. 

 

20. Al wat waargenomen wordt heeft vijf aspecten 

 Bestaan
1
, verschijning

2
, dierbaarheid

3
, vorm en naam 

 Van deze vijf behoren de eerste drie tot Brahman 

 En de daaropvolgende twee
4
 tot de wereld. 

 

 

  

                                                      
1
 Bestaan: het ís er. 

2
 Verschijning: dat waardoor men het bestaan van een object gewaar wordt. 

3
 Dierbaarheid: dat wat een verbinding, een relatie, met het object doet ontstaan. 

4
 Twee: namen en vormen zijn de hoofdkenmerken van Māyā. 



84                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

Het volgende vers wijst op de eenheid in verscheidenheid. 

खवाय्वनिजलोवीष ुदवेनतय मङ्निानदष।ु 
अनभन्नास्सनच्चदानन्दािः नभद्यत ेरूपनामनी॥२१॥ 
khavāyvagnijalorvīṣu deva tiryaṅnarādiṣu, 

abhinnāssaccidānandāḥ bhidyate rūpanāmanī. (21) 

kha: (in) ruimte; vāyu: wind; agni: vuur; jala: water; urvī: aarde; deva: goden; 

tiryaṅ: dieren; narādiṣu: mensen; abhinnāḥ: zijn dezelfde; saccidānandāḥ: 

bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid; bhidyate: verschilt; rūpanāmanī: de vorm 

en naam. 

 

21. Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid  

 Is dezelfde
1
 in ruimte, lucht, vuur, water en aarde, 

 En ook in goden, dieren, mensen enz. 

 [Alleen] namen en vormen verschillen. 

 

  

                                                      
1
 Dezelfde: alle objecten zoals een pot, een boom enz. hebben dezelfde gemeen-

schappelijke essentie van Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          85 

 

Nadat de aard van het Zelf door onderscheid tussen de ziener en het geziene en 

tussen de wereld (illusie) en Werkelijkheid (Brahman) werd ingezien volgen nu 

aanwijzingen voor oefeningen om in het Zelf te verblijven. 

उपके्ष्य नामरूप ेि ेसनच्चदानन्दतत्पििः। 

समानधां सव मदा कुया मद ्हृदय ेवाऽर्वा बनहिः॥२२॥ 
upekṣya nāmarūpe dve saccidānandatatparaḥ, 

samādhiṁ sarvadā kuryād hṛdaye vā'thavā bahiḥ. (22) 

upekṣya: onverschillig, niet door geraakt; nāmarūpe: namen en vormen; dve: 

beide; saccidānanda: bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid; tatparaḥ: toegewijd 

aan de hoogste; samādhiṁ: meditatie; sarvadā: altijd; kuryād: in praktijk ge-

bracht; hṛdaye vā: in het hart; āthavā: of; bahiḥ: buiten, extern. 

 

22. Negeer
1
 daarom namen en vormen, 

 En toegewijd aan Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid 

 Beoefen voortdurend meditatie
2
, 

 [Intern] in het Hart,
3
 of extern

4
.  

                                                      
1
 Negeer: ga eraan voorbij, laat je er niet door raken, kijk er doorheen. Het gaat hier 

niet om een apathische, onverschillige houding maar het besef dat het hier alleen om 

namen en vormen gaat. 
2
 Meditatie: de tekst spreekt over samādhi. Maar wat is samādhi? ‘Die bestaansgrond 

waar de totale wereld in oplost wordt samādhi genoemd’. Dus samādhi is de naam van 

het Zelf (ātman), of Werkelijkheid (Brahman). In het aanvangsstadium is in meditatie 

sprake van onderscheid tussen de mediterende, het object van meditatie en het medite-

ren. Bij samādhi vervalt dit onderscheid en er is slechts ‘alomtegenwoordige aanwe-

zigheid’, er is geen ervaring van weten noch van niet weten. Door oprechte en stapsge-

wijze oefening van ‘het verblijven in het gewaar zijn van Mijzelf’ wordt deze staat van 

‘volledig in Brahman opgenomen zijn’ verwerkelijkt. Dat begint met meditatie in zijn 

eenvoudigste vorm die ten slotte uitmondt in samādhi. Samādhi is dus een voortzetting 

van meditatie en vanuit dit oogpunt is er geen principieel verschil tussen meditatie en 

samādhi, maar alleen een gradueel verschil. Op grond van bovenstaande overwegingen 

en om niet in onnodige polemiek te vervallen is er hier de voorkeur aan gegeven om in 

alle verzen consequent ‘meditatie’ in plaats van ‘samādhi‘ te gebruiken. In de toelich-

tingen is samādhi wel gebruikt. 
3
 Het Hart: richt de aandacht op het Hart. Het Hart is het spirituele centrum, de zetel 

van het Zelf, paramātman, waaruit het gehele universum zich ontvouwt. 
4
 Extern: buiten het Hart, fysiek of subtiel, zoals een woord, een klank, een beeld enz. 



86                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

De volgende zeven verzen gaan over de zes verschillende soorten van medita-

tie. Eerst worden de drie interne meditatieoefeningen beschreven waarvan het 

volgende vers deze oefeningen inleidt. 

सनवकल्पो नननव मकल्पिः समानधनििनवधो हृनद। 
र्दश्यशब्दाननुवद्धने सनवकल्पिः पनुनििधा॥२३॥ 
savikalpo nirvikalpaḥ samādhirdvividho hṛdi, 

dṛśyaśabdānuviddhena savikalpaḥ punardvidhā. (23) 

savikalpaḥ: met dualiteit of gescheidenheid; nirvikalpaḥ: zonder dualiteit of 

gescheidenheid; samādhiḥ: (de praktijk van) meditatie; dvividhaḥ: (is) van twee 

soorten; hṛdi: in het hart, binnen, intern; dṛśya: het geziene; śabda: met woor-

den; anuviddhena: geassocieerd met; punaḥ: tevens, alweer; dvidhā: twee soor-

ten. 

 

23. De oefening van interne meditatie
1
 [in het Hart] 

 Kent twee soorten: met en zonder dualiteit
2
. 

 Meditatie met dualiteit is alweer in twee soorten, 

 Met associatie van een object of van een woord.  

                                                      
1
 Interne meditatie: Met dit vers wordt nu begonnen met de uitleg van soorten en grada-

ties van meditatie. Onwetendheid manifesteert zich in dualiteit in de vorm van ‘ik’, of 

het individu, en ‘dit’, of de wereld. De interne meditatie betreft het ‘ik’, of het individu, 

en de externe meditatie ‘dit’, of de wereld. 
2
 Met en zonder dualiteit: deze soorten meditaties worden respectievelijk savikalpa en 

nirvikalpa samādhi genoemd. Letterlijk betekenen savikalpa en nirvikalpa respectieve-

lijk gedifferentieerd en ongedifferentieerd. Het primaire verschil is dat bij savikalpa 

samādhi er onderscheid, dus differentiatie, tussen de mediterende en het object van 

meditatie aanwezig is, en bij nirvikalpa samādhi niet. Deze differentiatie is er de oor-

zaak van dat bij savikalpa samādhi er continu inspanning nodig is om niet af te dwalen. 

Nirvikalpa samādhi is een stabiele toestand waar inspanning voor terugkeer naar de 

meditatie niet nodig is. 

Zowel de externe als de interne meditatie worden onderverdeeld in ‘met dualiteit’ (ge-

differentieerd, savikalpa) en ‘zonder dualiteit’ (ongedifferentieerd, nirvikalpa). Dat 

maakt totaal vier soorten meditaties. De externe en interne meditaties met dualiteit 

kennen een verdere onderverdeling, namelijk geassocieerd met objecten of met woor-

den. Dit onderscheid is te wijten aan het feit dat bij meditatie met dualiteit sprake is van 

de mediterende (ik, het individu) én het object van de meditatie (dit, de wereld). Medi-

tatie met woorden heeft betrekking op het individu en die met objecten op de wereld. 

Dit maakt in totaal zes soorten meditaties, zie bijlage 2. 

 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          87 

 

In het volgende vers wordt de oefening van interne meditatie met dualiteit (sa-

vikalpa samādhi) geassocieerd met een object, uitgelegd. 

कामाद्यानश्चत्तगा र्दश्यािः तत्सानक्षिने ितेनम।् 
ध्यायते ्  र्दश्याननुवद्धोऽयां समानधिः सनवकल्पिः॥२४॥ 
kāmādyāścittagā dṛśyaḥ tatsākṣitvena cetanam, 

dhyāyet dṛśyānuviddho'yaṁ samādhiḥ savikalpaḥ. (24) 

kāmādyāḥ: verlangens enz.; cittagāḥ: oprijzende gedachten in het denken; 

dṛśyaḥ: zijn het geziene; tatsākṣitvena: als hun getuige; cetanam: op het be-

wustzijn; dhyāyet: (men) moet mediteren; dṛśya: het geziene; anuvid-dhaḥ: 

geassocieerd met; ayaṁ: dit is; samādhiḥ savikalpaḥ: meditatie met dualiteit. 

 

24. In het denken oprijzende gedachten zoals verlangens enz.  

 Zijn [te beschouwen als] het geziene, 

 Mediteer op [je eigen] bewustzijn
1
 als hun getuige

2
. 

 Dit is meditatie met dualiteit, geassocieerd met het geziene.
3
 

 

  

                                                      
1
 Eigen bewustzijn: het Zelf, de Getuige van alle mentale activiteiten. 

2
 Wees alleen getuige van de gedachten die oprijzen en dan weer verdwijnen. 

3
 Savikalpa samādhi geassocieerd met objecten. 



88                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

De oefening van interne meditatie met dualiteit (savikalpa samādhi), geassoci-

eerd met woorden  wordt nu besproken. 

असङ्गस्सनच्चदानन्दिः स्वप्रभो ितैवनज मतिः। 
अस्मीनत शब्दनवद्धोऽयां समानधस्सनवकल्पकिः॥२५॥ 
asaṅgassaccidānandaḥ svaprabho dvaitavarjitaḥ, 

asmīti śabdaviddho'yaṁ samādhissavikalpakaḥ. (25) 

asaṅgaḥ: ongehecht; saccidānandaḥ: Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid; 

svaprabhaḥ: uit zichzelf stralend; dvaita varjitaḥ: vrij van dualiteit; asmīti: Ik 

ben dat; śabda viddhaḥ: geassocieerd met woorden; ayam: dit is; 

samādhissavikalpakaḥ: de oefening van meditatie met woorden (object). 

 

25. “Ik ben Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid, 

 Ongehecht, uit zichzelf stralend en vrij van dualiteit.” 

 Dit is de oefening van meditatie met dualiteit, 

 Geassocieerd met woorden.
1
 

 

  

                                                      
1
 Meditatie met dualiteit, geassocieerd met woorden. In vers 24 wordt de oefening van 

interne meditatie met dualiteit, geassocieerd met een object, uitgelegd. De oprijzende 

en verdwijnende gedachten zijn daarbij de objecten die door de getuige worden gezien. 

In de oefening van  interne meditatie met woorden wordt er rechtstreeks, onophoudelijk 

en herhaaldelijk op de essentie van het Zelf door middel van woorden gemediteerd. 

Hier richt de mediterende zich uitsluitend op het besef van bijvoorbeeld “Ik ben Be-

staan-bewustzijn-gelukzaligheid. Ongehecht, uit zichzelf stralend en vrij van dualiteit.”  



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          89 

 

Nu wordt de hogere vorm van meditatie, de interne niet-duale meditatie, (nirvi-

kalpa samādhi), beschreven. 

स्वानभुनूतिसावशेाद ्र्दश्यशब्दावपुके्ष्य त।ु 
नननव मकल्पस्समानधस्स्यात ् ननवातनस्थतदीपवत॥्२६॥ 
svānubhūtirasāveśād dṛśyaśabdāvupekṣya tu, 

nirvikalpassamādhissyāt nivātasthitadīpavat. (26) 

svānubhūti: realisatie van het Zelf; rasa: (in de) gelukzaligheid (van); āveśād: 

volledig geabsorbeerd zijn; dṛśyaśabdāu: het geziene en de woorden beide; 

upekṣya: vrij van, genegeerd hebbend; tu: maar; nirvikalpaḥ samādhi: de niet-

duale staat van meditatie; syāt: is; nivātasthita: beschut voor de wind; dīpavat: 

(vlam van olie) lamp. 

 

26. Maar de niet-duale staat van meditatie
1
 gelijkt  

 Een [niet flikkerende] vlam op een windvrije plaats,  

 Als gevolg van volledig geabsorbeerd zijn in de gelukzaligheid 

 Van de realisatie van het Zelf, vrij van het geziene en van woorden. 

 

  

                                                      
1
 In tegenstelling tot  savikalpa samādhi is er bij nirvikalpa samādhi geen sprake van 

dualiteit in de vorm van de mediterende en het object van meditatie. De gedachten zijn, 

als het ware, opgelost in het bewustzijn en er is alleen gewaarwording van stilte voorbij 

het menselijke bevattingsvermogen. Dit wordt vergeleken met een kalme oceaan zon-

der golven.  



90                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

De beoefening van interne meditatie (verzen 24-26) heeft betrekking op het 

individu, de externe meditatie heeft betrekking op de door hem waargenomen 

wereld. Externe meditatie in associatie met het geziene wordt nu eerst uitge-

legd.  

हृदीव बाह्यदशेऽेनप यनस्मन ् कनस्मांश्चवस्तनुन। 
समानधिाद्यस्सिात्रात ् नामरूपपरृ्कृ्कनतिः॥२७॥ 
hṛdīva bāhyadeśe'pi yasmin kasmiṁścavastuni, 

samādhirādyassanmātrāt nāmarūpapṛthakkṛtiḥ. (27) 

hṛdīva: in het Hart; bāhya: buiten, extern; deśe: plaats; api: ook; yasmin kasmiṁśca 

vastuni: in welk object dan ook; samādhiḥ: meditatie is moge-lijk; ādyaḥ: het eerste; 

sat mātrāt: van puur bestaan; nāmarūpa: (van de) naam en vorm; pṛthakkṛtiḥ: de han-

deling van scheiden. 

 

27. De eerste soort [externe] meditatie kan beoefend worden 

 Met elk willekeurig extern object, net als bij interne meditatie
1
. 

 Die meditatie is het scheiden van naam en vorm 

 Van puur [en onveranderlijk] bestaan
2
.  

                                                      
1
 Interne meditatie: zie verzen 24, 25, 26. 

2
 Die meditatie is het scheiden van naam en vorm van puur bestaan: elk waargeno-

men object, een ding of een wezen, groot of klein, grof of fijn, dichtbij of veraf kan 

voor de beoefening van deze soort meditatie dienen. Derhalve is het niet nodig met 

dichte ogen te mediteren en men kan zich midden in de wereld bevinden, lopend, pra-

tend, etend of zittend enz. Elk object heeft vijf aspecten (vers 20); bestaan, verschij-

ning, dierbaarheid, vorm en naam. De eerste drie aspecten behoren tot de Werkelijk-

heid (Brahman) en de laatste twee tot de wereld. Het richten van de aandacht op de 

Werkelijkheid (Brahman) als de bestaansgrond (substraat) van naam en vorm, wordt 

meditatie geassocieerd met het geziene genoemd. 

Geen object kan zonder zijn bestaansgrond bestaan. ‘Pot’ is een naam toegekend aan 

een specifieke vorm. De naam hangt van de vorm af en derhalve dient het genegeerd te 

worden bij de beoefening van deze soort meditatie. De vorm is gemaakt van klei. Wan-

neer de vorm wordt genegeerd blijft zijn bestaansgrond over. Door dit proces van het 

negeren van vorm te continueren komt men ten slotte tot die bestaansgrond die geen 

andere bestaansgrond heeft. Bewustzijn! Zijn bestaan hangt van niets anders af dan van 

zichzelf. Hij alleen verleent bestaan aan alles. Gewaarzijn van ‘Bestaan‘ of bewustzijn 

als de bestaansgrond zelf is deze meditatie. 

Wijzend naar een boom werd een wijze gevraagd wat het is. Hij antwoordde ‘het is 

bewustzijn in de vorm van een boom’. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          91 

 

Wanneer de ziener en het geziene worden onderscheiden wordt de ziener ge-

kend als het Zelf. Op dezelfde wijze wordt het Zelf gekend door meditatie op 

de werkelijkheid waardoor de werkelijkheid van de onwerkelijkheid in de uiter-

lijke wereld gescheiden wordt. 

अखर्णडकैिसां वस्त ुसनच्चदानन्दलक्षर्णम।् 
इत्यनवनच्चन्ननिन्तयेां समानधम मध्यमो भवते॥्२८॥ 
akhaṇḍaikarasaṁ vastu saccidānandalakṣaṇam, 

ityaviccinnacinteyaṁ samādhirmadhyamo bhavet. (28) 

akhaṇḍaḥ: ongedeeld; ekarasaṁ: van dezelfde (enkelvoudige) essentie; vastu: 

Werkelijkheid; saccidānanda: Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid; lakṣaṇam: 

van de natuur; iti: dus; aviccinna: ononderbroken; cintā: overweging, contem-

platie, reflectie; samādhiḥ: meditatie; madhyamaḥ: midden-soort; bhavet: is. 

 

28. Werkelijkheid is ongedeeld, van dezelfde essentie, 

 Van nature Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid. 

 Zulk een ononderbroken contemplatie  

 Is meditatie van de middensoort
1
. 

 

  

                                                      
1
 Middensoort: qua gradatie plaatst  Śaṅkarā kennelijk deze meditatie tussen de externe 

meditatie in associatie met het geziene (savikalpa samādhi) in vers 27 en de externe 

niet-duale meditatie (nirvikalpa samādhi) in vers 29. Het is meditatie met dualiteit 

geassocieerd met woorden betreffende de externe wereld. 

De Werkelijkheid is noch verdeeld noch verdeelbaar daar het vormloos is. Bij deze 

middensoort meditatie wordt de mediterende zich alleen gewaar van de Werkelijkheid 

(Brahman) overal. Zijn aandacht richt hij op de Werkelijkheid met woorden als ‘onver-

deeld’, ‘ongebonden’, ‘tijdloos’, ‘alomvattend’ enz.  



92                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

Nu wordt de externe niet-duale meditatie, nirvikalpa samādhi, beschreven. 

स्तब्धीभवो िसास्वादात ् ततृीयिः पवू मवितिः। 
एतिैः समानधनभिः षनभिः नयते ् कालम ् ननिन्तिम॥्२९॥ 
stabdhībhavo rasāsvādāt tṛtīyaḥ pūrvavanmataḥ, 

etaiḥ samādhibhiḥ ṣaḍbhiḥ nayet kālam nirantaram. (29) 

stabdhī bhavaḥ: totale stilte (binnenin); rasa āsvādāt: ervaring of smaak van 

gelukzaligheid; tṛtīyaḥ: (is de) derde soort; pūrvavat: zoals eerder; mataḥ: be-

schreven; etaiḥ: met deze; samādhibhiḥ: meditaties; ṣaḍbhiḥ: zes; nayet: beste-

den; kālam: tijd; nirantaram: altijd, constant. 

 

29. De absolute innerlijke stilte
1
 bij de ervaring van gelukzaligheid 

 Is de derde soort meditatie
2
 zoals eerder beschreven

3
. 

 [Men] dient zijn tijd voortdurend 

 Aan deze zes soorten
4
 meditaties te besteden. 

 

 

  

                                                      
1
 Absolute innerlijke stilte: teken van het volledig in het absolute opgelost zijn van het 

ego tezamen met al zijn attributen. 
2
 Derde soort meditatie: zie voetnoot bij vers 28. 

3
 Eerder beschreven: zoals beschreven in vers 26 is er geen dualiteit meer en gedachten 

betreffende illusoire verschijnselen (de externe wereld) zijn als het ware opgelost in het 

bewustzijn. Er is alleen gewaarwording van stilte voorbij het menselijke bevattings-

vermogen dat door de beperkingen van het denken niet verwoord kan worden. 
4
 Zes soorten: zie voetnoot bij vers 23 en bijlage 2. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          93 

 

Het volgende vers verklaart dat als gevolg van constante beoefening van medi-

tatie een natuurlijke staat intreedt (sahaja nirvikalpa samādhi). Dan is er niets 

anders dan Werkelijkheid. 

दहेानभमान ेगनलत ेनवज्ञात ेपिमात्मनन। 
यत्र यत्र मनो यानत तत्र तत्र समाधयिः॥३०॥ 
dehābhimāne galite vijñāte paramātmani, 

yatra yatra mano yāti tatra tatra samādhayaḥ. (30) 

dehābhimāne: identificatie met het lichaam; galite: wegvallen, verdwijnen; 

vijñāte: wordt gekend: paramātmani: het Opperste of Allerhoogste Zelf; yatra 

yatra: waar ook; mano: het denken (manas); yati: gaat; tatra tatra: daar en 

daar; samādhayaḥ: is er meditatie (samādhi). 

 

30. Met de verdwijning van de identificatie met het lichaam  

 Wordt het Allerhoogste Zelf gekend, 

 Waar ook het denken dan naar toe gaat  

 Is er de ervaring van meditatie
1
. 

 

  

                                                      
1
 Het uiteindelijke doel van meditatie is niet het tijdelijk doen ophouden van mentale 

activiteit, maar het zich bevrijden van de identificatie met het lichaam zodat het opper-

ste Zelf overal en altijd permanent gekend wordt (vijñāte paramātmani). Dan is medita-

tie een natuurlijke staat (sahaja nirvikalpa samādhi) en is er niets anders dan Brahman, 

de Werkelijkheid alleen. Alle dualiteit is verdwenen en alles, van dichtbij tot het verste 

wordt ervaren als één, zonder delen, onveranderlijk, eeuwig, oneindig. 



94                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

Nu, ten slotte, wordt de realisatie van het Opperste Zelf verwoord in de taal der 

Upaniṣads
1
. 

नभद्यत ेहृदयग्रनथिः निद्यन्त ेसवमसांशयािः। 
नक्षयन्त ेिाp79 स्यकमा मनर्ण तनस्मन ् र्दष्ट ेपिावि॥े३१॥ 
bhidyate hṛdayagranthiḥ cidyante sarvasaṁśayāḥ, 

kṣiyante cāsyakarmāṇi tasmin dṛṣṭe parāvare. (31) 

bhidyate: doorgehakt; hṛdaya-granthiḥ: de knoop van het hart; cidyante: opge-

lost, afgedaan; sarvasaṁśayāḥ: alle twijfels; kṣiyante: opraken ; ca: en; asya: 

van dit (hem); karmāṇi: alle karma’s (effecten van vroegere handelingen); tas-

min: dat; dṛṣṭe: bij het zien; parāvare: Hem die hoog en laag is, overal is. 

 

31. De hartknoop is doorgehakt
2
,  

 Geen twijfel
3
 bleef overeind, 

 Alle karma’s
4
 zijn uitgedoofd.  

 Bij het zien van Hem die hoog en laag
5
 is. 

  

                                                      
1
 Muṇḍaka Upaniṣad 2.2.8, letterlijk overgenomen. 

2
 De hartknoop is doorgehakt: de hartknoop is de symbolische uitdrukking van de ver-

binding tussen het Zelf en het lichaam, ofwel de identificatie met het lichaam ten ge-

volge van valse opleggingen op het Zelf. 
3
 Twijfel: twijfels betreffende de werkelijkheid van het individu en de wereld. 

4
 Karma’s: alle handelingen tot het moment van realisatie inclusief die van vroegere 

levens laten geen residu meer over, alsof ze tot een droom behoorden. 
5
 Hij die hoog en laag is: Alles bevattende, van de hoogste tot de laagste, inhoudende 

zowel de oorzaak (schepper) als zijn effecten (de wereld), het Al. 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          95 

 

Bijlage 1: Schematische weergave van de verzen 6, 8 en 9. 
Het vlak van het papier stelt het onbegrensde bewustzijn cit, en het grijze deel het persoonlijke bewustzijn citta voor. Het licht van 

het bewustzijn doordringt alles, vandaar de stippellijn. 

Ver-

sNr 

 Intellect (buddhi) 

6 Ego 

(ahaṅkāra) 

denkvermogen (het interne orgaan)  

(antaḥkaraṇa) 

 

8 

[Onder invloed 

van de guṇa:] 

[sattva] [rajas] [tamas] modificaties van antaḥkaraṇa 

manas                      buddhi                       citta 

Identificatie van 

ego met: 

bewustzijn 

(cit) 

lichaam 

(deha) 

Getuige 

(sākṣi) 

gedachten 

(wil/twijfel, 

 enz. zie vers 6) 

onderscheidend 

vermogen 

(waar/onwaar) 

 

herinnering 

en  vreugde 

 is: natuurlijk karmisch onwetendheid 

Uit zich als: ik weet ik ben mens ik ben  

9 Duurt zolang: ego als werke-

lijk beschouwd 

karma bestaat tot men  

ontwaakt 
 

 

 

 

Bijlage 2. Schematische weergave van de zes soorten van meditatie: intern (individu), extern (wereld),  met duali-

teit (savikalpa) en zonder dualiteit (nirvikalpa) volgens de verzen 23-29. 

          Met dualiteit    Geassocieerd met objecten (vers 24) 

      Intern 

          Zonder dualiteit (vers 26)  Geassocieerd met woorden (vers 25) 

Meditatie (samādhi) 

          Met dualiteit    Geassocieerd met objecten (vers 27) 

      Extern 

          Zonder dualiteit (vers 29)  Geassocieerd met woorden (vers 28) 



96                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          97 

 

     Dṛg Dṛśya Viveka 

English translation by Swami Nikhilananda 

1. The form is perceived and the eye is its perceiver. It (eye) is perceived and the 

mind is its perceiver. The mind with its modifications is perceived and the Witness 

(the Self) is verily the perceiver,  But It (the Witness) is not perceived (by any 

other).  

2. The forms (objects of perception) appear as various on account of such distinc-

tions as blue, yellow, gross, subtle, short, long etc. The eye, on the other hand, sees 

them, itself remaining one and the same. 

3. Such characteristics of the eye as blindness, sharpness or dullness, the mind is 

able to cognize because it is a unity. This also applies to (whatever is perceived 

through) the ear, skin etc. 

4. Consciousness illumines (such other mental states as) desire, determination and 

doubt, belief  and non-belief,  constancy and its opposite, modesty, understanding, 

fear and others, because it (Consciousness) is a unity. 

5. This Consciousness does neither rise nor set. It does not increase; nor does it 

suffer decay. Being self-luminous, it illumines everything else without any other 

aid. 

6. Buddhi appears to possess luminosity on account of the reflection of Conscious-

ness in it. Intelligence (Buddhi) is of two kinds.  One is designated egoity, the other 

as mind. 

7. In the opinion of the wise, the identity of the reflection (of Consciousness) and 

of ego is like the identity of the fire and the (heated) iron ball. The body having 

been identified with the ego (which has already identified itself with the reflection 

of Consciousness) passes for a conscious entity. 

8. The identification of the ego with the reflection of Consciousness, the body and 

the Witness are of three kinds, namely, natural, due to (past) Karma, and due to 

ignorance, respectively. 

9. The mutual identification of the ego and the reflection of Consciousness, which 

is natural, does not cease so long as they are taken to be real. The other two identi-

fications disappear after the wearing out of the result of Karma and the attainment 

of the knowledge of the highest Reality, respectively. 

10. In the state of deep sleep, when (the thought of) ego disappears, the body also 

becomes unconscious. The state in which there is the half manifestation of the ego 

is called the dream state and the full manifestation of the ego is the state of waking. 

11. The inner organ (mind) which is itself but a modification identifying itself with 

the reflection of Consciousness imagines (various) ideas in the dream. And the 



98                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 
same inner organ (identifying itself with the body) imagines objects external to 

itself in the waking state with respect to the sense-organs. 

12. The subtle body which is the material cause of the mind and egoism is one and 

of the nature of insentiency. It moves in the three states and is born and it dies. 

13. Two powers, undoubtedly, are predicated of Maya, viz., those of projecting and 

veiling. The projecting power creates everything from the subtle body to the gross 

universe. 

14. The manifesting of all names and forms in the entity which is Existence-

Consciousness-Bliss and which is the same as Brahman, like the foams etc. in the 

ocean, is known as creation. 

15. The other power (of Maya) conceals the distinction between the perceiver and 

the perceived objects which are cognized within the body as well as the distinction 

between Brahman and the phenomenal universe which is perceived outside (one's 

own body). This power is the cause of the phenomenal universe. 

16. The subtle body (Lingam) which exists in close proximity to the Witness (Sak-

shin) identifying itself with the gross body becomes the embodied empirical self, 

on account of its being affected by the reflection of Consciousness. 

17. The character of an embodied self appears through false superimposition in the 

Sakshin also. With the disappearance of the veiling power, the distinction (between 

the seer and the object) becomes clear and with it the Jiva character of the Sakshin 

(Witness) disappears. 

18. Similarly, Brahman, through the influence of the power that conceals the dis-

tinction between it and the phenomenal universe, appears as endowed with the 

attributes of change. 

19. In this case also, the distinction between Brahman and the phenomenal uni-

verse becomes clear with the disappearance of the veiling power. Therefore change 

is perceived in the phenomenal universe, but never in Brahman. 

20. Every entity has five characteristics, viz., existence, cognizability, attractive-

ness, form and name. Of these, the first three belong to Brahman and the next two 

to the world. 

21. The attributes of Existence, Consciousness and Bliss are equally present in the 

Akasha (ether), air, fire, water and earth as well as in gods, animals and men etc. 

Names and forms make one differ from the other. 

22. Having become indifferent to name and form and being devoted to Satchidan-

anda, one should always practise concentration either within the heart or outside.  

23. Two kinds of Samadhi to be practised in the heart (within one's self) are known 

as Savikalpa and Nirvikalpa. Savikalpa Samadhi is again divided into two classes, 

according to its association with a cognizable object or a sound (as an object). 



 DṚG DṚŚYA VIVEKA                                          99 

 
24. Desire etc. centred in the mind are to be treated as (cognizable) objects. Medi-

tate on Consciousness as their Witness. This is what is called Savikalpa Samadhi 

associated with (cognizable) objects.  

25. I am Existence-Consciousness-Bliss, unattached, self-luminous and free from 

duality. This is known as the (other kind of) Savikalpa Samadhi associated with 

sound (object). 

26. But the Nirvikalpa Samadhi is that in which the mind becomes steady like the 

(unflickering flame of a) light kept in a place free from wind and in which the stu-

dent becomes indifferent to both objects and sounds on account of his complete 

absorption in the bliss of the realization of the Self. 

27. The first kind of Samadhi is possible with the help of any external object as it is 

with the help of an internal object. In that Samadhi the name and form are sepa-

rated from what is Pure Existence (Brahman). 

28. The entity which is (always) of the same nature and unlimited (by time, space 

etc.) and which is characterised by Existence-Consciousness-Bliss, is verily Brah-

man. Such uninterrupted reflection is called the intermediate absorption, that is, the 

Savikalpaka Samadhi associated with sound (object). 

29. The insensibility of the mind (to external objects) as before, on account of the 

experience of Bliss, is designated as the third kind of Samadhi (Nirvikalpaka). The 

practitioner should uninterruptedly spend his time in these six kinds of Samadhi. 

30. With the disappearance of the attachment to the body and with the realization 

of the Supreme Self, to whatever object the mind is directed one experiences 

Samadhi. 

31. By beholding Him who is high and low, the fetters of the heart are broken, all 

doubts are solved and all his Karmas (activities and their effects) wear away. 

  

* * * 



100                                           DṚG DṚŚYA VIVEKA 

 

Literatuur 

Śaṅkara: Dṛg-Dṛśya Viveka: Vertaling Swami Nikhilananda, 1931, Sri Rama-

nakrishna Asrama, Mysore (46 verzen). 

Śaṅkara: Dṛg Dṛśya Viveka: Vertaling Swami Tejomayananda. Chinmaya 

Mission Trust, 1994, India, ISBN: 978-81-7597-126-4 (31 verzen). 

Śaṅkara: Dṛg Dṛśya Viveka: Vertaling Sri Ramana Maharshi. Opgenomen in 

‘The Collected Works of Ramana Maharshi’ door Arthur Osborne, India (46 

verzen). 

Śaṅkara: Dṛg Dṛśya Viveka: Vertaling Clarissa, 2010, ISBN: 978-1-4452-

0858-9 (31 verzen). 

Śaṅkara: Vivekacūḍamaṇi: Vertaling F. Arav, 2010. ISBN/EAN: 978-90-

816538-1-7 (versie van 580 verzen). 

 

 

 

 



 VĀKYAVṚTTI                                          101 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

वाक्यवनृत्तिः 
VĀKYAVṚTTI 

 
De betekenis van de verklaring  

 'Dat zijt Gij' 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Voor toelichting over dit werk zie de inleidende woorden vanaf pagina v.  



102                                           VĀKYAVṚTTI 

 

 

Inhoud van de verzen 

1  Eerbeton aan Śrī Gaṇeśa, God van wijsheid. 

2   Eerbetoon aan de Leraar. 

3  Vraag van de door kwellingen geteisterde leerling naar zelfkennis. 

4  Uiting van verlangen naar bevrijding door de leerling. 

5  Bereidwilligheid van de Leraar. 

6  Kennis van de eenzelvigheid van het individuele Zelf en het   

  Universele Zelf zoals verwoord in 'Dat zijt Gij' leidt tot bevrijding. 

7  De vragen van de leerling over het individuele Zelf en het   

  Universele Zelf. 

8  Antwoord van de Leraar dat het individuele Zelf Brahman is. 

9-10   Het kennen van de betekenis van de individuele woorden is nodig om 

  de betekenis van een zin te begrijpen.  

11  Jij bent een belichaming van bewustzijn, de getuige.  

12-14 Het stoffelijke lichaam is niet het Zelf. 

15-17 Jij bent de Ziener en niet het geziene. 

18-22 Weet: Ik ben Hem! 

23-25 Jij bent het Zelf 

26-27 Betekenis van het woord 'Gij' is bestaan, bewustzijn en   

  gelukzaligheid, de  getuige van de geest. 

28-36 Betekenis van het woord 'Dat' is bestaan, bewustzijn en    

  gelukzaligheid, de getuige van Māyā (de wereld). 

37-40 Betekenis van de combinatie van de woorden Dat en Gij.  

41  Het individuele Zelf is zonder een tweede. 

42-43 Het afwijzen van de directe betekenissen. 

44  Directe betekenis van het woord 'Gij'. 

45  Directe betekenis van het woord 'Dat'. 

46-48 Definitie en keuze van indirecte betekenis. 

49-50 Aanbevelingen voor het voortgaan op de weg naar zelfkennis. 

51-53 Bevrijding. 

 

  



 VĀKYAVṚTTI                                          103 

 

 

VĀKYAVṚTTI 

DE BETEKENIS VAN DE VERKLARING  

'DAT ZIJT GIJ' 
  

 Eerbetoon aan Śrī Gaṇeśa: 

1. Ik buig me voor dat pure bewustzijn, 

 Een oceaan van onbegrensd geluk, de door Śrī beminde, 

 De alwetende Heer van het universum, 

 Manifestatie van verscheidenheid zonder gebondenheid, 

 Almachtig, de oorsprong van de schepping, 

 De instandhouder en oplosser van het universum. 

2. Telkens buig ik me voor de lotusvoeten van mijn Leraar, 

 Door wiens genade ik voor altijd tot inzicht kwam  

 Dat ik de alles doordringende Eén ben 

 En het gehele universum een oplegging is op Mij. 

3. Verschroeid door de hitte van de drie kwellingen 

 Maar begiftigd met middelen leidend naar bevrijding  

 Zegt iemand tot de ware leraar, 

 [Een kenner van Brahman]: 

4. Gun mij uw onuitputtelijke genade, O Heer, 

 En leg me alstublieft onomwonden uit  

 Hoe ik zonder moeite bevrijd kan worden 

 Van de gebondenheid van geboorte. 

5. De leraar zegt:  

 Deze bijzondere vraag van je 

 Acht ik van zeer grote waarde. 

 Ik zal hem zo helder mogelijk beantwoorden, 

 Luister met grote aandacht, het is dit: 

6. De kennis van de eenzelvigheid 

 Van het individuele Zelf en het Universele Zelf, 

 Afkomstig van Vedische verklaringen zoals 'Dat zijt Gij' enz. 

 Is wat bevrijding mogelijk maakt.  



104                                           VĀKYAVṚTTI 

 

7. De leerling zegt:  

 Wie is het individuele en wie het Universele Zelf? 

 Hoe kunnen zij één en hetzelfde zijn? 

 En hoe kunnen verklaringen als 'Dat zijt Gij' 

 Hun eenzelvigheid aantonen? 

8. De leraar antwoordt: Ik zal je vraag beantwoorden. 

 Wie anders kan het individuele Zelf zijn 

 Dan jijzelf die mij vraagt 'Wie ben ik?'. 

 Jij bent zonder twijfel Brahman Zelf. 

9. De leerling beklaagt zich: 

 Hoe kan ik de betekenis begrijpen  

 Van de verklaring 'Ik ben Brahman', 

 Als ik niet op klare wijze de betekenis ken 

 Van de woorden daarin, leg het mij uit, O Heer. 

10. De leraar antwoordt: 

 Jij sprak de waarheid, dat de kennis 

 Van de betekenis van woorden in een zin 

 Bepalend is voor het begrijpen van de betekenis van die zin. 

 Er kunnen hierover geen twee meningen bestaan. 

11. Waarom ken je jezelf niet? 

 Jij bent een belichaming van  

 Bewustzijn, bestaan en gelukzaligheid, 

 De getuige van de geest en de veranderingen daarin. 

12. Geef de misvatting van de identificatie van het Zelf  

 Met het lichaam enz. op, en besef onafgebroken 

 Dat je bewustzijn, bestaan en gelukzaligheid bent, 

 De getuige van het intellect. 

13. Het grofstoffelijke lichaam is niet het Zelf. 

 Het bezit vorm, kleur enz. zoals een pot, 

 Ook omdat het bestaat uit modificaties van elementen 

 Zoals ether en andere elementen bij een kruik. 

14. [De leerling zegt:] 

 Indien op basis van deze argumenten 

 Het stoffelijke lichaam als het niet-Zelf wordt aanvaard, 

 Toon mij dan alstublieft het Zelf direct, 

 Als een vrucht in je handpalm. 

  



 VĀKYAVṚTTI                                          105 

 

15. [De leraar zegt:] 

 Zoals de waarnemer van een kruik 

 In alle opzichten verschillend is van de kruik, 

 Moet je weten dat jij, de waarnemer van het lichaam, 

 Niet dat lichaam bent. 

16. Stel op dezelfde wijze ook vast dat je 

 De waarnemer van de zinnen bent en niet de zinnen zelf. 

 Wees er ook zeker van dat je noch de geest bent 

 Noch het intellect, noch de levenskracht.  

17. Overtuig jezelf dat je ook geen combinatie bent 

 Van de stoffelijke en subtiele lichamen, 

 En stel ook nauwkeurig vast door gevolgtrekking 

 Dat jij, de Ziener, verschillend bent van het geziene. 

18. Ken jezelf als het Ene, door wiens nabijheid alleen 

 Onbezielde entiteiten als het lichaam en de zinnen 

 Kunnen functioneren door middel van 

 Instemming en verwerping. 

19. Wees er krachtig van overtuigd dat je één bent 

 Met het onveranderlijke binnenste Zelf, 

 Dat het intellect enz. tot beweging brengt 

 Zoals een magneet een ijzeren voorwerp. 

20. Weet: Ik ben Hem, door wiens nabijheid 

 Niet-bewuste entiteiten zoals het lichaam, 

 De zinnen, de geest en de levenskracht 

 Toch bewust schijnen te zijn als het Zelf. 

21. Weet: Ik ben Hem, het Ene bewustzijn dat het Zelf is, 

 Dat de wijzigingen in het intellect verlicht 

 Zoals 'mijn gedachten gingen naar elders 

 Maar ze zijn nu tot rust gebracht.' 

22. Weet: Ik ben Hem, het Ene onveranderlijke Zelf, 

 Dat direct wordt gekend en dat 

 Het verschijnen en verdwijnen van het intellect verlicht 

 En de drie staten van dromen, waken en slaap. 

23. Jij bent het Zelf, een belichaming van puur bewustzijn, 

 Dat het lichaam verlicht en er daarom geheel verschillend van is, 

 Zoals een lamp die verschillend is 

 Van de pot die hij verlicht.    



106                                           VĀKYAVṚTTI 

 

24. Vergewis je van het feit dat je één bent  

 Met de Ziener, het meest dierbare van alles, 

 Omwille van wie personen en dingen,  

 Zoals kinderen en weelde, dierbaar zijn. 

25. Vergewis je van het feit dat je één bent 

 Met de Ziener naar wie de grootste hunkering uitgaat: 

 'Mag ik altijd het object van het meest dierbare zijn 

 En nooit ophouden te bestaan'. 

26. Bewustzijn, dat zich als de getuige manifesteert, 

 Is wat met het woord 'Gij' wordt bedoeld. 

 Geheel vrij van veranderingen is zelfs getuige zijn  

 Niets anders dan de verlichtende kracht van het Zelf. 

27. Wat het woord 'Gij' beduidt is geheel verschillend 

 Van het lichaam, de zinnen, de geest, de levenskracht en het ego 

 En is absoluut vrij van de zes wijzigingen van bestaan 

 Waar alle niet-bewuste dingen aan zijn onderworpen. 

28. Nadat op deze wijze de betekenis van het woord 'Gij' is begrepen, 

 Moet men de betekenis van het woord 'Dat' nagaan 

 Door ontkenning van dat wat anders is dan Brahman 

 En ook volgens de directe bevestigende methode. 

29. Dat wat absoluut vrij is van elke smet van hergeboorten, 

 En wat (in de Upaniṣads) als 'niet grof' enz. is omschreven, 

 Wat geen aanwijsbare kenmerken heeft 

 En verheven is boven duisternis en onwetendheid, 

30. Dat wat geen groter heerlijkheid kent dan Zichzelf, 

 De belichaming van bestaan-kennis [-puur bewustzijn], 

 En wat omschreven wordt als 'Bestaan' [is de betekenis van 'Dat'], 

 Het alles doordringende Wezen, bekend als het Universele Zelf. 

31. Weet dat Brahman 

 Alwetend, Almachtig 

 En de Opperste Heer van allen is, 

 Zoals door de Veda's verkondigd. 

32. Weet: Dát is Brahman wat in de Veda's is uitgelegd 

 Door middel van voorbeelden zoals klei, 

 En door het kennen waarvan  

 Alles wordt gekend.  



 VĀKYAVṚTTI                                          107 

 

33. Weet: Dát is Brahman, 

 Wat de Veda's als grenzeloos stellen, 

 En verwijzend naar het universum  

 Als zijn effect, deze stelling staven. 

34. Weet: Dát is Brahman, wat de Upaniṣads 

 Zeer zorgvuldig hebben vastgesteld 

 Als het enige doelwit van de zoektocht 

 Van hen die naar bevrijding streven. 

35. Weet: Dát is Brahman, 

 Wat in elk individueel schepsel 

 Is binnengetreden en zijn bestuurder werd, 

 Zoals door de Veda's verkondigd. 

36. Weet, dat de Upaniṣads verkondigen dat Brahman 

 De enige Oorzaak is van alle handelingen  

 Die de individuele zielen verrichten, 

 En de Gever is van de vruchten daarvan. 

37. De betekenis van de afzonderlijke woorden 

 'Gij' en 'Dat' is hiermede duidelijk vastgesteld. 

 Nu zal de betekenis worden behandeld van de verklaring 'Dat zijt Gij' 

 Namelijk de gelijkheid van wat met deze twee woorden wordt bedoeld  

38. Dat waar deze verklaring op doelt is noch verbonden met 

 Noch gekenmerkt door wat dan ook.  

 De betekenis van deze verklaring volgens de wijze is 

 Eén ondeelbaar wezen, bestaande uit gelukzaligheid alleen. 

39. Wat verschijnt als het individuele bewuste Zelf  

 Is van de aard van gelukzaligheid zonder een tweede. 

 En het Ene, dat gelukzaligheid zonder een tweede is, 

 Is niet anders dan het individuele bewuste Zelf. 

40. De misvatting dat het woord 'Gij' iets anders dan Brahman betekent 

 En dat het woord 'Dat' voor iets kenbaars staat, 

 Houdt onmiddellijk op bij het vatten van 

 De gemeenschappelijke betekenis van deze twee woorden. 

41. [De leerling vraagt:] Wat volgt hierop? 

 De leraar zegt: Luister:  

 Het individuele bewuste Zelf [dat alles verlicht] staat voor 

 De Ene allesdoordringende gelukzaligheid zonder een tweede.  



108                                           VĀKYAVṚTTI 

 

42. Verklaringen als 'Dat zijt Gij' enz.  

 Dienen om de eenzelvigheid te bekrachtigen 

 Van wat indirect bedoeld wordt 

 Met de twee woorden 'Gij' en 'Dat'. 

43. We hebben op zorgvuldige wijze uitgelegd, 

 Hoe de verklaring de twee direct uitgedrukte 

 Ogenschijnlijke betekenissen afwijst en dus, 

 Wat het werkelijk betekent, onthult. 

44. Het bewustzijn dat verbonden is  

 Met het interne orgaan en dat het object is 

 Van het idee en woord 'ik', 

 Is de directe betekenis van het woord 'Gij'. 

45. Dat wat middels toegevoegde kenmerken wordt gekend, 

 De bron van het universum, omschreven als Alwetend enz., 

 Wat Māyā als zijn oplegging heeft en wiens aard bewustzijn is, 

 Is de directe (ogenschijnlijke) betekenis van 'Dat'. 

46. Omdat, met het oog op één en dezelfde werkelijkheid, 

 De indirect en direct gekende kenmerken tegenstrijdig zijn 

 Met die van een bestaan met een tweede en Absolute Eenheid, 

 Moet voor de indirect uitgedrukte betekenis worden gekozen. 

47. In geval van tegenstrijdigheid met andere bewijsgronden  

 Bij het aanvaarden van de directe betekenis van een woord, 

 Wordt de betekenis die eenduidig en uit zichzelf begrijpelijk is, 

 De indirect uitgedrukte betekenis genoemd. 

48. Alleen 'overeenstemming en tegenstrijdigheid' mag worden   

 Aangewend bij interpretatie van zinnen als 'Dat zijt Gij',  

 Waarin één deel van de directe betekenis van de twee woorden  

 'Dat' en 'Gij' wordt weggelaten terwijl het andere wordt behouden. 

 Bij dergelijke gevallen zal geen andere methode baten,   

 Zoals in geval van de twee woorden 'hij' en 'dit', 

 - In zinnen als 'hij is dit' enz.-, een deel van de directe betekenis 

 Van elk woord wordt weggelaten terwijl het andere wordt behouden. 

49. Men moet zo lang als nodig is doorgaan met de studie van de Veda's,  

 Met het overwegen van de betekenissen daarvan en met oefeningen 

 Om de geest te beteugelen, tot de juiste betekenis van de verklaring  

 'Ik ben Brahman' helder en gevestigd is.  



 VĀKYAVṚTTI                                          109 

 

50. Wanneer door de genade van de Veda's en de Leraar 

 Deze Kennis gevestigd wordt, 

 Heeft men de oorzaak van hergeboorten 

 Voor eeuwig tenietgedaan.  

51. Zo'n mens, zijn stoffelijke en subtiele lichamen opgelost, 

 Bevrijd van de subtiele elementen en 

 Verlost van de aaneenschakeling van handelingen, 

 Wordt onmiddellijk bevrijd. 

52. Na opgehouden te zijn met bindende handelingen, 

 Zal de 'in dit leven bevrijde' nog een tijdje voortleven  

 Als gevolg van de dwingende kracht van de handelingen 

 Die reeds vrucht begonnen af te werpen. 

53. Deze bevrijde heeft de Absolute Eenheid bereikt, 

 De grootste en ultieme heerlijkheid, 

 Die de opperste verblijfplaats van Viṣṇu wordt genoemd 

 Waarvan er geen terugkeer is. 

Hier eindigt de uiteenzetting 

Over de impliciete betekenis van de uitspraak  

['Dat zijt Gij'] door Śrī Śaṅkara,  

De grote Leraar en rondtrekkende Paramahaṁsa. 

  



110                                           VĀKYAVṚTTI 

 वाक्यवनृत्तिः 
VĀKYAVṚTTI 

॥ श्री गर्णशेाय नमिः॥ 
सग मनस्थनतप्रलयहतेमुनिन्त्यशनिां  नवश्वशे्विां  
नवनदतनवश्वमनन्तमनूत मम।् 
ननम ुमिबन्धनमपािसखुाम्बिुानशां  
श्रीवल्लभां नवमलबोधघनां नमानम॥ १॥ 
 

|| śrī gaṇeśāya namaḥ|| 

sargasthitipralayahetumacintyaśaktiṁ viśveśvaraṁ viditaviśvamanantamūrtim 

| 

nirmuktabandhanamapārasukhāmburāśiṁ 

śrīvallabhaṁ vimalabodhaghanaṁ namāmi || 1|| 

 

śrī gaṇeśāya namaḥ: eerbetoon aan Śrī Gaṇeśa, God van wijsheid. sarga- sthi-

ti-pralaya-hetum: die de oorsprong, bestaansgrond, bron, is van de schepping, 

instandhouding en de oplossing van het universum; acintya-śaktiṁ: wiens 

kracht onvatbaar is; viśva-iśvaraṁ: die de Heer van het universum is; vidita-

viśvam: die de kenner van het gehele universum is; ananta-mūrtim: die de be-

zitter van een ontelbare hoeveelheid van vormen is; nirmuktabandhanam: die 

alleszins vrij van gebondenheid is; apāra-sukha-amburāśiṁ: die een oceaan 

van oneindige gelukzaligheid is; śrīvallabhaṁ: aan de Ene die bemind wordt 

door Śrī (de leraar); vimala-bodha-ghanaṁ: en die onbesmet bewustzijn is; 

namāmi: ik buig me voor. 

 

Eerbetoon aan Śrī Gaṇeśa: 

1. Ik buig me voor dat pure bewustzijn, 

 Een oceaan van onbegrensde geluk, de door Śrī
1
 beminde, 

 De alwetende Heer van het universum, 

 Manifestatie van verscheidenheid zonder gebondenheid, 

 Almachtig, de oorsprong van de schepping, 

 De instandhouder en oplosser van het universum.  

                                                      
1
 Viṣṇu's echtgenote, beschouwd als de godin van voorspoed en schoonheid. 



 VĀKYAVṚTTI                                          111 

 

यस्य प्रसादादहमवे नवष्णमु मय्यवे सवं पनिकनल्पतां ि। 
इत्थां नवजानानम सदात्मरूपां तस्याांनिपद्मां प्रर्णतोऽनस्म ननत्यम॥् २॥ 
 

yasya prasādādahameva viṣṇurmayyeva sarvaṁ parikalpitaṁ ca | 

itthaṁ vijānāmi sadātmarūpaṁ tasyāṁghripadmaṁ praṇato'smi nityam || 2|| 

 

yasya prasādāt; door wiens genade; ahameva: ikzelf ben; viṣṇu: de alles door-

dringende Eén; mayi eva: op mij alleen; sarvam: alles; parikalpitam: is opge-

legd; ca: en; ittham: dus; vijānāmi: ik weet; sada: voor altijd; ātma-rūpam: van 

de essentie van het Zelf; tasya aṁghri padma: aan de lotusvoeten van Hem; 

praṇataḥ: buig neer; asmi nityam: ben altijd, eeuwig. 

 

2. Telkens buig ik me voor de lotusvoeten van mijn Leraar, 

 Door wiens genade ik voor altijd tot inzicht kwam  

 Dat ik de alles doordringende Eén ben
1
 

 En het gehele universum een oplegging is op Mij.
2
 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 Viṣṇu: Zie Bṛhadrānyaka Upaniṣad. 1.4.10: "In den begin was er niets dan Brahman. 

Hij kende Zichzelf als 'Ik ben Brahman' (brahmāsmi). Uit die kennis ontsprong alles. 

Al degenen onder de goden, de wijzen en de mensen die deze kennis verkregen hebben, 

zijn Brahman zelf geworden. 
2
 Na dit eerbetoon begint de inhoudelijke behandeling van het onderwerp. Het is in de 

vorm van een dialoog tussen een Leraar en een leerling. In de volgende twee verzen (3 

en 4) leg de leerling zijn vraag bij de Leraar neer. 



112                                           VĀKYAVṚTTI 

 

तापत्रयाकमसांतप्तिः कनश्चदुनििमानसिः। 
शमानदसाधनयै ुमििः सद्गरुुां  पनिपचृ्छनत॥ ३॥ 
 

tāpatrayārkasaṁtaptaḥ kaścidudvignamānasaḥ | 

śamādisādhanairyuktaḥ sadguruṁ paripṛcchati || 3|| 

 

tāpa-traya-arka-saṁtaptaḥ: verschroeid door de hitte van de drie kwellingen; 

kaścid: iemand; udvignamānasaḥ: bezorgd zijnde; yuktaḥ: begiftigd; śama-ādi-

sādhanaiḥ: met middelen leidend naar bevrijding; sadguruṁ: aan een ware 

leraar; paripṛcchati: zegt. 

 

3. Verschroeid door de hitte van de drie kwellingen
1
 

 Maar begiftigd met middelen leidend naar bevrijding
2
  

 Zegt iemand tot de ware leraar, 

 [Een kenner van Brahman]: 

 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 Deze kwellingen zijn: 1. ‘ādhyātmika’: psychisch-fysieke kwellingen zoals angst en 

pijn; 2. ‘ādhidaivika’: kwellingen teweeggebracht door niet-menselijke wezens en 

natuurrampen; 3. ‘ādhibautika’: kwellingen teweeggebracht door soortgenoten (men-

sen). 
2
 Deze middelen (ook de vier vereisten genoemd) zijn: (1) onthechting (vairāgya), (2) 

onderscheid tussen het eeuwigdurende en het voorbijgaande (nityānityavastuvivekaḥ), 

(3) de zes deugden bestaande uit kalmte (śama), zelfbeheersing (dama), terug-

getrokkenheid (uparati), verdraagzaamheid (titikṣā), geloof (śraddhā), in-het-Zelf-

gevestigd-zijn (samādhāna) en (4) sterk verlangen naar de uiteindelijke bevrijding 

(mumukṣutā). Zie ook de verzen 4 t/m 9 in Aparokṣānubhūti en vers 19 in Viveka-

cūḍāmaṇi. 

 



 VĀKYAVṚTTI                                          113 

 

अनायासने यनेास्मािचु्च्ययेां भवबन्धनात।् 
ति ेसांनक्षप्य भगवने्कवलां कृपया वद॥ ४॥ 
 

anāyāsena yenāsmānmuccyeyaṁ bhavabandhanāt | 

tanme saṁkṣipya bhagavankevalaṁ kṛpayā vada || 4|| 

 

anāyāsena: zonder moeite, inspanning; yena: waardoor; asmāt: van, uit; 

muccyeyaṁ: kan ik bevrijd worden; bhavabandhanāt: van deze gebondenheid 

van geboorte; tat: dat; me: aan mij; saṁkṣipya: zonder omhaal, kortweg; bhag-

avan: Uwe heiligheid, O Heer; kevalaṁ kṛpayā: door genade alleen; vada: leg 

alstublieft uit. 

 

4. Gun mij uw onuitputtelijke genade, O Heer, 

 En leg me alstublieft onomwonden uit  

 Hoe
1
 ik zonder moeite

2
 bevrijd kan worden 

 Van de gebondenheid van geboorte. 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 Zelfkennis, de directe weg naar bevrijding. 

2
 Want, zelfkennis, wanneer die daagt, maakt de mens onmiddellijk vrij zonder inspan-

ning door hemzelf of door iemand anders. 



114                                           VĀKYAVṚTTI 

 

गरुुरुवाि। 
सार्ध्ीत ेविनव्यनििः प्रनतभानत वदानम त।े 
इदां तनदनत नवस्पष्टां सावधानमनािः शृर्ण॥ु ५॥ 
 

gururuvāca | 

sādhvīte vacana-vyaktiḥ pratibhāti vadāmi te | 

idaṁ taditi vispaṣṭaṁ sāvadhānamanāḥ śṛṇu || 5|| 

 

guru: de leraar; uvāca: spreekt;  

sādhvī: uitstekend; te: van je; vacanavyaktiḥ: deze bijzondere vraag; prati-

bhāti: is; vadāmi: ik zal uitleggen; te: aan je; idaṁ taditi: het is dit; vispaṣṭa: 

zeer helder; sāvadhāna-manāḥ: met een waakzame geest; śṛṇu: luister. 

 

5. De leraar zegt: 

 Deze bijzondere vraag
1
 van je 

 Acht ik van zeer grote waarde. 

 Ik zal hem zo helder mogelijk beantwoorden, 

 Luister met grote aandacht, het is dit
2
: 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 Met de in vers 4 gestelde vraag heeft de leerling blijk gegeven van zijn kwalificatie, 

onuitputtelijk verlangen en vastberadenheid om het pad naar bevrijding te betreden. 
2
 Zelfkennis, de directe weg naar bevrijding. 



 VĀKYAVṚTTI                                          115 

 

तत्त्वमस्यानदवाक्योत्थां यज्जीवपिमात्मनोिः। 
तादात्म्यनवषयां ज्ञान ां तनददां मनुिसाधनम॥् ६॥ 

 

tattvamasyādivākyotthaṁ yajjīvaparamātmanoḥ | 

tādātmyaviṣayaṁ jñānaṁ tadidaṁ muktisādhanam || 6|| 

 

tat-tvam-asi-ādi-vākya-utthaṁ: dat daagt op uit zinnen als 'Dat zijt Gij' enz; 

jīva-parama-ātmanoḥ: van het individuele Zelf en het Universele Zelf; 

tādātmya-viṣayaṁ: en betreft de eenzelvigheid; yat jñānaṁ: de kennis; tad-

idaṁ mukti-sādhanam: wat bevrijding mogelijk maakt. 

 

6. De kennis van de eenzelvigheid 

 Van het individuele Zelf en het Universele Zelf, 

 Afkomstig van Vedische verklaringen zoals 'Dat zijt Gij' enz
1
. 

 Is wat bevrijding mogelijk maakt.
2
 

 

  

                                                      
1
 De grote verklaringen van de Veda's (mahāvākya's) die als de voornaamste be-

schouwd worden zijn: Prajñānam Brahma ('Dit bewustzijn is Brahman'), Aitareya Up. 

3.3, Ṛg Veda; Aham Brahmāsmi ('Ik ben Brahman'), Bṛhadāraṇyaka Up. 1.4.10, Yajur 

Veda; Tat tvam asi ('Dat zijt Gij'), Chāndogya Up. 6.8.7, Sama Veda; en Ayam ātma 

Brahma ('Deze ātman is Brahman', of 'Ik ben dit Zelf dat Brahman is'), Māṇḍūkya Up. 

1.2, Atharva Veda. 

Er wordt gesteld dat vol begrip van één van de mahāvākya's tot onmiddellijke bevrij-

ding van de banden van onwetendheid leidt. 
2
 De Leraar stelt hier de eenzelvigheid van het individuele Zelf en het Universele Zelf, 

die tot dan toe als gevolg van onwetendheid als verschillend werden beschouwd. Met 

deze instructie van de Leraar leert de leerling dat hij niets anders dan Brahman is. 



116                                           VĀKYAVṚTTI 

 

नशष्य उवाि। 
को जीविः किः पिश्चात्मा तादात्म्यां वा कर्ां तयोिः। 
तत्त्वमस्यानदवाक्यां वा कर्ां तत्प्रनतपादयते॥् ७॥ 
 

śiṣya uvāca | 

ko jīvaḥ kaḥ paraścātmā tādātmyaṁ vā kathaṁ tayoḥ | 

tattvamasyādivākyaṁ vā kathaṁ tatpratipādayet || 7|| 

 

śiṣya: de leerling; uvāca: zegt: 

kaḥ: wie; jīvaḥ: het individuele Zelf; kaḥ: wie; para: het universele; ca: en; 

ātmā: Zelf; tādātmyam: een eenzelvigheid; vā katham: hoe kan weer; tayoḥ: 

tussen hen; tat-tvam-asi-ādi-vākyam: verklaringen als 'Dat zijt Gij'; vā katham: 

en hoe kan zijn; tatpratipādayet: laat zien; tat: dat. 

 

7. De leerling zegt: 

 Wie is het individuele en wie het Universele Zelf? 

 Hoe kunnen zij één en hetzelfde zijn? 

 En hoe kunnen verklaringen als 'Dat zijt Gij' 

 Hun eenzelvigheid aantonen? 

 

 

  



 VĀKYAVṚTTI                                          117 

 

गरुुरुवाि। 
अत्र ब्रमूिः समाधान ां कोऽन्यो जीवस्त्वमवे नह। 
यस्त्वां पचृ्छनस माां कोऽहां ब्रह्मवैानस न सांशयिः॥ ८॥ 
 

gururuvāca | 

atra brūmaḥ samādhānaṁ ko'nyo jīvastvameva hi | 

yastvaṁ pṛcchasi māṁ ko'haṁ brahmaivāsi na saṁśayaḥ || 8|| 

 

guru: de leraar; uvāca: spreekt: 

atra: in deze aangelegenheid; brūmaḥ: ik zal je geven; samādhānam: de oplos-

sing, antwoord; kaḥ anaḥ: anders; jīva: het individuele Zelf; tva meva hi: het is 

zeker niemand anders dan jij; yaḥ: wie; -stvam: jij; pṛcchasi: zegt; mām: aan 

mij; kaḥ aham: 'wie ben ik?'; asi: jij bent; brahman eva: Brahman heus, stellig, 

waarachtig; na: er; saṁśayaḥ: geen twijfel. 

 

8. De leraar antwoordt: 

 Ik zal je vraag beantwoorden. 

 Wie anders kan het individuele Zelf zijn 

 Dan jijzelf die mij vraagt 'Wie ben ik?'. 

 Jij bent zonder twijfel Brahman Zelf. 

 

  



118                                           VĀKYAVṚTTI 

 

नशष्य उवाि। 
पदार् ममवे जानानम नाद्यानप भगवनु्स्फटम।् 
अहां ब्रह्मनेत वाक्यार् ंप्रनतपद्य ेकर्ां वद॥ ९॥ 

 

śiṣya uvāca | 

padārthameva jānāmi nādyāpi bhagavansphuṭam | 

ahaṁ brahmeti vākyārthaṁ pratipadye kathaṁ vada || 9|| 

 

śiṣya: de leerling; uvāca: zegt: 

pada-artham eva: zelfs de betekenis van de woorden; jānāmi: ik weet; na: niet; 

adya api: tot nu toe; bhagavan: O Heer; sphuṭam: duidelijk, helder; ahaṁ 

brahmeti: ik ben Brahman; vākya-arthaṁ: betekenis van een zin; pratipadye: ik 

kan begrijpen; katham: hoe; vada: vertel mij (de betekenis van de woorden). 

 

9. De leerling beklaagt zich: 

 Hoe kan ik de betekenis begrijpen  

 Van de verklaring 'Ik ben Brahman', 

 Als ik niet op klare wijze de betekenis ken 

 Van de woorden daarin, leg het mij uit, O Heer. 

  

 

  



 VĀKYAVṚTTI                                          119 

 

गरुुरुवाि। 
सत्यमाह भवानत्र नवगान ां नवै नवद्यत।े  
हतेिुः पदार् मबोधो नह वाक्यार्ा मवगतनेिह॥ १०॥ 
 

gururuvāca | 

satyamāha bhavānatra vigānaṁ naiva vidyate |  

hetuḥ padārthabodho hi vākyārthāvagateriha || 10|| 

 

guru: de leraar; uvāca: spreekt: 

satyam: de waarheid; āha: heb gezegd; bhavān: jij; vigānam: twee meningen; 

atra iha: over deze aangelegenheid; na eva vidyate: er zijn geen; hetuḥ: de oor-

zaak; pada-artha bodhoḥ: (dat) een begrip van de betekenissen van woorden 

(in een zin); hi: is zeker; vākya-arthā-vagateriha: van het begrip van een ver-

klaring bevattende deze woorden. 

 

10. De leraar antwoordt: 

 Jij sprak de waarheid, dat de kennis 

 Van de betekenis van woorden in een zin 

 Bepalend is voor het begrijpen van de betekenis van die zin. 

 Er kunnen hierover geen twee meningen bestaan. 

 

  



120                                           VĀKYAVṚTTI 

 

अन्तिःकिर्णतिनृत्तसानक्षितैन्यनवग्रहिः। 
आनन्दरूपिः सत्यिः सनन्कां  नात्मानां प्रपद्यस॥े ११॥ 
 

antaḥkaraṇatadvṛttisākṣicaitanyavigrahaḥ | 

ānandarūpaḥ satyaḥ sankiṁ nātmānaṁ prapadyase || 11|| 

 

antaḥkaraṇa: het interne orgaan; tadvṛtti; zijn modificaties; sākṣi: getuige; 

caitanya: bewustzijn: vigrahaḥ: belichaming van; ānandarūpaḥ: gelukzalig-

heid; satyaḥ: bestaan; san: die zijn; kim: waarom (jij); na: niet; ātmānam: jij-

zelf; prapadyase: erkent. 

 

11. Waarom ken je jezelf niet
1
? 

 Jij bent een belichaming van  

 Bewustzijn, bestaan en gelukzaligheid
2
, 

 De getuige van de geest
3
 en de veranderingen daarin

4
.  

                                                      
1
 Vanaf dit vers tot vers 27 legt de Leraar de betekenis van het woord 'Gij' uit. Alleen 

door het kennen van de betekenis van dit woord kan de uitspraak 'Dat zijt Gij' worden 

begrepen waarna bevrijding onmiddellijk volgt. De indirecte betekenis van Gij is be-

staan, bewustzijn en gelukzaligheid. 
2
 Deze drie staan voor een ondeelbare entiteit. 

3
 Geest of het interne orgaan; Zie Vivekacūḍamaṇi 93-94: "Het interne orgaan (antaḥ-

karaṇa), [hoewel enkelvoudig] heet ook manas, buddhi, ego (ahaṃkāra) en citta, 

afhankelijk van zijn modificatie en de overeenkomstige functie die het bekleedt. 

Wanneer het de functie aanneemt van voorstelling en analyse (pro’s en contra’s van 

objecten) (saṁkalpa-vikalpana) heet het manas. Buddhi is zijn eigenschap om het 

waarheidsgehalte van  objecten te bepalen (padārtha). Het heet ego (ahaṃkāra) 

wanneer het zich met het lichaam identificeert als zijn eigen Zelf. Het heet citta als het 

zich verenigt met het object van zijn verlangen (Citta vertegenwoordigt hier de herin-

neringen die in het causale vlak van het persoonlijke bewustzijn zijn opgeslagen. Een 

herinnering ontvouwt zich als de verschijning van een neiging of aanleg. Een ruimere 

betekenis van citta is het persoonlijke bewustzijn, de drager van antaḥkaraṇa)." 
4
 Verandering of modificatie: Hier wordt het gebruikt voor de betekenis van het Sans-

krit woord vṛtti, dat afgeleid is van de wortel vṛt, ‘bestaan’. Vṛtti is dus een wijze van 

bestaan. Als we de manieren waarop iets bestaat bekijken, kunnen wij de wijzigingen, 

toestanden, werkzaamheden of functies daarvan in ogenschouw nemen. Al deze bijbe-

tekenissen zijn opgesloten in de betekenis van vṛtti, dat voor wijzigingen of wijzen van 

functioneren staat. Illustratieve voorbeelden hiervan zijn: goud dat afhankelijk van zijn 

wijziging en functie armband, ring enz. wordt genoemd, en water dat zich als sneeuw, 

hagel,  zee enz. manifesteert. 



 VĀKYAVṚTTI                                          121 

 

सत्यानन्दस्वरूपां धीसानक्षर्णां बोधनवग्रहम।् 
निन्तयात्मतया ननत्यां त्यक्त्वा दहेानदगाां नधयम॥् १२॥ 
 

satyānandasvarūpaṁ dhīsākṣiṇaṁ bodhavigraham | 

cintayātmatayā nityaṁ tyaktvā dehādigāṁ dhiyam || 12|| 

 

satya-ananda-svarūpam: die van de aard van bestaan en gelukzaligheid is;  dhī-

sākṣiṇam: en de getuige van het intellect is; bodha-vigraham: op bewust-zijn; 

cintaya: en mediteer; ātmatayā: als het Zelf; nityam: altijd:  tyaktvā: geef op!; 

deha-adi-gām: van (de eenzelvigheid van het Zelf) en het lichaam enz.; 

dhiyam: de misvatting. 

 

12. Geef de misvatting van de identificatie van het Zelf  

 Met het lichaam enz.
1
 op, en besef onafgebroken 

 Dat je bewustzijn, bestaan en gelukzaligheid bent, 

 De getuige van het intellect
2
. 

 

 

 

  

                                                      
1
 Het lichaam, de zinnen, de geest (manas, het denkvermogen), het intellect (buddhi) en 

de levenskracht (prāṇa). 
2
 Buddhi: het is het onzuivere intellect dat zich de eenzelvigheid van het Zelf met het 

lichaam verbeeldt. Zie Vivekacūḍamaṇi 354: "Alle vormen van verbeelding als ‘jij’, 

‘ik’, ‘dit’ (tvamahamidamitīyaṁ) zijn het gevolg van onzuiverheid van het intellect 

(buddhidoṣāt)." en 360: "De ware aard van het Zelf (paramātman) is uiterst subtiel en 

kan niet worden gevat door het naar buiten gerichte (grove) denken (sthūladṛśṭya). Het 

is alleen toegankelijk voor edelmoedigen met het zuiverste intellect (buddhi) die door 

het beoefenen van samādhi een buitengewoon fijne staat hebben bereikt." 



122                                           VĀKYAVṚTTI 

 

रूपानदमान्यतिः नपर्णडस्ततो नात्मा घटानदवत।् 
नवयदानदमहाभतूनवकाििाच्च कुम्भवत॥् १३॥ 
 

rūpādimānyataḥ piṇḍastato nātmā ghaṭādivat | 

viyadādimahābhūtavikāratvācca kumbhavat || 13|| 

 

rūpa-adi-mān: hebben van vorm, kleur enz.; na: is niet; yataḥ: zoals het is; 

piṇḍastato: het grofstoffelijk lichaam; na: niet; ātmā: het Zelf; ghaṭādivat: zo-

als potten en andere dingen; viyad-ādi-mahā-bhūta-vikāratvāt: omdat het een 

modificatie is van de ether enz., (de elementen); kumbhavat: zoals een kruik. 

 

13. Het grofstoffelijke lichaam is niet het Zelf. 

 Het bezit vorm, kleur enz. zoals een pot, 

 Ook omdat het bestaat uit modificaties van elementen 

 Zoals ether en andere elementen bij een kruik. 

 

 

 

अनात्मा यनद नपर्णडोऽयमिुहतेबुलाितिः। 
किामलकवत्साक्षादात्मानां प्रनतपादय॥ १४॥ 
 

anātmā yadi piṇḍo'yamuktahetubalānmataḥ | 

karāmalakavatsākṣādātmānaṁ pratipādaya || 14|| 

 

anātmā: als niet het Zelf zijnde; yadi:als; piṇḍaḥ: grofstoffelijk lichaam; ayam: 

dit; ukta-hetu-balāt; door deze sterke bewijsgronden; mataḥ: wordt aangeno-

men; kara-āmalakavat: als een vrucht in je handpalm; sākṣāt: direct; ātmānam: 

het Zelf; pratipādaya: toon alstublieft aan. 

 

14. [De leerling zegt:] 

 Indien op basis van deze argumenten 

 Het stoffelijke lichaam als het niet-Zelf wordt aanvaard, 

 Toon mij dan alstublieft, het Zelf direct, 

 Als een vrucht in je handpalm.   



 VĀKYAVṚTTI                                          123 

 

घटद्रष्टा घटानिन्निः सव मर्ा न घटो यर्ा। 
दहेद्रष्टा तर्ा दहेो नाहनमत्यवधािय॥ १५॥ 
 

ghaṭadraṣṭā ghaṭādbhinnaḥ sarvathā na ghaṭo yathā | 

dehadraṣṭā tathā deho nāhamityavadhāraya || 15|| 

 

ghaṭ-draṣṭā: ziener van een kruik; ghaṭaḥ: het, die; ādbhinnaḥ: verschillend 

van; sarvathā: in alle opzichten; na: en door niets anders (vereenzelvigd met); 

ghaṭo: dit, deze; yathā: zoals; deha-draṣṭā: de ziener van dit stoffelijk lichaam; 

tathā: zo; deha: het lichaam; na: (ben) niet; aham: ik; iti: dit; avadhāraya: ver-

gewis. 

 

15. [De leraar zegt:] 

 Zoals de waarnemer van een kruik 

 In alle opzichten verschillend is van de kruik, 

 Moet je weten dat jij, de waarnemer
1
 van het lichaam, 

 Niet dat lichaam bent. 

 

एवनमनियर्दङ्नाहनमनियार्णीनत नननश्चन।ु 
मनोबनुद्धस्तर्ा प्रार्णो नाहनमत्यवधािय॥ १६॥ 
 

evamindriyadṛṅnāhamindriyāṇīti niścinu | 

manobuddhistathā prāṇo nāhamityavadhāraya || 16|| 

 

evam: op deze wijze; indriya-dṛk: de ziener van de zinnen; na: maar niet aham: 

ik ben; indriyāṇi: de zinnen; iti niścinu: kom tot de conclusie; manas: de geest, 

het denkvermogen; buddhi: het intellect; tathā: noch; prāṇa: de levenskracht; 

na: niet; aham: ik ben; iti: dit; ayavadhāraya: kom tot de conclusie. 

 

16. Stel op dezelfde wijze ook vast dat je 

 De waarnemer van de zinnen bent en niet de zinnen zelf. 

 Wees er ook zeker van dat je noch de geest bent 

 Noch het intellect, noch de levenskracht
2
.  

                                                      
1
 De getuige. 

2
 Na het aantonen dat het stoffelijk lichaam niet het Zelf is, vraagt de Leraar de leerling 

te beseffen dat het subtiele lichaam, bestaande uit de zinnen, de geest, het intellect en 

de levenskracht, evenmin het Zelf is. 



124                                           VĀKYAVṚTTI 

 

सांघातोऽनप तर्ा नाहनमनत र्दश्यनवलक्षर्णम।् 
द्रष्टािमनमुानने ननपरु्णां सम्प्रधािय॥ १७॥ 
 

saṁghāto'pi: tathā nāhamiti dṛśyavilakṣaṇam | 

draṣṭāramanumānena nipuṇaṁ sampradhāraya || 17|| 

 

saṁghā-taḥ-api: ook de combinatie (van de stoffelijke en subtiele lichamen); 

tathā: op dezelfde wijze (stel vast); na: niet; aham: Ik ben; iti: op deze wijze; 

dṛśya-vilakṣaṇam: wiens natuur verschillend is van het geziene (het object); 

draṣṭāram: van de ziener (het Zelf); anumānena: door middel van gevolg-

trekking; nipuṇaṁ: op kiene wijze; sampradhāraya: wees er zeker van.  

 

17. Overtuig jezelf dat je ook geen combinatie bent 

 Van de stoffelijke en subtiele
1
 lichamen, 

 En stel ook nauwkeurig vast door gevolgtrekking 

 Dat jij, de Ziener, verschillend bent van het geziene. 

   

                                                      
1
 Zie Vivekacūḍamaṇi 96: "Het subtiele lichaam (de stad van de acht samenstellende 

delen, (puryaṣṭaka)) bestaat uit: (1) de groep van vijf organen van handelen (het stem-

orgaan, de handen, de benen en de organen van uitscheiding en voortplanting), (2) de 

groep van vijf organen van waarnemen (oren, ogen, huid, neus en tong), (3) de groep 

van vijf levenskrachten (prāṇa, apāna, vyāna, udāna,en samāna), (4) de vijf subtiele 

elementen (aarde, water, vuur, lucht en ether), (5) de vier modificaties van het interne 

orgaan (manas, buddhi, ahaṃkāra, en citta), en (6) onwetenheid (avidyā), (7) begeerte 

(kāma) en (8) handeling (karma)." 

 



 VĀKYAVṚTTI                                          125 

 

दहेनेियादयो भावा हानानदव्यापनृतक्षमािः। 
यस्य सनन्ननधमात्ररे्ण सोऽहनमत्यवधािय॥ १८॥ 
 

dehendriyādayo bhāvā hānādivyāpṛtikṣamāḥ | 

yasya sannidhimātreṇa so'hamityavadhāraya || 18|| 

 

deha-indriya-ādayaḥ: zoals het lichaam, de zinnen enz.; bhāvāḥ: inerte, onbe-

zielde, zich niet bewust zijnde entiteiten; hāna-ādi-vyāpṛti-kṣamāḥ: zijn in staat 

te functioneren door middel van verwerping [en instemming]; yasya sannidhi-

mātreṇa: door wiens nabijheid; saḥ: Hij; aham: Ik ben; iti: dit; ayavadhāraya: 

kom tot de conclusie. 

 

18. Ken jezelf als het Ene, door wiens nabijheid alleen 

 Onbezielde entiteiten
1
 als het lichaam en de zinnen 

 Kunnen functioneren door middel van 

 Instemming en verwerping
2
. 

   

                                                      
1
 Onbewust, inert of onbezield: entiteiten die zelf geen bewustzijn hebben en niet uit 

zichzelf kunnen functioneren. Het is de reflectie van het Zelf waardoor zij bewust lij-

ken en dus kunnen functioneren. Het Zelf is altijd de ziener (getuige), puur bewustzijn 

en houdt nimmer op te bestaan. Het bestaat uit zichzelf alleen en is nimmer een werk-

tuig of kenmerk. Het is daarom, werkelijk. Het ego, lichaam enz., waar het Zelf getuige 

van is, hebben uit zichzelf geen bewustzijn en danken hun bestaan aan het Zelf en hun 

aard bestaat altijd uit kenmerken. Ze zijn verder veranderlijk en vergankelijk.  
2
 Zoals in voetnoot 1 toegelicht kunnen de inerte of onbezielde entiteiten, zoals het ego, 

die zelf geen bewustzijn hebben niet uit zichzelf functioneren. Aantrekking en afstoting 

zijn voorbeelden de wijze waarop ze functioneren. 



126                                           VĀKYAVṚTTI 

 

अनापन्ननवकाििः सन्नयस्कान्तवदवे यिः। 
बदु्ध्यादींश्चालयते्प्रत्यक ्सोऽहनमत्यवधािय॥ १९॥ 
 

anāpannavikāraḥ sannayaskāntava: deva yaḥ | 

buddhyādīṁścālayetpratyak so'hamityavadhāraya || 19|| 

 

anāpannavikāraḥ san: onveranderlijk van aard; ayaskāntavat eva: als een mag-

neet het ijzer; yaḥ: wie; buddhyādī: het intellect enz.; cālayet: in beweging zet; 

pratyak: binnenste, het meest innerlijke; saḥ: Hij, Hem; aham: Ik ben; iti 

ayavadhāraya: stel dat vast, wees er overtuigd van. 

 

19. Weet: Ik ben Hem, het binnenste 

 En onveranderlijke Zelf, 

 Dat het intellect enz. tot beweging brengt 

 Zoals een magneet een ijzeren voorwerp. 

 

 

 

अजडात्मवदाभानन्त यत्सानन्नध्याज्जडा अनप। 
दहेनेियमनिःप्रार्णािः सोऽहनमत्यवधािय॥ २०॥ 
 

ajaḍātmavadābhānti yatsānnidhyājjaḍā api | 

dehendriyamanaḥprāṇāḥ so'hamityavadhāraya || 20|| 

 

ajaḍātmavat: als het Zelf bewust zijn; ābhānti: schijnen, zich voordoen, lijken; 

yatsānnidhyāt: door wiens nabijheid; jaḍā api: hoewel onbewust, inert; deha-

indriya-manaḥ-prāṇāḥ: het lichaam, de zinnen, de geest en de levens-kracht; 

saḥ: Hij; aham: Ik ben; iti ayavadhāraya: stel dat vast, wees er over-tuigd van. 

 

20. Weet: Ik ben Hem, door wiens nabijheid 

 Niet-bewuste entiteiten zoals het lichaam, 

 De zinnen, de geest en de levenskracht 

 Toch bewust schijnen te zijn als het Zelf
1
.   

                                                      
1
 Het is het Zelf, puur bewustzijn alleen, dat het lichaam, de zinnen, de geest en de 

levenskracht bewust schijnen te maken, zoals vuur dat een stuk ijzer heet doet lijken. 



 VĀKYAVṚTTI                                          127 

 

अगमि ेमनोऽन्यत्र साम्प्रतां ि नस्थिीकृतम।् 
एवां यो वनेत्त धीवनृत्तां सोऽहनमत्यवधािय॥ २१॥ 
 

agamanme mano'nyatra sāmprataṁ ca sthirīkṛtam | 

evaṁ yo vetti dhīvṛttiṁ so'hamityavadhāraya || 21|| 

 

agamat: ging; me: mijn; manaḥ: geest, denken; ayatra: elders; sāmpratam: nu; 

ca: en; sthirīkṛtam: hij is tot rust gebracht; eva: zoals; yaḥ: wie; vetti: weet; 

dhīvṛttiṁ: de functies van het intellect; saḥ: Hij; aham: Ik ben; iti 

ayavadhāraya: stel dat vast, wees er overtuigd van. 

 

21. Weet: Ik ben Hem, het Ene bewustzijn dat het Zelf is, 

 Dat de wijzigingen in het intellect verlicht 

 Zoals 'mijn gedachten gingen naar elders 

 Maar ze zijn nu tot rust gebracht.' 

 

 

 

स्वप्नजागनित ेसनुप्तां भावाभावौ नधयाां तर्ा। 
यो वते्त्यनवनक्रयिः साक्षात्सोऽहनमत्यवधािय॥ २२॥ 
 

svapnajāgarite suptiṁ bhāvābhāvau dhiyāṁ tathā | 

yo vettyavikriyaḥ sākṣātso'hamityavadhāraya || 22|| 

 

svapna-jāgarite: droom - waken; suptim (en) diepe slaap; bhāva-abhāvau: het 

verschijnen en verdwijnen; dhiyām: van het intellect; tathā; en ook; yaḥ: wie; 

vetti: weet; avikriyaḥ: onveranderlijk van aard;  sākṣāt: (en) direct gekend; saḥ: 

Hij; aham: Ik ben; iti ayavadhāraya: stel dat vast, wees er overtuigd van. 

 

22. Weet: Ik ben Hem, het Ene onveranderlijke Zelf, 

 Dat direct wordt gekend, en dat 

 Het verschijnen en verdwijnen van het intellect verlicht, 

 En de drie staten van dromen, waken en slaap
1
.   

                                                      
1
  Hier wordt aangetoond dat het Zelf verschillend is van de drie staten van dromen, 

waken en slaap, en dat Het ook verschillend is van het intellect.  



128                                           VĀKYAVṚTTI 

 

घटावभासको दीपो घटादन्यो यर्षे्यत।े 
दहेावभासको दहेी तर्ाहां बोधनवग्रहिः॥ २३॥ 
 

ghaṭāvabhāsako dīpo ghaṭādanyo yatheṣyate | 

dehāvabhāsako dehī tathāhaṁ bodhavigrahaḥ || 23|| 

 

ghaṭa-avabhāsakaḥ: dat een kruik verlicht; dīpoḥ: een lamp; ghaṭāt anyaḥ: als 

verschil-lend van dat; yathā: zoals; iṣyate: wordt aanvaard; deha-avabhāsakaḥ: 

de verlichter van het lichaam (ben verschillend van het lichaam); dehī: het Zelf; 

tatha: zo; aham: Ik; bodha-vigrahaḥ: Bewustzijn Zelf. 

 

23. Jij bent het Zelf, een belichaming van puur bewustzijn, 

 Dat het lichaam verlicht en er daarom geheel verschillend van is, 

 Zoals een lamp die verschillend is 

 Van de pot die hij verlicht
1
. 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 De lichtbron en het verlichte moeten noodzakelijkerwijze verschillend van elkaar zijn. 

Zo ook het Zelf en het niet-Zelf. 



 VĀKYAVṚTTI                                          129 

 

पतु्रनवत्तादयो भावा यस्य शषेतया नप्रयािः। 
द्रष्टा सव मनप्रयतमिः सोऽहनमत्यवधािय॥ २४॥ 
 

putravittādayo bhāvā yasya śeṣatayā priyāḥ | 

draṣṭā sarvapriyatamaḥ so'hamityavadhāraya || 24|| 

 

putra-vitta-adayaḥ: zoals weelde, kinderen enz.: bhāvā: personen en dingen;  

yasya śeṣatayā: omwille van hen; priyāḥ: lief, dierbaar; draṣṭa: ziener, waar-

nemer; sarvapriyatamaḥ: de meest geliefde van allen; saḥ: Hij; aham: Ik ben; 

iti ayavadhāraya: stel dat vast, wees er overtuigd van. 

 

24. Vergewis je van het feit dat je één bent  

 Met de Ziener, het meest dierbare van alles, 

 Omwille van wie personen en dingen,  

 Zoals kinderen en weelde, dierbaar zijn.
1
 

  

 

 

   

                                                      
1
 Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad: IV-v-6: “Yājñavalkya zei tegen zijn echtgenote Maitreyī: 

“Zie, niet omwille van de echtgenoot is de echtgenoot dierbaar, maar omwille van het 

Zelf is de echtgenoot dierbaar”, “niet omwille van weelde is weelde dierbaar, maar 

omwille van het Zelf is weelde dierbaar”, “niet omwille van iets is dat ding dierbaar, 

maar omwille van het Zelf is dat ding dierbaar” enz. 

Ook:
 
Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad I-iv-8: "Dit Zelf is nader dan al het andere; dierbaarder 

dan een zoon, dierbaarder dan rijkdom, dierbaarder dan wat ook. Indien een mens iets 

dierbaarder dan het Zelf noemt, zeg hem dan dat hij verliezen zal wat hem dierbaar is; 

alleen het Zelf is dierbaar. Daarom moet men over het Zelf alleen mediteren. Wie over 

het Zelf alleen mediteert zal het nooit verliezen.". 



130                                           VĀKYAVṚTTI 

 

पिप्रमेास्पदतया मा न भवूमहां सदा। 
भयूासनमनत यो द्रष्टा सोऽहनमत्यवधािय॥ २५॥ 
 

parapremāspadatayā mā na bhūvamahaṁ sadā | 

bhūyāsamiti yo draṣṭā so'hamityavadhāraya || 25|| 

 

para-premāspadatayā: het object van allerhoogst liefde; mā na bhūvam ahaṁ: 

betreffende die naar wie het grootste verlangen naar uitgaat van 'Mag Ik nim-

mer ophouden te bestaan'; sadā bhūyāsam iti: mag Ik altijd zijn; jaḥ: (verbin-

dingswoord); draṣṭā: de ziener; saḥ: Hij; aham: Ik ben; iti ayava-dhāraya: stel 

dat vast, wees er overtuigd van. 

 

25. Vergewis je van het feit dat je één bent 

 Met de Ziener naar wie de grootste hunkering uitgaat: 

 'Mag Ik altijd het object van het meest dierbare zijn 

 En nooit ophouden te bestaan'.
1
 

    

                                                      
1
 De verzen 24 en 25 laten het onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf zien door het 

tonen dat het Zelf het meest dierbare van alles is. Andere dingen komen op de tweede 

plaats, alleen voor zover ze een doelstelling van ons dienen. 



 VĀKYAVṚTTI                                          131 

 

यिः सानक्षलक्षर्णो बोधस्त्वांपदार् मिः स उच्यत।े 
सानक्षिमनप बोदृ्धिमनवकानितयात्मनिः॥ २६॥ 
 

yaḥ sākṣilakṣaṇo bodhastvaṁpadārthaḥ sa ucyate | 

sākṣitvamapi boddhṛtvamavikāritayātmanaḥ || 26|| 

 

yaḥ sākṣilakṣaṇaḥ: dat van de aard van getuige is; bodhaḥ: bewustzijn: tvaṁ-

padārthaḥ: wat met het woord 'Gij' wordt bedoeld; saḥ ucyate: is; sākṣitvam: 

de getuigende kracht; api: is weer; boddhṛtvam; het vermogen tot kennen; 

avikāritayā: als iemand vrij van alle veranderingen; ātmanaḥ: van de kant van 

het Zelf. 

 

26. Bewustzijn, dat zich als de getuige manifesteert, 

 Is wat met het woord 'Gij' wordt bedoeld. 

 Geheel vrij van veranderingen is zelfs getuige zijn
1
  

 Niets anders dan de verlichtende kracht van het Zelf. 

   

                                                      
1
 Alle dingen zijn aan de getuige opgelegd die geheel vrij van handelen is. Zoals de zon 

verlicht Hij hen. Deze verlichting wordt 'kennen' genoemd. In dit vers hebben de woor-

den 'getuige zijn' (tvaṁpadārthaḥ) en ' kennen' (boddhṛtvam) dezelfde betekenis. 



132                                           VĀKYAVṚTTI 

 

दहेनेियमनिःप्रार्णाहङृ्कनतभ्यो नवलक्षर्णिः। 
प्रोनिताशशेषभावनवकािस्त्वांपदानभधिः॥ २७॥ 
 

dehendriyamanaḥprāṇāhaṅkṛtibhyo vilakṣaṇaḥ | 

projjhitāśeśaṣaḍbhāvavikārastvaṁpadābhidhaḥ || 27 

 

deha-indriya manaḥ-prāṇa-ahaṅkaṛa-tibhyaḥ: van het lichaam, de zinnen, de 

geest, de levenskracht en het ego (doenerschap); vilakṣaṇaḥ: is geheel ver-

schillend; projjhita-aśeśa-ṣaḍ-bhāva-vikāraḥ: en absoluut vrij is van de zes 

veranderingen waar alle niet-bewuste dingen aan zijn onderworpen;  tvam-

pada-abhidhaḥ: Wat met het woord 'Gij' wordt bedoeld. 

 

27. Wat het woord 'Gij' beduidt is geheel verschillend
1
 

 Van het lichaam, de zinnen, de geest, de levenskracht en het ego
2
 

 En is absoluut vrij van de zes wijzigingen van bestaan
3
 

 Waar alle niet-bewuste dingen aan zijn onderworpen.
4
 

   

                                                      
1
 Wanneer in de touw-slang metafoor het touw als verschillend van de slang wordt 

gekend, verdwijnt de misvatting dat het touw een slang is en hiermede wordt de on-

werkelijkheid van de slang geweten. De slang is noch in het touw noch elders, dus hij 

kan niet werkelijk zijn. Op dezelfde wijze, wanneer het lichaam, de zinnen, de geest, de 

levenskracht en het ego worden ontkend en het Zelf wordt gekend als verschillend 

daarvan, wordt hun onwerkelijkheid onmiddellijk onderkend. 
2
 Het Zelf dient in deze verzen op zeer nauwkeurige wijze onderscheiden te worden van 

het niet-Zelf. Veel is dan bereikt als men doordrongen hiervan is.  
3
 De zes wijzigingen van bestaan zijn: (1) Waarneembaar bestaan, (2) Geboorte, (3) 

Groei, (4) Veranderingen ondergaan, (5) Verval, (6) Dood. 
4
 Hier eindigt het onderscheid maken tussen het Zelf en het subtiele lichaam dat met 

vers 16 was begonnen. Dit onderscheid moet zeer helder zijn alvorens men poogt de 

uitspraak 'Dat zijt Gij' te begrijpen. 



 VĀKYAVṚTTI                                          133 

 

िमर् ममवेां नननश्चत्य तदर् ंनिन्तयते्पनुिः। 
अतद्व्यावनृत्तरूपरे्ण साक्षानिनधमखुने ि॥ २८॥ 
 

tvamarthamevaṁ niścitya tadarthaṁ cintayetpunaḥ | 

atadvyāvṛttirūpeṇa sākṣādvidhimukhena ca || 28|| 

 

tvam-artham: wat met het woord 'Gij' bedoeld wordt; evam: dus; niścitya: vast-

stellen; tad-artham: wat met het woord 'Dat' bedoeld wordt cintayet-punaḥ; 

men moet weer nagaan; atadvyāvṛtti-rūpeṇa: door gebruik van ontkenning van 

wat anders is dan 'Dat' (Brahman); sākṣāt-vidhi-mukhena: direct in de positieve 

methode; ca: en ook;   

 

28. Nadat op deze wijze de betekenis van het woord 'Gij' is begrepen 

 Moet men de betekenis van het woord 'Dat' nagaan, 

 Door ontkenning van dat wat anders is dan Brahman
1
 

 En ook volgens de directe bevestigende methode
2
. 

 

  
                                                      
1
 In de Upaniṣads wordt deze methode van ontkenning als 'niet dit, niet dit' beschre-

ven. Alleen dat wat aan Brahman werd opgelegd, en daarom onwerkelijk is, wordt 

ontkend. Een voorbeeld van de methode van negatie van wat niet Brahman is is in de 

Bṛhadāranyaka Upaniṣad aangeleverd: 

II-iii-6: Daarom nu de beschrijving (van Brahman): 'Niet dit, niet dit'. Omdat er geen 

andere meer geschikte omschrijving is dan dit: 'Niet dit'. 

III-ix-26: "Dit Zelf is Dat wat omschreven is als 'Niet dit, niet dit'. Het is onwaar-

neembaar omdat Het nimmer is waargenomen, niet onderhevig aan verval omdat Het 

nimmer vervalt, ongebonden omdat Het nimmer gebonden is, ongeketend omdat Het 

nimmer pijn voelt en aan letsel lijdt." 

Zie ook Upadeśa Sāhasrī 18.21: "Deze oplegging (van het ego aan Brahman) 

wordt ontkend, alsof daarmee iets wordt verkregen, met de woorden 'niet dit, 

niet dit'. Bovendien is geen bevel op basis van opleggingen steekhoudend. 
2
 Een voorbeeld van de direct bevestigende methode wordt aangeleverd door uitspra-

ken als 'Brahman is Bestaan, bewustzijn, gelukzaligheid'. Zie Taittirīya Upaniṣad 2.1 

"Hij die Brahman kent als de werkelijkheid (satya), als kennis (jñāna), als de grenzelo-

ze (ananta), verborgen in de spelonk van het hart en in de hoogste hemel, Hij verkrijgt 

alles wat Hij wenst, tezamen met Brahman". 



134                                           VĀKYAVṚTTI 

 

ननिस्ताशषेसांसािदोषोऽस्थलुानदलक्षर्णिः। 
अर्दश्यिानदगरु्णकिः पिाकृततमोमलिः॥ २९॥ 
 

nirastāśeṣasaṁsāradoṣo'sthulādilakṣaṇaḥ | 

adṛśyatvādiguṇakaḥ parākṛtatamomalaḥ || 29|| 

 

nirasta-aśeṣas-aṁsāra-doṣaḥ: Het Wezen dat absoluut vrij is van alle onzui-

verheden van hergeboorten; asthula-adi-lakṣaṇaḥ: die (in de Upaniṣads) als 

'niet grof' enz. is omschreven; adṛśyatva-adi guṇakaḥ: die geen aanwijsbare 

(zichtbare) hoedanigheden heeft; parākṛta-tamaḥ-malaḥ: die de duisternis van 

onwetendheid overstijgt. 

 

29. Dat wat absoluut vrij is van elke smet van hergeboorten, 

 En wat (in de Upaniṣads) als 'niet grof' enz.
1
 is omschreven, 

 Wat geen aanwijsbare kenmerken
2
 heeft 

 En verheven is boven duisternis
3
 en onwetendheid

4
, 

  

 

   

                                                      
1
 Bṛhadāranyaka Upaniṣad III-viii-8: “Het is niet grof, noch fijn, niet kort, noch lang, 

niet gloeiend (als vuur), niet hechtend (als water), zonder schaduw en duisternis, geur-

loos, smaakloos, zonder oog en oor enz.” 
2
 Muṇḍaka Upaniṣad 1.1.6: "Van datgene wat niet tastbaar is, geen antecedent 

heeft, noch kleur, ogen oren, handen, voeten; van datgene wat overal preva-

leert, onmeetbaar klein, vanzelfsprekend, onverwoestbaar, altijd levend is; van 

datgene wat de wijzen met de naam Wezensbron aanduiden." 
3
 Zie Bhagavad Gītā 8.9: "Hij, die zijn geest richt op de Almachtige, Alweten-

de, Heerser over het Al, die ook kleiner is dan het kleinste, die het Al schraagt, 

van onvoorstelbare vorm of gestalte is, stralend gelijk de zon en boven alle 

duisternis verheven." 
4
 Dit vers illustreert de ontkennende, negatieve, methode. Het volgende vers illustreert 

de bevestigende, positieve, methode. 



 VĀKYAVṚTTI                                          135 

 

ननिस्तानतशयानन्दिः सत्यप्रज्ञाननवग्रहिः। 
सत्तास्वलक्षर्णिः परू्ण म पिमात्मनेत गीयत॥े ३०॥ 
 

nirastātiśayānandaḥ satyaprajñānavigrahaḥ | 

sattāsvalakṣaṇaḥ pūrṇa paramātmeti gīyate || 30|| 

 

nirasta-atiśaya-anandaḥ: voorbij dat is er geen grotere heerlijkheid, gelukza-

ligheid; satya-prajña-anavigrahaḥ: dat wat de belichaming van bestaan en 

kennis is; sattā-sva-lakṣaṇaḥ; en dat als bestaan wordt omschreven; pūrṇa: en 

alles doordringend; param-ātmā iti: als het Universele Zelf; gīyate: staat be-

kend. 

 

30. Dat wat geen groter heerlijkheid kent dan Zichzelf, 

 De belichaming van bestaan-kennis
1
 [-puur bewustzijn], 

 En wat omschreven wordt als 'Bestaan'
2
 [is de betekenis van 'Dat'], 

 Het alles doordringende Wezen, bekend als het Universele Zelf. 

  

                                                      
1
 Taittirīya Upaniṣad 2.1: "Hij die Brahman kent als de werkelijkheid (satya), als ken-

nis (jñāna), als de grenzeloze (ananta), verborgen in de spelonk van het hart en in de 

hoogste hemel, Hij verkrijgt alles wat Hij wenst, tezamen met Brahman". 
2
 Chāndogya Upaniṣad 6.2.1: "In den beginne was er alleen Wezen, één zonder 

tweede. Sommigen zeggen dat er niets was, hoegenaamd niets; dat alles uit 

niets is voortgekomen." 



136                                           VĀKYAVṚTTI 

 

सवमज्ञिां पिेशिां तर्ा सम्परू्ण मशनिता। 
वदेिैः समर्थ्मत ेयस्य तद्ब्रह्मते्यवधािय॥ ३१॥ 
 

sarvajñatvaṁ pareśatvaṁ tathā sampūrṇaśaktitā | 

vedaiḥ samarthyate yasya tadbrahmetyavadhāraya || 31|| 

 

sarvajñatvam: alwetendheid; para-iśatvam: opperste heerschap; tathā: zo; 

sampūrṇa-śaktitā: almachtigheid; vedaiḥ: door de Veda's; samarthyate: wor-

den geschraagd, gedragen; yasya: wiens; tat: Dat; brahma-iti: Brahman is; 

avadhāraya: vergewis je. 

 

31. Weet, dat Brahman 

 Alwetend
1
, Almachtig

2
 

 En de Opperste Heer
3
 van allen is, 

 Zoals door de Veda's verkondigd. 

   

                                                      
1
 Muṇḍaka Upaniṣad 1.1.9 "Uit Hem die alwetend is, die de kenner is van alles, 

wiens discipline kennen is, komt deze Brahman, naam en voedsel tot bestaan." 
2
 Śvetāśvatara Upaniṣad 6.8: "Geen handeling of orgaan van Hem is te vinden; 

noch gelijke noch een meerdere van Hem is gezien. Zijn grote kracht is onthuld 

verscheiden te zijn. En de werking van zijn intelligentie en kracht is natuurlijk." 
3
 Bṛhadāranyaka Upaniṣad III.viii.9: "Onder het machtige gezag van dit onver-

anderlijke, O Gargi, worden de zon en maan op hun plek gehouden; onder het 

machtige gezag van dit onveranderlijke, O Gargi, behouden hemel en aarde 

hun plaats; onder het machtige gezag van dit onveranderlijke, O Gargi, worden 

momenten, uren, dagen en nachten, maanden, seizoenen en jaren op hun be-

trekkelijke plaats gehouden; onder het machtige gezag van dit onveranderlijke, 

O Gargi, enz." 



 VĀKYAVṚTTI                                          137 

 

यज्ज्ञानात्सवमनवज्ञान ां श्रनुतष ुप्रनतपानदतम।् 
मदृाद्यनकेर्दष्टान्तसै्तद्ब्रह्मते्यवधािय॥ ३२॥ 
 

yajjñānātsarvavijñānaṁ śrutiṣu pratipāditam | 

mṛdādyanekadṛṣṭāntaistadbrahmetyavadhāraya || 32|| 

 

yat-jñānāt: door het kennen van dat; sarvavijñānam: alles wordt gekend; 

śrutiṣu: in de śruti's; pratipāditam: het is bewezen, aangetoond; mṛt-ādi-

anekaḥ-dṛṣṭāntai: door middel van verschillende voorbeelden van aarde enz,; 

tad: Dat; brahma iti: Brahman is; avadhāraya: vergewis je. 

 

32. Weet: Dát is Brahman wat in de Veda's
1
 is uitgelegd 

 Door middel van voorbeelden zoals klei
2
, 

 En door het kennen waarvan  

 Alles wordt gekend
3
. 

    

                                                      
1
 De Upaniṣads. 

2
 Chāndogya Upaniṣad 6.1.4 'Door een brok klei te kennen, kent ge alle dingen 

die van klei gemaakt zijn; zij verschillen als het ware in taal en in naam, daar 

zij geen andere realiteit bezitten dan hun klei.' 

6.1.5. 'Door één klompje goud te kennen, kent ge alle dingen die van goud ge-

maakt zijn; zij verschillen van elkaar als het ware in taal en naam, daar zij geen 

andere realiteit bezitten dan hun goud.' 

6.1.6: 'Door één stukje ijzer te kennen, kent ge alle dingen die van ijzer ge-

maakt zijn; zij verschillen van elkaar als het ware in taal en naam, daar zij geen 

andere realiteit bezitten dan ijzer.' 
3
 Bṛhadāranyaka Upaniṣad IV.v.6: "Maitreyi! Dit Zelf verdient het om gezien en ge-

hoord te worden, erover te denken en te mediteren. Wanneer dit Zelf gezien, gehoord, 

overdacht, gekend wordt, dan wordt alles gekend." 

Zie ook Bhagavad Gītā VII,2: "Ik zal u deze wijsheid en kennis openbaren en wanneer 

ge u die hebt eigen gemaakt, blijft er verder niets te weten over. 



138                                           VĀKYAVṚTTI 

 

यदानन्त्यां प्रनतज्ञाय श्रनुतस्तनत्सद्धय ेजगौ। 
तत्काय मिां प्रपञ्चस्य तद्ब्रह्मते्यवधािय॥ ३३॥ 
 

yadānantyaṁ pratijñāya śrutistatsiddhaye jagau | 

tatkāryatvaṁ prapañcasya tadbrahmetyavadhāraya || 33|| 

 

yat ānantyam: wiens grenzeloosheid; pratijñāya: na te hebben voorgesteld; 

śrutaḥ: geschriften, śruti, de Veda's; tat-siddhaye: om te demonstreren; jagau: 

noemen; tat-kāryatvam: zijn modificatie te zijn; prapañcasya: het universum; 

tat: Dat; brahma: iti: Brahman is: avadhāraya: vergewis je. 

 

33. Weet: Dát is Brahman, 

 Wat de Veda's als grenzeloos
1
 stellen, 

 En verwijzend naar het universum  

 Als zijn effect
2
, deze stelling staven. 

   

                                                      
1
 Taittirīya Upaniṣad 2.1: "Hij die Brahman kent als de werkelijkheid (satya), als ken-

nis (jñāna), als de grenzeloze (ananta), verborgen in de spelonk van het hart en in de 

hoogste hemel, Hij verkrijgt alles wat Hij wenst, tezamen met Brahman". 
2
 Taittirīya Upaniṣad 2.1 (vervolg): "Uit het Zelf kwam ether, uit ether lucht, uit lucht 

water, uit water aarde, uit aarde plantenleven, uit plantenleven voedsel, uit voedsel de 

mens." 



 VĀKYAVṚTTI                                          139 

 

नवनजज्ञास्यतया यच्च वदेान्तषे ुममुकु्षनुभिः। 
समर्थ्मतऽेनतयत्नने तद्ब्रह्मते्यवधािय॥ ३४॥ 
 

vijijñāsyatayā yacca vedānteṣu mumukṣubhiḥ | 

samarthyate'tiyatnena tadbrahmetyavadhāraya || 34|| 

 

vijijñāsyatayā: als het object, doelwit van onderzoek, zoektocht; yacca: die is; 

vedānteṣu: in de Upaniṣads; mumukṣubhiḥ: van de zijde van hen die naar be-

vrijding verlangen; samarthyate: vastleggen, vestigen, benoemen; atiyat-nena: 

zeer zorgvuldig, nauwkeurig; tat: Dat; brahma iti: Brahman is: avadhā-raya: 

vergewis je. 

 

34. Weet: Dát is Brahman, wat de Upaniṣads 

 Zeer zorgvuldig hebben vastgesteld
1
 

 Als het enige doelwit van de zoektocht 

 Van hen die naar bevrijding streven. 

 

 

 

   

                                                      
1
 Taittirīya Upaniṣad 2.1: "Hij die Brahman kent als de werkelijkheid (satya), als ken-

nis (jñāna), als de grenzeloze (ananta), verborgen in de spelonk van het hart en in de 

hoogste hemel, Hij verkrijgt alles wat Hij wenst, tezamen met Brahman". 



140                                           VĀKYAVṚTTI 

 

जीवात्मना प्रवशेश्च ननयन्तिृां ि तान ् प्रनत। 
श्रयूत ेयस्य वदेषे ुतद्ब्रह्मते्यवधािय॥ ३५॥ 
 

jīvātmanā praveśaśca niyantṛtvaṁ ca tān prati | 

śrūyate yasya vedeṣu tadbrahmetyavadhāraya || 35|| 

 

jīva-ātmanā praveśaḥ ca: als individuele ziel de schepping binnengetreden; 

niyantṛtvam: bestuurder; ca: en; tān prati: en hun (zijn); śrūyate yasya: dat is 

gehoord van;  vedeṣu: in de Veda's; tat: Dat; brahma iti: Brahman is: avadhā-

raya: vergewis je. 

 

35. Weet: Dát is Brahman, 

 Wat in elk individueel schepsel 

 Is binnengetreden
1
 en zijn bestuurder

2
 werd, 

 Zoals door de Veda's verkondigd.  

                                                      
1
 Chāndogya Upaniṣad 6.3.2: "Dat goddelijke wezen dacht: 'Ik zal in de drie goden 

binnengaan - in vuur, water, voedsel. Ik zal hun niet alleen leven, maar ook namen en 

vormen geven.'"  

Taittirīya Upaniṣad 2.6: "Hij (de Opperste Ziel) dacht: 'Ik wilde dat Ik vele was; Ik zal 

me voortplanten.' En in de hitte van zijn meditatie schiep Hij alles; alles scheppen-de, 

trad Hij alles binnen; alles binnengaande, nam  hij vorm aan, bleef evenwel vormloos; 

nam Hij grenzen aan, bleef evenwel grenzeloos; maakte Hij zich een tehuis bleef 

evenwel zonder tehuis; schiep kennis en onwetendheid; werkelijkheid, onwerke-

lijkheid, werd alles; daarom is alles werkelijkheid." 

Zie ook Bṛhadāranyaka Upaniṣad I.iv.7. 
2
 Bṛhadāranyaka Upaniṣad III.vii.3-23: "Hij die de aarde bewoont en toch daar-binnen 

is maar de aarde kent Hem niet, wiens lichaam de aarde is en die de aarde van binnen-

uit bestuurt, is de Binnenste Bestuurder, je eigen onsterfelijke Zelf." In de verzen 4 t/m 

23 in deze Upaniṣad is in plaats van 'aarde' respectievelijk water, vuur, ruimte, lucht, 

hemel, de zon, de kwartieren,de  maan en de sterren, ether, duisternis, licht, alle we-

zens, de neus, het spraakorgaan, het oog, de oor, de geest (manas), de huid, het intellect 

en het voortplantingsorgaan genoemd. 



 VĀKYAVṚTTI                                          141 

 

कममर्णाां फलदातिृां यस्यवै श्रयूत ेश्रतुौ। 
जीवानाां हतेकुतृ मिां तद्ब्रह्मते्यवधािय॥ ३६॥ 
 

karmaṇāṁ phaladātṛtvaṁ yasyaiva śrūyate śrutau | 

jīvānāṁ hetukartṛtvaṁ tadbrahmetyavadhāraya || 36|| 

 

karmaṇām phaladātṛtva: als de gever van de resultaten van de handelingen van 

mensen; yasyaiva: hetwelk is; śrūyate: gehoord van; śrutau: in de Upa-niṣhads; 

jīvānā hetu-kartṛtvam: en als Eén de oorzaak is van alle handelingen uitge-

voerd door de individuele zielen; tat: Dat; brahma iti: (Brahman) is: 

avadhāraya: vergewis je. 

 

36. Weet, dat de Upaniṣads verkondigen dat Brahman 

 De enige Oorzaak is van alle handelingen  

 Die de individuele zielen verrichten
1
, 

 En de Gever is van de vruchten daarvan
2
. 

 

 

   

                                                      
1
 Brahma Sūtra 3.2.33: "Het individuele 'ik' moet het werktuig zijn, alleen op deze 

wijze werken de geschriften doelgericht". 
2
 Brahma Sūtra 3.2.38: "De vrucht van handeling komt van Hem, zoals voor de 

hand ligt." 



142                                           VĀKYAVṚTTI 

 

तत्त्वांपदार्ौ ननर्णीतौ वाक्यार् मनश्चन्त्यतऽेधनुा। 
तादात्म्यमत्र वाक्यार् मस्तयोिवे पदार् मयोिः॥ ३७॥ 
 

tattvaṁpadārthau nirṇītau vākyārthaścintyate'dhunā | 

tādātmyamatra vākyārthastayoreva padārthayoḥ || 37|| 

 

tattvaṁpadārthau: wat met het woord 'Gij' bedoeld wordt en ook met het 

woord 'Dat'; nirṇītau: zijn duidelijk vastgesteld; vākyārthaḥ: de betekenis van 

de zin; cintyate: zal worden besproken, behandeld; dhunā: nu; tādātmyam: is de 

eenzelvigheid; atra vākyārtha: de betekenis van de zin; tayoḥ eva pad-

arthayoḥ: van wat met deze twee woorden bedoeld wordt. 

 

37. De betekenis van de afzonderlijke woorden 

 'Gij' en 'Dat' is hiermede duidelijk vastgesteld. 

 Nu zal de betekenis worden behandeld van de verklaring 'Dat zijt Gij' 

 Namelijk de gelijkheid
1
 van wat met deze twee woorden wordt bedoeld

2
. 

 

 

 

   

                                                      
1
 Zie ook vers 6. Het woord Zelf (Gij) is gebruikt om de getuige van het interne orgaan 

(antaḥkaraṇa) aan te duiden, en het woord Brahman is gebruikt voor hetzelfde Zelf in 

de betekenis van de getuige van Māyā. 
2
 Beide woorden hebben op indirecte wijze Bestaan-Bewustzijn-Gelukzaligheid als 

betekenis.  



 VĀKYAVṚTTI                                          143 

 

सांसगो वा नवनशष्टो वा वाक्यार्ो नात्र सम्मतिः। 
अखर्णडकैिसिने वाक्यार्ो नवदुषाां मतिः॥ ३८॥ 
 

saṁsargo vā viśiṣṭo vā vākyārtho nātra sammataḥ | 

akhaṇḍaikarasatvena vākyārtho viduṣāṁ mataḥ || 38|| 

 

saṁsargaḥ vā: hetzij verbonden met; viśiṣṭaḥ vā: of gekenmerkt door wat an-

ders; vākyārthaḥ: wat met de verklaring bedoeld wordt; nātra: is niet; 

sammataḥ: aanvaard; akhaṇḍa-eka-rasatvena: is één wezen, ondeelbaar en van 

de aard van gelukzaligheid alleen; vākyārthaḥ: de entiteit bedoeld met de zin; 

viduṣām mataḥ: volgens de wijze. 

 

38. Dat waar deze verklaring 
1
 op doelt is noch verbonden met 

 Noch gekenmerkt door wat dan ook
2
.  

 De betekenis van deze verklaring 
3
 volgens de wijze is 

 Eén ondeelbaar wezen, bestaande uit gelukzaligheid alleen.   

                                                      
1
 'Dat zijt Gij'. 

2
 In de zin 'de tulp is wit' zijn de woorden 'tulp' en 'wit' in feite elkaars predicaat. Hier is 

het woord 'tulp' gekenmerkt door het woord 'wit'. Daarom zegt de zin dat het een witte 

tulp is, en niet blauw, rood, geel of welke kleur ook. Op dezelfde wijze is het woord 

'wit' gekenmerkt door het woord 'tulp', dat wil zeggen dat de witheid een kenmerk van 

de tulp is en niet van een steen, stof of iets anders. Op deze wijze kenmerken de woor-

den tulp en wit elkaar. Dit wordt in de tekst samsarga, of  'wederzijdse kwalificatie' 

genoemd.  

Dezelfde zin kan ook opgevat worden in de betekenis een tulp met het kenmerk van 

wit, maar niet omgekeerd. Dit is wat met viśiṣṭaḥ of 'gekenmerkt' in de tekst is om-

schreven. (Uitleg Bisweshwara). 

Zie ook Upadesa Sahasri.VI.1: "Het Zelf zelf bezit geen kenmerk zoals een arm die 

afgesneden en weggeworpen wordt. Op dezelfde wijze kan geen enkel kenmerk aan 

Het Zelf toegeschreven worden van welke overgebleven dingen ook (stoffelijke en 

subtiele lichamen en hun attributen) waardoor Het kenmerken zou kunnen hebben." 

VI.2: "Daarom zijn alle kenmerken vergelijkbaar met de afgesneden en weg geworpen 

arm omdat ze alle niet-Zelf zijn. Zo is het Zelf vrij alle kenmerken." 
3
 Ondanks het feit dat de woorden ‘Dat’ en ‘Gij’ in de verklaring ‘Dat zijt Gij’ in de-

zelfde relatie tot elkaar staan als de woorden in de in voetnoot 2 genoemde zin, zijn 

geen van de daar genoemde woordcombinaties van toepassing op de verklaring ‘Dat 

zijt Gij’. Daarom worden alleen de indirect uitgedrukte betekenissen (vers 42) van de 

woorden 'Dat' en 'Gij' als absoluut gelijk aanvaard. (Uitleg Bisweshwara). 



144                                           VĀKYAVṚTTI 

 

प्रत्यग्दबोधो य आभानत सोऽियानन्दलक्षर्णिः। 
अियानन्दरूपश्च प्रत्यग्दबोधकैलक्षर्णिः॥ ३९॥ 
 

pratyagbodho ya ābhāti so'dvayānandalakṣaṇaḥ | 

advayānandarūpaśca pratyagbodhaikalakṣaṇaḥ || 39|| 

 

pratyak-bodho: als het individuele bewuste Zelf; ya: hetwelk; ābhāti: 

(ver)schijnt, lijkt; saḥ: Dat; advaya-ānanda-lakṣaṇaḥ: is van de aard van ge-

lukzaligheid zonder een tweede; advaya-ānandarūpaḥ ca: en, Het Ene dat ge-

lukzaligheid zonder een tweede is; pratyak-bodha-eka-lakṣaṇaḥ: is van de aard 

van het individuele bewuste Zelf. 

 

39. Wat verschijnt als het individuele bewuste Zelf
1
  

 Is van de aard van gelukzaligheid zonder een tweede. 

 En het Ene, dat gelukzaligheid zonder een tweede is, 

 Is niet anders dan het individuele bewuste Zelf
2
. 

 

 

 

   

                                                      
1
 Getuige bewustzijn in het binnenste, het Hart. 

2
 Dus, Brahman is het Zelf en het Zelf is Brahman, of met andere woorden 'Dat zijt 

Gij'. 



 VĀKYAVṚTTI                                          145 

 

इत्थमन्योन्यतादात्म्यप्रनतपनत्तय मदा भवते।् 
अब्रह्मिां िमर् मस्य व्यावतते तदवै नह॥ ४०॥ 
 

itthamanyonyatādātmyapratipattiryadā bhavet | 

abrahmatvaṁ tvamarthasya vyāvarteta tadaiva hi || 40|| 

 

ittham: dus; yadā: wanneer; anyonya-tādātmya-pratipattiḥ bhavet: hun weder-

zijdse (gemeenschappelijke) identiteit is begrepen; abrahmatvam: niet-

Brahmaans; tvamarthasya: van wat bedoeld wordt met het woord 'Gij'; 

vyāvarteta: houdt op; tadaiva hi: onmiddellijk. 

 

40. [De misvatting] dat het woord 'Gij' iets anders
1
 dan Brahman betekent, 

 En dat het woord 'Dat' voor iets kenbaars
2
 staat, 

 Houdt onmiddellijk op bij het vatten van 

 De gemeenschappelijke betekenis van deze twee woorden. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

Noot: De verzen 40 en 41 overlappen elkaar enigszins: De vertaling van de 

eerste helft van de eerste regel van vers 41 is in vers 40 verwerkt.  

                                                      
1
 De verkeerde opvatting dat mensen vóór het dagen van juiste Kennis hebben, dat het 

Zelf er een onder vele individuen is.   
2
 De directe opvatting van Brahman is dat Hij alleen een extern bestaan buiten het Zelf 

heeft (de wereld, het universum), terwijl directe kennis 'Ik ben Brahman' is.  



146                                           VĀKYAVṚTTI 

 

तदर् मस्य पािोक्ष्यां यद्यवेां नकां  ततिः श्ररु्ण।ु 
परू्णा मनन्दकैरूपरे्ण प्रत्यग्दबोधोवनतष्ठत॥े ४१॥ 
 

tadarthasya pārokṣyaṁ yadyevaṁ kiṁ tataḥ śruṇu | 

pūrṇānandaikarūpeṇa pratyagbodhovatiṣṭhate || 41|| 

 

tadarthasya: van wat met het woord 'Dat' wordt bedoeld; pārokṣya: de indirek-

te kennis; yad-evam: als dit zo is (zegt de leerling); kiṁ tataḥ: wat dan; śruṇu: 

luister ( zegt de leraar); pūrṇa-ānanda-eka-rūpeṇa: als De Ene, alles doordrin-

gende gelukzaligheid, zonder een tweede; pratyagbodhaḥ: het individuele be-

wuste Zelf; avatiṣṭhate: staat voor. 

 

41. [De leerling vraagt:] Wat volgt hierop? 

 De leraar zegt: Luister:  

 Het individuele bewuste Zelf [dat alles verlicht] staat voor 

 De Ene allesdoordringende gelukzaligheid zonder een tweede
1
. 

 

  

तत्त्वमस्यानदवाक्यां ि तादात्म्यप्रनतपादन।े 
लक्ष्यौ तत्त्वांपदार्ौ िावपुादाय प्रवत मत॥े ४२॥ 
 

tattvamasyādivākyaṁ ca tādātmyapratipādane | 

lakṣyau tattvaṁpadārthau dvāvupādāya pravartate || 42|| 

 

tat-tvam-asi-ādi-vākyam: de verklaringen zoals 'Dat zijt Gij' enz.; ca: en; 

tādātmya-prati-pādane: voor het erkennen, staven, van de identiteit; upādāya-

lakṣyau tat-tvam-pada-arthau dvau: van wat indirect bedoeld wordt met de 

twee woorden 'Gij' en 'Dat'; pravartate: worden gebruikt. 

 

42. Verklaringen als 'Dat zijt Gij'
2
 enz.  

 Dienen om de eenzelvigheid te bekrachtigen 

 Van wat indirect bedoeld wordt 

 Met de twee woorden 'Gij' en 'Dat'. 
 

                                                      
1
 Dit is de hoogste kennis en het bereiken hiervan is het enige doel in dit leven. 

2
 Het is hetzelfde zuivere bewustzijn dat op indirecte wijze door de twee woorden uit-

gedrukt wordt. 



 VĀKYAVṚTTI                                          147 

 

नहिा िौ शबलौ वाच्यौ वाक्यां वाक्यार् मबोधन।े 
यर्ा प्रवत मतऽेस्मानभस्तर्ा व्याख्यातमादिात॥् ४३॥ 
 

hitvā dvau śabalau vācyau vākyaṁ vākyārthabodhane | 

yathā pravartate'smābhistathā vyākhyātamādarāt || 43|| 

 

hitvā: verwerpt; dvau: de twee; śabalau vācyau: de rechtstreeks genoemde 

kenmerken; vākyam: de zin, uitspraak, verklaring; vākya-artha bodhane pra-

vartate: en dus onthult wat het betekent; yathā: hoe; asmābhi: wij; tathā 

vyākhyātam ādarāt: zorgvuldig gedaan. 

 

43. We hebben op zorgvuldige wijze uitgelegd, 

 Hoe de verklaring
1
 de twee direct uitgedrukte 

 Ogenschijnlijke betekenissen
2
 afwijst en dus, 

 Wat
3
 het werkelijk betekent, onthult. 

 

 

आलम्बनतयाभानत योऽस्मत्प्रत्ययशब्दयोिः। 
अन्तिःकिर्णसांनभन्नबोधिः स िांपदानभधिः॥ ४४॥ 
 

ālambanatayābhāti yo'smatpratyayaśabdayoḥ | 

antaḥkaraṇasaṁbhinnabodhaḥ sa tvaṁpadābhidhaḥ || 44|| 

 

ālambanataya: het object; ābhāti: is; yo: en; asmat-pratyaya-śabdayoḥ: van het 

idee en het woord 'ik'; antaḥkaraṇa-saṁbhinn-abodhaḥ: bewustzijn dat ver-

bonden is met het interne orgaan; saḥ: de; tvam-pada-ābhidhaḥ: is de directe 

betekenis van het woord 'Gij'. 

 

44. Het bewustzijn dat verbonden is  

 Met het interne orgaan en dat het object is 

 Van het idee en woord 'ik', 

 Is de directe betekenis van het woord 'Gij'
4
.  

                                                      
1
 'Dat zijt Gij'. 

2
 Van de woorden 'Gij' en 'Dat'. 

3
 Ondeelbaar Bestaan-Bewustzijn-Gelukzaligheid, het Zelf of Brahman. 

4
 Met andere woorden, de directe betekenis van het woord 'Gij' is de reflectie 

van puur bewustzijn op het interne orgaan, de jīva of het individu. 



148                                           VĀKYAVṚTTI 

 

मायोपानधज मगद्योननिः सव मज्ञिानदलक्षर्णिः। 
पिोक्ष्यशबलिः सत्याद्यात्मकस्तत्पदानभधिः॥ ४५॥ 
 

māyopādhirjagadyoniḥ sarvajñatvādilakṣaṇaḥ | 

parokṣyaśabalaḥ satyādyātmakastatpadābhidhaḥ || 45|| 

 

māyā-apādhiḥ: het Wezen dat māyā als zijn oplegging heeft; jagat-yoniḥ: die 

de oorzaak, bron, van het universum is; sarvajñatva-ādi-lakṣaṇaḥ: dat is be-

schreven als Alwetende enz.; parokṣyaśabalaḥ: indirect gekend en geken-

merkt;  saty-ādi-ātmakaḥ: en wiens aard bewustzijn is; tat-pada-ābhidhaḥ: is 

de directe betekenis van het woord 'Dat'. 

 

45. Dat wat middels toegevoegde kenmerken wordt gekend, 

 De bron van het universum, omschreven als Alwetend enz., 

 Wat Māyā
1
 als zijn oplegging heeft en wiens aard bewustzijn is, 

 Is de directe (ogenschijnlijke) betekenis van 'Dat'
2
. 

   

                                                      
1
 Zie Vivekacūḍamaṇi: 108. Onwetendheid (avidyā), māyā, ook het ‘ongedifferen-

tieerde’ (avyakta) genoemd, vindt zijn kracht in de opperste Heer (parameśaśakti). Het 

heeft geen begin. Het omvat de drie guṇa’s (triguṇa) en overtreft hen in hun effecten 

daar het de oorzaak ervan is. Degenen met een helder verstand kunnen zijn bestaan 

afleiden uit de effecten die het voortbrengt. Het is de schepper van het gehele univer-

sum (jagatsarvam). 
2
 Īśwara, Brahman met Māyā als zijn bedekking. 



 VĀKYAVṚTTI                                          149 

 

प्रत्यक्पिोक्षतकैस्य सनितीयिपरू्ण मता। 
नवरुध्यत ेयतस्तस्माल्लक्षर्णा सांप्रवत मत॥े ४६॥ 
 

pratyakparokṣataikasya sadvitīyatvapūrṇatā | 

virudhyate yatastasmāllakṣaṇā saṁpravartate || 46|| 

 

pratyak-parokṣatā: de direct en indirect te kennen kenmerken; ekasya: van de 

zijde van één en dezelfde substantie; sadvitīyatva-pūrṇatā: alsmede als Bestaan 

met een tweede en Absolute Eénheid; virudhyate: zijn tegenstrijdig; yat: zoals; 

tasmātlakṣaṇā: een indirect uitgedrukte betekenis; saṁpravartate: naar toe 

moet worden begeven. 

 

46. Omdat, met het oog op één en dezelfde werkelijkheid, 

 De indirect
1
 en direct

2
 gekende kenmerken tegenstrijdig zijn  

 Met die van een bestaan met een tweede en Absolute Eenheid
3
, 

 Moet voor de indirect uitgedrukte betekenis worden gekozen
4
. 

 

  

   

                                                      
1
 Verzen 29-36 voor Brahman en 11-28 voor het Zelf (ātman).  

2
 Vers 44 voor jīva (individu) en vers 45 voor Īśwara (universum) 

3
 De indirecte betekenis van 'Dat' als puur bewustzijn en ook de indirecte betekenis van 

'Gij' eveneens als puur bewustzijn. 
4
 Zie vers 47. 



150                                           VĀKYAVṚTTI 

 

मानान्तिनविोध ेत ुमखु्यार् मस्य पनिग्रहे। 
मखु्यार्नेानवनाभतू ेप्रतीनतलमक्षर्णोच्यत॥े ४७॥ 
 

mānāntaravirodhe tu mukhyārthasya parigrahe | 

mukhyārthenāvinābhūte pratītirlakṣaṇocyate || 47|| 

 

māna-antara-virodhe tu: ingeval dat er een tegenstrijdigheid met andere aan-

wijzingen, bewijsgronden, bestaat; mukhya-arthasya: de direct uitgedrukte 

betekenis van een woord; parigrahe: in aanvaarding; mukhyārthena: wat direct 

is aangegeven; āvinābhūte: en verbonden met; pratītiḥ: de betekenis die op 

zichzelf duidelijk begrijpelijk is: lakṣaṇa: de indirect uitgedrukte beteke-nis; 

acyate: wordt genoemd. 

 

47. In geval van tegenstrijdigheid met andere bewijsgronden  

 Bij het aanvaarden van de directe betekenis van een woord, 

 Wordt de betekenis die eenduidig en uit zichzelf begrijpelijk is, 

 De indirect
1
 uitgedrukte betekenis genoemd. 

    

                                                      
1
 Het proces van de bepaling van de impliciete betekenis van uitdrukkingen wordt bij 

Indiase logica lakṣaṇa genoemd. Het onderscheidt zich in drie soorten: jahal-lakṣaṇā, 

ajahal-lakṣaṇā en bhāgal-lakṣaṇā.  

Bij het eerste wordt de directe betekenis van een uitdrukking verworpen en het indirec-

te behouden. Een klassiek voorbeeld hiervan is de uitdrukking 'een dorp aan de rivier', 

waarmee in werkelijkheid een dorp aan de oever van een rivier wordt bedoeld. De 

directe betekenis 'aan de rivier' wordt verworpen omdat het dorp anders onder water 

zou lopen. 

In het tweede geval wordt zowel de directe betekenis als de indirecte behouden. Een 

klassiek voorbeeld hiervan is de uitdrukking 'het bruine galoppeert', verwijzend naar 

een bruin paard. De directe betekenis 'bruin' wordt niet verworpen, omdat het verwijst 

naar een paard dat bruin is. De indirecte betekenis van 'bruin' is een paard dat eerder als 

bruin was gekenmerkt. 

In het derde geval wordt de directe betekenis deels verworpen en deels behouden. In 

het geval van 'Dat zijt Gij' worden de tijdelijke kenmerken verworpen en de eeuwige 

kenmerken behouden.  

Van deze drie kunnen dus in het bovengenoemde geval de eerste twee als onbruikbaar 

buiten beschouwing worden gelaten en kan alleen het derde genomen worden. Een zeer 

verhelderende uitleg hiervan is te vinden in [6] p.252-254. 

 



 VĀKYAVṚTTI                                          151 

 

तत्त्वमस्यानदवाक्यषे ुलक्षर्णा भागलक्षर्णा। 
सोऽयनमत्यानदवाक्यस्थपदयोनिव नापिा॥ ४८॥ 
 

tattvamasyādivākyeṣu lakṣaṇā bhāgalakṣaṇā | 

sao'yamityādivākyasthapadayoriva nāparā || 48|| 

 

tat-tvam-asya-ādi-vākyeṣu: verklaringen als 'Dat zijt Gij'; lakṣaṇā bhāgala-

kṣaṇā: is dat waarin een deel van de directe betekenis van elk van de twee 

woorden (b.v. 'Gij' en 'Dat') is weggelaten terwijl de andere werd behouden;  

saḥ ayam ityādi-vākyastha-padayo: in geval van de twee woorden 'hij' en 'dit' 

in zinnen als 'hij is dit' enz. (een deel van de directe betekenis is weggelaten 

terwijl het andere werd behouden); eva: bij voorbeeld; na aparā: (bij dergelijke 

gevallen) geen andere soort bepaling door eliminatie kan worden gekozen. 

 

48. Alleen 'overeenstemming en tegenstrijdigheid'
1
 mag worden  

 Aangewend bij interpretatie van verklaringen als 'Dat zijt Gij',  

 Waarin één deel van de directe betekenis van de twee woorden  

 'Dat' en 'Gij' wordt weggelaten terwijl het andere wordt behouden. 

 Bij dergelijke gevallen zal geen andere methode baten,   

 Zoals in geval van de twee woorden 'hij' en 'dit', 

 -In zinnen als 'hij is dit' enz.- wordt een deel van de directe betekenis 

 Van elk woord weggelaten terwijl het andere wordt behouden
2
. 

                                                      
1
 [8] 8.96: "Overeenstemming en tegenstrijdigheid (anvayavyatireka) met betrekking 

tot woorden en hun betekenissen zijn de enige criteria waardoor de ware betekenis van 

het woord 'ik' kan worden vastgesteld." 

Toelichting: Het Zelf is altijd de getuige en houdt nimmer op te bestaan. Hij bestaat op 

zichzelf en is nimmer een kenmerk. Hij is daarom, werkelijk. Het ego enz., die door het 

Zelf (als getuige) worden waargenomen en hun bestaan aan het Zelf te danken hebben, 

bestaan altijd uit kenmerken. Daarom zijn ze onwerkelijk.  

Woorden als Zelf, Bestaan, Kennis, Gelukzaligheid, enz. betreffen Puur Bewustzijn. Ze 

zijn noch kenmerken noch verwijzen ze naar iets met kenmerken. De woorden doener, 

werktuig, genieter, dun, dik, enz. betreffen niet Puur Bewustzijn. Ze worden aan het 

Zelf opgelegd, wanneer lichaam, zinnen enz. Hem kenmerken. 

Deze werkwijze is wat genoemd wordt overeenstemming en tegenstrijdigheid met 

betrekking tot de impliciete betekenis van woorden. 
2
 In de zin 'hij is dit' is de directe betekenis van het woord 'hij' een persoon gekend in 

het verleden, en die van het woord 'dit' is een persoon gezien in het heden. Dit schijnt, 

daarom, een tegenstrijdigheid in te houden. Derhalve moeten we bij het interpreteren 



152                                           VĀKYAVṚTTI 

 

अहां ब्रह्मनेतवाक्यार् मबोधो यावद्दृढीभवते।् 
शमानदसनहतस्तावदभ्यसचे्छ्रवर्णानदकम॥् ४९॥ 
 

ahaṁ brahmetivākyārthabodho yāvaddṛḍhībhavet | 

śamādisahitastāvadabhyasecchravaṇādikam || 49|| 

 

aham-brahma-iti-vākya-artha-bodhaḥ: het vatten van de betekenis van de ver-

klaring 'Ik ben Brahman'; yāvad: voor een duur nodig om; dṛḍhībhavet: wordt 

perti-nent; śama-ādi-sahitaḥ: oefening van de beteugeling van de geest; tāvat: 

terwijl; abhyaset: men moet oefenen; śravaṇa-ādikam: luisterend naar Śruti en 

overwegen de betekenis ervan. 

 

49. Men moet zo lang als nodig is doorgaan
1
 met de studie van de Veda's,  

 Het overwegen van de betekenissen daarvan en met oefeningen 

 Om de geest te beteugelen, tot de juiste betekenis van de verklaring  

 'Ik ben Brahman' helder en gevestigd is. 
 

   

                                                                                                                                 
van de zin de weg kiezen van de methode van 'uitleg door gevolgtrekking', en moeten 

we van de directe betekenis van het woord 'hij' het idee van zijn kenmerken behorende 

tot het verleden en van 'dit' het idee van zijn kenmerken behorende tot het heden wegla-

ten; dan verkrijgen we, zoals door de zin indirect wordt uitgedrukt, één ondeelbare 

persoon, zonder enige verbinding met het verleden of het heden. 

Op dezelfde wijze is in de verklaring 'Dat zijt Gij' de directe (ogenschijnlijke) betekenis 

van het woord 'Gij' gegeven in vers 44 en de directe (ogenschijnlijke) betekenis van het 

woord 'Dat' in vers 45. De verklaring 'Dat zijt Gij' vertoont een schijnbare tegenstrij-

digheid zoals in de verklaring 'hij is dit'. Op dezelfde wijze, door voorbij te gaan aan 

het deel bestaande uit het interne orgaan en de reflectie van bewustzijn in het woord 

'Gij', en ook door voorbij te gaan aan het deel bestaande uit Māyā en de reflectie van 

bewustzijn in het woord 'Dat', verkrijgen wij als de enige mogelijke betekenis van de 

verklaring 'Dat zijt Gij', één en Ondeelbare Entiteit die Bestaan-Bewustzijn-

Gelukzaligheid is. 
1
 Brahma sūtra 4.1.1: "Herhaling is noodzakelijk omdat de Upaniṣads de leer 

keer op keer  herhalen."  



 VĀKYAVṚTTI                                          153 

 

श्रतु्यािाय मप्रसादने र्दढो बोधो यर्ा भवते।् 
ननिस्ताशषेसांसािननदानिः परुुषस्तदा॥ ५०॥ 
 

śrutiyācāryaprasādena dṛḍho bodho yathā bhavet | 

nirastāśeṣasaṁsāranidānaḥ puruṣastadā || 50|| 

 

śruti-ācārya-prasādena: door de genadigheid van de Śruti en de leraar; dṛḍaḥ: 

stevig; bodho: Kennis; yathā: wanneer; bhavet: wordt; nirasta-aśeṣa-saṁ-sāra-

nidānaḥ: heeft de oorzaak van hergeboorten voor altijd geëlimineerd; puruṣaḥ: 

een mens; stada: dan. 

 

50. Wanneer door de genade van de Veda's
1
 en de Leraar

2
 

 Deze Kennis gevestigd wordt, 

 Heeft men de oorzaak
3
 van hergeboorten 

 Voor eeuwig tenietgedaan.  
   

                                                      
1
 De Veda's zijn de belichaming van Brahman Zelf, zoals de Leraar. 

2
 Deze Kennis daagt niet tenzij onderwezen door een Leraar die Brahman kent. 

3
 Onwetendheid. 



154                                           VĀKYAVṚTTI 

 

नवशीर्ण मकाय मकिर्णो भतूसकू्ष्मिैनावतृिः। 
नवमिुकममननगडिः सद्य एव नवमचु्यत॥े ५१॥ 
 

viśīrṇakāryakaraṇo bhūtasūkṣmairanāvṛtaḥ | 

vimuktakarmanigaḍaḥ sadya eva vimucyate || 51|| 

 

viśīrṇa-kārya-karaṇaḥ: (zo iemand) zijn stoffelijke en subtiele lichamen opge-

lost; bhūta-sūkṣmaḥ-anāvṛtaḥ: bevrijd van de subtiele elementen; vimukta-

karma-nigaḍaḥ: verlost van de aaneenschakeling van handelingen; sadya eva: 

onmiddellijk; vimucyate: wordt bevrijd. 

 

51. Zo'n mens, zijn stoffelijke en subtiele lichamen opgelost
1
, 

 Bevrijd van de subtiele elementen
2
 en 

 Verlost van de aaneenschakeling van handelingen, 

 Wordt onmiddellijk bevrijd
3
.  

                                                      
1
 Chāndogya Upaniṣad VIII.3: "De lucht heeft geen lichaam, wolken, bliksem, 

donder hebben geen lichaam; doch wanneer ze zich samenvoegen met licht en 

opstijgen in de ruimte, dan tonen zij zich in hun eigen gedaante. Evenzo gaat 

het met het gezegende Zelf; samengevoegd met licht, stijgt het op uit het li-

chaam en toont zich in zijn eigen gedaante. Hij beweegt zich in deze wereld en 

geniet vrouwen, rijdt in wagens, onderhoudt zijn vrienden, zonder zich om zijn 

lichaam te bekommeren: zoals een meester-vakman een hulp aanstelt, zo stelt 

het Zelf het leven aan om voor zijn lichaam te zorgen." 
2
 Zie Vivekacūḍamaṇi 74: "De subtiele elementen worden door onderlinge 

vermenging in bepaalde verhoudingen grof en vormen het grofstoffelijke li-

chaam (sthūlaśarīra). De essenties (tanmātrā’s) van deze [subtiele] elementen 

vormen de zinsobjecten (viṣaya) in groepen van vijf  (geluid, tast, gezicht, 

smaak en geur) die  het plezier (sukhāya) van de bewoner van het lichaam [hem 

die ze ervaart, (bhoktu)] dienen." 

Vanuit het individu beschouwd zijn tanmātra’s de subtiele elementen die door 

de specifieke en overeenkomstige zintuigen van kennis (jñānendriya) ervaring 

mogelijk maken. Zie ook Swami Venkatesananda’s Vasiṣṭha’s Yoga p.577 (of 

Yoga Vasiṣṭha VI.2:87:11,12) ”In de pure ruimte of leegte van bewustzijn rijst 

allereerst de notie van ‘Ik ben’ op. De condensatie daarvan is bekend als bud-

dhi of intellect en de condensatie daarvan is bekend als het denken (manas). 

Dat kent of ervaart het zuivere element van geluid en ook de andere elementen, 

de tanmātra’s. Uit deze ervaringen rijzen de diverse zintuigen op…”. 
3
 Er gaat geen tijd voorbij tussen het dagen van Kennis en Bevrijding. 



 VĀKYAVṚTTI                                          155 

 

प्रािब्धकममवगेने जीवििुो यदा भवते।् 
नकनञ्चत्कालमनािब्धकममबन्धस्य सांक्षय॥े ५२॥ 
 

prārabdhakarmavegena jīvanmukto yadā bhavet | 

kiñcitkālamanārabdhakarmabandhasya saṁkṣaye || 52|| 

 

prārabdha-karma-vegena: door de kracht van die handelingen die vrucht be-

gonnen af te werpen;  jīvan-muktaḥ: in dit leven bevrijd; yadā: wanneer; bha-

vet: overblijven; kiñcit kālam: voor een bepaalde tijd; anārabdha-karma-

bandhasya: de gebondenheid (slavernij) als gevolg van handelingen die nog 

niet begonnen zijn vrucht af te werpen; saṁkṣaye: bij de vernietiging van. 

 

52. Na opgehouden te zijn met bindende handelingen, 

 Zal de 'in dit leven bevrijde' nog een tijdje voortleven  

 Als gevolg van de dwingende kracht van de handelingen
1
 

 Die reeds vrucht begonnen af te werpen.   

                                                      
1
 Van vroegere geboorten (prārabdha karma). Zie Brahma Sūtra 4.1.13: "Bij 

de realisatie van 'Dat' ontstaat er non-gehechtheid en vernietiging van vooraf-

gaande en daarop volgende zonden, omdat dit zo verkondigd is.", 4.1.14 "Ge-

heel op dezelfde wijze, is er eveneens geen andere gehechtheid aan de andere 

(d.i. aan deugd). Bevrijding volgt zodra het lichaam wordt afgelegd.", 4.1.15 

"Maar alleen die voorbijen [deugden en zonden] worden vernietigd die nog niet 

begonnen zijn vrucht te dragen, want de dood is als grens gesteld voor wachten 

op bevrijding." 

Zie ook Vivekacūḍamaṇi 451. Actie (karma), die vóór het dagen van kennis 

(jñāna)
1
 op gang is gebracht, wordt echter niet vernietigd door díe kennis en zal 

dus vrucht dragen, net als een pijl die afgeschoten is op zijn doel. 

453. Prārabdha karma is inderdaad zeer krachtig, zelfs voor de gerealiseerde mens, en 

kan alleen verteerd worden door de vruchten ervan te verduren. Het vuur van volmaak-

te kennis vernietigt wel de overige twee soorten karma [de reeds in het verleden opge-

bouwde (sañcita) en de nog op te bouwen (āgāmi) karma’s]. Maar geen van deze drie 

karma’s treft de kenners van Brahman die onafgebroken in eenzelvigheid met Brahman 

verblijven. Ze zijn de ongedifferentieerde Brahman zelf. 

454. Voor hem die leeft in zijn eigen Zelf als Brahman alleen, vrij van vereenzelviging 

met de bedekkingen, is het bestaan van prārabdha karma even betekenisloos als na het 

ontwaken nog belangstelling te hebben voor zaken die men gedroomd heeft." 



156                                           VĀKYAVṚTTI 

 

ननिस्तानतशयानन्दां वषै्णवां पिमां पदम।् 
पनुिावनृत्तिनहतां कैवल्यां प्रनतपद्यत॥े ५३॥ 
 

nirastātiśayānandaṁ vaiṣṇavaṁ paramaṁ padam | 

punarāvṛttirahitam kaivalyaṁ pratipadyate || 53|| 

 

nirasta-atiśaya-anandam: en gelukzaligheid, die door niets wordt overtroffen; 

vaiṣṇavam: van Viṣṇu; parama: die het opperste is; padam: verblijfplaats;  

punaḥ-rāvṛtti-rahitam: waarvan geen terugkeer is: kaivalya: Absoluut Een-zijn; 

pratipadyate: hij komt met. 

 

53. Deze bevrijde heeft de Absolute Eenheid bereikt, 

 De grootste en ultieme heerlijkheid, 

 Die de opperste verblijfplaats van Viṣṇu wordt genoemd 

 Waarvan er geen terugkeer
1
 is. 

 

 

 

 

   

                                                      
1
 Er is geen geboorte en dood meer. 



 VĀKYAVṚTTI                                          157 

 

॥ इनत पिमहांसपनिव्राजकािाय मश्रीमच्छङ्किािाय मनविनिता 
वाक्यवनृत्तिः समाप्त॥ 
 

|| iti paramahaṁsaparivrājakācāryaśrīmacchaṅkarācāryaviracitā 

vākyavṛttiḥ samāpta || 

 

iti: hiermede; paramahaṁsa: een asceet van de hoogste orde; parivrājakā: on-

bekende, verborgen betekenis, of inhoud; acārya: spirituele leider of leraar; 

śrīmacchaṅkarācārya: door Śrī Śaṅkarācārya; viracitā: samengesteld, geschre-

ven, uitgesproken; vākya: uitspraak; vṛttiḥ: uitleg, betekenis; samāpta: beëin-

digd, volledig bereikt. 

 

Hier eindigt de uiteenzetting 

Over de impliciete betekenis van de uitspraak  

['Dat zijt Gij'] door Śrī Śaṅkara,  

De grote Leraar en rondtrekkende
1
 Paramahaṁsa

2
. 

 

  

                                                      
1
 Het is zijn natuur. Zodoende hebben mensen baat bij zijn aanwezigheid, gezelschap 

en onderricht en worden ze daarbij bevrijd. 
2
 Een mens die alle wereldse handelingen heeft verzaakt en die de onweerlegbare Ken-

nis heeft dat hij niets anders is dan Brahman en dat de wereld onwerkelijk is. 



158                                           VĀKYAVṚTTI 

 

VAKYA VRITTI 

By Adi Sankaracharya, Translated by Swami Chinmayananda 

Published by Chinmaya Mission, Mumbai  
 

An Exhaustive Explanation of the Upanishadic Mahaavaakya 

“That Thou Art” [Tat Twam Asi] 

1. I bow down to that Pure Consciousness Divine – a shoreless ocean of happi-

ness, which is All-pervading (Vishnu), the Beloved of Shri, the all-knowing 

Lord of the Universe, assuming endless forms and yet ever-free, having an 

inscrutable power to become (apparently) the Cause of creation, maintenance, 

and dissolution of the universe. 

2. Again and again I Prostrate at the feet of my Guru, by whose grace I have 

come to realise, “I alone am the All-pervading Essence (Vishnu)”, and that “the 

world of multiplicity is all a super-imposition upon myself.” 

3. Scorched by the blazing sun of the three miseries, a student – dejected with 

the world and restless for release, having cultivated all the means of liberation 

especially such virtues as self-control etc. – enquires of a noble teacher: 

4. “Merely out of your grace and mercy, holy Teacher, please explain to me 

briefly the means by which I may easily get liberated from the sorrows of this 

bondage-to-change”. 

5. The teacher said: “Your question is valid, and so very clearly expressed, I 

shall answer it exhaustively to make it as vivid to you as though you are seeing 

it near”. 

6. Direct knowledge of that total identity between the individual-Self and the 

Universal-Self, stemming forth from the Vedic statements such as “Thou art 

that”, etc., is the immediate means to liberation. 

7. The disciple said: “What is the individualised Self ? What, then, is the Uni-

versal Self ? How can they both be identical ? And, how can statements like 

“That thou art” discuss and prove this identity ?” 

8. The teacher said: “I shall answer your question. Who else can be the individ-

ual Self (Jiva) other than yourself, that asks me this question, “Who am I ?”. 

There is no doubt about it. You alone are the Brahman. 

9. The disciple said: Not even the word meaning do I fully grasp clearly; how 

can I then comprehend the significance of the sentence, “I am Brahman” ? 



 VĀKYAVṚTTI                                          159 

 

10. The teacher said: “You have said the truth when you complained that the 

knowledge and understanding of the meaning of the words employed in a sen-

tence are indeed the cause of the understanding of the full significance of the 

sentence. And there are no two opinions about it.” 

11. “Why do you not recognise your own Self, which is an embodiment of 

Eternal Bliss-Essence, the Witnessing Light that illumines the inner equipments 

and their functions ?” 

12. “Give up the intellectual misconception that the Self is the body, etc., and 

always meditate upon and think yourself to be the eternal Knowledge-Bliss – 

the Witness of the intellect – a sheer mass of Pure Knowledge”. 

13. “The body is not the Self, as like the pot, etc., the body also has form, etc., 

and again, the body is a modification of the great elements such as Akash, just 

like the pot”. 

14. The disciple said: “If, by the strength of these arguments, the gross-body is 

considered as “not-Self”, then please exhaustively explain and directly indicate 

the Self – as clearly as a fruit in hand”. 

15. The teacher said: “Just as the perceiver of a pot is ever distinctly different 

from the pot and can never be the pot – so too, you, the perceiver of your body, 

are distinct from your body and can never be the body – this you firmly ascer-

tain in yourself.” 

16. “Similarly be sure in yourself that you, the seer of the senses, are not the 

senses themselves, and ascertain that you are neither the mind, not the intellect, 

not the vital air (Prana).” 

17. “Similarly be sure that you are not the complex of the gross and the subtle-

bodies, and intelligently determine, by inference, that you, the ‘seer’, are en-

tirely distinct from the ‘seen’.” 

18. “’I am He’, the One because of whose presence alone the inert entities like 

the body and the senses, are able to function through acceptance and rejection”. 

19. “’I am He’, the One changeless, Innermost Self that moves the intellect, 

etc., as a magnet does the iron filings.” 

20. “’I am He’, the One Entity in whose vital presence the body, senses, mind, 

and Pranas, though inert in themselves, appear to be conscious and dynamic, as 

though they are the Self.” 



160                                           VĀKYAVṚTTI 

 

21. “‘He am I’, the One Consciousness, which is the Self that illumines the 

modifications in my mind such as ‘my mind went elsewhere, however, it has 

been brought to rest now’, – ‘He am I’ (So’ham).” 

22. “’He am I’, the One Consciousness which is the Changeless Self that is 

directly cognised, that illumines the three states of waking, dream, and deep-

sleep, and that which illumines appearance and disappearance of the intellect 

and its functions – ‘He am I’ (So’ham).” 

23. “Know yourself to be the One Self, a homogenous mass of Consciousness, 

which is the illuminator of the body and therefore quite distinct from it – just as 

a lamp that illumines a pot is always different from the pot illumined. ‘I am a 

mass of Consciousness’ (Aham bodhavigraha).” 

24. “Know yourself to be the One for whose sake beings and things such as 

children and wealth – are dear, who is the sole seer and dearest of all. ‘He am I’ 

– ascertain thus and realise, So’ham.” 

25. “Know yourself to be the One regarding whom there is always the anxiety, 

‘May I ever be; never cease to be’, as this Seer is the dearest of all. ‘He am I’ – 

thus assert and realise.” 

26. “The Consciousness, the Self, which appears as the Witness, is that which 

is meant by the word ‘thou’. Being free from all changes even the witnessing is 

nothing but the illumining-power of the Self.” 

27. “Totally distinct from body, senses, mind, Prana and Ego is that which is 

the Self; therefore, It is absolutely free from the six-modifications, which all 

material things must necessarily undergo. This Self is the indicative meaning of 

the term “thou”. 

28. “Having thus ascertained the meaning of the term “thou” one should reflect 

upon what is meant by the word “that” – employing both the method of nega-

tion and also the direct method of scriptural assertion.” 

29. “’That’, which is free from all the impurities of the Samsara, ‘that’ which is 

defined by the Upanishads as: ‘Not large etc., having the qualities of impercep-

tible etc., that is beyond all darkness created by ignorance”. 

30. “Having no greater Bliss than Itself, a pure embodiment of External Con-

sciousness, and having ‘existence’ for its specific definition, is the All-

Pervading Being – is the meaning indicated by the term ‘that’; so, the scriptures 

declare in their songs.” 



 VĀKYAVṚTTI                                          161 

 

31. “That which is proved in the Vedas as All-knowing, All-powerful and Su-

preme Lord, is Itself the Infinite Brahman… make sure of that Brahman in your 

own understanding.” 

32. “That which the scriptures have discussed through examples of mud etc., as 

that by knowing which all else will become known … make sure of that Brah-

man in your understanding.” 

33. “That which the scriptures propose to prove as a limitless, and in order to 

support that proposition, called the World of Plurality as Its effects .. make sure 

of that Brahman in your understanding.” 

34. “That which the Upanishads clearly establish as the sole object of deep 

contemplation for those who are sincere seekers of liberation – make sure of 

that Brahman in your understanding.” 

35. “That which is heard of in the Vedas ‘as having entered each creature as its 

individualised self’, and which is known, from the same sources, to be their 

controller – make sure of that Brahman in your understanding.” 

36. “That which the Upanishads declare as the sole paymaster for all action, 

and as the very agent (prompter) in all actions, performed by each individual-

ised ego – make sure of that Brahman in your understanding.” 

37. “The meaning of the terms ‘that’ and ‘thou’ have been discussed and finally 

determined. Now we shall discuss the meaning of the commandment (Mahava-

kya) ‘That thou art’. In this, the total identity of the meanings of ‘that’ and 

‘thou’ alone is shown.” 

38. “What is meant by the sentence (commandment ‘That thou art’) is not ar-

rived at, either through its ‘sequence-of meaning’ or as ‘qualified-by-

something’. An indivisible Being, consisting of Bliss only – this alone is the 

meaning of the sentence, according to the wise.” 

39. “What appears (anjati) as the Witnessing-Consciousness within, (the indi-

vidual-Self), is of the nature of Bliss, One-without-a-second; and the one that is 

the Bliss within is none other than the individualised-Self the Witnessing Con-

sciousness within.” 

40. “When, as explained above, the mutual identity between the two words 

‘thou’ and ‘that’ is comprehended, then the idea ‘I am not Brahman’, enter-

tained by ‘thou’, shall immediately end.” 

41. “If as said, the depth-meaning of the term ‘that’ is ‘Mass-of Bliss, without-

second’, and ‘thou’ is the ‘Witnessing-Consciousness’, then what ? Listen: the 



162                                           VĀKYAVṚTTI 

 

Inner-self, the Consciousness, that illumines all thoughts, remains as the All-

full, One-Mass-of Bliss, without-a-second.” 

42. “The great statements, like ‘That thou art’, established the identity of what 

is meant by the two terms ‘thou’ and ‘That’ in their deeper indicative-

meaning.” 

43. “How great statement discards the two qualified-meanings, and reveals 

what it really means – this we have carefully commented upon already.” 

44. ‘That which shines, as the object of the idea and the word ‘I’, is Conscious-

ness expressing in the inner equipments. This is the direct word-meaning of 

‘thou’ (twam).” 

45. “The Consciousness that is expressed through Maya, which then becomes 

the ‘cause of the Universe’, which is described as omnipresent, etc.; that which 

is known only indirectly (meditate); and which is having the nature of exis-

tence, etc., -- that Eswara is the word-meaning of the term ‘That’.” 

46. “In case we insist upon the identity of ‘that’ and ‘thou’ based upon the 

word-meaning of these terms, then for one and the same factor we will have to 

attribute contrary nature; the quality of being mediately and immediately 

known – and also insist qualities of ‘existence of duality’ and also of ‘absolute 

oneness’, for one and the same factor. Identity between such contrariness is 

impossible hence suggestive-meaning, ‘explanation by implication’ has to be 

accepted.” 

47. “If the direct word-meaning throws up an inconsistency with what is 

pointed out by other proofs and evidences, the sense consistent with its word-

meaning that is intelligently suggested by the term, is to be accepted – and this 

is its suggestive-meaning (lakshana).” 

48. “In the statements like ‘that thou art’ etc., the reject-accept method is to be 

employed as in the sentence ‘He is this man’. No other method can be applied.” 

49. “Until the direct personal experience of ‘I am Brahman’ is gained, we must 

live values of self-control, etc., and practice listening to teachers, or reading 

scriptures, and doing daily reflection and meditation upon those ideas.” 

50. “Through the grace of a spiritual teacher when a seeker gains a clear and 

direct experience of the Supreme Self as expounded in the scriptures, he, the 

realised, becomes free from all ‘ignorance’, which is the foundation for the 

entire experience of this world of plurality.” 



 VĀKYAVṚTTI                                          163 

 

51. “No more conditioned by his gross and subtle bodies, free from the em-

brace of the gross and subtle elements, released from the charm of actions, such 

a man gets immediately liberated.” 

52. “The liberated-in-life, due to the compelling force of those actions that have 

begun to produce their results (Prarabdha), remains for some time to exhaust 

them”. 

53. “The liberated-in-life comes to gain the State of Absolute Oneness, the 

never-ending immeasurable Bliss, called the Supreme Abode-of-Vishnu, from 

wherein there is no return.”  

 

* * * 

  



164                                           VĀKYAVṚTTI 

 

Chāndogya-Upaniṣad  

(Sama-Veda) 

Boek zes 

Invocatie 

Spraak, ogen, oren, ledematen, leven, energie, komt mij te hulp. Deze boeken heb-

ben Brahman tot onderwerp. Ik zal Brahman nooit verloochenen, noch ook zal 
Brahman mij verloochenen. Laat mij in eenheid, in verbondenheid met Brahman 

zijn. Wanneer ik één ben met Brahman, mogen dan de wetten, die deze boeken 

verkondigen, in mij leven, mogen die wetten leven. 

Hoofdstuk 8 

OM.  

Aruna's zoon, Uddálaka, zeide tot Shvetaketu: 'Mijn zoon! Ken de aard van slaap. 

Wanneer een mens slaapt, is hij verenigd met zijn eigen, zuivere Wezen. Wij vin-

den het voldoende om te zeggen dat hij slaapt, maar eigenlijk slaapt hij met zich-

zelf. 

'Een geketende vogel vliegt eerst in alle richtingen, dan pas strijkt hij neer op zijn 

stok; zo doolt de geest eerst in alle richtingen rond, dan pas strijkt hij neer op zijn 

leven; want, mijn zoon! de geest is geketend aan het leven. 

'Ken de aard van honger en dorst. De mens krijgt honger. Water brengt zijn voedsel 

naar zijn ingewanden. Water leidt zijn voedsel, zoals de koeherder zijn koe, de 

ruiter zijn paard, de aanvoerder zijn leger. Herinner u, mijn zoon! dat lichaam uit 

voedsel ontspruit; zou het zonder wortel kunnen ontspruiten? 

'Wat is de wortel van alles? Wat anders dan voedsel? 

'Herinner u, mijn zoon! Water is de wortel, voedsel wat eruit spruit; vuur is de 

wortel, water wat eruit spruit; op dezelfde wijze is dat Wezen de wortel, vuur wat 

eruit spruit. Alle schepselen hebben hun wortel in dat Wezen. Hij is hun rots, hun 

tehuis. 

'De mens krijgt dorst. Vuur brengt het water naar zijn slokdarm, zoals de koeherder 

zijn koe, de ruiter zijn paard, de aanvoerder zijn leger. Herinner u, mijn zoon! dat 

voedsel uit water ontspruit; zou het zonder wortel kunnen ontspruiten? 

'Wat is de wortel van alles? Wat anders dan water? 

'Vuur is de wortel, water wat eruit spruit; dat Wezen is de wortel, vuur wat eruit 

spruit. Alle schepselen hebben hun wortel in dat Wezen. Hij is hun rots, hun tehuis. 

'Mijn zoon! Ik heb u reeds gezegd, hoe de eerste drie goden elk drievoudig werden, 

toen zij met het lichaam in aanraking kwamen. Wanneer een mens komt te sterven, 

verzinkt zijn spraak in zijn geest, zijn geest in zijn leven, zijn leven in zijn vuur, 

zijn vuur in het ene Wezen. 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 



 VĀKYAVṚTTI                                          165 

 
Waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen!' zei Uddálaka. 

9 

'Mijn zoon! Bijen maken honing door de zoete sappen te verzamelen van verschil-

lende bloemen en alles in een gemeenschappelijk sap te mengen. 

'Er is niets in honing waardoor het sap van een afzonderlijke bloem herkend kan 

worden en evenzo is het met de veelsoortige schepselen die in dat Wezen verzin-

ken, in diepe slaap of in de dood. 

'Wat zij ook zijn, tijger, leeuw, wolf, beer, worm, vlieg, mug, zij worden zich hun 

afzonderlijke leven bewust wanneer zij erin geboren worden of wakker worden uit 

diepe slaap. 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

Waarheid, Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen!' zei Uddálaka. 

10 

'Mijn zoon! Rivieren die oostwaarts en westwaarts stromen, ontstaan uit de zee, 

keren terug tot de zee, worden de zee zelf, vergeten hun identiteit. 

'Deze schepselen weten niet dat zij ontstaan zijn uit dat Wezen of teruggekeerd zijn 

tot dat Wezen. 

'Wat ze ook zijn, tijger, leeuw, wolf, beer, worm, vlieg of mug, zij worden zich hun 

afzonderlijke leven bewust wanneer zij erin geboren worden of wakker worden uit 

de slaap. 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

Waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddálaka. 

11 

'Sla een kerf in de stam van een boom, dan sijpelt het sap eruit, doch de boom blijft 

leven; sla een kerf in het midden van de boom, dan sijpelt het sap eruit, doch de 

boom blijft leven; sla een kerf in de top van de boom, dan sijpelt het sap eruit, doch 

de boom blijft leven. Het Zelf, als leven, vervult de boom; deze tiert welig in geluk 

en verzamelt zijn voedsel door zijn wortels. 

'Indien het leven in de boom één tak verlaat, dan verdort die tak; indien het leven 

een tweede tak verlaat, dan verdort die tak. Indien het leven een derde tak verlaat, 

dan verdort die tak. Wanneer het leven de hele boom verlaat, dan verdort de hele 

boom. 

'Herinner u, mijn zoon! Het lichaam, dat beroofd wordt van het Zelf, sterft. Het 

Zelf sterft niet. 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 



166                                           VĀKYAVṚTTI 

 
waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddálaka. 

12 

Uddálaka vroeg zijn zoon een banyanvrucht te gaan halen. 

'Hier is hij, Heer!' zei Shvetaketu. 'Breek hem open,' zei Uddálaka. 'Ik heb hem 

opengebroken, Heer!' 'Wat zie je daar?' 

'Kleine zaadjes, Heer!' 

'Breek er één van open, mijn zoon!' 'Het is opengebroken, Heer!' 

'Wat zie je daar?' 

'Niets, Heer!' zei Shvetaketu. 

Uddálaka zeide: 'Mijn zoon! Deze grote banyanboom is uit zulk een klein zaadje 

gegroeid, dat je het niet kunt zien. Geloof in wat ik zeg, mijn zoon!' 

'Dat wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij!' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddálaka. 

13 

'Leg dit zout in water en kom morgenochtend bij mij,' zei Uddálaka. Shvetaketu 

deed zoals hem gezegd was. 

Uddálaka zeide: 'Breng mij het zout, dat je gisteravond in water hebt gelegd.' 

Shvetaketu keek, maar kon het niet vinden. Het zout was opgelost. 

Uddálaka vroeg zijn zoon, hoe het bovenste gedeelte van het water smaakte. 

Shvetaketu zeide: 'Het is zout.' 

Uddálaka vroeg, hoe het middelste gedeelte smaakte. Shvetaketu zeide: 'Het is 

zout.' 

Uddálaka vroeg hoe het onderste gedeelte van het water smaakte. 

Shvetaketu zeide: 'Het is zout.' 

Uddálaka zeide: 'Gooi het water weg; kom dan bij mij.' 

Shvetaketu deed zoals hem gezegd was en zeide: 'Het zout zal altijd in het water 

blijven.' 

Uddálaka zeide: 'Mijn zoon! Ofschoon je dat Wezen niet in de wereld vindt, is Hij 

daar. 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddálaka. 

 

'Mijn zoon! Indien een mens weggebracht zou worden uit de provincie Gandhára 



 VĀKYAVṚTTI                                          167 

 
en geblinddoekt in een bos achtergelaten, dan zou hij zich hierheen en daarheen 

wenden, dan zou hij schreeuwen: 'Ik ben geblinddoekt hierheen gebracht en men 

heeft mij achtergelaten!' 

'Daarop zou een goed mens hem de blinddoek af kunnen binden en zeggen: 'Ga in 

die richting; daar is Gandhára.' Van de blinddoek verlost, zou hij, indien hij een 

verstandig mens was, van dorp tot dorp de weg vragen en tenslotte in Gandhára 

komen. Op dezelfde wijze vindt de mens die door zijn meester ingewijd is, zijn 

weg terug in zichzelf. Nadat hij in zijn lichaam is gebleven, totdat al zijn Karma 

uitgewerkt is, wordt hij verenigd met zichzelf. 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen', zei Uddálaka. 

15 

'Familieleden verzamelen zich rondom een zieke man en zeggen: 'Herinner je je 

mij? Herinner je je mij?' Hij herinnert zich totdat zijn spraak is opgelost in zijn 

geest, zijn geest in zijn leven, zijn leven in zijn vuur, zijn vuur in het ene Wezen. 

'Wanneer zijn spraak is opgelost in zijn geest, zijn geest in zijn leven, zijn leven in 

zijn vuur, zijn vuur in dat ene Wezen, wat kan hij zich dan herinneren? 

'Dat Wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

de waarheid. Hij is Zelf. Shvetaketu! Dat zijt gij.' 

'Leg het nog eens uit, Heer!' zei Shvetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddálaka. 

16 

'Mijn zoon! Men brengt een man, beschuldigd van diefstal, in handboeien naar de 

rechter. De rechter geeft orders om de bijl heet te maken. Indien die man de diefstal 

gepleegd heeft en het ontkent, is hij onwaar tegenover zichzelf en terwijl hij niets 

dan die leugen heeft om zich te beschermen, grijpt hij de bijl en wordt gebrand. 

'Indien hij de diefstal niet gepleegd heeft, is hij waar tegenover zichzelf en, met 

waarheid als beschermer, grijpt hij de bijl en wordt niet gebrand. Hij wordt vrijge-

sproken. 

'De man die niet gebrand werd, leefde in waarheid. Herinner u dat alle zichtbare 

dingen in waarheid leven; herinner u dat Waarheid en Zelf één zijn. Shvetaketu! 

Gij zijt Dat.' 

Shvetaketu begreep wat hij zeide, ja, hij begreep wat zijn vader zeide. 

 

 

* * * 

  



168                                           VĀKYAVṚTTI 

 

Literatuur 

Śaṅkara: VAKYA VRITTI OF ŚRĪ ŚAṄKARACĀRYA, Vertaling Swāmi 

Jagadānanda Ramakrishna Math, Mylapore, Madras. ISBN: 81-7120-819-3. 

Śaṅkara: VAKYA VRITTI By Adi Sankaracharya, Translated by Swami 

Chinmayananda, Published by Chinmaya Mission, Mumbai. 

Śaṅkara: VAKYAVRITTI, http://oldthoughts.wordpress.com/philosophy-/tat-

tvam-asi-vakyavritti-of-sri-adi-sankaracharya 

Śaṅkara: VIVEKACŪḌAMAṆI: Vertaling F. Arav, 2010. ISBN/EAN: 978-

90-816538-1-7. 

Śaṅkara: DE REDE ALS BEKRONING, Vivekacūḍamaṇi,  Paul G. van Oy-

en, 2001, Conversion Productions,. ISBN: 90-76392-09-9. 

Śaṅkara: "UPADEŚA SĀHASRĪ (A Thousand Teachings), Swami Jagadan-

anda, Sri Ramakrishna Math, Mylapore, Madras. ISBN: 81-7120-059-1. 

Śaṅkara:"ŚAṄKARA'S UPADEŚA SĀHASRĪ" Sengaku Mayeda, Volume I 

and II. Motilal Benarsidass, Delhi 2006. ISBN: 81-208-2770-8. 

Śaṅkara: "SVĀTMANIRŪPANAM" H. Ramamoorthy & Nome, Society of 

Abidance in Truth, 2002, ISBN: 0-9703667-1-X. 

"THE TEACHING OF REALITY", Śrī Śaṅkara Ācārya's  Tattvopedeśa, 

Translated by Warwick Jessup, The School of Economic  Science, London, 

ISBN: 978 0 9565968-5-7. 

Śaṅkara: "LAGHU VAKYA VRITTI", Arshabodha.org. 

BRAHMA SŪTRA BHĀSYA OF ŚAṄKARĀRCĀRYA, Trans lated by 

Swami Gambhirananda, Advaita Ashrama, Calcutta, 1993. 

 

 

 



 LAGHUVĀKYAVṚTTI                                         169 

 

 

 

 

 

लघवुाक्यवनृत्त 

LAGHUVĀKYAVṚTTI 

De betekenis van de verklaring  

'Ik ben Brahman' 

 

 

 

 

 

 

Voor toelichting over dit werk zie de inleidende woorden vanaf pagina v.  



170                                         LAGHUVĀKYAVṚTTI   

 

Laghuvākyavṛtti 
De betekenis van de verklaring 'Ik ben Brahman' 

1. Het grofstoffelijke lichaam bestaat uit vlees. 

 Het subtiele lichaam bestaat uit indrukken, 

 Tezamen met de zintuigen, organen van handeling, 

 Het intellect en de levenskracht. 

2. Het oorzakelijke lichaam is onwetendheid. 

 De Getuige is het bewustzijn dat ze [alle] verlicht. 

 Reflectie van het bewustzijn, verbonden met het intellect, 

 Is de doener van goede en slechte handelingen. 

3. Hij (de doener) rent onophoudelijk [her en der] 

 In dit en de volgende levens, vanwege karma. 

 Puur bewustzijn moet met opperste inspanning 

 Worden onderscheiden van zijn reflectie op het intellect.  

4. Alleen in de wakende- en  in de droomstaat  

 Schijnt de reflectie van het bewustzijn. 

 Maar wanneer het oplost in diepe slaap  

 Verlicht puur bewustzijn onwetendheid. 

5. In de wakende staat wordt zelfs de stilte in de geest 

 Door puur bewustzijn verlicht. 

 Gedachten worden ook door puur bewustzijn verlicht, 

 Tezamen met de reflectie van puur bewustzijn. 

6. Zoals warmte in water, verhit door vuur 

 Het lichaam kan verwarmen, 

 Zo verlicht ook het intellect, verlicht door bewustzijn 

 Anderen met het gereflecteerde licht. 

7. Ideeën van goed en slecht in wat waargenomen wordt 

 Zijn activiteiten van het intellect. 

 Deze activiteiten, tezamen met hun objecten, 

 Worden verlicht door puur bewustzijn. 

8. Apart van alle zintuiglijke ervaringen als smaak  

 En de samenhangende ideeën als goed en slecht 

 Staat het absolute, puur bewustzijn 

 Waardoor ze worden gekend. 

9. Gedachten veranderen voortdurend, 

 Maar bewustzijn niet.  

 Zoals de draad in een parelsnoer, 

 Doordringt puur bewustzijn alle gedachten. 



 LAGHUVĀKYAVṚTTI                                         171 

 
 

10. Een draad, bedekt door parels, 

 Kan tussen twee parels worden gezien. 

 Zo ook kan puur bewustzijn, bedekt door gedachten, 

 Tussen twee opeenvolgende gedachten worden gekend. 

11. Nadat een gedachte is opgehouden 

 En de volgende nog niet is opgerezen, 

 Schijnt onbewogen puur bewustzijn, 

 Tussenin, uit zichzelf overduidelijk. 

12. Geleidelijk oplopend naar een, twee, drie tellen, 

 Moet het beteugelen van alle gedachten 

 Met inspanning beoefend worden 

 Door hen die naar de ervaring van Brahman streven. 

13. Dit individuele Zelf wordt uiteindelijk 

 Eén met Brahman, het ongedifferentieerde,  

 Door de realisatie van "Ik ben Brahman". 

 Dat is het doel van deze verhandeling. 

14. Bewustzijn met gedachten ben ik, 

 En één met de ongedifferentieerde Brahman. 

 Daarom moeten zelfoprijzende gedachten  

 Met inspanning beteugeld worden. 

15. Door [alle gedachten] te beteugelen wordt Samādhi, 

 Het uiteindelijke doel van alle yogi's, verwezenlijkt. 

 Als dat niet lukt, beteugel dan de gedachten voor één ogenblik 

 Telkens met het vertrouwen dat jij Brahman bent. 

16. De trouwhartige moet mediteren dat hij Brahman is 

 Met het uiterste van zijn onderscheidingsvermogen. 

 Wanneer je deze lering zo goed mogelijk begrepen hebt 

 Contempleer dan altijd op deze waarheid.  

17. Mediterend op Dat, sprekend over Dat, 

 Elkaar verlichtend met Dat, 

 Opgelost zijnde in Dat als de opperste voleinding,  

 Noemen de wijzen dit alles 'contemplatie op Brahman'. 

18. Wanneer de overtuiging dat Ātman het lichaam was, 

 Plaats maakt voor de twijfelloze overtuiging 

 Van de eenheid van Ātman en Brahman, is men volmaakt. 

 Wanneer die mens sterft, is hij zonder twijfel, bevrijd.. 

* * *  



172                                         LAGHUVĀKYAVṚTTI   

 

लघवुाक्यवनृत्त  

Laghuvākyavṛttiḥ 

SwUlae ma<smyae dehae sUKZm> SyaÖasnamy>, 

}ankmeRiNÔyE> sax¡ xIàa[aE tCDrIrgaE. 1. 

sthūlo māṁsamayo deho sūkśmaḥ syādvāsanāmayaḥ | 
jñānakarmendriyaiḥ sārdhaṁ dhīprāṇau tataccharéragau || 1 || 

sthūla: het grofstoffelijke lichaam (toevoegsel); māṁsamayo: het vleselijke; 

deho: lichaam; sūkśmaḥ: het subtiele (toevoegsel); syāt: is; vāsanāmayaḥ: om-

vat verlangens, neigingen, indrukken; jñānakarmendriyaiḥ: de zintuigen en 

organen van handeling; sārdhaṁ: samen met; dhīprāṇau: het intellect en de 

levenskracht; tataccharéragau: samengaand met dat lichaam. 

1. Het grofstoffelijke lichaam bestaat uit vlees. 

 Het subtiele lichaam bestaat uit indrukken, 

 Tezamen met de zintuigen, organen van handeling, 

 Het intellect en de levenskracht. 

 

A}an< kar[< saKzI baexSte;a< ivÉask>, 

baexaÉasae buiÏgt> ktaR SyaTpu{ypapyae>. 2. 

ajñānaṁ kāraṇaṁ sākśī bodhasteṣāṁ vibhāsakaḥ | 

bodhābhāso buddhigataḥ kartā syātpuṇyapāpayoḥ || 2 || 

ajñānaṁ: onwetendheid; kāraṇaṁ: de oorzaak (het causale lichaam); sākśī: de 

getuige; bodhas: zuiver bewustzijn; teṣāṁ vibhāsakaḥ: van hen, de verlichter; 

bodhābhāsa: reflectie van puur bewustzijn; buddhigataḥ: verbonden aan het 

intellect; kartā: de doener; syāt: is; uṇyapāpayoḥ: van goede en slechte hande-

lingen. 

2. Het oorzakelijke lichaam is onwetendheid. 

 De Getuige is het bewustzijn dat ze [alle
1
] verlicht. 

 Reflectie van het bewustzijn, verbonden met het intellect
2
, 

 Is de doener van goede en slechte handelingen.  

                                                      
1
 De drie lichamen, stoffelijk, subtiel en causaal, zijnde de toevoegingen op het Zelf.. 

2
 Zich individualiteit verbeeldend als gevolg van onwetendheid. 



 LAGHUVĀKYAVṚTTI                                         173 

 

s @v s<sreTkmRvza‘aekÖye sda, 

baexaÉasaCDuÏbaex< ivivCyadityÆt>. 3. 

sa eva saṁsaretkarmavaśāllokadvaye sadā | 

bodhābhāsācchuddhabodhaṁ vivicyādatiyatnataḥ || 3 || 

sa: hij (jīva, het individu); eva: alleen; saṁsaret: zwerft rond (door geboorte en 

dood); karmavaśāt: onder invloed van handeling; lokadvaye: in de twee werel-

den; sadā: onophoudelijk; bodhābhāsāt: van zijn weerspiegeling op het intel-

lect (jīva); śuddhabodhaṁ: het zuivere bewustzijn; vivicyād: men moet onder-

scheiden; ādatiyatnata: met opperste inspanning. 

3. Hij (de doener) rent onophoudelijk [her en der] 

 In dit en de volgende levens, vanwege karma
1
. 

 Puur bewustzijn moet met opperste inspanning 

 Worden onderscheiden van zijn reflectie op het intellect.  

 

 

 

jagrSvßyaerev baexaÉasivfMbna, 

suÝaE tu t‘ye baex> zuÏae jaf(< àkazyet!. 4. 

jāgarasvapnayoreva bodhābhāsaviḍambanā | 

suptau tu tallaye bodhaḥ śuddho jāḍyaṁ prakāśayet || 4 || 

jāgarasvapnayoḥ: de wakende en droom staten; eva: alleen; 

bodhābhāsaviḍambanā: de diverse verbindingen en activiteiten van het gere-

flecteerde bewustzijn; suptau: in diepe slaap; tu: terwijl; tallaye: (tat laye) die 

zijn vermengd; śuddho bodhaḥ: het pure bewustzijn; jāḍyaṁ: onwetendheid; 

prakāśayet: verlicht. 

4. Alleen in de wakende- en  in de droomstaat  

 Schijnt de reflectie van het bewustzijn. 

 Maar wanneer het
2
 oplost in diepe slaap  

 Verlicht puur bewustzijn onwetendheid.  

                                                      
1
 De vruchten van zijn handelingen. 

2
 De reflectie als de getuige of kenner wordt tezamen met het intellect (de weerspiege-

laar) weer opgelost in puur bewustzijn. 



174                                         LAGHUVĀKYAVṚTTI   

 

jagre=ip ixyStU:[I—Éav> zuÏen ÉaSyte, 

xIVyaparaí icÑaSyaiídaÉasen s<yuta>. 5. 

jāgare’pi dhiyastūṣṇīmbhāvaḥ śuddhena bhāsyate | 

dhīvyāpārāśca cidbhāsyāścidābhāsena saṁyutāḥ || 5 || 

jāgare: in de wakende staat; api: ook; dhiya: van het intellect; tūṣṇīmbhāvaḥ: 

de kalme of ongemodificeerde staat; śuddhena: door het pure bewustzijn; 

bhāsyate: wordt verlicht; dhīvyāpā: de activiteiten van het intellect; ca: ook; 

cidbhāsyate: het object van de verlichting van puur bewustzijn; cidābhāsena: 

met de reflectie van puur bewustzijn; saṁyutāḥ: samen. 

5. In de wakende staat wordt zelfs de stilte in de geest 

 Door puur bewustzijn verlicht. 

 Gedachten worden ook door puur bewustzijn verlicht, 

 Tezamen met de reflectie
1
 van puur bewustzijn. 

 

 

viûtÝjl< tapyu´< dehSy tapkm!, 

icÑaSya xIStdaÉasyu´aNy< ÉasyeÄwa. 6. 

vahnitaptajalaṁ tāpayuktaṁ dehasya tāpakam | 

cidbhāsyā dhīstadābhāsayuktānyaṁ bhāsayettathā || 6 || 

vahnitaptaṁ: verhit op vuur; jalaṁ: water; tāpayuktaṁ: in verbinding zijnde 

met hitte; dehasya: van het lichaam; tāpakam: de oorzaak van verhitting; 

cidbhāsyā: door puur bewustzijn stralend gemaakt; dhīs: het intellect; tad 

ābhāsayuktā: verbonden met de reflectie van dat (met het puur bewustzijn); 

ānyaṁ: andere objecten; bhāsayet: onthult; tathā: op dezelfde wijze, zo ook. 

6. Zoals warmte in water, verhit door vuur 

 Het lichaam kan verwarmen, 

 Zo ook verlicht het intellect, verlicht door bewustzijn 

 Anderen
2
 met het gereflecteerde licht.  

                                                      
1
 De getuige of kenner. 

2
 Externe objecten. 



 LAGHUVĀKYAVṚTTI                                         175 

 

êpadaE gu[dae;aidivkLpa buiÏga> i³ya>, 

ta> i³ya iv;yE> sax¡ ÉasyNtI icitmRta. 7. 
rūpādau guṇadoṣādivikalpā buddhigāḥ kriyāḥ | 

tāḥ kriyā viṣayaiḥ sārdhaṁ bhāsayantī citirmatā || 7 || 

rūpādau: in vorm enz. (in zintuiglijke objecten); guṇadoṣādivikalpāḥ: noties 

van goed en kwaad; buddhigāḥ: samenhangend met het intellect; kriyāḥ: activi-

teiten; tāḥ: deze; kriyā: activiteiten (van de geest); viṣayaiḥ: met [zintuiglijke] 

objecten; sārdhaṁ: tezamen; bhāsayantī: als verlichtend; citi: puur bewustzijn. 

7. Ideeën van goed en slecht in wat waargenomen wordt 

 Zijn activiteiten van het intellect. 

 Deze activiteiten, tezamen met hun objecten, 

 Worden verlicht door puur bewustzijn. 

 

 

 

êpa½ gu[dae;a_ya< iviv´a kevla icit>, 

sEvanuvtRte êprsadIna< ivkLpne. 8. 

rūpācca guṇadoṣābhyāṁ viviktā kevalā citiḥ | 

saivānuvartate rūparasādīnāṁ vikalpane || 8 || 

rūpāt: van vorm; ca: en; guṇadoṣābhyāṁ: van ideeën als goed en slecht; 

viviktā: onderscheidend, apart, separaat; kevalā: het Absolute; citiḥ: puur be-

wustzijn; sa: zij (puur bewustzijn); eva: waarlijk; ānuvartate: staat achter; 

rūparasādīnāṁ: van vorm, smaak enz.; vikalpane: het weten, kennen. 

8. Apart van alle zintuiglijke ervaringen als smaak  

 En de samenhangende ideeën als goed en slecht 

 Staat het absolute, puur bewustzijn 

 Waardoor ze worden gekend.  



176                                         LAGHUVĀKYAVṚTTI   

 

Kz[e Kz[e=NywaÉUta xIivkLpaiíitnR tu, 

mu´asu sUÇvÓ‚iÏivkLpe;u icitStwa. 9. 

kśaṇe kśaṇe’nyathābhūtā dhīvikalpāścitirna tu | 

muktāsu sūtravadbuddhivikalpeṣu citistathā || 9 || 

kśaṇe kśaṇe’: op elk moment; anyathābhūtā: zijn veranderlijk, afwisselend; 

dhīvikalpā: de modificaties van het intellect; citi: puur bewustzijn; tu na: maar 

niet; muktāsu: in [een snoer van] parels; sūtravad: zoals de draad; buddhi-

vikalpeṣu: in en door de modificaties van het intellect; citihi: puur bewustzijn; 

tathā: [is] inherent. 

9. Gedachten
1
 veranderen voortdurend, 

 Maar bewustzijn niet.  

 Zoals de draad in een parelsnoer, 

 Doordringt puur bewustzijn alle gedachten. 

 

 

mu´aiÉrav&t< sUÇ< mu´yaemRXy $KZyte, 

twa v&iÄivkLpEiíTSpòa mXye ivkLpyae>. 10. 

muktābhirāvṛtaṁ sūtraṁ muktayormadhya īkśyate | 

tathā vṛttivikalpaiścitspaṣṭā madhye vikalpayoḥ || 10 || 

muktābhi: door de parels; āvṛtaṁ: bedekt, over heen gelegd; sūtraṁ: de draad; 

muktayoho: twee parels; madhye: tussen in; īkśyate: wordt waargenomen; 

tathā: zo ook; avṛtti: verborgen; vikalpahi: door de modificaties [van het intel-

lect]; cit: puur bewustzijn; spaṣṭā: duidelijk; madhye: tussen in; vikalpayoḥ: 

twee modificaties (gedachtyen). 

10. Een draad, bedekt door parels, 

 Kan tussen twee parels worden gezien. 

 Zo ook kan puur bewustzijn, bedekt door gedachten, 

 Tussen twee opeenvolgende gedachten worden gekend.  

                                                      
1
 Modificaties van het intellect, mentale activiteit. 



 LAGHUVĀKYAVṚTTI                                         177 

 

nòe pUvRivkLpe tu yavdNySy naedy>, 

inivRkLpkcEtNy< Spò< taviÖÉaste. 11. 

naṣṭe pūrvavikalpe tu yāvadanyasya nodayaḥ | 

nirvikalpakacaitanyaṁ spaṣṭaṁ tāvadvibhāsate || 11 || 

naṣṭe: na het opgehouden; pūrvavikalpe: een voorafgaande gedachte; tu: maar; 

yāvad: terwijl; anyasya: van een andere [gedacht]; na: is niet; udayaḥ: de ver-

schijning; nirvikalpakacaitanyaṁ: het onbewogen puur bewustzijn; spaṣṭaṁ: 

duidelijk; tāvad: tussenruimte, interval; vibhāsate: schijnt [er doorheen]. 

11. Nadat een gedachte
1
 is opgehouden 

 En de volgende nog niet is opgerezen, 

 Schijnt onbewogen puur bewustzijn, 

 Tussenin, uit zichzelf overduidelijk. 

 

 

@kiÖiÇKz[e:vev< ivkLpSy inraexnm!, 

³me[a_ySyta< yÆaÓ+üanuÉvkai’oeKziÉ>. 12. 

ekadvitrikśaṇeṣvevaṁ vikalpasya nirodhanam | 

krameṇābhyasyatāṁ yatnādbrahmānubhavakāìkśibhiḥ || 12 || 

ekadvitrikśaṇe; van één, twee, drie momenten; evaṁ: op deze wijze; vikalpa-

sya: van een modificatie, verandering; nirodhanam: beteugeling; krameṇā: 

stapsgewijze, gradueel, ābhyasyatāṁ: moet worden geoefend; yatnād: met 

zorgvuldigheid; brahmānubhavakāìkśibhiḥ: aspiranten naar de ervaring van 

Brahman. 

12. Geleidelijk oplopend naar een, twee, drie tellen, 

 Moet het beteugelen van alle gedachten 

 Met inspanning beoefend worden 

 Door hen die naar de ervaring van Brahman streven.  

                                                      
1
 Modificatie van het intellect, mentale activiteit. 



178                                         LAGHUVĀKYAVṚTTI   

 

sivkLpjIvae=y< äü tiÚivRkLpkm!, 

Ah< äüeit vaKyen sae=ymwaeR=iÉxIyte. 13. 

savikalpajīvo’yaṁ brahma tannirvikalpakam | 

ahaṁ brahmeti vākyena so’yamartho’bhidhīyate || 13 || 

savikalpajīvoha: het individuele Zelf geïdentificeerd met modificaties [van het 

intellect]; ayam: deze; brahma: Brahman; tan: wordt; nirvikalpakam: het on-

gedifferentieerde; ahaṁ brahmeti vākyena: door [de realisatie van de waarheid] 

de leer 'Ik ben Brahman'; saha aryam arthata: dat zelfde object [zoals uiteen-

gezet in de Upaniṣads] ; abhidhīyate: [in deze verhandeling] uitgelegd. 

13. Dit individuele Zelf
1
 wordt uiteindelijk 

 Eén met Brahman, het ongedifferentieerde,  

 Door de realisatie van "Ik ben Brahman". 

 Dat is het doel van deze verhandeling. 

 

 

sivkLpkic*ae=h< äüEk< inivRkLpkm!, 

Svt>isÏa ivkLpaSte inraeÏVya> àyÆt>. 14. 

savikalpakacidyo’haṁ brahmaikaṁ nirvikalpakam | 

svataḥsiddhā vikalpāste niroddhavyāḥ prayatnataḥ || 14 || 

savikalpakacid: het bewustzijn met modificaties (vikalpakams, bewustzijn be-

dekt met onwetendheid); yaha saha: dat ben ik; brahma ekam: [is werkelijk] 

één met Brahman; nirvikalpakam: ongedifferentieerd; svataḥsiddhā: vanzelf-

oprijzend; vikalph: modificaties (zijn); te: deze; niroddhavyāḥ: beteugeld moe-

ten worden; prayatnataḥ: met inspanning. 

14. Bewustzijn met gedachten ben ik
2
, 

 En één met de ongedifferentieerde Brahman. 

 Daarom moeten zelfoprijzende gedachten  

 Met inspanning beteugeld worden.  

                                                      
1
 Het individuele Zelf (jīva) geïdentificeerd met modificaties [van het intellect], ge-

dachten. 
2
 Jīva, gegriefd door identificatie met modificaties [van het intellect], gedachten. 



 LAGHUVĀKYAVṚTTI                                         179 

 

zKy> svRinraexen smaixyaeRign< iày>, 

tdz´aE Kz[< édoeXva ïÏaluäRütaTmn>. 15. 

śakyaḥ sarvanirodhena samādhiryoginaṁ priyaḥ | 

tadaśaktau kśaṇaṁ ruddhvā śraddhālurbrahmatātmanaḥ || 15 || 

śakyaḥ: moet mogelijk zijn [te verwezenlijken]; sarvanirodhah: volledige be-

teugeling; samādhi: samādhi [perfecte concentratie in het één zijn]; yoginaṁ: 

van alle yogi's, wijzen; priyaḥ: het gewenste einde; tadaśaktau: in geval van 

onvermogen dit te doen; kśaṇaṁ: [ten minste] één ogenblik; ruddhvā: door 

beheersing van gedachten [modificaties]; śraddhāyā: met vertrouwen voort-

zetten; brahmatāh: brahmaschap; atātmanaḥ: je eigen. 

15. Door [alle gedachten] te beteugelen wordt Samādhi, 

 Het uiteindelijke doel van alle yogi's, verwezenlijkt. 

 Als dat niet lukt, beteugel dan de gedachten voor één ogenblijk 

 Telkens met het vertrouwen dat jij Brahman bent. 

 

 

ïÏaluäRüta< SvSy icNtyeÓ‚iÏv&iÄiÉ>, 

vaKyv&Åya ywazi´ }aTvaÏa_ySyta< sda. 16. 

śraddhālurbrahmatāṁ svasya cintayedbuddhivṛttibhiḥ | 

vākyavṛttyā yathāśakti jñātvāddhābhyasyatāṁ sadā || 16 || 

śraddhālu: hij die verzadigd is met vertrouwen, geloof; svasya brahmatāṁ: 

zijn eigen Brahman zijn; cintayed: moet op mediteren; buddhivṛttibhiḥ: inder-

daad, met alle vermogens van het intellect (onderscheidingsvermogen); 

vākyavṛttyā: de betekenis van de leer (Ik ben Brahman); yathāśakti: tot de ui-

terste grens van je kunnen; jñātvā: [de waarheid] begrepen hebbende; 

ābhyasyat: moet dat beoefend worden; sadā: met tussenpozen. 

16. De trouwhartige moet mediteren dat hij Brahman is 

 Met het uiterste van zijn onderscheidingsvermogen. 

 Wanneer je deze lering
1
 zo goed mogelijk begrepen hebt 

 Contempleer dan altijd op deze waarheid.   

                                                      
1
 De leer van 'Ik ben Brahman'. 



180                                         LAGHUVĀKYAVṚTTI   

 

ti½Ntn< tTkwnmNyaeNy< tTàbaexnm!, 

@tdekprTv< c äüa_yas< ivÊbuRxa>. 17. 

taccintanaṁ tatkathanamanyonyaṁ tatprabodhanam | 

etadekaparatvaṁ ca brahmābhyāsaṁ vidurbudhāḥ || 17 || 

taccintanaṁ: daarop gemediteerd hebbende; tatkathanamanyonyaṁ: gesprek 

daarover; tatprabodhanam: elkaar verlichtend; etadekaparatvaṁ: dit koeste-

rend als het opperste voleinding; ca: en; brahmābhyāsaṁ: het in praktijk bren-

gen van Brahman zijn (dat is eenzelvigheid met Brahman); viduhu: kom te 

weten (en onderwijst); budhāḥ: de wijzen. 

17. Mediterend op Dat, sprekend over Dat, 

 Elkaar verlichtend met Dat, 

 Opgelost zijnde in Dat als de opperste voleinding,  

 Noemen de wijzen dit alles 'contemplatie op Brahman'. 

 

 

dehaTmxIvÓ+üaTmxIdaF(eR k«tk«Tyta, 

yda tday< ièyta< mu´ae=saE naÇ s<zy>. 18. 

dehātmadhīvadbrahmātmadhīdārḍhye kṛtakṛtyatā | 

yadā tadāyaṁ mriyatāṁ mukto’sau nātra saṁśayaḥ || 18 || 

dehātmadhīvad: zoals [de overtuiging van de gewone mens in] de gedachte dat 

men het lichaam is; brahmātmadhīdārḍhye: met twijfelloze overtuiging van de 

eenheid met Brahman; kṛtakṛtyatā: in de vervulling [van deze inspanning]; 

yadā tadā: waar en wanneer ook; ayam: hij; mriyatāṁ: mag sterven; muktaha: 

is [inderdaad] bevrijd; asav: zo'n iemand (die deze staat heeft bereikt); atra: in 

deze; na saṁśayaḥ: zonder twijfel.  

18. Wanneer de overtuiging dat Ātman het lichaam was, 

 Plaats maakt voor de twijfelloze overtuiging, 

 Van de eenheid van Ātman en Brahman, is men volmaakt. 

 Wanneer die mens sterft is hij, zonder twijfel, bevrijd.  



 LAGHUVĀKYAVṚTTI                                         181 

 
LaghuVakyaVrtti 

1. Physical body is made of flesh. 

 Subtle body is made of impressions 

 together with sense organs, motor organs, 

 intellect and life-force present in the subtle body. 

2. Causal body is ignorance. 

 Witness is the consciousness that illumines them. 

 The reflection of consciousness in the mind 

 is the doer of good and bad acts. 

3. He (doer) travels ceaslessly, 

 in this life and the next, due to karma. 

 Pure consciousness should be distinguished 

 from reflected consciousness with great effort. 

4. In the waking and dream states alone, 

 the reflection of consciousness appears. 

 But in deep sleep when it resolves, 

 pure consciousness illumines ignorance. 

5. In the waking state, even silence in the mind 

 is illumined by pure consciousness. 

 Activities of the mind are also illumined by consciousness 

 together with the reflection of consciousness. 

6. Just as water, heated by fire, 

 acquires heat that can burn one’s body, 

 so too, the intellect, illumined by consciousness, 

 acquires its reflection and illumines other things. 

7. Notions like the qualities and defects of forms, etc. 

 are activities of the mind. 

 Those activities, together with their objects, 

 are understood as being illumined by consciousness. 

8. Distinct from the qualities and defects of those forms 

 is pure consciousness. 

 That (consciousness) conforms 

 to the cognitions of form, taste, etc. 

9. Moment by moment, cognitions of the mind change, 

 but not consciousness. 

 Like the thread in a string of pearls, 

 consciousness is present in all cognitions. 



182                                         LAGHUVĀKYAVṚTTI   

 
10. Thread, hidden within the pearls, 

 can be seen between two pearls. 

 So too, (consciousness, hidden) by mental activities 

 can be seen between two cognitions. 

11. When the prior cognition has subsided 

 and another has not yet arisen, 

 cognition-free consciousness 

 shines clearly. 

12. Gradually increasing for one, two, then three moments, 

 the restraint of all cognitions 

 should be practiced with effort 

 by those who seek the experience of brahman. 

13. This person with cognitions 

 is (recognized to be) cognition-free brahman 

 through the teaching, “I am brahman.” 

 That is the main idea being taught. 

14. The one who is consciousness with cognitions 

 is me -- non-separate from brahman and cognition-free. 

 These self-evident cognitions 

 are to be restrained with effort. 

15. By complete restraint (of all cognitions) 

 samādhi, desired by yogis, is possible. 

 If that is not possible, then (practice) momentary restraint 

 with the belief that atma is brahman. 

16. The faithful should meditate on one’s nature as brahman 

 using the activities of his mind. 

 Having understood these teachings as much as possible, 

 contemplate that truth always. 

17. Meditating on that, talking about that, 

 teaching each other about that, 

 being focused on that… 

 the wise ones call this contemplation on brahman. 

18. When one’s knowledge of atma being brahman is as firm 

 as the notion that atma is the body, then one is complete. 

 When that person dies, 

 he is liberated, without doubt. 

     * * *      



 LAGHUVĀKYAVṚTTI                                         183 

 

Literatuur 

LAGHU VAKYA VRITTI  by Śaṅkara: Arshabodha.org. 

I AM THAT, The Joy of Inner Awareness. Pravrajika Vivekaprana, 2009 

Ramakrishna Sarada Mission. Pangot, India. 

 

 

 





 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          185 

 

 

 

   
 

 

 अपिोक्षानभुनूत 
APAROKṢĀNUBHŪTI 

(RĀJA-YOGA) 
 

Zelfkennis zonder omweg  

(Koninklijke Yoga) 

 

 

 

 

 

 

 

Voor toelichting over dit werk zie de inleidende woorden vanaf pagina v.



186                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

 

Inhoud van de verzen 

1  Invocatie 

2  Inleiding 

3  Over de vier voorafgaande vereisten  

4  Onthechting (vairāgya) 

5  Onderscheid (viveka) 

6  Kalmte (śama) en zelfbeheersing (dama) 

7  Volmaakte zelfbeheersing (uparati) en verdraagzaamheid (titikṣā) 

8  Geloof (śraddhā), in-het-Zelf-gevestigd-zijn (samādhānam) 

9  Hunkering naar bevrijding (mumukṣutā) 

10  Wie zich aan onderzoek moet wijden 

11  Noodzaak van onderzoek voor verwerving van kennis 

12-16 Over het verloop van onderzoek 

17-21 Misleiding met betrekking tot het lichaam 

22  De onbegrensde straling van het Zelf 

23  Misleiding door identificatie met het lichaam 

24-28 De aard van ware kennis (illusoire aard van het lichaam) 

29-40 Onderscheid tussen het Zelf (Puruṣa) en het lichaam 

41-42 Over het onderscheid tussen het Zelf en het lichaam 

43 Opdeling van bewustzijn is ontoelaatbaar 

44 Door onwetendheid verschijnt het bewustzijn als de wereld 

45 De wereld is niet verschillend van zijn bestaansgrond (Brahman) 

46 Het idee van ‘doordringen’ en ‘doordrongen zijn’ is vals 

47-48 Weerlegging verscheidenheid in Brahman door Vedānta 

49-50 Alles wat uit Brahman is ontstaan is niets anders dan Brahman 

51 Alles heeft als essentie Brahman, zoals goud in een sieraad 

52 Het idee van verschil veroorzaakt vrees 

53-54 In dualiteit ziet men een ander maar niet bij het zien van het Zelf in 

alles 

55 Vedānta verklaart de eenzelvigheid van Ātman en Brahman 

56-58 De onwerkelijkheid van de drie staten (waken, droom, slaap) 

59-60 Het individu is Brahman (illustratieve voorbeelden) 

61-64 Het Zelf verschijnt als het universum (illustratieve voorbeelden) 

65 Brahman is de bestaansgrond van alle handelingen 

66-68 Brahman is de bestaansgrond van de wereld 

69 De opdeling van het bewustzijn in het Zelf en niet-Zelf is onzin 

70-86 Illustratieve voorbeelden van hoe het lichaam door onwetendheid 

voor het Zelf wordt gehouden 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          187 

 

87-88 De illusie van het lichaam en zijn verdwijning hiervan door kennis 

89  Prārabdha en kennis 

90 Weerlegging van prārabdha 

91 Na het dagen van zelfkennis houdt prārabdha op te bestaan 

92 De oorzaak van prārabdha en zijn afwezigheid bij zelfkennis 

93 Het illusoire lichaam kan geen geboorte hebben, net zoals in een 

droom 

94 De wereld is een oplegging door onwetendheid 

95 De wereld is net zo onwerkelijk als de slang in het touw 

96 Bij het kennen van de bestaansgrond verdwijnt de oplegging 

97 Vedānta spreekt over prārabdha voor de onwetende 

98 Citaat in Vedānta sluit elke vorm van karma bij zelf-realisatie uit  

99 Prārabdha houdt tegenstrijdigheid in en loopt op de conclusies van 

Vedānta vooruit 

100 De vijftien stappen die tot zelfkennis leiden 

101 Het belang van gestadige oefening en meditatie 

102-103 De opsomming van de vijftien stappen 

104 Beteugeling van de zinnen (yama) 

105 Beteugeling van de geest (niyama) 

106 Afstand doen (tyāga) 

107-109 Stilte (mauna) 

110 Plek van eenzaamheid (deśa) 

111 Tijd (kala) 

112 (Lichaams)houding (āsana) 

113 De volmaakte houding (siddhāsana) 

114 Beteugeling van de bron (mulabandha) 

115 Balans van het lichaam (dehasamatā) 

116-117 Richten van het zicht (dṛksthiti) 

118 Beteugeling van de levenskracht (prāṇāyāma) 

119 Uitademing (recaka), inademing (puraka) 

120 Beteugeling van de adem (kumbhaka) 

121 Absorptie (pratyāhāra) 

122 Concentratie (dhāraṇā) 

123 Meditatie (dhyāna) 

124 Samādhi (samādhi) 

125 De vastberaden beoefening van samādhi 

126 De volmaakte staat 

127-128 Ongewilde obstakels tijdens de beoefening van samādhi 

129 Herinnering aan Brahman leidt tot volmaaktheid 

 

 



188                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

 

130  Veroordeling van hen die herinnering aan Brahman opgeven 

131  Kenners van Brahman worden overal geëerd 

132  Zij die over Brahman redetwisten zijn niet de kenners van Hem 

133  Discussies over Brahman is van generlei nut 

134  Het belang van het op Brahman gericht houden van de aandacht 

135  Bij geen effect kan er ook geen oorzaak zijn 

136  Bij geen oorzaak blijft alleen de pure werkelijkheid over 

137  De op deze wijze gezuiverde geest lost ten slotte in Brahman op 

138-139 Na het loslaten van het effect verdwijnt ook de oorzaak en wat er 

overblijft wordt de wijze zelf. 

140  De uitwerking van meditatie geïllustreerd door wesp en worm 

141  Over de houding van de wijze 

142  Eeuwig geluk in volmaaktheid als vrucht van zelfkennis 

143 Beginners moeten deze Koninklijke Yoga met Hatha-Yoga combine-

ren 

144  Voor de rijpe zielen leidt alleen deze Yoga tot zelfkennis. 

 

* * * 

 

 

 

 

 

  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          189 

 

ZELFKENNIS ZONDER OMWEG 

APAROKṢĀNUBHŪTI 

De verzen 

1. Ik buig me voor Śrī Hari, het Opperste Heil, 

 De eerste Leraar, de Heer, 

 De alles doordringende Eén, 

 En de oorsprong van het universum.` 

2. Hierin is uiteengezet zelfkennis zonder omweg 

 Ter bereiking van uiteindelijke bevrijding. 

 Alleen zij met een gezuiverd hart dienen met alle inspanning 

 Voortdurend te mediteren op de waarheid hier vertolkt. 

3. De vier [voorafgaande] vereisten zoals onthechting, 

 Worden verworven door toewijding aan de Heer 

 In de vorm van de uitvoering van plichten 

 Behorende tot de bepalingen en leefwijzen van de samenleving. 

4. Net zo onaangedaan zijn door de objecten van genot 

 In het rijk van de Schepper én in deze wereld 

 Als door de uitwerpselen van een kraai, 

 Wordt ware onthechting genoemd. 

5. Het Zelf alleen is eeuwig 

 En het geziene is voorbijgaand. 

 Zo een vaste overtuiging 

 Wordt onderscheid genoemd.
 
 

6. Het te allen tijde verzaken van neigingen 

 Wordt kalmte genoemd. 

 Het afwenden van de zintuigen van objecten 

 Wordt zelfbeheersing genoemd. 

7. Het zich volledig afwenden van alle zintuiglijke objecten 

 Is teruggetrokkenheid, de volmaakte zelfbeheersing. 
 Het verduren van leed en pijn is verdraagzaamheid, 

 Die bevorderlijk is voor geluk. 

8. Onwrikbaar vertrouwen in de woorden van de Veda’s 

 En in die van de Leraren wordt geloof genoemd. 

 Het houden van de aandacht op Brahman alleen 

 Is in-het-Zelf-gevestigd-zijn. 



190                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

9. Wanneer en hoe zal ik, O Heer, 

 Vrij zijn van de banden met de wereld? 

 Een dergelijk brandend verlangen 

 Wordt hunkering naar bevrijding genoemd. 

10. Alleen hij die naar volmaaktheid streeft  

 En over de vier genoemde vereisten beschikt 

 Dient zich aldoor aan onderzoek te wijden 

 Voor verwerving van zelfkennis. 

11. Kennis wordt niet verkregen 

 Zonder plegen van onderzoek, 

 Zoals een object niet wordt gezien 

 Zonder [de hulp van] licht. 

12. Wie ben ik? Hoe kwam deze wereld tot bestaan? 

 Wie is de schepper daarvan? 

 Uit welke materie is deze [wereld] gemaakt? 

 Zo verloopt dat onderzoek. 

13. Noch het lichaam noch een combinatie van elementen, 

 Noch een samenvoeging  van de zintuigen ben Ik. 

 [Want] Ik ben verschillend van ze. 

 Zo verloopt het onderzoek. 

14. Alles komt voort uit onwetendheid 

 En lost volledig op bij het dagen van kennis. 

 Het denkvermogen [alleen] is de schepper 

 Zo verloopt het onderzoek. 

15. In het ene, onveranderlijk en pure gewaarzijn  

 Komen [onwetendheid en het denkvermogen] tot bestaan 

 Zoals een pot een dergelijke uit klei zijn ontstaan.  

 Zo verloopt het onderzoek. 

16. Ik ben de ene, subtiele, de kenner en de getuige,  

 De immer-bestaande en onveranderlijke, 

 Daarom ben Ik zonder twijfel Dát (Brahman). 

 Zo verloopt het onderzoek. 

17. Het Zelf is waarlijk één en ondeelbaar 

 Maar het lichaam bestaat uit vele delen 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn?   



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          191 

 

18. Het Zelf is soeverein en het binnenste, 

 Het lichaam is de slaaf en het uiterlijke, 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 

19. Het Zelf is alwetend, gelukzalig en genadig, 

 Het lichaam is één en al vlees en onzuiver. 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 

20. Het Zelf is uit zichzelf stralend en puur 

 De aard van het lichaam is bekend als obscuur 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 

21. Het Zelf is eeuwig daar Het het bestaan zelf is, 

 Het lichaam is voorbijgaand en heeft geen eigen bestaan. 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 

22. Het licht van het Zelf 

 Verlicht alle objecten, 

 En niet zoals vuur 

 Dat plaatselijk verlicht.  

23. Helaas gelooft de onwetende mens 

 Dat hij het lichaam is, en berust daarin, 

 Terwijl hij weet dat het slechts tot hem behoort, 

 Verschillend van hem zoals een aarden pot. 

24. Ik ben waarlijk Brahman, gelijkmoedig en vredig, 

 Mijn essentie is bestaan, kennis en gelukzaligheid. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 

25. Ik ben onveranderlijk en zonder vorm, 

 Zonder blaam en onvergankelijk.  

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 

26. Ik ben vrij van kwalen en veranderingen, 

 Voorbij begripsvermogen, en alles doordringend. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 



192                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

27. Ik ben zonder eigenschappen en activiteit, 

 Eeuwig, voorgoed vrij en onophoudelijk. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 

28. Ik ben smetteloos, onbeweeglijk en onbegrensd, 

 Ik ben foutloos, onvergankelijk en onsterfelijk. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 

29. O jij, dwaze! Waarom beschouw je 

 Het altijd bestaande, gelukzalige Zelf 

 Dat in je eigen lichaam woont, en daarvan verschilt 

 En bekend staat als Puruṣa, als niet-bestaande? 

30. O jij, dwaze! Poog je eigen Zelf, Puruṣa, te kennen, 

De ware vorm van bestaan, die het lichaam overstijgt,  

En zeer moeilijk te vatten is voor mensen als jij, 

Met de hulp van de geschriften en redenering.  

31. Dat wat zichzelf met het woord ‘Ik’ verkondigt 

 Is Het Opperste Zelf (Puruṣa), en bestaat als één, 

 Terwijl stoffelijke lichamen bestaan in veelvoud. 

 Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 

32. Het ‘ik’ is het subject, of de waarnemer, 

 Terwijl het lichaam het object van waarneming is. 

 Over het lichaam zegt het ‘ik’ “het is van mij”, 

 Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf, zijn? 

33. Het volgt uit directe waarneming 

 Dat het lichaam aan verandering onderhevig is 

 Terwijl het ‘Ik’, [het Zelf], onveranderlijk is, 

 Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 

34. Uit de geschriften kregen de wijzen  

Zekerheid over de ware aard van Puruṣa, 

Dat er niets hoger is dan Hij. 

Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 

35. Ook Vedānta heeft in kernachtige woorden 

In de Puruṣa Sūkta verkondigd: 

Dat “al dit is waarlijk Puruṣa”. 

Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          193 

 

36. Ook in Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad wordt gezegd: 

“De Puruṣa is totaal ongehecht”. 

Het lichaam heeft echter ontelbare onzuiverheden  

Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 

37. Daarin is ook op heldere wijze vermeld  

‘De Pūruṣa is zelfstralend’. 

Dus hoe kan dit lichaam, dat inert is 

en verlicht door iets anders, het Zelf zijn? 

38. Bovendien, ook de Karma-kāṇḍa verklaart 

 Dat het Zelf verschilt van het lichaam en eeuwig is. 

 Zelfs na het verval van het lichaam houdt Het niet op 

 En plukt de vruchten van zijn handelingen. 

39. Zelfs het subtiele lichaam bestaat uit vele delen, 

Het is een object van waarneming, is onbestendig,  

Veranderlijk, begrensd en van nature niet-bestaand. 

Dus, hoe kan dit [subtiele lichaam] het Zelf zijn? 

40. Het onveranderlijke Zelf, de bestaansgrond van het ego, 

 Is dus verschillend van deze twee lichamen 

 En is de Puruṣa, de Heer, het Zelf van allen 

 Het is in elke vorm en toch overstijgt Het alle vormen. 

41. [Ook] Logica stelt het bestaan vast van het verschil  

Tussen het Zelf en de twee lichamen, maar gaat tevens uit 

Van de werkelijkheid van de wereld der verschijnselen. 

Maar welk doel van het menselijk leven wordt hiermee gediend? 

42. Aldus is de visie dat het Zelf het lichaam is ontkracht 

 Door de uitspraak van het verschil tussen het Zelf en het lichaam. 

 Nu wordt op heldere wijze verklaard 

 De onwerkelijkheid van het verschil tussen deze twee. 

43. Spreiding in bewustzijn is onaannemelijk 

 Omdat het altijd één en hetzelfde is. 

 Zo is ook de individualiteit van de mens vals 

 Zoals het zien van een slang in het touw. 

44. Zoals vanwege onwetendheid van zijn ware aard 

 Het touw in een oogwenk verschijnt als een slang, 

 Zo ook verschijnt het pure bewustzijn als deze wereld 

 Zonder de minste verandering te ondergaan. 



194                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

45. Er bestaat geen materiële grond anders dan Brahman 

 Voor [het bestaan] van deze wereld der verschijnselen 

 Daarom is dit gehele universum 

 Alleen Brahman en niets anders. 

46. Uit de verklaring “Al dit is het Zelf” volgt, 

 Dat het idee van doordrongen zijn en doordringen vals is.  

Wanneer de opperste waarheid gerealiseerd is 

 Waar is plaats voor onderscheid tussen deze twee?  

47. Vedānta heeft de verscheidenheid  

In Brahman direct ontkend. 

 Daar het niet-duale beginsel een gevestigd feit is 

 Hoe kan de wereld verschillend van Hem zijn? 

48. Voorts heeft Vedānta met de volgende woorden  

[Het geloof in] verscheidenheid veroordeeld: 

 “Hij die door māyā misleid wordt, ziet verscheidenheid 

[In Brahman] en gaat van dood naar dood”. 

49. Aangezien alle wezens geboren zijn 

Uit Brahman, het Opperste Zelf, 

Daarom moet erkend worden dat ze 

 Niets anders dan Brahman zijn. 

50. Geschriften hebben verklaard 

 Dat Brahman alleen, inderdaad, 

 De bestaansgrond is van alle 

 Diverse namen, vormen en acties. 

51. Zoals iets dat van goud is gemaakt 

 Altijd goud als zijn essentie heeft, 

 Zo ook heeft wat geboren is uit Brahman 

 Brahman als zijn essentie. 

52. Vrees - wordt gezegd - behoort 

Tot de onwetende mens  

Die verschil ziet, hoe gering ook, 

Tussen het individu en het Opperste Zelf. 

53. Wanneer als gevolg van onwetendheid  

 Dualiteit verschijnt, ziet men een ander. 

 Maar bij het zien van alles als het Zelf 

 Ziet men geen ander, zelfs niet in het minst. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          195 

 

54. In die staat, wanneer al wat bestaat  

 Vereenzelvigd is met het Zelf, 

 Rijst misleiding noch droefheid op 

 Vanwege de afwezigheid van dualiteit. 

55. Door de geschriften is verklaard 

 In de vorm van de Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 

 Dat deze Ātman, die het Zelf van allen is, 

 Waarlijk Brahman is. 

56. Ondanks dat we deze wereld schijnen te ervaren 

Als een object voor praktische doeleinden, 

Is zijn ware aard, zoals een droom, niet-bestaan. 

Dat blijkt op het moment dat we ontwaken. 

57. De droom[ervaring] is bij waken onwerkelijk, 

 En de wakende staat is onbekend in de droom. 

 Beide echter zijn niet-bestaand in diepe slaap 

 Die zelf ook niet wordt ervaren. 

58. Aldus blijken alle drie staten onwerkelijk, 

 Aangezien ze een schepping van de guna’s zijn. 

 Maar hun getuige overstijgt alle guna’s, 

 De ene, eeuwige, wiens aard bewustzijn is. 

59. Zoals een ontwaakte die vrij is van illusie 

Geen pot in klei of zilver in parelmoer ziet, 

 Zo ook is er geen individualiteit voor hem 

Die Brahman als zijn eigen Zelf ziet. 

60. Zoals pot een beeld is in klei, 

Oorring in goud, zilver in parelmoer, 

Zo ook is het individu 

Een beeld in Brahman. 

61. Zoals blauwheid in de lucht, 

 Water in luchtbegoocheling, 

 Een mensgedaante in een paal, 

 Zo is het universum in het Zelf. 

62. Zoals een spook gezien wordt in de leegte, 

Een luchtkasteel verbeeld wordt in de geest, 

Het oog een dubbele maan ziet in de hemel,  

Bestaat het universum in de opperste waarheid.  



196                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

63. Zoals een teil een verschijning van koper is, 

En rimpelingen en golven van water, 

 Zo ook is het gehele universum  

Een verschijning van het Zelf alleen. 

64. Zoals klei pot wordt genoemd of garen een doek, 

Zo ook verschijnt het Zelf als het universum. 

Dát Zelf wordt [alleen] gekend  

Door het tenietdoen van namen. 

65. Men voert alle handelingen in en door Brahman uit 

[Maar vanwege onwetendheid is men zich er niet van bewust]. 

Zoals door onwetendheid men ook niet weet 

Dat potten en ander aardewerk niets dan klei zijn. 

66. Zoals tussen klei en pot het verband bestaat 

Van dat waaruit iets ontstaat en wat ontstaan is, 

Zo ook is het met Brahman en de wereld 

Op grond van de geschriften en rede. 

67. Voor de waarneming van een pot 

Is de aanwezigheid van klei vereist. 

Zo ook is dat wat als de wereld verschijnt 

De altijd stralende Brahman alleen.  

68. Zoals een touw op twee wijzen verschijnt 

 Voor een wijze en een dwaze 

 Het Zelf, altijd puur [voor een wijze], 

 Lijkt besmet [voor een dwaze]. 

69. Zoals een kruik door en door van klei is 

 Zo ook is het lichaam door en door bewustzijn. 

 De opdeling, daarom, in het Zelf en niet-Zelf 

 Wordt door de onwetende tevergeefs gemaakt. 

70. Zoals in een touw een slang,  

In parelmoer zilver wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf. 

71. Zoals in aarde een kruik,  

In garen een doek wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf.  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          197 

 

72. Zoals in goud een oorring 

 In water golven wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf. 

73. Zoals in een boomstronk een mens 

 In luchtbegoocheling water wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf.
 
 

74. Zoals een massa hout als een huis, 

 IJzer als een zwaard wordt gezien, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf.
 
 

75. Zoals men zich een boom verbeeldt 

 In een reflectie op het water, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

76. Zoals aan de opvarende in een boot 

 Alles erbuiten in beweging lijkt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

77. Zoals aan iemand die aan geelzucht lijdt 

 Iets wits als geel verschijnt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

78. Zoals aan iemand met een oogafwijking 

 Alles vertekend en verminkt schijnt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

79. Zoals een ronddraaiende fakkel 

 Cirkelvormig als de zon lijkt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

80. Zoals dingen die feitelijk groot zijn 

 Op grote afstand zeer klein lijken, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam.  



198                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

81. Zoals nietig kleine voorwerpen 

Door lenzen gezien groot lijken, 

Zo ook, overmand door onwetendheid, 

Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

82. Zoals het oppervlak van water 

Op dat van glas lijkt, en omgekeerd, 

Zo ook, overmand door onwetendheid, 

Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

83. Zoals de schittering in een edelsteen  

Als vuur wordt gezien, en omgekeerd, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

84. Zoals de maan lijkt te bewegen 

 Als wolken voorbij trekken, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

85. Zoals iemand het gevoel van richting verliest 

Wanneer hij in verwarring is, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

86. Zoals de maan in beweging lijkt 

In zijn reflectie op het water, 

Zo ook, overmand door onwetendheid, 

Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

87. Aldus rijst door onwetendheid  

De illusie van het lichaam in het Zelf op, 

 Deze illusie verdwijnt weer door realisatie 

Van het Zelf in het Opperste Zelf. 

88. Wanneer het gehele universum, bezield of inert, 

 Als het Zelf alleen wordt gekend en dus 

Het onafhankelijk bestaan van alle objecten ontkend, 

Waar is plaats voor het lichaam als het Zelf? 

89. O verlichte, besteed je tijd voortdurend 

 In contemplatie op het Zelf, 

 Terwijl je de effecten van prārabdha ervaart 

 Zonder door zorgen te worden geraakt.  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          199 

 

90. Wat gehoord wordt uit de geschriften, 

 Dat men niet vrij is van prārabdha 

Zelfs na het dagen van zelfkennis, 

 Is nu afdoende weerlegd. 

91. Na het dagen van zelfkennis  

 Houdt prārabdha op te bestaan, 

 Omdat het lichaam niet meer bestaat, 

 Zoals een droomlichaam in de wakende staat. 

92. Het effect van handelingen gedaan in voorgaande levens 

 Wordt [in dit leven] prārabdha genoemd, 

 Doch prārabdha bestaat niet voor hem met zelfkennis 

 Daar hij vrij is van [doen en dus] een volgende geboorte. 

93. Zoals het lichaam in een droom illusoir is  

Zo ook is dit stoffelijk lichaam illusoir. 

 Hoe kan er dan geboorte zijn van iets illusoirs,  

Dat handelt en de vruchten daarvan plukt? 

94. Vedānta stelt dat, net als het zien van klei als kruik,  

Ook de wereld een oplegging is door onwetendheid. 

Wanneer onwetendheid is vernietigd, 

Waar kan de wereld nog bestaan? 

95. Zoals iemand die in verwarring verkeert 

 Een slang ziet en het touw negeert, 

 Zo ook ziet de onwetende de wereld 

 Omdat hij de werkelijkheid niet kent. 

96. Bij het kennen van de ware aard van het touw  

 Houdt de schijn van de slang op te bestaan, 

 Zo ook, bij het kennen van zijn bestaansgrond, 

 Verdwijnt de wereld der verschijnselen volledig. 

97. Hoe kan prārabdha bestaan voor het lichaam, 

Dat deel uitmaakt van de verschijnselenwereld? 

Het is voor het begrip van de onwetenden alleen 

Dat de geschriften over prārabdha spreken. 

98. “En alle karma’s zijn uitgedoofd, 

 Bij de realisatie van wat hoog en laag is”. 

 Vedānta verklaart dit in meervoudvorm 

 Om ook prārabdha karma uit te sluiten. 



200                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

99. Als de onwetende ertoe neigt deze uitspraak te negeren, 

Raakt hij niet alleen in twee absurditeiten verstrikt 

 Maar laat ook de conclusie van Vedānta varen. 

 Daarom moet de waarheid in deze uitspraak worden omarmd. 

100. Voor het verwerven van zelfkennis 

 Zal ik nu de vijftien stappen uiteenzetten, 

 Over de betekenis van deze stappen 

Moet men onafgebroken contempleren. 

101. Het Zelf, dat absolute bestaan en kennis is 

 Kan niet gerealiseerd worden zonder gestadige oefening. 

 Daarom moet de zoeker naar kennis constant mediteren 

 Op Brahman voor het verwerven van het hoogste goed. 

102-103.  De [vijftien] stappen in volgorde zijn:  

Beteugeling van de zinnen (yamaḥ),  

Beteugeling van de geest (niyamaḥ),  

Afstand doen (tyāgaḥ), Stilte
5
 (maunaṁ), Plek (deśaḥ),  

Tijd (kālatā), Lichaamshouding (āsanaṁ),  

Beteugelingskracht (mūlabaṁdhaśca),  

Balans van het lichaam (dehasāmyaṁ), Waar Zicht (dṛksthitiḥ),  

Beteugeling van de levenskracht (prāṇasaṁyamanaṁ), 

Absorptie (pratyāhāraḥ), Concentratie (dhāraṇā), 

Meditatie op het Zelf (ātmadhyānaṁ) en Samādhi.
.
 

104. Beteugeling van de zinnen die berust  

Op de kennis van ‘alles is Brahman’, 

Wordt terecht ‘yama’ genoemd 

En moet telkens worden beoefend. 

105. De onafgebroken stroom van één enkele gedachte 

 Met uitsluiting van alle andere gedachten is ‘niyama’, 

De beteugeling van de geest, de opperste gelukzaligheid. 

 Dit moet constant door de wijzen worden beoefend. 

106. Afstand doen van de wereld der verschijnselen 

Door daarin alleen het Zelf, puur bewustzijn, te zien, 

Huldigen de wijzen als ‘tyāgaḥ’, de ware verzaking, 

Omdat zijn aard onmiddellijke bevrijding is.  

  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          201 

 

107. De wijze mens dient, zoals de bevrijde zielen, 

Altijd in díe stilte te verblijven, 

Waarvan woorden samen met de geest 

Zonder dat te bereiken terugkeren. 

108. Wie kan Dát [Brahman] beschrijven 

 Waar woorden van terugkeren? 

 Zelfs van de wereld der verschijnselen 

 Is de beschrijving voorbij woorden. 

109. Dít, met andere woorden, is ook ‘stilte’ 

 Als aangeboren bekend onder de wijzen. 

 De leraren gebieden aan de onwetenden 

 De inachtneming van stilte door intomen van spraak. 

110. Dat is de ‘plek’ waar eenzaamheid alleen is 

Waar het universum niet bestaat, 

Noch in het begin, noch aan het eind of in het midden 

Is altijd van Brahman doordrongen. 

111. Het niet-duale dat onverdeeld geluk is, 

 Wordt met het woord ‘tijd’ aangeduid. 

 Omdat het in een oogwenk alle wezens  

 Vanaf  Brahmā tot bestaan brengt.  

112. Dat is de meest geschikte houding  

 Waarin meditatie op Brahman  

 Gemakkelijk en vloeiend verloopt, 

 En geen andere die het gerief stoort. 

113. Dat wat de oorsprong van alle wezens is 

 En de drager van het gehele universum, 

 Het onveranderlijke, waarin de verlichten opgaan, 

 Ken Dát alleen als de ‘volmaakte houding’. 

114. Dat [Brahman], de oorsprong van al wat bestaat, 

 En waarop de beteugeling van de geest is gegrond 

 Is de ‘beteugelende bron’, die omarmd moet worden 

 Omdat deze bij voorkeur passend is voor rāja-yogi’s. 

115. Opgelost zijn in de onvermengde Brahman 

 Is de ‘volmaakte balans’ van de ledematen. 

 Enkel het rechtop staan van het lichaam,  

 Zoals een uitgedroogde boom, is geen balans.  



202                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

116. De gewone zienswijze ruilend voor die van kennis 

 Moet men de wereld als Brahman alleen zien. 

 Dat is het meest edele zicht, en niet 

 Wat op de punt van de neus is gericht. 

117. Of, men dient zijn zicht steeds te richten 

 Alleen op Dát waar alle onderscheid ophoudt  

 Tussen de ziener, het zicht en het geziene, 

 En niet op de punt van de neus. 

118. De beteugeling van de mentale bewegingen 

 Door het vermogen van herinnering 

 In alle staten van bewustzijn [aan Brahman alleen] 

 Wordt ‘beteugeling van de levenskracht’ genoemd. 

119. De ontkenning van de verschijnselenwereld 

Staat bekend als ‘uitademing’. 

 De gedachte ‘Ik ben Brahman alleen’ 

Staat bekend als ‘inademing’. 

120. En het vasthouden daarna wordt  

‘De beteugeling van de adem’ genoemd. 

 Dit is ware adembeheersing voor de verlichte, 

 Daarentegen kwelt de onwetende alleen zijn neus. 

121. Het opgaan van het denken in puur bewustzijn 

Door het zien van het Zelf in alle objecten 

Wordt ‘absorptie’ genoemd en moet worden beoefend 

Door alle zoekers naar bevrijding. 

122. De standvastigheid van de geest 

 Door het zien van Brahman 

Waar ook het denken naar toe gaat, 

 Is de opperste ‘concentratie’. 

123. Het blijvend onafhankelijk zijn van alles  

In de staat van de opperste gelukzaligheid 

Door het besef ‘Ik ben waarlijk Brahman’, 

Is wat ‘meditatie’ genoemd wordt. 

124. De totale afwezigheid van mentale activiteit 

 Door zich eerst Brahman te herinneren  

 En zich daarna met Hem te vereenzelvigen, 

 Staat bekend als ‘samādhi’, en ook als kennis.  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          203 

 

125. Samādhi, die de staat van pure gelukzaligheid is, 

Moet de aspirant vastberaden blijven beoefenen, 

Zich volledig daaraan onderwerpend, tot het oprijst 

Spontaan en onmiddellijk wanneer hij dat ook wil. 

126. Dan hoeft de beste onder de yogi’s niet meer te oefenen 

 Door het bereikt hebben van de volmaakte staat. 

 De ware natuur van zo een persoon wordt dan 

 Nimmer een onderwerp van gedachten of spraak. 

127-128 Tijdens de beoefening van samādhi 

Dagen vele ongewilde obstakels op, 

Zoals gebrek aan onderzoek, luiheid,  

Hunkering naar plezier, verwarring, 

Loomheid, slaap, ervaren van genot, 

En het gevoel van wezensloosheid. 

Hij die naar kennis van Brahman streeft 

Moet geleidelijk deze obstakels verdrijven. 

129. Bij het denken aan een object rijst dát object op 

 En bij het denken aan leegte rijst leegte op, 

 Maar bij de herinnering aan Brahman is er volmaaktheid. 

 Daarom moet men zich constant op Brahman richten. 

130. Zij die de zuiverende herinnering 

 Aan Brahman laten varen 

 Leven zinloos en doelloos, 

 En zijn gelijk aan beesten. 

131. Gezegend, inderdaad, zijn de wijze mensen 

Die zich bewust zijn geworden van Brahman 

En onafgebroken daarin verblijven. 

Ze worden in alle drie werelden geëerd. 

132. Alleen zij, in wie dit bewustzijn,  

 Is gegroeid tot volle rijpheid, 

 Verkrijgen de staat van Brahman, 

 En niet zij die erover redetwisten. 

133. Ook zij die bedreven zijn in discussies over Brahman 

Maar Hem niet kennen, en vanwege hun onwetendheid 

Heel erg gehecht zijn aan wereldse geneugten, 

Worden geboren en sterven telkens en telkens.  



204                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

134. De aandacht van de wijze 

 Behoort geen enkel moment 

 Van Brahman af te wijken, 

 Zoals bij Brahmā, Sanaka en Śuka. 

135. De essentie van de oorzaak is aanwezig 

Ook in het effect, maar niet andersom. 

Als er geen effect is, toont onderzoek, 

Dat er ook geen oorzaak kan zijn. 

136. Dan blijft alleen pure werkelijkheid over, 

 Brahman, die voorbij woorden is. 

 Dit moet telkens beseft worden 

Door de gelijkenis van klei en pot. 

137. Alleen door deze weg te volgen 

 Ontstaat in de gezuiverde geest 

 Het gewaarzijn van Brahman 

 Dat daarna in Brahman opgaat. 

138.  Men moet telkens door eliminatie 

Eerst naar de oorzaak zoeken, 

 Dan door associatie,  

Deze in het effect zien. 

139.  Men moet in het effect de oorzaak zien 

En daarna het effect loslaten,  

Waarmee ook de oorzaak verdwijnt. 

Wat dan overblijft wordt de wijze zelf. 

140.  Men wordt dát waarop men mediteert. 

Met grote ijver en overtuiging. 

Dit mag geconcludeerd worden 

Uit het voorbeeld van de wesp en de worm. 

141.Met grote alertheid aanschouwt de wijze 

Het zichtbare, onzichtbare en al het andere, 

Dat puur bewustzijn alleen is, 

Altijd als zijn eigen Zelf. 

142. Met het oplossen van het zichtbare 

In het onzichtbare, Brahman alleen, 

Verblijft de wijze in het gewaarzijn  

Van eeuwig geluk en volmaaktheid.  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          205 

 

143. Aldus is de Koninklijke Yoga beschreven 

In [vijftien] stappen [voor de rijpe zielen].   

Voor hen die niet geheel vrij van verlangens zijn 

Moet het gecombineerd worden met Hatha-Yoga. 

144. Voor hen met een volledig gezuiverde geest  

Leidt alleen deze Yoga tot zelfkennis. 

Zuiverheid van geest is te bereiken door 

Toewijding aan de leraar en het goddelijke. 

Aldus eindigt hier aparokṣānubhūti, zelfkennis zonder omweg. 

 

* * * 

  



206                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

अपिोक्षानभुनूत 
Aparokṣānubhūti 

 

श्रीहनिां पिमान ांदमपुदषे्टािमीश्विम ् । 
व्यापकां  सव मलोकानाां कािर्णां तां नमाम्यहम ् ॥ १॥ 
śrīhariṁ paramānaṁdamupadeṣṭāramīśvaram | 

vyāpakaṁ sarvalokānāṁ kāraṇaṁ taṁ namāmyaham || 1|| 

śrīhariṁ: staat voor de vernietiger van onwetendheid; paramānaṁdaṁ: het 

opperste heil; upadeṣṭāraṁ: de eerste leraar; īśvaraṁ: God, de Heer, de opper-

ste heerser; vyāpakaṁ: alles doordringend; sarva: alle; lokānāṁ: werelden, 

universum, kāraṇaṁ: oorzaak, schepper, oorsprong; taṁ: Hem; namāmī; buig 

me voor; aham: ik. 

 

1. Ik
1
 buig me

2
 voor Śrī Hari

3
, het Opperste Heil, 

 De eerste Leraar, de Heer
4
, 

 De alles doordringende Eén, 

 En de oorsprong van het universum. 

 

 

  

                                                      
1
 Ik: het individu (jīva), dat zich identificeert met de fysieke, subtiele en causale licha-

men en daardoor in gebondenheid aangename en onaangename ervaringen ondergaat 

en naar bevrijding streeft. 
2
 Buig me: zoals gebruikelijk begint ook dit werk met een eerbetoon aan Dát wat de 

toegewijde voor de Opperste Werkelijkheid houdt. 
3
 Śrī Hari: Hij die door het licht van kennis alle onwetendheid verdrijft, die zich als de 

drie staten van waken, dromen en diepe slaap voordoet. 
4
 De Heer: God, het Opperste Wezen. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          207 

 

अपिोक्षानभुनूतव ैप्रोच्यत ेमोक्षनसद्धय।े 
सनििवे प्रयत्नने वीक्षर्णीया महुुम ुमहुिः॥ २॥ 
aparokṣānubhūtirvai procyate mokṣasiddhaye | 

sadbhireva prayatnena vīkṣaṇīyā muhurmuhuḥ || 2|| 

aparokṣānubhūtiḥ: [de middelen ter verwerving van] zelfverwerkelijking; vai: 

(term voor nadruk, zoals ‘waarlijk’ of ‘inderdaad’); procyate: is in detail uit-

eengezet; mokṣasiddhaye: voor het bereiken van uiteindelijke bevrijding; 

sadbhiḥ: door het zuivere in het hart; eva: waarlijk, alleen (deze); prayatnena: 

met alle inspanning; vīkṣaṇīyā: moet er op gemediteerd worden; muhurmuhuḥ: 

telkens en telkens. 

  

2. Hierin is uiteengezet zelfkennis zonder omweg
1
 

 Ter bereiking van uiteindelijke bevrijding. 

 Alleen zij met een gezuiverd hart dienen met alle inspanning 

 Voortdurend te mediteren op de waarheid hier vertolkt.
2
 

  

                                                      
1
 Zelfkennis zonder omweg (aparokṣānubhūti): zie voor nadere uitleg onder het hoofd-

stuk ‘Verantwoording’. 
2
 Zie ook Vivekacūḍāmaṇi  vers 17: “Alleen hij die onderscheid maakt (vivekino), die 

zich afgewend heeft van het onwerkelijke (viraktasya), die kalmte (śama) en soortge-

lijke deugden bezit en naar bevrijding verlangt (mumukṣuoreva), is geschikt om op 

zoek te gaan naar Brahman (brahmājijñāsa)”. 



208                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

स्ववर्णा मश्रमधमरे्ण तपसा हनितोषर्णात ् । 
साधनां प्रभवते्प ुांसाां विैाग्दयानद ितषु्टयम ् ॥ ३॥ 
svavarṇāśramadharmeṇa tapasā haritoṣaṇāt | 

sādhanaṁ prabhavetpuṁsāṁ vairāgyādi catuṣṭayam || 3|| 

svavarṇāśramadharmeṇa: door de uitvoering van plichten behorende tot (de 

vier klassen van) de samenleving en de verschillende leefwijzen; tapasā: asce-

se; haritoṣaṇāt: (door boetedoening) Hari (de Heer) gunstig te stemmen; 

sādhanaṁ: vaardigheden of middelen leidend naar kennis; prabhavet: ontstaan; 

puṁsāṁ: door iemand; vairāgyādi:onthecht zijn, vrij zijn van hartstocht, inte-

resse e.d.; catuṣṭayam: viervoudige. 

 

3. De vier [voorafgaande] vereisten
1
 zoals onthechting, 

 Worden verworven door toewijding aan de Heer 

 In de vorm van de uitvoering van plichten 

 Behorende tot de bepalingen
2
 en leefwijzen

3
 van de samenleving. 

 

 

  

                                                      
1
 De vier voorafgaande vereisten: deze zijn (1) onthechting (vairāgya), (2) onderscheid 

tussen het eeuwigdurende en het voorbijgaande (nityānitya-vastuvivekaḥ), (3) de zes 

deugden bestaande uit kalmte (śama), zelfbeheersing (dama), teruggetrokkenheid (upa-

rati), verdraagzaamheid (titikṣā), geloof (śraddhā), in-het-Zelf-gevestigd-zijn 

(samādhāna) en (4) sterk verlangen naar de uiteindelijke bevrijding (mumukṣutā). Zie 

ook de verzen 4 t/m 9 en Vivekacūḍāmaṇi vers 19. 
2
 Bepalingen: varṇa: de vier klassen van de samenleving zijn: brahmāṇa (priester), 

kṣatriya (krijger), vaiśya (koopman), śūdra (arbeider). 
3
 Leefwijzen: aśrama: de verschillende leefwijzen zijn: brahmacārin (brahmaan stu-

dent), gṛhastha (gezinshoofd), vānaprastha (heremiet) en saṁyāsin (asceet). 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          209 

 

ब्रह्मानदस्थाविान्तशे ुविैाग्दयां नवषयषे्वन।ु 
यर्वै काकनवष्ठायाां विैाग्दयां तनद्ध ननम मलम ् ॥ ४॥ 
brahmādisthāvarānteśu vairāgyaṁ viṣayeṣvanu | 

yathaiva kākaviṣṭhāyāṁ vairāgyaṁ taddhi nirmalam || 4|| 

brahmādisthāvarānteśu van genot van Brahmā tot deze wereld; vairāgyaṁ: 

hartstochtloosheid, onverschilligheid, ongeïnteresseerdheid; viṣayeṣu: aan alle 

objecten; anu: (hun vergankelijke aard) beschouwend; yathaiva: zoals; 

kākaviṣṭhāyāṁ: uitwerpselen van een kraai; vairāgyaṁ: onthechting, harts-

tochtloosheid; tad: dat; hi: waarlijk; nirmalam: puur, zuiver. 

 

4. Net zo onaangedaan zijn door de objecten van genot 

 In het rijk van de Schepper én in deze wereld 

 Als door de uitwerpselen van een kraai, 

 Wordt ware onthechting
1
 genoemd. 

 

  

                                                      
1
 Ware onthechting: vrij zijn van hartstochten. Men kan onverschillig zijn voor genot in 

deze wereld in de verwachting van beter genot in een volgende wereld of in de toe-

komst. Een dergelijke houding verbergt echter verlangens die de poort naar kennis 

blokkeren. Zie ook Vivekacūḍāmaṇi 21: “Vairāgya, of ‘onthechting’, is het opgeven 

van alle voorbijgaande genietingen, inherent aan elke soort levensvorm van de meest 

simpele tot de goddelijke (brahmā), door het zien van het voorbijgaande (anitya) als 

gevolg van eigen observatie of instructie van de leermeester [daar ze de oorzaak van 

smart zijn]”. 



210                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

ननत्यमात्मस्वरूपां नह र्दश्यां तनिपिीतगम ् । 
एवां यो ननश्चयिः सम्यनग्दववकेो वस्तनुिः स व॥ै ५॥ 

nityamātmasvarūpaṁ hi dṛśyaṁ tadviparītagam | 

evaṁ yo niścayaḥ samyagviveko vastunaḥ sa vai || 5|| 

nityaṁ: eeuwig, permanent; ātmasvarūpaṁ: Het Zelf of Ātman in zijn pure 

vorm; hi: waarlijk; dṛśyaṁ: het geziene; tadviparītagaṁ: in tegenstelling tot 

(Ātman); evaṁ: dus; yaḥ: welk; niścayaḥ: overtuiging; samyak: gevestigd; 

vivekaḥ: onderscheid; vastunaḥ: van iets; saḥ: waarlijk; (jñeyaḥ: genoemd); 

vai: waarlijk. 

 

5. Het Zelf
1
 alleen is eeuwig 

 En het geziene
2
 is voorbijgaand.

3
 

 Zo een vaste overtuiging 

 Wordt onderscheid
4
 genoemd.

 
 

 

  

                                                      
1
 Het Zelf of ātman: de ziener, dat wat de getuige is van al het veranderlijke maar zelf 

onveranderlijk is. 
2
 Het geziene: alles wat waargenomen wordt en veranderlijk is zoals de zintuiglijke 

objecten, de zintuigen, de geest en het intellect. 
3
 Voorbijgaand: zie ook  Dṛg Dṛśya Viveka vers 1: 

 “Beelden zijn het geziene en het oog is hun ziener 

 Dat oog is het geziene en de geest is zijn ziener. 

 Gedachten zijn het geziene en de getuige is hun ziener; 

 De getuige zelf wordt door niets anders gezien”. 
4
 Onderscheid: zie ook Vivekacūḍāmaṇi 20: “Een vaste overtuiging dat Brahman alleen 

werkelijk is (brahmasatyam) en het universum (jagat) onwerkelijk wordt aangeduid als 

‘onderscheid tussen het eeuwigdurende en het voorbijgaande’ (nityānitya-

vastuvivekaḥ)”. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          211 

 

सदवै वासनात्यागिः शमोऽयनमनत शनदब्दतिः। 
ननग्रहो बाह्यवतृ्तीनाां दम इत्यनभधीयत॥े ६॥ 

sadaiva vāsanātyāgaḥ śamo'yamiti śahbditaḥ | 

nigraho bāhyavṛttīnāṁ dama ityabhidhīyate || 6|| 

sadaiva: te allen tijde; vāsanātyāgaḥ: opgeven van neigingen, verlangens;  

śamo'yamiti: deze als kalmte; śahbditaḥ: wordt genoemd; nigraho: beheersing; 

bāhyavṛttīnāṁ: van de externe functies van de organen; dama iti: als zelfbe-

heersing; ityabhidhīyate: wordt genoemd. 

 

6. Het te allen tijde verzaken van neigingen
1
 

 Wordt kalmte genoemd
2
. 

 Het afwenden van de zintuigen van objecten 

 Wordt zelfbeheersing genoemd
3
. 

 

  

                                                      
1
 Neigingen: vroegere indrukken die latent blijven om bij zintuiglijke en mentale prik-

kels tot activiteit als verlangen en afkeer aanleiding geven. 
2
 Kalmte: zie Vivekacūḍāmaṇi 22: “Het denken losmaken van objecten door voortdu-

rend hun onvolmaaktheid te zien en het standvastig op zijn doel (Brahman) laten rus-

ten, wordt ‘kalmte’ (śama) genoemd”.  
3
 Zelfbeheersing: zie Vivekacūḍāmaṇi 23: “Zelfbeheersing (dama) is het afwenden van 

de zintuiglijke organen (fysiek en mentaal) van zinsobjecten door het standvastig op 

zijn doel (Brahman) houden van de aandacht zodat die niet wordt afgeleid door vroege-

re neigingen om zich met allerlei objecten bezig te houden”. 

Kenmerkend voor het onderscheid tussen kalmte en zelfbeheersing is de richting waar-

in de verbinding tussen het denken (manas) en objecten plaatsvindt. Bij kalmte zijn er 

geen neigingen vanuit het denken via de zintuigen naar objecten. Bij zelfbeheersing 

heeft zintuiglijke waarneming van objecten geen effect op het denken. De volgende 

twee uitspraken van Jezus uit het Evangelie van Thomas mogen kalmte en respectieve-

lijk zelfbeheersing verduidelijken: 27. “Als gij niet vast ten opzichte van de wereld zult 

gij het Rijk niet vinden.”,  21. “Wat u betreft: waakt tegenover de wereld, omgordt uw 

lendenen uit alle kracht opdat de rovers geen weg vinden tot u.” De zintuiglijke voor-

werpen staan voor rovers. 



212                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

नवषयभे्यिः पिावनृत्तिः पिमोपिनतनहि सा। 
सहनां सव मदुिःखानाां नतनतक्षा सा शभुा मता॥ ७॥ 
viṣayebhyaḥ parāvṛttiḥ paramoparatirhi sā | 

sahanaṁ sarvaduḥkhānāṁ titikṣā sā śubhā matā || 7|| 

viṣayebhyaḥ: van (zintuiglijke) objecten; parāvṛttiḥ: zich afwenden; paramā: 

het opperste; uparati: perfecte zelfbeheersing; hi: waarlijk; sā: dat; sahanaṁ: 

duldzaamheid, verdraagzaamheid; sarvaduḥkhānāṁ: van alle leed en pijn; 

titikṣā: verdraagzaamheid; sā: dat; śubhā:bevorderlijk voor geluk; matā: wordt 

genoemd. 

 

7. Het zich volledig afwenden van alle zintuiglijke objecten 

 Is teruggetrokkenheid
1
, de volmaakte zelfbeheersing

2
. 

 Het verduren van leed en pijn is verdraagzaamheid
3
, 

 Die bevorderlijk is voor geluk.
 
 

  

                                                      
1
 Teruggetrokkenheid: perfecte zelfbeheersing: uparati. 

2
 De volmaakte zelfbeheersing: zie Vivekacūḍāmaṇi 23: “De teruggetrokkenheid van de 

zintuigen (uparati) is optimaal wanneer er geen reacties op uitwendige prikkels zijn”. 
3
 Verdraagzaamheid: zie Vivekacūḍāmaṇi 24: “Het verduren van leed zonder tegen-

stribbelen of geweeklaag wordt ‘verdraagzaamheid’ (titikṣā) genoemd”. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          213 

 

ननगमािाय मवाक्यषे ुभनििः श्रद्धनेत नवश्रतुा। 
नित्तकैाग्र्यां त ुसल्लक्ष्य ेसमाधाननमनत स्मतृम ् ॥ ८॥ 

nigamācāryavākyeṣu bhaktiḥ śraddheti viśrutā | 

cittaikāgryaṁ tu sallakṣye samādhānamiti smṛtam || 8|| 

nigamācāryavākyeṣu: in de woorden van de Veda’s en de Leraren; bhaktiḥ: 

vertrouwen, toewijding, geloof; śraddhā: geloof; viśrutā: is bekend als; 

cittaikāgryaṁ: concentratie van de geest; tu: en; sallakṣye: op het enige object 

Sat (hier Brahman); samādhānamiti: in-het-Zelf-gevestigd-zijn; smṛtam: wordt 

geacht. 

 

8. Onwrikbaar vertrouwen in de woorden van de Veda’s 

 En in die van de Leraren
1
 wordt geloof genoemd

2
. 

 Het houden van de aandacht op Brahman alleen 

 Is in-het-Zelf-gevestigd-zijn
3
. 

  

                                                      
1
 Leraren: leraren die de Veda’s interpreteren 

2
 Geloof: zie Vivekacūḍāmaṇi 25: “Geloof’ (śraddhā), dat tot de realisatie van de wer-

kelijkheid leidt, is een op inzicht gebaseerde aanvaarding dat de leer van de geschriften 

en die van de eigen leermeester (śāstrasya-guruvākyasya) waar (vastu) zijn.” 
3
 In-het-Zelf-gevestigd-zijn: zie Vivekacūḍāmaṇi 26: “Het zich niet inlaten met wisse-

lende gedachten (na tu cittasya lālanam) maar het intellect (buddhi) zonder aflaten op 

de loutere  Brahman houden wordt ‘in-het-Zelf-gevestigd-zijn’ (samādhāna) ge-

noemd.” 



214                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

सांसािबन्धननम ुमनििः कर्ां म ेस्यात्कदा नवध।े 
इनत या सरु्दढा बनुद्धव मिव्या सा ममुकु्षतुा॥ ९॥ 
saṁsārabandhanirmuktiḥ kathaṁ me syātkadā vidhe | 

iti yā sudṛḍhā buddhirvaktavyā sā mumukṣutā || 9|| 

saṁsārabandhanirmuktiḥ: de uiteindelijke bevrijding van de banden met de 

wereld; kathaṁ: wanneer; me: mijn; syād: zal zijn; kadā: hoe; (he) vidhe: O 

Heer; iti yā: zoals; sudṛḍhā: sterke; buddhiḥ: onderscheidend verlangen; 

vaktavyā: wordt genoemd; sā: dat; mumukṣutā: hunkeren naar uiteindelijke 

bevrijding;. 

 

9. Wanneer en hoe zal ik, O Heer, 

 Vrij zijn van de banden met de wereld
1
? 

 Een dergelijk brandend verlangen 

 Wordt hunkering naar bevrijding genoemd
2
. 

 

  

                                                      
1
 Vrij zijn van de banden met de wereld: de oorzaak van hergeboorten (saṁsāra). 

2
 Hunkering naar bevrijding: dit is het vierde vereiste dat de leerling geschikt maakt om 

het pad naar zelfkennis binnen te kunnen treden, zoals opgesomd in de voetnoot van 

vers 3. Zie ook Vivekacūḍāmaṇi 27: “Het ‘intens verlangen naar bevrijding’ 

(mumukṣutā) is de innerlijke drang (icchā) om zich te verlossen van alle door onwe-

tendheid ontstane gebondenheid (bandhān) in relatie zowel tot het ego (het ‘ik’-besef) 

als tot het lichaam, door verwerkelijking van de eigen ware aard.” 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          215 

 

उिसाधनयिेुन नविाििः परुुषरे्ण नह। 
कत मव्यो ज्ञाननसद्ध्यर् ममात्मनिः शभुनमच्छता॥ १०॥ 
uktasādhanayuktena vicāraḥ puruṣeṇa hi | 

kartavyo jñānasiddhyarthamātmanaḥ śubhamicchatā || 10|| 

uktasādhanayuktena: in bezit van de genoemde kwalificaties; vicāraḥ: zelfon-

derzoek; puruṣeṇa: door iemand; hi: alleen; ; kartavyaḥ: dient beoefend te 

worden; jñānasiddhyartham: met het oog op het verwerven van kennis; 

ātmanaḥ: van zijn eigen; śubhamicchatā: strevend naar het beste. 

 

10. Alleen hij die naar volmaaktheid streeft  

 En over de vier genoemde vereisten
1
 beschikt 

 Dient zich aldoor aan onderzoek
2
 te wijden 

 Voor verwerving van zelfkennis. 

  

                                                      
1
 De vier genoemde vereisten: zie vers 3. 

2
 Onderzoek: de Sanskrit tekst gebruikt hier het woord ‘vicāra’ dat - door het ontbreken 

van een Nederlandse equivalent - met ‘onderzoek’ is vertaald. Vicāra is echter een 

sleutelbegrip in Vedānta. De betekenis gaat veel dieper; het is een motiefloze directe 

observatie, een innerlijke aanschouwing, bij een geheel stille staat waarin de ervaring is 

van de eigen onveranderlijke aard en van de voorbijgaande aard van de wereld. Het 

mag niet worden verward met intellectuele analyse of redenering. In het Engels wordt 

het soms met ‘reflection’, ‘enquiry’ of ‘self-enquiry’ vertaald en in het Nederlands met 

‘zelfonderzoek’. 



216                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

नोत्पद्यत ेनवना ज्ञान ां नविािरे्णान्यसाधनिैः। 
यर्ा पदार् मभान ां नह प्रकाशने नवना क्वनित ् ॥ ११॥ 
notpadyate vinā jñānaṁ vicāreṇānyasādhanaiḥ | 

yathā padārthabhānaṁ hi prakāśena vinā kvacit || 11|| 

na: niet; utpadyate: wordt verkregen, oprijzen; vinā: zonder; jñānaṁ: kennis; 

vicāreṇa onderzoek; ānyasādhanaiḥ: door andere middelen; yathā: zoals; 

padārthabhānaṁ: kennis van objecten; hi: stopwoord; prakāśena vinā: zonder 

licht; kvacit: nergens. 

 

11. Kennis wordt niet verkregen 

 Zonder plegen
1
 van onderzoek, 

 Zoals een object niet wordt gezien 

 Zonder [de hulp van] licht. 
  

 

  

                                                      
1
 Zonder plegen van onderzoek: op een andere wijze dan onderzoek, zoals door hande-

ling of praktische oefening. Het is onwetendheid die het licht van kennis voor ons ver-

borgen houdt. Om kennis te verwerven dient men daarom onwetendheid af te werpen. 

Zolang men bezig is met handeling en oefening blijft men onder invloed van onwe-

tendheid. Alleen wanneer onderzoek wordt gedaan naar de ware aard van onwetend-

heid neemt deze geleidelijk af om ten slotte geheel te verdwijnen: dan schijnt kennis als 

het enige. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          217 

 

कोऽहां कर्नमदां जातां को व ैकता मऽस्य नवद्यत।े 
उपादान ां नकमस्तीह नविाििः सोऽयमीर्दशिः॥ १२॥ 

ko'haṁ kathamidaṁ jātaṁ ko vai kartā'sya vidyate | 

upādānaṁ kimastīha vicāraḥ so'yamīdṛśaḥ || 12|| 

ko'haṁ: wie ben ik?; kathaṁ: hoe; idaṁ: deze (wereld); jātaṁ: geschapen; 

kaḥ: wie; vai: term voor nadruk; kartā: de schepper; asya: van deze; vidyate: 

is; upādānaṁ: materie; kiṁ: wat; (astī: is); iha: hier (in deze schepping); 

vicāraḥ: onderzoek; so'yaṁ: dat; idṛśaḥ: als deze (bhavati: is). 

 

12. Wie ben ik
1
? Hoe kwam deze wereld tot bestaan? 

 Wie is de schepper daarvan? 

 Uit welke materie is deze [wereld] gemaakt? 

 Zo verloopt dat onderzoek
2
. 

 

 

  

                                                      
1
 Wie ben ik?: bij elke fysieke of mentale handeling, rijst allereerst de ik-gedachte op. 

Daarna verbindt deze ik-gedachte zich met een andere gedachte zoals bij ‘ik zie er zo 

en zo uit’, ‘ik loop naar huis’, ‘ik heb kiespijn’ enz. Doorgaans hebben we het voortdu-

rend over waar het ‘ik’ zich mee verbindt. Zelfonderzoek (vicāra) is onderzoek naar 

wat dat ‘ik’ is, los van dat waar het zich mee verbindt. 
2
 In het vorige vers werd gesteld dat kennis op geen andere wijze te verkrijgen is dan 

door onderzoek. In dit en de volgende verzen wordt de wijze van dat onderzoek 

(vicāra) uitgelegd. 



218                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

नाहां भतूगर्णो दहेो नाहां िाक्षगर्णस्तर्ा। 
एतनिलक्षर्णिः कनश्चनििाििः सोऽयमीर्दशिः॥ १३॥ 
nāhaṁ bhūtagaṇo deho nāhaṁ cākṣagaṇastathā | 

etadvilakṣaṇaḥ kaścidvicāraḥ so'yamīdṛśa || 13|| 

na: niet; ahaṁ: Ik; bhūtagaṇaḥ: combinatie van de elementen; dehaḥ: het (fy-

sieke) lichaam; na: niet; (asti: ben); ahaṁ: Ik; ca: en; akṣagaṇaḥ: (een samen-

voeging) van de zintuigen; (asti: ben; ahaṁ: Ik); tatha: zo ook; 

etadvilakṣaṇaḥ: verschillend van deze; kaścid: iets, wat; vicāraḥ: onderzoek; 

so'yaṁ: dat; idṛśaḥ: als deze (bhavati: is). 

 

13. Noch het lichaam
1
 noch een combinatie van elementen

2
, 

 Noch een samenvoeging  van de zintuigen
3
 ben Ik. 

 [Want] Ik ben verschillend van ze. 

 Zo verloopt het onderzoek. 
 

  

                                                      
1
 Noch het lichaam: Het stoffelijke lichaam. 

2
 Elementen: de elementen aarde, water, vuur, lucht en ether.  

3
 Noch een samenvoeging van de zintuigen: zie ook “Ātma pancakam”:  

 “Ik ben niet het lichaam, noch de zintuigen, noch het denken, 

 Noch het ego, de levenskracht of het intellect ben Ik, 

 Maar ik ben Śiva, die eeuwig en ongebonden is 

 Die ver, ver en ver is van vrouw, zoon, land en bezit, 

 En getuige van alles is”. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          219 

 

अज्ञानप्रभवां सवं ज्ञानने प्रनवलीयत।े 
सांकल्पो नवनवधिः कता म नविाििः सोऽयमीर्दशिः॥ १४॥ 

ajñānaprabhavaṁ sarvaṁ jñānena pravilīyate | 

saṁkalpo vividhaḥ kartā vicāraḥ so'yamīdṛśaḥ || 14|| 

ajñānaprabhavaṁ: door onwetendheid geschapen; sarvaṁ: alles; jñānena: 

door kennis (tat: dat); pravilīyate: verdwijnt volledig; saṁkalpaḥ: gedachte, 

notie; vividhaḥ: menigvuldig; kartā: schepper (bhavati: is); vicāraḥ: onder-

zoek; so'yaṁ: dat; idṛśaḥ: als deze (bhavati: is). 

 

14. Alles komt voort uit onwetendheid
1
 

 En lost volledig op bij het dagen van kennis. 

 Het denkvermogen [alleen] is de schepper
2
 

 Zo verloopt het onderzoek. 
 

 

 

  

                                                      
1
 Alles komt voort uit onwetendheid: in antwoord op de vraag in vers 12 wordt er ge-

zegd dat onwetendheid de oorzaak van alles (ik en de wereld) is. Verbeelding als ge-

volg van onwetendheid is de oorzaak van het zien van een slang in een touw. Alleen 

kennis laat de ware aard van het touw zien waardoor de misleiding verdwijnt. 
2
 Het denkvermogen [alleen] is de schepper: De gehele schepping bestaat uitsluitend als 

gedachten en het denkvermogen (antahkaraṇa) is de schepper daarvan. Dit wordt be-

grijpelijk wanneer de droomstaat nader wordt onderzocht. De wereld bestaat daarin 

zowel in materie als in de denkende geest. Doch beide zijn niets anders dan verbeel-

ding. Zie ook Dṛg Dṛśya Viveka vers 11: 

 “Aangezet door de neigingen verbeeldt het denkvermogen, 

 Zich identificerend met de reflectie van het bewustzijn, 

 Een [innerlijke] wereld [van dromen] in de droomstaat,  

 Zo ook met de ogen een wereld buiten in de wakende staat”. 



220                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

एतयोय मदुपादानमकेां  सकू्ष्मां सदव्ययम ् । 
यर्वैमदृ्घटादीन ां नविाििः सोऽयमीर्दशिः॥ १५॥ 
etayoryadupādānamekaṁ sūkṣmaṁ sadavyayam | 

yathaivamṛdghaṭādīnaṁ vicāraḥ so'yamīdṛśaḥ || 15|| 

etayo: van deze twee; upādānaṁ: oorzaak, materiaal, bestaansgrond; ekaṁ: 

één; sūkṣmaṁ: subtiel; sat: bestaan (asti: is); avyayaṁ: onveranderlijke; yat-

haiva: zoals; mṛt: aarde (bhavati: is); (tathaiva: zo ook); dghaṭādīnaṁ: van de 

pot en dergelijke (upādānaṁ: materiaal); vicāraḥ: onderzoek; so'yaṁ: dat; 

idṛśaḥ: als deze (bhavati: is). 

 

15. In het ene, onveranderlijke en pure gewaarzijn
1
  

 Komen [onwetendheid en het denkvermogen] tot bestaan 

 Zoals een pot en dergelijke uit klei is ontstaan.  

 Zo verloopt het onderzoek. 

  

                                                      
1
 Gewaarzijn: sat, bewustzijn, bestaan, zijn of werkelijkheid. De ene, onveranderlijke, 

eeuwige substantie van al wat zich manifesteert en zelf geen object van waarneming is. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          221 

 

अहमकेोऽनप सकू्ष्मश्च ज्ञाता साक्षी सदव्ययिः। 
तदहां नात्र सांदहेो नविाििः सोऽयमीर्दशिः॥ १६॥ 

ahameko'pi sūkṣmaśca jñātā sākṣī sadavyayaḥ | 

tadahaṁ nātra saṁdeho vicāraḥ so'yamīdṛśaḥ || 16|| 

ahaṁ: ik; ekaḥ: één; api: ook; sūkṣmaḥ: het subtiele; ca: bovendien; jñātā: de 

kenner; sākṣī: de getuige; sat: bestaand; avyaya: de onveranderlijke (asti: ben; 

tasmāt: daarom); tat: dat (asti: ben); ahaṁ: ik; na: niet (asti: is); ātra: hier; 

saṁdehaḥ: twijfel; vicāraḥ: onderzoek; so'yaṁ: dat; idṛśaḥ: als deze (bhavati: 

is). 

 

16. Ik ben de ene, subtiele, de kenner
1
 en de getuige

2
,  

 De immer-bestaande en onveranderlijke, 

 Daarom ben Ik zonder twijfel Dát (Brahman)
3
. 

 Zo verloopt het onderzoek. 

  

                                                      
1
 De kenner: het Zelf, zie Vivekacūḍāmaṇi 133: “Het (Zelf) is de kenner van de veran-

deringen in het denken (jñātāmano), van het ego (ahaṃkāra), van de activiteiten van 

het lichaam, de organen en levenskrachten. Het neemt hun vormen aan zoals hitte in 

een ijzeren kogel. Het handelt niet, noch ondergaat Het de kleinste verandering.” 
2
 De getuige: zie Vivekacūḍāmaṇi 125: “Er is een absolute entiteit, een ‘Zijn’, de eeu-

wige, onveranderlijke bestaansgrond van het ‘ik-bewustzijn’ (aham), de getuige van de 

drie staten [waken, dromen, slapen], en apart van de vijf sluiers (sanpañcakośa).” 
3
 Ik ben Dát (Brahman): wanneer het ‘ik’, of ego bevrijd wordt van de opgelegde be-

perkingen, de vijf sluiers, wordt het één met Dát, Brahman. Zie Vivekacūḍāmaṇi waar-

in dit in de verzen 241-263 is uitgelegd 



222                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

आत्मा नवननष्कलो ह्यकेो दहेो बहुनभिावतृिः। 
तयोिकै्यां प्रपश्यनन्त नकमज्ञानमतिः पिम ् ॥ १७॥ 

ātmā viniṣkalo hyeko deho bahubhirāvṛtaḥ | 

tayoraikyaṁ prapaśyanti kimajñānamataḥ param || 17|| 

ātmā: Ātman, het Zelf; viniṣkalaḥ: zonder delen; (asti: is); hi: waarlijk; ekaḥ: 

één; dehaḥ: het lichaam; bahubhiḥ: door vele (delen); āvṛtaḥ: bedekt; (asti: is; 

muḍhaḥ: de onwetende); tayoḥ: van deze twee: aikyaṁ: identiteit; prapaśyanti: 

anders zien (verwarren); kim: wat; ajñānaṁ: onwetendheid (asti: is); ataḥ pa-

ram: anders dan dit. 

 

17. Het Zelf is waarlijk één en ondeelbaar 

 Maar het lichaam bestaat uit vele delen 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid
1
 zijn?  

  

  

                                                      
1
 Onwetendheid: zie Vivekacūḍāmaṇi 139: “ Het Zelf is vol glorie, ondeelbaar, eeuwig, 

zonder gelijke en manifesteert zich door de kracht van kennis. De versluierende kracht 

(āvṛtiśakti), teweeggebracht door tamas omhult het Zelf volledig zoals bij een zonsver-

duistering Rāhu (maan) de zon bedekt.” En 137:  “Het niet-Zelf voor het Zelf houden is 

onwetendheid; dit leidt tot gebondenheid van de mens en is de oorzaak van geboorte en 

dood. Want het is door onwetendheid dat men dit vergankelijke lichaam als werkelijk 

(het Zelf) beschouwt, en zich daarmee identificeert. Als gevolg daarvan koestert, ver-

zorgt, baadt en voedt men het door middel van aangename zinsobjecten en op deze 

wijze raakt men verstrikt als een rups in de draden van zijn cocon”. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          223 

 

आत्मा ननयामकश्चाम्तदहेो बाह्यो ननयम्यकिः। 
तयोिकैयां प्रपश्यनन्त नकमज्ञानमतिः पिम ् ॥ १८॥ 
ātmā niyāmakaścāmtardeho bāhyo niyamyakaḥ | 

tayoraikayaṁ prapaśyanti kimajñānamataḥ param || 18|| 

ātmā: Ātman, het Zelf; niyāmakaḥ: de gebieder, soevereine; ca: en; (bhavati: 

is); antaḥ: interne, inwendige; dehaḥ: het lichaam; bāhyaḥ: externe, uitwendi-

ge; niyamyakaḥ: het beheerste; tayoḥ: van deze twee: aikyaṁ: identiteit; 

prapaśyanti: anders zien (verwarren); kim: wat; ajñānaṁ: onwetendheid (asti: 

is); ataḥ param: anders dan dit. 

 

18. Het Zelf is soeverein en het binnenste, 

 Het lichaam is de slaaf en het uiterlijke, 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 
  

 

  



224                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

आत्मा ज्ञानमयिः परु्णयो दहेो माांसमयोऽशनुििः। 
तयोिकै्यां प्रपश्यनन्त नकमज्ञानमतिः पिम ् ॥ १९॥ 
ātmā jñānamayaḥ puṇyo deho māṁsamayo'śuciḥ | 

tayoraikyaṁ prapaśyanti kimajñānamataḥ param || 19|| 

ātmān: Ātman, het Zelf; jñānamayaḥ: alwetend, bestaat uit kennis; punyaḥ: 

gelukzalige; dehaḥ: het lichaam; (bhavati: is); māṁsamayaḥ: een en al vlees; 

aśuciḥ: onzuiver; tayoḥ: van deze twee: aikyaṁ: identiteit; prapaśyanti: anders 

zien (verwarren); kim: wat; ajñānaṁ: onwetendheid (asti: is); ataḥ param: 

anders dan dit. 

 

19. Het Zelf is alwetend, gelukzalig en genadig, 

 Het lichaam is één en al vlees en onzuiver
1
. 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 
 

 

  

                                                      
1
 Eén en al vlees en onzuiver: zie Vivekacūḍāmaṇi 157: “Het is boven elke twijfel ver-

heven dat het Zelf, de onvergankelijke inwonende werkelijkheid, zich onderscheidt van 

het lichaam en de getuige is van het lichaam en al zijn vergankelijke eigenschappen, 

activiteiten en staten.” 158: “Kan het lichaam, dat een klomp is die bestaat uit beende-

ren omwikkeld met vlees en die vuil en hoogst onzuiver is, het uit zichzelf bestaande 

Zelf, de Kenner, zijn?” 159: “Alleen de dwaze mens denkt dat hij een verzameling is 

van huid, vlees, vet, beenderen en vuil. Maar de mens, begiftigd met onderscheidings-

vermogen (vicāra), kent het Zelf als de enige werkelijkheid, los van het lichaam.” 

 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          225 

 

आत्मा प्रकाशकिः स्वच्छो दहेस्तामस उच्यत।े 
तयोिकै्यां प्रपश्यनन्त नकमज्ञानमतिः पिम ् ॥ २०॥ 
ātmā prakāśakaḥ svaccho dehastāmasa ucyate | 

tayoraikyaṁ prapaśyanti kimajñānamataḥ param || 20|| 

ātmā: Ātman, het Zelf; prakāśakaḥ: de verlichter; svacchaḥ: zuiver; dehaḥ: het 

lichaam; (bhavati: is); tamasaḥ: van duistere aard; ucyate: wordt gezegd; 

tayoḥ: van deze twee: aikyaṁ: identiteit; prapaśyanti: anders zien (verwarren); 

kim: wat; ajñānaṁ: onwetendheid (asti: is); ataḥ param: anders dan dit. 

 

20. Het Zelf is uit zichzelf stralend en puur 

 De aard van het lichaam is bekend als obscuur
1
 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 

  

                                                      
1
 Obscuur van aard: zie Vivekacūḍāmaṇi 161: ‘O dwaas, houd op te denken dat je deze 

klomp huid, vlees, vet, beenderen en afval bent. Vereenzelvig jezelf met de onveran-

derlijke Brahman (brahmaṇi nirvikalpe), het Zelf van alles, en verwerf opperste 

(paramām) vrede (śāntim).” 



226                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

आत्मा ननत्यो नह सदू्रपो दहेोऽननत्यो ह्यसियिः। 

तयोिकै्यां प्रपश्यनन्त नकमज्ञानमतिः पिम ् ॥ २१॥ 

ātmā nityo hi sadrūpo deho'nityo hyasanmayaḥ | 

tayoraikyaṁ prapaśyanti kimajñānamataḥ param || 21|| 

ātmān: Ātman, het Zelf; nityaḥ: eeuwig; sadrūpaḥ: bestaan zelf; dehaḥ: het 

lichaam; anityaḥ: voorbijgaand; hi: omdat; asanmayaḥ: in essentie niet be-

staand; tayoḥ: van deze twee: aikyaṁ: identiteit; prapaśyanti: anders zien 

(verwarren); kim: wat; ajñānaṁ: onwetendheid (asti: is); ataḥ param: anders 

dan dit. 

 

21. Het Zelf is eeuwig daar Het het bestaan zelf is, 

 Het lichaam is voorbijgaand en heeft geen eigen bestaan
1
. 

 En toch beschouwt men deze twee als één, 

 Wat kan dit anders dan onwetendheid zijn? 
 

 

  

                                                      
1
 Het lichaam is voorbijgaand en heeft geen eigen bestaan: het lichaam ondergaat 

voortdurend verandering en is niet eeuwig bestaand. Ervan uitgaande dat het lichaam 

niet-eeuwig is, hoe kan het niet-bestaand zijn? Want zo lang het standhoudt wordt het 

onmiskenbaar als bestaand gezien, echter het is niet een onafhankelijke entiteit naast 

het Zelf. 

In het eerste gezicht lijkt het lichaam te bestaan, hoe tijdelijk zijn bestaan ook is. Daar-

om wordt er een tijdelijk bestaan (vyavahārika sattā) aan toegeschreven. Maar bij na-

der onderzoek naar zijn werkelijke natuur wordt dit tastbare lichaam geleidelijk vager 

en verdwijnt ten slotte in zijn geheel. Daarom wordt gezegd dat het lichaam als zodanig 

altijd niet-bestaand is, ook al lijkt het voor een tijdje bestaand aan hen die het niet 

doorzien. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          227 

 

आत्मनस्तत्प्रकाशिां यत्पदार्ा मवभासनम ् । 
नाग्न्यानददीनप्तवनद्दनप्तभ मवत्यान्ध्य यतो नननश॥ २२॥ 
ātmanastatprakāśatvaṁ yatpadārthāvabhāsanam | 

nāgnyādidīptivaddiptirbhavatyāndhya yato niśi || 22|| 

ātmanaḥ: van het Zelf; tat: dat; prakāśatvaṁ: glans, luister; yat: welke, 

padārthāvabhāsanaṁ: manifestatie van alle objecten; na: niet; 

āgnyādidīptivat: zoals het licht van vuur en dergelijke (ātmanaḥ: van het Zelf); 

dīptiḥ: licht; bhavati: is; andhaḥ: duisternis; yataḥ: desondanks; niśi: ’s nachts 

(ergens). 

 

22. Het licht van het Zelf
1
 

 Verlicht alle objecten, 

 En niet zoals vuur 

 Dat plaatselijk verlicht.  
 

  

                                                      
1
 Het licht van het Zelf: het licht dat de wereld verlicht, van kaarslicht tot zonlicht, is 

verschillend van intensiteit, verlicht plaatselijk, is niet eeuwig en bestaat alleen bij 

aanwezigheid van gezichtsvermogen. Het licht van het Zelf is daarentegen van een 

andere orde, is voorbij het domein van fysiek licht en duisternis. Dat het alles verlicht 

is een symbolische beschrijving. Het is dat licht waardoor alles gekend wordt. Het is in 

alles en Het Is alles en alles is in Het. Zie ook Vivekacūḍāmaṇi 132: “In dit lichaam 

schittert het Zelf in Zijn volle pracht in de verborgen kamer van het intellect (buddhi) 

[het Hart], als de subtiele en alles doordringende doch ongemanifesteerde ether 

(ākāśa), en verlicht dit universum (viṣvamidam) als de zon.” 



228                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

दहेोऽहनमत्ययां मढूो धिृा नतष्ठत्यहो जनिः। 
ममायनमत्यनप ज्ञािा घटद्रष्टवे सव मदा॥ २३॥ 
deho'hamityayaṁ mūḍho dhṛtvā tiṣṭhatyaho janaḥ | 

mamāyamityapi jñātvā ghaṭadraṣṭeva sarvadā || 23|| 

dehaḥ: lichaam; ahaṁ: ik; iti: dat; ayaṁ: dit; mūḍhaḥ: onwetende; dhṛtvā: 

houdend voor; tiṣṭhati: (tevreden) blijft; aho: helaas; janaḥ: mens, persoon; 

mamāyam: dat dit van mij is; api: terwijl, zelfs; desondanks; jñātvā: wetende; 

ghatadraṣṭeva: zoals iemand die een pot ziet; sarvadā: altijd. 

 

23. Helaas gelooft de onwetende mens 

 Dat hij het lichaam is
1
, en berust daarin, 

 Terwijl hij weet dat het slechts tot hem behoort, 

 Verschillend van hem zoals een aarden pot. 

 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 Dat hij het lichaam is: zie Vivekacūḍāmaṇi 140: “Wanneer zijn stralende eigen Zelf 

door de versluierende kracht (āvṛtiśakti), teweeggebracht door tamas uit het zicht ver-

dwijnt, vereenzelvigt de door onwetendheid overmande mens zich met zijn lichaam, 

dat het niet-Zelf is. Dan wordt hij gekweld door de geweldige verbeeldende kracht van 

projectie (vikṣepaśakti) van rajas die hem bindt met de ketenen van lust (kāma), toorn 

(krodha) enz.” 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          229 

 

ब्रह्मवैाहां समिः शान्तिः सनच्चदान ांदलक्षर्णिः। 
नाहां दहेो ह्यसदू्रपो ज्ञानित्यचु्यत ेबधुिैः॥ २४॥ 
brahmaivāhaṁ samaḥ śāntaḥ saccidānaṁdalakṣaṇaḥ | 

nāhaṁ deho hyasadrūpo jñānmityucyate budhaiḥ || 24|| 

brahman: Brahman; eva: waarlijk; (asmi: ben; yataḥ: omdat; ahaṁ: ik); ahaṁ: 

ik; samaḥ: gelijkmoedig; śāntaḥ: vredig, stil; saccidānaṁda-lakṣaṇaḥ: van de 

essentie bestaan, kennis en gelukzaligheid; (asmi: ben); nahi: nimmer; ahaṁ: 

ik; dehaḥ: lichaam; (asmi: ben); hi: werkelijk, inderdaad; asadrūpa: niet-

bestaan zelf; jñānam: [ware] kennis; iti: dit; ucyate: wordt genoemd; budhaiḥ: 

door de wijze (kenner); (asmi: ben). 

 

24. Ik ben waarlijk Brahman
1
, gelijkmoedig en vredig, 

 Mijn essentie is bestaan, kennis en gelukzaligheid. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd.  

                                                      
1
 Ik ben waarlijk Brahman: ‘Ik’, het Zelf of ātman, is Brahman, daar er geen enkel 

onderscheidend kenmerk tussen deze twee is. Onderzoek (vicāra) naar de essentie van 

de onderzoeker zelf openbaart dat er niets anders is dan het Zelf of ātman alleen waar-

uit de gehele zogenaamde uiterlijke wereld emaneert. Op deze wijze realiseert hij dat 

wat hij zeer lang voor Brahman, de bestaansgrond van het universum, heeft gehouden, 

niets anders dan zijn eigen Zelf is. De eenzelvigheid van het Zelf en Brahman wordt in 

Vivekacūḍāmaṇi uitvoerig behandeld.  Zie Vivekacūḍāmaṇi 241-244: “Verklaringen in 

geschriften zoals ‘Dat zijt gij’ (tat tvam asi) openbaren steeds de absolute eenzelvig-

heid van Brahman (of Īśvara, de Heer), aangeduid met ‘Dat’, en het individu (jīva), 

aangeduid met ‘gij’. Deze eenzelvigheid wordt echter niet aangetoond met de letterlijke 

betekenis van ‘Dat’ en ‘gij’. Want beide zijn niet-bestaande bedekkingen 

(upādhikalpito) als gevolg van māyā, de oorzaak en het gevolg van niet-bestaande 

verschijningen. De letterlijke betekenis van ‘Dat’ is de māyā  van Īśvara (de Heer, 

God, de schepper) die de oorzaak is van het universum. De letterlijke betekenis van 

‘gij’ wijst naar de vijf sluiers van het individu (jīva). Hun eigenschappen zijn tegenge-

steld, zoals de zon en de vuurvlieg, de koning en zijn dienaar, de oceaan en de bron, of 

de berg Meru en het atoom. Dus, er kan geen sprake zijn van eenzelvigheid tussen 

Brahman en het individu in de letterlijke betekenis van ‘Dat’ en ‘gij’. Dit is niet de 

manier waarop de geschriften eenzelvigheid postuleren. Wanneer deze bedekkingen 

(upādhi’s), respectievelijk Īśvara en jīva, worden verwijderd blijven noch God noch 

individu over. Als je een koning zijn koninkrijk afneemt en een krijger zijn wapens, is 

er noch een koning, noch een soldaat.” 



230                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

नननव मकािो ननिाकािो ननिवद्योऽहमव्ययिः। 
नाहां दहेो ह्यसदू्रपो ज्ञानमचु्यत ेबधुिैः॥ २५॥ 
nirvikāro nirākāro niravadyo'hamavyayaḥ | 

nāhaṁ deho hyasadrūpo jñānamucyate budhaiḥ || 25|| 

nirvikāraḥ: zonder verandering; nirākāraḥ; zonder vorm; niravadyaḥ: smette-

loos; ahaṁ: Ik; avyayaḥ: onvergankelijk; (asmi: ben); nahi: nimmer; ahaṁ: ik; 

dehaḥ: lichaam; (asmi: ben); hi: werkelijk, inderdaad; asadrūpa: niet-bestaan 

zelf; jñānam: [ware] kennis; iti: dit; ucyate: wordt genoemd; budhaiḥ: door de 

wijze (kenner); (asmi: ben). 

 

25. Ik ben onveranderlijk en zonder vorm, 

 Zonder blaam en onvergankelijk.  

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 

  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          231 

 

ननिामयो ननिाभासो नननव मकल्पोऽहमाततिः। 
नाहां दहेो ह्यसदू्रपो ज्ञानमचु्यत ेबधुिैः॥ २६॥ 

nirāmayo nirābhāso nirvikalpo'hamātataḥ | 

nāhaṁ deho hyasadrūpo jñānamucyate budhaiḥ || 26|| 

nirāmayaḥ: vrij van (behept met) ziek zijn; nirābhāsaḥ: voorbij bevat-

tingsvermogen; nirvikalpaḥ: vrij van kentering, wijziging, keuze; ahaṁ: Ik; 

ātataḥ: alles doordringend; (asmi: ben); nahi: nimmer; ahaṁ: ik; dehaḥ: li-

chaam; (asmi: ben); hi: werkelijk, inderdaad; asadrūpa: niet-bestaan zelf; 

jñānam: [ware] kennis; iti: dit; ucyate: wordt genoemd; budhaiḥ: door de wijze 

(kenner); (asmi: ben). 

 

26. Ik ben vrij van kwalen en veranderingen, 

 Voorbij begripsvermogen
1
, en alles doordringend. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd.  

                                                      
1
 Voorbij begripsvermogen: Ik ben niet vatbaar voor welke gedachte dan ook omdat in 

het Opperste Zelf geen gedachte, geen begrip van subject en object of de kenner en het 

gekende, zelfs niet een gedachte van het Zelf en niet-Zelf, mogelijk is, daar alle ge-

dachten tot dualiteit behoren en het Zelf niet-duaal is.  

Zie ook Yoga Vāsiṣṭha III.81: "De ziener, die zelf ongezien blijft, ziet zichzelf en de 

ziener wordt nooit een object van bewustzijn. De ziener is slechts het geziene en als de 

latente psychische indrukken verdwenen zijn, verwerft de ziener zijn ware zijn: als er 

een voorstelling is buiten zichzelf, is er een ziener gecreëerd. Is er geen subject, dan is 

er ook geen object, zonder vader is er geen zoon. Het is het subject dat object wordt. Er 

is geen object (geziene) zonder een subject (ziener). Nogmaals, het subject is slechts 

subject in relatie tot het object, zoals het de zoon is, die de man 'vader' maakt; maar 

doordat het subject (de ziener) zuiver bewustzijn is, is hij in staat het object op te roe-

pen. Dit kan niet andersom, het object roept niet het subject op. Daarom is alleen de 

ziener werkelijk en het object een hallucinatie; alleen goud is echt, de 'armband' is 

naam en vorm. Zolang de vorm 'armband' bestaat, wordt goud niet gezien; zolang het 

object blijft bestaan is er de scheiding tussen de ziener en het geziene. Maar, zoals het 

bewustzijn in de armband het goud goud doet zijn, manifesteert het subject (de ziener) 

het object (het geziene) en realiseert daardoor subjectiviteit of bewustzijn. Het ene is de 

reflectie van het andere; er is geen werkelijke dualiteit. Het subject bestaat door het 

object en het object is slechts een reflectie van het subject; er kan geen dualiteit zijn als 

er geen een is." 



232                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

ननग ुमर्णो नननियो ननत्यो ननत्यमिुोऽहमच्यतुिः। 
नाहां दहेो ह्यसदू्रपो ज्ञानमचु्यत ेबधुिैः॥ २७॥ 
nirguṇo niṣkriyo nityo nityamukto'hamacyutaḥ | 

nāhaṁ deho hyasadrūpo jñānamucyate budhaiḥ || 27|| 

nirguṇaḥ: vrij van kenmerkende eigenschap, kwaliteit, karakteristiek; 

niṣkriyaḥ: vrij van activiteit; nityaḥ: eeuwig; nityamuktaḥ: voorgoed vrij; 

acyutaḥ: blijvend, gedurig; (asmi: ben); ahaṁ: Ik; nahi: nimmer; ahaṁ: ik; 

dehaḥ: lichaam; (asmi: ben); hi: werkelijk, inderdaad; asadrūpa: niet-bestaan 

zelf; jñānam: [ware] kennis; iti: dit; ucyate: wordt genoemd; budhaiḥ: door de 

wijze (kenner); (asmi: ben). 

 

27. Ik ben zonder eigenschappen
1
 en activiteit, 

 Eeuwig, voorgoed vrij en blijvend. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 
 

 

  

                                                      
1
 Eigenschappen: de tekst spreekt over guṇa’s. Deze staan voor de kwaliteiten van de 

natuur. Er zijn drie guṇa’s; sattva, rajas en tamas. De guṇa’s zijn kwaliteiten waarmee 

alles in de natuur beschreven kan worden. Alle drie guṇa’s zijn nooit gelijktijdig even 

sterk aanwezig. Wanneer de ene overheerst blijven de andere twee op de achtergrond. 

Sattva leidt tot kennis en geluk, rajas tot activiteit, tamas tot versluiering van kennis, 

traagheid, luiheid en slaap. Wanneer sattva overheerst is men begiftigd met onder-

scheidingsvermogen en de aandacht keert zich van zintuiglijke genietingen naar zelf-

kennis. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          233 

 

ननम मलो ननश्चलोऽनन्तिः शदु्धोऽहमजिोमििः। 
नाहां दहेो ह्यसदू्रपो ज्ञानमचु्यत ेबधुिैः॥ २८॥ 
nirmalo niścalo'nantaḥ śuddho'hamajaromaraḥ | 

nāhaṁ deho hyasadrūpo jñānamucyate budhaiḥ || 28|| 

nirmalaḥ: vrij van onzuiverheid; niścalaḥ: onbeweeglijk; anantaḥ: oneindig, 

onbegrensd; śuddhaḥ: heilig, foutloos, onfeilbaar, oorspronkelijk; ajaraḥ: on-

vergankelijk; amaraḥ: onsterfelijk; (asmi: ben); ahaṁ: Ik; nahi: nimmer; 

ahaṁ: ik; dehaḥ: lichaam; (asmi: ben); hi: werkelijk, inderdaad; asadrūpa: 

niet-bestaan zelf; jñānam: [ware] kennis; iti: dit; ucyate: wordt genoemd; 

budhaiḥ: door de wijze (kenner); (asmi: ben). 

 

28. Ik ben smetteloos, onbeweeglijk en onbegrensd, 

 Ik ben foutloos, onvergankelijk en onsterfelijk. 

 Ik ben niet het lichaam dat slechts een illusie is. 

 Dit wordt door de wijzen [ware] kennis genoemd. 
 

  



234                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

स्वदहे ेशोभनां सन्तां परुुषाख्यां ि सांमतम ् । 
नकां  मखू म शनू्यमात्मानां दहेातीतां किोनष भोिः॥ २९॥ 
svadehe śobhanaṁ santaṁ puruṣākhyaṁ ca saṁmatam | 

kiṁ mūrkha śūnyamātmānaṁ dehātītaṁ karoṣi bhoḥ || 29|| 

svadeheḥ: [wonend] in je eigen lichaam; śobhanaṁ: gelukzalig; santaṁ: altijd 

bestaand; puruṣākhyaṁ: bekend als Puruṣa; ca: en; saṁmatam: gevestigd; kiṁ: 

waarom; mūrkha: dwaze, onwetende; śūnyam: als niet-bestaand; ātmān: het 

Zelf; dehātītaṁ: voorbij, overstijgend, het lichaam; karoṣi: stelt; bhoḥ: O, (gij). 

 

29. O jij, dwaze! Waarom beschouw je 

 Het altijd bestaande, gelukzalige Zelf, 

 Dat in je eigen lichaam woont en daarvan verschilt 

 En bekend staat als Puruṣa
1
, als niet-bestaande

2
?  

                                                      
1
 Puruṣa: synoniem voor ‘het Zelf’, de ziel, de oorspronkelijke mens, vrij van attribu-

ten. 
2
 Waarom beschouw je  … als niet-bestaande: in de hier voorafgaande verzen is van 

alle kenmerken die de menselijke geest kan vatten ontkend dat ze tot ātman behoren. 

Wanneer al het kenbare wordt geëlimineerd kan dan twijfel ontstaan of ātman nog 

überhaupt bestaat. Niemand kan echter zijn eigen bestaan ontkennen en daarom kan 

wat na de eliminatie over blijft niet als ‘niet-bestaand’ beschouwd worden.  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          235 

 

स्वात्मानां श्ररु्ण ुमखू म िां श्रतु्या यकु्त्या ि परूुषम ् । 
दहेातीतां सदाकािां सदुुद मशं भवार्दशिैः॥ ३०॥ 
svātmānaṁ śruṇu mūrkha tvaṁ śrutyā yuktyā ca pūruṣam | 

dehātītaṁ sadākāraṁ sudurdarśaṁ bhavādṛśaiḥ || 30|| 

svātmānaṁ: je eigen Zelf; śruṇu (avadhāraya): realiseren; mūrkha: onwetende, 

dwaze; tvaṁ: gij; śrutyā: met behulp van de śruti (geschriften); yuktyā: door 

redenering; ca: en ook; pūruṣa: Pūruṣa; dehātītaṁ: voorbij, overstijgend, het 

lichaam; sadākāraṁ: de ware vorm van bestaan; (kintu: maar); sudurdarśaṁ: 

zeer moeilijk kan worden gezien; bhavādṛśaya: door mensen als jij; (bhoḥ) O, 

gij. 

 

30. O jij, dwaze! Poog je eigen Zelf, Puruṣa, te kennen, 

De ware vorm van bestaan, die het lichaam overstijgt 

En zeer moeilijk te vatten is voor mensen als jij
1
, 

Met de hulp van de geschriften en redenering. 

 

 

 

  

                                                      
1
 Als jij: bedoeld wordt de mensen die door hun sterke gebondenheid aan het lichaam 

ātman en het lichaam niet van elkaar kunnen onderscheiden en blindelings zich met het 

lichaam identificeren. 



236                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

अहांशब्दने नवख्यात एक एव नस्थतिः पििः। 
स्थलूस्त्वनकेताां प्राप्तिः कर्ां स्याद्दहेकिः पमुान ् ॥ ३१॥ 

ahaṁśabdena vikhyāta eka eva sthitaḥ paraḥ | 

sthūlastvanekatāṁ prāptaḥ kathaṁ syāddehakaḥ pumān || 31|| 

ahaṁśabdena: door het woord ‘Ik’; vikhyātaḥ: staat bekend als; eka eva: als 

enkel, ‘één’; sthitaḥ: bestaande; paraḥ: voorbij het lichaam; sthūlaḥ: het stoffe-

lijk (lichaam); tu: aan de andere kant; anekatāṁ: veelvuldig; prāptaḥ: verkre-

gen; (tadā: zo); katham: hoe; syāt: kan zijn; dehakaḥ: het lichaam; pumān: 

Pūruṣa. 

 

31. Dat wat zichzelf met het woord ‘Ik’ verkondigt 

 Is Het Opperste Zelf (Puruṣa), en bestaat als één
1
, 

 Terwijl stoffelijke lichamen bestaan in veelvoud. 

 Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 

 

  

                                                      
1
 Eén: Vivekacūḍāmaṇi 292: “Het bereiken van dat wat werkelijk en je oorspronkelijke 

Zelf is, deze absolute kennis en gelukzaligheid, de ene zonder tweede, die elke vorm en 

activiteit overstijgt, zal je vereenzelviging met de valse lichamen tot een einde brengen, 

zoals een toneelspeler die aan het einde van het spel zijn masker afdankt.” 

 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          237 

 

अहां द्रषृ्टतया नसद्धो दहेो र्दश्यतया नस्थतिः। 
ममायनमनत ननदशेात्कर्ां स्याद्दहेकिः पमुान ् ॥ ३२॥ 
ahaṁ draṣṭṛtayā siddho deho dṛśyatayā sthitaḥ | 

mamāyamiti nirdeśātkathaṁ syāddehakaḥ pumān || 32|| 

ahaṁ: Ik; draṣṭṛtayā: als het subject van waarneming; siddho: gevestigd (asti: 

ben); dehaḥ: het lichaam; dṛśyatayā: als het object van waarneming; sthitaḥ: 

bestaat; mama: (is) mijn; ayam: dit; iti nirdeśāt: vanwege deze beschrijving; 

katham: hoe; syāt: kan zijn dehakaḥ: het lichaam; pumān: Pūruṣa. 

 

32. Het ‘Ik’ is het subject of de waarnemer, 

 Terwijl het lichaam het object van waarneming is. 

 Over het lichaam zegt het ‘ik’ “het is van mij”
1
. 

 Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf, zijn? 

 

  

                                                      
1
 Het is mijn lichaam: het lichaam is iets dat ik bezit, en daarom een object voor mij. 

Zo, is er geen enkele grond om Mij, het onbegrensde Zelf, met het lichaam te identifi-

ceren. 



238                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

अहां नवकािहीनस्त ुदहेो ननत्यां नवकािवान ् । 
इनत प्रतीयत ेसाक्षात्कर्ां स्याद्दहेकिः पमुान ् ॥ ३३॥ 
ahaṁ vikārahīnastu deho nityaṁ vikāravān | 

iti pratīyate sākṣātkathaṁ syāddehakaḥ pumān || 33|| 

ahaṁ: Ik; vikārahīna: zonder enige verandering; (asti: ben); tu: maar; dehaḥ: 

het lichaam; nityaṁ: ooit; vikāravān: ondergaat veranderingen; iti: dit; 

pratīyate: wordt waargenomen; sākṣāt: direct; katham: hoe; syāt: kan zijn; 

dehakaḥ: het lichaam; pumān: Pūruṣa. 

 

33. Het volgt uit directe waarneming 

 Dat het lichaam aan verandering onderhevig is 

 Terwijl het ‘Ik’, [het Zelf], onveranderlijk is
1
. 

 Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 
 

 

 

  

                                                      
1
 Het ‘Ik’, [of het Zelf], is onveranderlijk; In vreugde en verdriet, in kindertijd, jeugd en 

ouderdom, ondanks al die veranderingen van het lichaam blijft het Zelf altijd hetzelfde; 

hoe zouden we anders iemand steeds als dezelfde persoon herkennen ook als zijn uiter-

lijk en gedrag aanzienlijke veranderingen ondergaan. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          239 

 

यस्मात्पिनमनत श्रतु्या तया परुुषलक्षर्णम ् । 
नवननर्णीतां नवमढूने कर्ां स्याद्दहेकिः पमुान ् ॥ ३४॥ 
yasmātparamiti śrutyā tayā puruṣalakṣaṇam | 

vinirṇītaṁ vimūḍhena kathaṁ syāddehakaḥ pumān || 34|| 

yasmātparam: (er is niets) hoger dan Hij; iti: dit; śrutyā: śruti; tayā: door de 

tekst; puruṣalakṣaṇam: de aard van puruṣa; vinirṇītaṁ: zekerheid krijgen; 

vimūḍhena: door de wijze; katham: hoe; syāt: kan zijn; dehakaḥ: het lichaam; 

pumān: Pūruṣa. 

 

34. Uit de geschriften kregen de wijzen  

Zekerheid over de ware aard van Puruṣa
1
, 

Dat er niets hoger is dan Hij. 

Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 
 

 

  

                                                      
1
 Uit de geschriften enz.: zie Śvetaśvatara Upaniṣad 3.9 

 “Hoger dan Puruṣa is er niets dat bestaat, 

Niets kleiners en niets groters, hoe dan ook, 

Als een boom staat deze, wortlend in de hemel, 

En vult de ganse schepping.” 



240                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

सवं परुुष एवनेत सिेू परुुषसांनज्ञत।े 
अप्यचु्यत ेयतिः श्रतु्या कर्ां स्याद्दहेकिः पमुान ् ॥ ३५॥ 
sarvaṁ puruṣa eveti sūkte puruṣasaṁjñite | 

apyucyate yataḥ śrutyā kathaṁ syāddehakaḥ pumān || 35|| 

“Puruṣa eva idaṁ sarvaṁ”: “al dit is waarlijk de Puruṣa”; puruṣasaṁjñite 

sūkte: in de kernachtige tekst bekend als Puruṣa Sūkta; api: ook; iti: dus; ucya-

te: is verkondigd; (tataḥ: zo); yataḥ: omdat; śrutyā: door de śruti tekst;  kat-

ham: hoe; syāt: kan zijn; dehakaḥ: het lichaam; pumān: Pūruṣa. 

 

35. Ook de śruti heeft in kernachtige woorden 

In de Puruṣa Sūkta
1
 verkondigd: 

‘Al dit is waarlijk Puruṣa’. 

Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 
 

 

 

  

                                                      
1
 Puruṣa Sūkta: dit vormt een deel van de Ṛg Veda (10.90.2): daarin vindt men een van 

de hoogste opvattingen van het Kosmische Wezen waaruit dit universum is geëma-

neerd. “De Puruṣa is waarlijk al dit (gemanifesteerde wereld). Hij is alles dat was in 

het verleden en dat zal zijn in de toekomst. Hij is de Heer van de verblijfplaats van 

gelukzaligheid en heeft deze vergankelijke vorm van het gemanifesteerde universum 

aangenomen, zodat de individuen de gevolgen van hun daden ondergaan.” 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          241 

 

असांगिः परुुषिः प्रोिो बहृदािर्णयकेऽनप ि। 
अनन्तमलसांनिष्टिः कर्ां स्याद्दहेकिः पमुान ् ॥ ३६॥ 
asaṁgaḥ puruṣaḥ prokto bṛhadāraṇyake'pi ca | 

anantamalasaṁśliṣṭaḥ kathaṁ syāddehakaḥ pumān || 36|| 

asaṁgaḥ: ongehecht; puruṣaḥ: Puruṣa; proktaḥ: werd gezegd; (tata: zo); 

bṛhadāraṇyake: in de Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad; api ca: zo ook; anantam-

alasaṁśliṣṭaḥ: besmeerd met ontelbare onzuiverheden; katham: hoe; syāt: kan 

zijn; dehakaḥ: het lichaam; pumān: Pūruṣa. 

 

36. Ook in Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad wordt gezegd: 

‘De Puruṣa is totaal ongehecht’
1
. 

Het lichaam heeft echter ontelbare onzuiverheden  

Dus, hoe kan dit lichaam het Zelf zijn? 

 

 

 

  

                                                      
1
 De Puruṣa is totaal ongehecht: refereert aan de volgende passages van de 

Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad (4.3.15) “Na genoten te hebben in de staat van diepe slaap, 

rond gereisd en (de resultaten van) het goede en het slechte (in droom) gezien te heb-

ben, ijlt Hij naar zijn vorige staat: diepe slaap. Hij wordt daar niet gevolgd door wat Hij 

ziet omdat deze persoon zonder gehechtheden is.”,  (4.3.16)  “Na genoten te hebben in 

de wakende staat, rondgereisd en (de resultaten van) het goede en het slechte gezien te 

hebben, ijlt Hij naar zijn vorige staat: de wakende staat. Hij wordt daar niet gevolgd 

door wat Hij ziet omdat deze persoon zonder gehechtheden is.” 



242                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

तत्रवै ि समाख्यातिः स्वयांज्योनतनहि परूुषिः। 
जडिः पिप्रकाश्योऽयां कर्ां स्याद्दहेकिः पमुान ् ॥ ३७॥ 

tatraiva ca samākhyātaḥ svayaṁjyotirhi pūruṣaḥ | 

jaḍaḥ paraprakāśyo'yaṁ kathaṁ syāddehakaḥ pumān || 37|| 

tatraiva ca: daar nogmaals; samākhyātaḥ: op heldere wijze vermeld; 

svayaṁjyotirhiḥ: zelfverlicht; (hi: term ter benadrukking); pūruṣaḥ: de 

pūruṣaḥ; ; jaḍaḥ: inert; paraprakāśyaḥ: door een externe factor verlicht; ayam: 

dit; katham: hoe; syāt: kan zijn; dehakaḥ: het lichaam; pumān: Pūruṣa. 

 

37. Daarin is ook op heldere wijze vermeld:
1
  

‘De Pūruṣa is zelfstralend’. 

Dus hoe kan dit lichaam, dat inert is 

en verlicht door iets anders, het Zelf zijn? 

 

 

  

                                                      
1
 Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad (4.3.7) “Hij (Pūruṣa), die binnenin het hart woont omgeven 

door de zintuigen, Hij is het innerlijke licht, de kennis zelf. Onveranderd beweegt Hij 

zich door beide toestanden heen, door waken en slapen; Hij schijnt te denken in de ene 

toestand, zich te vermaken in de andere; omringd door veelsoortige dromen stijgt Hij 

boven deze wereld uit, stijgt boven elke vergankelijke gedaante uit en gaat slapen”. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          243 

 

प्रोिोऽनप कम मकार्णडने ह्यात्मा दहेानिलक्षर्णिः। 
ननत्यश्च त्फललां भ ु् े  दहेपातादनन्तिम ् ॥ ३८॥ 
prokto'pi karmakāṇḍena hyātmā dehādvilakṣaṇaḥ | 

nityaśca tatphalaṁ bhuṅkte dehapātādanantaram || 38|| 

prokto: is vermeld; api: ook; (yataḥ: als); ; karmakāṇḍena: door de Karma-

kāṇḍa; hi: daar; ātman: Ātman, het Zelf; dehāt: van het lichaam; ilakṣaṇaḥ: 

verschillend; nitya: permanent; ca:en; tatphalaṁ: de uitkomsten van handelin-

gen; bhuṅkte: ondergaat; dehapātādanantaram: na het verval van het lichaam. 

 

38. Bovendien, ook de Karma-kāṇḍa verklaart
1
 

 Dat het Zelf verschilt van het lichaam en eeuwig is. 

 Zelfs na het verval van het lichaam houdt Het niet op 

 En plukt de vruchten van zijn handelingen. 

 

  

                                                      
1
 Karma-kāṇḍa verklaart: de Karma-kāṇḍa is dat deel van de Veda’s waarin instructies 

en regels voor de uitvoering van de religieuze handelingen, offers en ceremoniën voor 

volgelingen in details is vastgelegd. De aanhangers van de Karma-kāṇḍa geloven niet 

in Īśvara, of god, de Heer. Desondanks geloven ze in het bestaan van een permanente 

individuele ziel die verschillend is van het lichaam, in dat lichaam verwijlt en dit over-

leeft. 

Dus niet alleen Jñāna-kāṇḍa (de Upaniṣads) maar ook Karma-kāṇḍa stelt dat het Zelf 

verschillend is van het lichaam. 



244                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

नलङ्गां िानकेसांयिुां  िलां र्दश्यां नवकानि ि। 
अव्यापकमसदू्रपां तत्कर्ां स्यात्पमुानयम ् ॥ ३९॥ 

liṅgaṁ cānekasaṁyuktaṁ calaṁ dṛśyaṁ vikāri ca | 

avyāpakamasadrūpaṁ tatkathaṁ syātpumānayam || 39|| 

liṅga: het subtiele lichaam; ca:zelfs; anekasaṁyuktaṁ: bestaande uit vele de-

len; calaṁ: onbestendig; dṛśya: een voorwerp van waarneming; vikāri: veran-

derlijk; ca:en; avyāpakaṁ: begrensd; asadrūpaṁ: van niet-bestaande aard; 

tat:zo; kathaṁ:hoe; syāt: kan zijn; pumān: Pūruṣa; ayaṁ: dit (subtiele li-

chaam). 

 

39. Zelfs het subtiele lichaam
1
 bestaat uit vele delen, 

Het is een object van waarneming, is onbestendig,  

Veranderlijk, begrensd en van nature niet-bestaand. 

Dus, hoe kan dit [subtiele lichaam] het Zelf zijn? 

 

 

  

                                                      
1
 Het subtiele lichaam: zie Vivekacūḍāmaṇi 96: “Het subtiele lichaam (de stad van de 

acht samenstellende delen, (puryaṣṭaka)) bestaat uit: (1) de groep van vijf organen van 

handelen (het stemorgaan, de handen, de benen en de organen van uitscheiding en 

voortplanting), (2) de groep van vijf organen van waarnemen (oren, ogen, huid, neus en 

tong), (3) de groep van vijf levenskrachten (prāṇa, apāna, vyāna, udāna,en samāna), 

(4) de vijf subtiele elementen (aarde, water, vuur, lucht en ether), (5) de vier modifica-

ties van het interne orgaan (manas, buddhi, ahaṃkāra, en citta), en (6) onwetenheid 

(avidyā), (7) begeerte (kāma) en (8) handeling (karma).” 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          245 

 

एवां दहेियादन्य आत्मा परुुष ईश्वििः। 
सवा मत्मा सव मरूपश्च सवा मतीतोमहव्ययिः॥ ४०॥ 
evaṁ dehadvayādanya ātmā puruṣa īśvaraḥ | 

sarvātmā sarvarūpaśca sarvātītomahavyayaḥ || 40|| 

evaṁ:aldus; dehadvayāt: van deze twee lichamen; anyaḥ: verschillend; ātman: 

het Zelf; puruṣa: Puruṣa; Īśvaraḥ: Īśvara, god, de Heer; sarvātmā: het Zelf van 

allen; sarvarūpaḥ: alle vormen hebbende; ca: en; sarvātītaḥ: alles overstijgend; 

aham: [de bestaansgrond van] ‘ik’, het ego; avyayaḥ: onveranderlijk. 

 

40. Het onveranderlijke Zelf, de bestaansgrond van het ego, 

 Is dus verschillend van deze twee lichamen
1
 

 En is de Puruṣa, de Heer, het Zelf van allen 

 Het is in elke vorm en toch overstijgt Het alle vormen. 

 

 

  

                                                      
1
 Verschillend van deze twee lichamen: het stoffelijke en het subtiele lichaam. 



246                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

इत्यात्मदहेभागने प्रपञ्चस्यवै सत्यता। 
यर्ोिा तकमशास्त्ररे्ण ततिः नकां  परुुषार् मता॥ ४१॥ 

ityātmadehabhāgena prapañcasyaiva satyatā | 

yathoktā tarkaśāstreṇa tataḥ kiṁ puruṣārthatā || 41|| 

iti: dus; ātmadehabhāgena: door [uitspreken van] het verschil tussen het Zelf 

en het lichaam; prapañcasyaiva satyatā: inderdaad de werkelijkheid van de 

wereld der verschijnselen; yathā als; uktā: is gezegd; tarkaśāstreṇa: door 

Tarkaśāstra; tataḥ: zo; kiṁ puruṣārthatā (sidhyati): welke doelen van het men-

selijk leven zijn gediend? 

 

41. [Ook] Logica
1
 stelt het bestaan vast van het verschil  

Tussen het Zelf en de twee lichamen, maar gaat tevens uit 

Van de werkelijkheid van de wereld der verschijnselen. 

Maar welk doel van het menselijk leven wordt hiermee gediend
2
?  

                                                      
1
 Logica: de tekst noemt Tarkaśāstra, de wetenschap van logica (nyāya), behorende tot 

de Upanga’s van de Vedische geschriften. Hierbij wordt overwegend de methode van 

afleiding gevolgd om tot conclusies te komen. In dit vers wordt gerefereerd aan 

Sānkhya die door gebruik van Tarka (logica) de uiteindelijke dualiteit van Prakṛṭi en 

Puruṣa probeert aan te tonen, waarin Prakṛṭi, het beginsel van materie dat de wereld 

der verschijnselen formeert, eeuwig is en gelijktijdig met de Puruṣa, het bewuste be-

ginsel, coëxisteert. 
2
 Welk doel van het menselijk bestaan wordt gediend: er zijn gewoonlijk vier doelstel-

lingen in het menselijk bestaan; uitvoeren van plichten (dharma), welzijn en welvaart 

(artha), bevrediging van verlangens (kama) en de uiteindelijke bevrijding van de ban-

den met onwetendheid (mokṣa). Van deze vier zijn de eerste drie secundair, omdat ze 

alleen van nut zijn voor de laatste, het hoogste goed. Maar dit, de bevrijding van de 

banden met onwetendheid, zal nooit bereikt worden tenzij men de non-dualiteit reali-

seert en daarmee één wordt, met verwerping van de laatste sporen van dualiteit in de 

geest. De gevestigde dualiteit is alleen een obstakel om tot realisatie te komen en ver-

wijdert de mens verder van de weg van bevrijding. Het dient daarom geen doel in het 

leven van de mens. 

Het doel van Śaṅkara in de verzen hierboven over het verschil tussen het Zelf en het 

lichaam is niet het aantonen van de werkelijkheid van het lichaam en dus het vaststellen 

van de dualiteit van het Zelf en het lichaam, maar een confrontatie met de tegenspeler 

die het lichaam voor het Zelf houdt. In de volgende verzen zal worden aangetoond dat 

zoiets als een lichaam niet bestaat, maar het Zelf alleen bestaat.  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          247 

 

इत्यात्मदहेभदेने दहेात्मिां ननवानितम ् । 
इदानीं दहेभदेस्य ह्यसत्त्वां सु्फटमचु्यत॥े ४२॥ 
ityātmadehabhedena dehātmatvaṁ nivāritam | 

idānīṁ dehabhedasya hyasattvaṁ sphuṭamucyate || 42|| 

iti: aldus; ātmadehabhedena: door [uitspreken van] het verschil tussen het Zelf 

en het lichaam; dehātmatvaṁ: de visie dat het Zelf het lichaam is; nivāritam: 

ontkend; idānī: nu; dehabhedasya: het verschil tussen het lichaam en het Zelf; 

hi (term om te benadrukken); asattvaṁ: onwerke-lijkheid; sphuṭam: op heldere 

wijze; ucyate: verklaard. 

 

42. Aldus is de visie dat het Zelf het lichaam is ontkracht 

 Door de uitspraak van het verschil tussen het Zelf en het lichaam. 

 Nu wordt op heldere wijze verklaard 

 De onwerkelijkheid van het verschil tussen deze twee
1
. 

 

 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 De onwerkelijkheid van het verschil tussen het Zelf en het lichaam: net als de golven 

die niet onafhankelijk van water kunnen bestaan, heeft het lichaam geen bestaan onaf-

hankelijk van het Zelf. In feite bestaat het Zelf alleen en het is door onwetendheid dat 

het gezien wordt als vormen en namen. 



248                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

ितैन्यस्यकैरूपिािदेो यिुो न कनहिनित।् 
जीवतां ि मषृा ज्ञयेां िज्जौ सप मग्रहौ यर्ा॥ ४३॥ 
caitanyasyaikarūpatvādbhedo yukto na karhicit | 

jīvataṁ ca mṛṣā jñeyaṁ rajjau sarpagrahau yathā || 43|| 

caitanya: van bewustzijn; ekarūpatvād: vanwege de uniformiteit; bhedaḥ: de-

ling; yuktaḥ: aanvaardbaar, aannemelijk; na: niet; karhicit: wanneer dan ook; 

jīvataṁ: de individualiteit van de mens; ca: ook: mṛṣā: vals; jñeyaṁ: moet 

worden gekend; rajjau: in het touw; sarpagrahaḥ: waarneming van de slang; 

(mṛṣā: vals, tathā: zo); yathā: zoals. 

 

43. Spreiding in bewustzijn is onaannemelijk 

 Omdat het altijd één en hetzelfde is
1
. 

 Zo is ook de individualiteit van de mens vals 

 Zoals het zien van een slang in het touw. 

 

 

  

                                                      
1
 Omdat het altijd één en hetzelfde is: de inhoud van bewustzijn kan variëren maar 

bewustzijn als zodanig blijft altijd eenvormig, zoals het licht van de zon hetzelfde blijft 

terwijl het diverse objecten verlicht. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          249 

 

िज्ज्वज्ञानात्क्षर्णनेवै यिद्रज्जनुहि सनप मर्णी। 
भानत तिनच्चनतिः साक्षानिश्वाकािरे्ण केवला॥ ४४॥ 
rajjvajñānātkṣaṇenaiva yadvadrajjurhi sarpiṇī | 

bhāti tadvaccitiḥ sākṣādviśvākāreṇa kevalā || 44|| 

rajjvajñānāt: door de onwetendheid van het touw; kṣaṇenaiva: in een oogwenk; 

yadvad: zoals; rajjurhi: het touw; sarpiṇī: een (vrouwelijke) slang; bhāti: ver-

schijnt; tadvat: op dezelfde wijze; citiḥ: bewustzijn; sākṣāt: zonder veranderin-

gen te ondergaan; viśvākāreṇa: als vormen van het universum van verschijnse-

len; (bhati: verschijnt); kevalā: puur. 

 

44. Zoals vanwege onwetendheid van de ware aard 

 Het touw in een oogwenk verschijnt als een slang, 

 Zo ook verschijnt het pure bewustzijn als deze wereld 

 Zonder de minste verandering te ondergaan
1
. 

 

  

                                                      
1
 Zonder de minste verandering te ondergaan: indien een stuk touw als een slang wordt 

gezien, kan er niet gezegd worden dat het touw een slang is geworden. Op dezelfde 

wijze verschijnt het pure bewustzijn als de zogenaamde materiële wereld zonder enige 

verandering te ondergaan. 



250                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

उपादान ां प्रपञ्चस्य ब्रह्मर्णोन्यन्न नवद्यत।े 
तस्मात्सवमप्रपञ्चोऽयां ब्रह्मवैानस्त न ितेित ् ॥ ४५॥ 
upādānaṁ prapañcasya brahmaṇonyanna vidyate | 

tasmātsarvaprapañco'yaṁ brahmaivāsti na cetarat || 45|| 

upādānaṁ: materie (materiële oorzaak), bestaansgrond; prapañcasya: van de 

wereld der verschijnselen; brahmaṇaḥ anyat: anders dan Brahman; na: niet; 

vidyate: is; tasmāt: daarom; sarvaprapañcaḥ: gehele wereld der verschijnselen; 

ayaṁ: deze; brahmaiva: Brahman alleen; asti: is; na ca: niet; itarat: niets an-

ders. 

 

45. Er bestaat geen materiële grond anders dan Brahman 

 Voor [het bestaan] van deze wereld der verschijnselen. 

 Daarom is dit gehele universum 

 Alleen Brahman en niets anders
1
. 

  

                                                      
1
 Daarom is dit gehele universum alleen Brahman en niets anders: omdat niets  ver-

schillend is van de bestaansgrond; een pot is nimmer verschillend van de klei waaruit 

het gemaakt is. Namen en vormen die het effect en de bestaansgrond uit elkaar houden 

danken hun bestaan aan ingeburgerde gebruiken en blijken niet zelfstandig te bestaan 

wanneer onderzoek naar hun aard wordt verricht. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          251 

 

व्याप्याव्यापकता नमर्थ्ा सव ममात्मनेत शासनात ् । 
इनत ज्ञात ेपि ेतत्त्व ेभदेस्यावसििः कुतिः॥ ४६॥ 
vyāpyāvyāpakatā mithyā sarvamātmeti śāsanāt | 

iti jñāte pare tattve bhedasyāvasaraḥ kutaḥ || 46|| 

vyāpyāvyāpakatā: het idee van doordrongen zijn en doordringen; mithyā: vals 

(asti: is); sarva: alles; ātman: Ātman, het Zelf; iti: deze; śāsanāt: uit dergelijke 

verklaringen (van de śruti); iti: deze; jñāte (sati): gerealiseerd zijnde; pare: 

opperste; tattve: waarheid; bhedasya: van onderscheid; avasaraḥ: ruimte (asti: 

is); kutaḥ: waar.  

 

46. Uit de verklaring [van de śruti ] “Al dit is het Zelf”
1
 volgt, 

 Dat het idee van doordrongen zijn en doordringen vals is
2
.  

Wanneer de opperste waarheid gerealiseerd is, 

 Waar is plaats voor onderscheid tussen deze twee
3
?   

                                                      
1
 Uit de verklaring [van de śruti ]: verwijst naar de passage in Bṛhadāraṇyaka 

Upaniṣad (4.5.7): “De Brāhmaṇa verlaat hem die zich verschillend acht van het Zelf. 

De Kṣatriya verlaat hem die zich verschillend acht van het Zelf. Werelden verlaten hem 

die zich verschillend acht van het Zelf. De goden verlaten hem die zich verschillend 

acht van het Zelf. De Veda’s verlaten hem die zich verschillend acht van het Zelf. We-

zens verlaten hem die zich verschillend acht van het Zelf. Alles verlaat hem die zich 

verschillend acht van het Zelf. Deze Brāhmaṇa, deze Kṣatriya, deze werelden, deze 

goden, deze Veda’s, deze wezens en dit alles – zijn dit Zelf.” 
2
 Doordrongen zijn en doordringen is vals: ‘Alles is het Zelf’ impliceert dat onder-

scheid tussen doordringen en doordrongen zijn, of subject en object, illusoir is. 
3
 Tussen deze twee: tussen ‘doordringen’ en ‘doordrongen van zijn’. De meeste verta-

lingen gebruiken hiervoor (vyāpyāvyāpakatā) ‘oorzaak en effect’, een enkele ‘subject 

en object’. Het gebruik van deze uitdrukkingen voor Brahman en de wereld is hier 

gemeden omdat deze relaties tot de wereld van verschijnselen behoren wat niet aan 

Brahman kan worden toegekend. Brahman kan niet als de oorzaak aangewezen worden 

omdat de wereld een illusie (mithyā) is, iets dat niet bestaat, en Brahman kan niet de 

oorzaak zijn van wat niet bestaat. De oorzaak van het bestaan van de wereld is niet 

Brahman maar verbeelding, dus onwetendheid. Zo ook wordt de fysieke wereld door-

drongen door ruimte maar ruimte is niet de oorzaak van de fysieke wereld. Dit is ook in 

overeenstemming met de śruti (Zie Taittirīya Upaniṣad (3.1.1): “Dat, waarlijk, waaruit 

alle wezens zijn geboren, dat waarin zij na geboren te zijn verblijven, en dat waarin zij 

tenslotte terugkeren, wens dat te kennen, dat is Brahman”). Om deze reden, en in te-

genstelling tot de andere vertalingen, zijn in plaats van ‘oorzaak en gevolg’ woorden 



252                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

श्रतु्या ननवानितां ननू ां नानािां स्वमखुने नह। 
कर्ां भासो भवदेन्यिः नस्थत ेिाियकािर्ण॥े ४७॥ 
śrutyā nivāritaṁ nūnaṁ nānātvaṁ svamukhena hi | 

kathaṁ bhāso bhavedanyaḥ sthite cādvayakāraṇe || 47|| 

śrutyā: door de śruti; nivāritaṁ: is ontkend; nūnaṁ: zeker, immers; nānātvaṁ: 

menigvuldigheid, verscheidenheid; svamukhena hi: direct; kathaṁ: hoe; 

bhāsaḥ: verschijning; bhavet: kan zijn?; anyaḥ: een ander; sthite (sati): geves-

tigd blijvend; ca: en; advayakāraṇe: niet-duaal beginsel, bestaansgrond. 

 

47. De śruti heeft de verscheidenheid  

In Brahman direct ontkend
1
. 

 Daar het niet-duale beginsel een gevestigd feit is
2
 

 Hoe kan de wereld verschillend van Hem zijn? 
 

  

                                                                                                                                 
gebruikt voor Brahman als ‘dat waaruit iets ontstaat en wat ontstaan is’ en ook soms 

‘bestaansgrond’ (verzen 46, 47, 66, 94, 135, 139). 
1
 De śruti heeft de verscheidenheid in Brahman direct ontkend: verwijst naar verschil-

lende passages in de Upaniṣads. Twee voorbeelden: Kaṭha Upaniṣad (2.2.12): “Eeuwi-

ge vrede is alleen voor hen die onderscheid maken en die in hun harten Hem realiseren, 

die – één zijnde, bestuurder en het innerlijk Zelf van allen – een enkele vorm veelsoor-

tig maakt.”Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad (2.5.19): “Hij (Brahman) nam de gedaante aan in 

overeenstemming met elke vorm; die vorm was terwille van Hem om zich kenbaar te 

maken. De Heer wordt vanwege Māyā (notie opgelegd ten gevolge van onwetendheid) 

als menigvuldig waargenomen.” 
2
 Het niet-duale beginsel een gevestigd feit is: het postuleren van de niet-duale Brah-

man als de uiteindelijke werkelijkheid door de śruti schakelt de causaliteit met wortel 

en al uit. Dit omdat een oorzaak altijd een gevolg vooronderstelt dat het veroorzaakt en 

dat op een of andere manier verschillend van hem is. Maar als er slechts één is, hoe is 

er een tweede mogelijk, een gevolg dat tot bestaan komt? De waarheid is dat Brahman, 

of het Zelf, nimmer iets veroorzaakt. Het is door onwetendheid dat men deze wereld 

ziet en denkt dat Brahman zijn oorzaak is. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          253 

 

दोषोऽनप नवनहतिः श्रतु्या मतृ्योमृ मत्य ुां स गच्छनत। 
इह पश्यनत नानािां मायया वनञ्चतो नििः॥ ४८॥ 
doṣo'pi vihitaḥ śrutyā mṛtyormṛtyuṁ sa gacchati | 

iha paśyati nānātvaṁ māyayā vañcito naraḥ || 48|| 

doṣaḥ: afkeuren, veroordelen; api: alsmede; vihitaḥ: is uitgesproken; śrutyā: 

door de śruti; mṛtyoḥ: van dood; mṛtyuṁ: naar dood; sa: hij; gacchati: gaat; (iti: 

dus); iha: in deze; paśyati: ziet; nānātvaṁ: verscheidenheid; māyayā: door 

māyā, illusie; vañcitaḥ (san): bedrogen, misleid; naraḥ: de persoon. 

 

48. Voorts heeft de śruti met de volgende woorden  

[Het geloof in] verscheidenheid veroordeeld: 

“Hij die door māyā
1
 misleid wordt, ziet verscheidenheid 

[In Brahman] en gaat van dood naar dood
2
”. 

  

                                                      
1
 Māyā: illusie. Zie ook Vivekacūḍāmaṇi 108 e.v.: “108. Onwetendheid (avidyā), 

māyā, ook het ‘ongedifferentieerde’ (avyakta) genoemd, vindt zijn kracht in de opper-

ste Heer (parameśaśakti). Het heeft geen begin. Het omvat de drie guṇa’s (triguṇa) en 

overtreft hen in hun effecten daar het de oorzaak ervan is. Degenen met een helder 

verstand kunnen zijn bestaan afleiden uit de effecten die het voortbrengt. Het is de 

schepper van het gehele universum (jagatsarvam).”, 109. “Het (māyā) is zijn noch 

niet-zijn, noch neemt het deel aan de aard van beide. Het is noch gelijksoortig noch 

ongelijksoortig, noch beide. Het is noch samengesteld uit delen noch een ondeelbaar 

geheel, noch beide. Het is hoogst wonderbaarlijk en onbeschrijfelijk (anirvacanīya).”, 

110. “Het (māyā) kan vernietigd worden door directe ervaring van de zuivere Brahman 

(advayabrahma), de ene zonder tweede, precies zoals het waandenkbeeld van de slang 

verdwijnt  bij het onderscheiden van het touw. Het heeft zijn drie guṇa’s, rajas, tamas 

en sattva, die naar hun effecten genoemd zijn.” 
2
 Gaat van dood naar dood: dat wil zeggen ‘wordt geboren en sterft telkens en telkens 

weer’. De bedoelde passage in de śruti is Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad (4.4.19): “Er is 

geen verscheidenheid welke dan ook in Hem (Brahman).  Hij die verscheidenheid in 

Hem ziet gaat van dood naar dood.” Met andere woorden, tenzij men het niet-duale 

Zelf realiseert, dat geen geboorte en dood kent, is er geen ontsnapping aan de kringloop 

der geboorten. 



254                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

ब्रह्मर्णिः सव मभतूानन जायन्त ेपिमात्मनिः। 
तस्मादतेानन ब्रह्मवै भवन्तीत्यवधाियते ् ॥ ४९॥ 
brahmaṇaḥ sarvabhūtāni jāyante paramātmanaḥ | 

tasmādetāni brahmaiva bhavantītyavadhārayet || 49|| 

brahmaṇaḥ: van Brahman; sarvabhūtāni: alle wezens; jāyante: zijn geboren; 

paramātmanaḥ: van het opperste, Zelf, Ātman; tasmāt: daarom; etāni: zij; 

Brahman: Brahman; eva: waarlijk; bhavanti: zijn; iti: deze; avadhārayet: dui-

delijk begrijpt. 

 

49. Aangezien alle wezens geboren zijn 

Uit Brahman
1
, het Opperste Zelf, 

Daarom moet erkend worden dat ze 

 Niets anders dan Brahman zijn. 

 

  

                                                      
1
 Geboren zijn uit Brahman: zie Taittirīya Upaniṣad (3.1.1): “Dat, waarlijk, waaruit alle 

wezens zijn geboren, dat waarin zij na geboren te zijn verblijven, en dat waarin zij ten 

slotte terugkeren, wens dat te kennen, dat is Brahman.” 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          255 

 

ब्रह्मवै सव मनामानन रूपानर्ण नवनवधानन ि। 
कमा मर्णयनप समग्रानर्ण नबभतीनत श्रनुतज मगौ॥ ५०॥ 
brahmaiva sarvanāmāni rūpāṇi vividhāni ca | 

karmāṇyapi samagrāṇi bibhartīti śrutirjagau || 50|| 

brahma: brahman; eva: waarlijk; sarvanāmāni: alle namen; rūpāṇi: vormen; 

vividhāni: verschillende; ca: en; karmāṇi: acties, handelingen; api: ook; 

samagrāṇi: alle; bibharti: ondersteunt; iti: deze; śruti: śruti, geschriften; jagau: 

heeft gezongen (verklaard). 

 

50. Geschriften hebben verklaard 

 Dat Brahman alleen, inderdaad, 

 De bestaansgrond is van alle
1
 

 Diverse namen, vormen en acties. 

 

 

सवुर्णा मज्जयमानस्य सवुर्ण मिां ि शाश्वतम ् । 
ब्रह्मर्णो जायमानस्य ब्रह्मिां ि तर्ा भवते ् ॥ ५१॥ 
suvarṇājjayamānasya suvarṇatvaṁ ca śāśvatam | 

brahmaṇo jāyamānasya brahmatvaṁ ca tathā bhavet || 51|| 

(yathā: als); suvarṇat: van goud; jayamānasya: van (een ding) gemaakt; 

suvarṇatvaṁ: de natuur van goud; ca: stopwoord; śāśvatam: permanent, blij-

vend; brahmaṇo: van Brahman; jāyamānasya: van (een wezen) geboren; 

brahmatvaṁ: van de natuur van Brahman; bhavet: is; tathā ca: zo ook. 

 

51. Zoals iets dat van goud is gemaakt 

 Altijd goud als zijn essentie heeft, 

 Zo ook heeft wat geboren is uit Brahman 

 Brahman als zijn essentie.  

                                                      
1
 Brahman alleen is de bestaansgrond: zoals een touw de bestaansgrond is van een 

slang of iets dergelijks, zo ook is Brahman de bestaansgrond van alle namen, vormen 

en handelingen, ondanks het feit ze van illusoire aard zijn; want zelfs voor het verschij-

nen van een illusie is een bestaansgrond noodzakelijk. 



256                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

स्वल्पमत्यन्तिां कृिा जीवात्मपिमात्मनोिः। 
यिः सनन्तष्ठनत मढूात्म भयां तस्यानभभानषतम ् ॥ ५२॥ 
svalpamatyantaraṁ kṛtvā jīvātmaparamātmanoḥ | 

yaḥ santiṣṭhati mūḍhātma bhayaṁ tasyābhibhāṣitam || 52|| 

svalpam: geringe; api: zelfs; antaraṁ: onderscheid, verschil; kṛtvā: makend; 

jīvātmaparamātmanoḥ: tussen jīvātman en paramātman, het opperste Zelf; 

yaḥ: wie; santiṣṭhati: rest; mūḍhātma: de onwetende (mens); bhayaṁ: angst, 

vrees; tasya: zijn of haar; abhibhāṣitam: wordt gezegd. 

 

52. Vrees - wordt gezegd
1
 - behoort 

Tot de onwetende mens  

Die verschil ziet, hoe gering ook, 

Tussen het individu en het Opperste Zelf. 

 

  

                                                      
1
 Vrees enz: vrees vindt zijn oorzaak in dualiteit en onvolkomenheid. Het kan worden 

overwonnen door hem alleen die non-dualiteit verwerft en dus de staat van perfectie 

bereikt. Voor zo iemand is er niets om te vrezen, en niets wordt gewonnen of verloren.  

Zie ook Taittirīya Upaniṣad (2.7): “Maar bij het geringste onderscheid in Brahman, 

heeft hij vrees.” 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          257 

 

यत्राज्ञानािविेतैनमतिस्तत्र पश्यनत। 
आत्मिने यदा सवं नतेिस्तत्र िार्णवनप॥ ५३॥ 
yatrājñānādbhavedvaitamitarastatra paśyati | 

ātmatvena yadā sarvaṁ netarastatra cāṇvapi || 53|| 

yatra: wanneer; ajñānāt: door onwetendheid; bhavet: (ver)schijnt dvaitaṁ: 

dualiteit; itaraḥ: men, iemand (itaraṁ: een ander); tatra: dan; paśyati: ziet; 

ātmatvena: als de Ātman, het Zelf; (bhavet: is); yadā: wanneer; sarvaṁ: alle; 

na: niet; itaraṁ: men, een ander; tatra: dan; ca: stopwoord; aṇvapi: zelfs het 

geringste, minste; (paśyati: ziet). 

 

53. Wanneer als gevolg van onwetendheid  

 Dualiteit verschijnt, ziet men een ander. 

 Maar bij het zien van alles als het Zelf 

 Ziet men geen ander
1
, zelfs niet in het minst. 

 

 

 

  

                                                      
1
 Zie Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad (4.5.15) Yājñavalkya zei: “Maitreyī! Ik zegt niets dat u 

in de war kan brengen. Het is gemakkelijk te begrijpen. Want zolang er dualiteit is, ziet 

men de ander, ruikt men de ander, hoort men de ander, spreekt men tot de ander, denkt 

men aan de ander, kent men de ander; doch wanneer alles één Zelf is, wat en wie kan 

dan een ander horen; wat en wie kan dan tot een ander spreken; wat en wie kan dan 

over een ander denken; wat en wie kan dan een ander kennen? Maitreyī! Hoe kan de 

kenner gekend worden.” 



258                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

यनस्मन्सवा मनर्ण भतूानन ह्यात्मिने नवजानतिः। 
न व ैतस्य भविेोहो न ि शोकोऽनितीयतिः॥ ५४॥ 
yasminsarvāṇi bhūtāni hyātmatvena vijānataḥ | 

na vai tasya bhavenmoho na ca śoko'dvitīyataḥ || 54|| 

yasmin: wanneer; sarvāṇi: alle; bhūtāni: wezens; hi: term ter benadrukken; 

ātmatvena: als de Ātman; vijānataḥ: van hem die realiseert; na: niet; vai: stop-

woord; tasya (tasmin) dan; bhavet: rijst op; mohaḥ: misleiding, begoocheling; 

na: niet; ca: ook; śokaḥ: droefheid; advitīyataḥ: vanwege de afwezigheid van 

dualiteit. 

 

54. In die staat, wanneer al wat bestaat  

 Vereenzelvigd is met het Zelf, 

 Rijst misleiding noch droefheid op 

 Vanwege de afwezigheid van dualiteit
1
. 

 

 

अयमात्मा नह ब्रह्मवै सवा मत्मकतया नस्थतिः। 
इनत ननधा मनितां श्रतु्या बहृदािर्णयसांस्थया॥ ५५॥ 
ayamātmā hi brahmaiva sarvātmakatayā sthitaḥ | 

iti nirdhāritaṁ śrutyā bṛhadāraṇyasaṁsthayā || 55|| 

ayaṁ: deze; ātmā: Ātman, het Zelf; hi; stopwoord; brahman: Brahman; eva; 

waarlijk, waarachtig, inderdaad; sarvātmakatayā: als het Zelf van allen; 

sthitaḥ: bestaande; iti: dit; nirdhāritaṁ: verklaard; śrutyā: door de śruti; 

bṛhadāraṇyasaṁsthayā: in de vorm van Bṛhadāraṇyaka. 

 

55. Door de geschriften is verklaard 

 In de vorm van de Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 

 Dat deze Ātman, die het Zelf van allen is, 

 Waarlijk Brahman
2
 is. 

                                                      
1
 Zie Īśā Upaniṣad (7): “Wie zich het feit realiseert dat alle dingen werkelijk het eigen 

Zelf zijn, hoe kan die mens, die Eenheid van alles ziet, nog misleid worden en bedroefd 

zijn?” 
2
 Zie Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad (2.5.19): “Deze ātman is Brahman (ayamātmā brah-

ma).” 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          259 

 

अनभुतूोऽप्ययां लोको व्यवहािक्षमोऽनप सन ् । 
असदू्रपो यर्ा स्वप्न उत्तिक्षर्णबाधतिः॥ ५६॥ 
anubhūto'pyayaṁ loko vyavahārakṣamo'pi san | 

asadrūpo yathā svapna uttarakṣaṇabādhataḥ || 56|| 

anubhūtaḥ: ervaren, bevatten, beseffen; api: ondanks; ayaṁ: deze; lokaḥ: we-

reld; vyavahārakṣamaḥ: geschikt voor alle praktische doeleinden; api: ondanks; 

san: zijnde; asadrūpaḥ: van de natuur van niet-bestaan; yathā: als; svapnaḥ: 

droom (wereld); (tatha: zo); uttarakṣaṇabādhataḥ: als gevolg van tegenspraak 

die erop volgt. 

 

56. Ondanks dat we deze wereld schijnen te ervaren 

Als een object voor praktische doeleinden, 

Is zijn ware aard, zoals een droom, niet-bestaan. 

Dat blijkt op het moment dat we ontwaken
1
. 

  

                                                      
1
 We kunnen niet iets als ‘altijd bestaand’ (sat) beschouwen alleen omdat het wordt 

ervaren en een bepaalde pragmatische waarde heeft. In de droomstaat hebben we erva-

ringen die werkelijk lijken zolang de droom duurt. Maar direct na het ontwaken ver-

dwijnen ze alsof ze nimmer hebben bestaan. Zo ook worden de ervaringen in de wa-

kende staat, die voor ons van grote betekenis zijn,  tenietgedaan zo gauw er de staat van 

diepe slaap of droom intreedt. 



260                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

स्वप्नो जागिर्णऽेलीकिः स्वप्नऽेनप जागिो न नह। 
ियमवे लय ेनानस्त लयोऽनप ह्यभुयोन म ि॥ ५७॥ 
svapno jāgaraṇe'līkaḥ svapne'pi jāgaro na hi | 

dvayameva laye nāsti layo'pi hyubhayorna ca || 57|| 

svapnaḥ: droom; jāgaraṇe: in waken; alīkaḥ: onwerkelijk; svapne: in droom; 

api: ook; jāgaraḥ: wakend; na: niet; hi: zeker; (asti:is); dvayaḥ: beide (waken 

en droom); eva: waarlijk, inderdaad: layo: in diepe slaap; nāsti: bestaat niet; 

layaḥ: diepe slaap: api: ook; hi: werkelijk, inderdaad; abhayo: in beide; na: 

niet; ca: ook (asti: is). 

 

57. De droom[ervaring]
1
 is bij waken onwerkelijk, 

 En de wakende staat is onbekend in de droom. 

 Beide echter zijn niet-bestaand in diepe slaap 

 Die zelf ook niet wordt ervaren. 

 

  

                                                      
1
 De droom enz.: hier wordt de inhoud van het vorige vers geïllustreerd door het tonen 

van hun onwerkelijkheid vanwege hun onderlinge tegenspraak.  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          261 

 

त्रयमवेां भवनेिर्थ्ा गरु्णत्रयनवनननम मतम ् । 
अस्य ेद्रष्टा गरु्णातीतो ननत्यो ह्यकेनश्चदात्मकिः॥ ५८॥ 
trayamevaṁ bhavenmithyā guṇatrayavinirmitam | 

asye draṣṭā guṇātīto nityo hyekaścidātmakaḥ || 58|| 

trayaṁ: de drie staten; evaṁ: aldus; bhavet: zijn; mithyā: onwerkelijk; 

guṇatrayavinirmitaṁ: door de drie guna’s geschapen asya: hun (de drie staten); 

draṣṭā: getuige; guṇātītaḥ: voorbij alle guna’s; nityaḥ: eeuwig; hi: stopwoord; 

ekaḥ: één; cidātmakaḥ: van de natuur van bewustzijn. 

 

58. Aldus blijken alle drie staten onwerkelijk
1
, 

 Aangezien ze een schepping van de guna’s zijn. 

 Maar hun getuige
2
 overstijgt alle guna’s, 

 De ene, eeuwige, wiens aard bewustzijn is. 

 

  

                                                      
1
 De drie staten zijn onwerkelijk, enz.: deze wereld van onze dagelijkse ervaring, die de 

drie staten omvat, wordt tot stand gebracht door de combinatie en permutatie van de 

drie guna’s (de oerbestaanselementen satva, rajas en tamas). Echter, wat samengesteld 

is zal eens desintegreren en verwoest worden. Deze wereld, die een samenstelling is, is 

dus gedoemd tot verwoesting; en is dus onwerkelijk daar werkelijkheid onverwoest-

baarheid impliceert. In dit vers wordt wat in vers 56 werd gepostuleerd op beslissende 

wijze aangetoond, namelijk dat de wereld, alhoewel die wordt ervaren, onwerkelijk is. 
2
 Getuige: als alles in deze wereld deel uitmaakt van een onophoudelijke stroom van 

veranderingen, wat is het dat deze veranderingen gadeslaat? Vedānta verklaart dat dit 

ātman is, het Zelf, het bewuste beginsel dat getuige is van al deze veranderingen, ter-

wijl de getuige zelf onveranderlijk blijft en onaangedaan door de guna’s die verant-

woordelijk voor de veranderingen zijn. 



262                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

यििनृद घटभ्रानन्तां शिुौ वा िजतनस्थनतम ् । 
तिद्ब्रह्मनर्ण जीविां वीक्षमार्ण ेन पश्यनत॥ ५९॥ 
yadvanmṛdi ghaṭabhrāntiṁ śuktau vā rajatasthitim | 

tadvadbrahmaṇi jīvatvaṁ vīkṣamāṇe na paśyati || 59|| 

yadvat: zoals; mṛdi: in aarde, klei; ghaṭabhrāntiṁ: de illusie van een pot; 

śuktau: parelmoer; vā: of; rajatasthitim: aanwezigheid van zilver; (ekaḥ: een); 

tadvat: op dezelfde wijze; brahmaṇi: in Brahman; jīvatvaṁ: individualiteit; 

vīkṣamāṇe: wanneer gezien; na paśyati: ziet niet. 

 

59. Zoals een ontwaakte die vrij is van illusie 

Geen pot in klei of zilver in parelmoer ziet, 

 Zo ook is er geen individualiteit voor hem
1
 

Die Brahman als zijn eigen Zelf ziet. 

 

 

  

                                                      
1
 Geen individualiteit voor hem: zolang iemand in onwetendheid verkeert denkt hij een 

individu, apart van Brahman, te zijn. Maar bij het dagen van zelfkennis realiseert hij 

zijn identiteit met Brahman. De individualiteit schijnt hem dan als een illusie zoals de 

pot in klei. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          263 

 

यर्ा मनृद घटो नाम कनके कुर्णडलानभधा। 
शिुौ नह िजतख्यानतजीवशब्दस्तर्ा पिे॥ ६०॥ 
yathā mṛdi ghaṭo nāma kanake kuṇḍalābhidhā | 

śuktau hi rajatakhyātirjīvaśabdastathā pare || 60|| 

yathā: zoals; mṛdi in aarde, klei; ghaṭo: een pot; nama: naam, verschijning, 

beeld; kanake: in goud; kuṇḍalābhidhā: de naam of het beeld ‘oorring’; śuktau: 

in parelmoer; hi: stopwoord; rajatakhyāti: de naam of het beeld ‘zilver’; (asti: 

is); jīvaśabdastathā: zo ook staat het woord jīva (individu); tathā: zo; pare: in 

de opperste [Brahman]. 

 

60. Zoals pot een beeld is in klei, 

Oorring in goud, zilver in parelmoer, 

Zo ook is het individu 

Een beeld in Brahman
1
. 

  

                                                      
1
 Zoals pot een beeld is in klei: zie Vivekacūḍāmaṇi 251: “Alle wijzigingen van klei, 

zoals een kruik, waaraan door het denken een onafhankelijk bestaan wordt toegekend, 

zijn niets dan klei. Zo is ook dit universum een manifestatie van Brahman en niets 

anders. Omdat er niets anders is dan Brahman, de enige zelfstandig bestaande werke-

lijkheid, je eigen Zelf, daarom ‘zijt gij’ deze serene, pure, opperste Brahman, de ene 

zonder tweede.” 

 



264                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

यर्वै व्योनि नीलिां यर्ा नीिां मरुस्थले। 
परुुषस्त्वां यर्ा स्थार्णौ तिनिश्वां निदात्मनन॥ ६१॥ 
yathaiva vyomni nīlatvaṁ yathā nīraṁ marusthale | 

puruṣastvaṁ yathā sthāṇau tadvadviśvaṁ cidātmani || 61|| 

yathaiva: zoals; vyomni: in de hemel; nīlatvaṁ: blauwheid; yathā: zoals; nīraṁ: 

water; marusthale: in de woestijn; puruṣastvaṁ: menselijke gedaante; yathā: 

zoals; sthāṇau: paal; tadvat: zo; viśvaṁ: het universum; (asti: is); cidātmani: in 

het Zelf dat bewustzijn is. 

 

61. Zoals blauwheid in de lucht, 

 Water in luchtbegoocheling, 

 Een mensgedaante in een paal, 

 Zo is het universum in het Zelf
1
. 

 

  

                                                      
1
 Zo is het universum in het Zelf: niet alleen het individu (jīva), maar het gehele univer-

sum is een illusie in het Zelf. Dit wordt in de verzen 61-64 op verschillende wijzen 

geïllustreerd. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          265 

 

यर्वै शनू्य ेवतेालो गन्धवा मर्णाां पिुां यर्ा। 
यर्ाकाश ेनििििां तित्सत्य ेजगनिनतिः॥ ६२॥ 
yathaiva śūnye vetālo gandharvāṇāṁ puraṁ yathā | 

yathākāśe dvicandratvaṁ tadvatsatye jagatsthitiḥ || 62|| 

yathaiva: zoals; śūnye: lege ruimte; vetālaḥ: een spook; gandharvāṇāṁ puraṁ: 

een kasteel in de lucht; yathā: zoals; yathā: zoals; ākāśe: in de ruimte; 

dvicandratvaṁ: het beeld van een dubbele maan; (santi: zijn); tadvat: op de-

zelfde wijze; satye: in de opperste waarheid (Brahman); jagatsthitiḥ: het be-

staan van het universum. 

 

62. Zoals een spook gezien wordt in de leegte, 

Een luchtkasteel verbeeld wordt in de geest, 

Het oog een dubbele maan ziet in de hemel, 

Bestaat het universum in de opperste waarheid. 

 

 
 
यर्ा तिङ्गकल्लोलजै मलमवे सु्फित्यलम ् । 
पात्ररूपरे्ण तािां नह ब्रह्मार्णडौघसै्तर्ात्मता॥ ६३॥ 
yathā taraṅgakallolairjalameva sphuratyalam | 

pātrarūpeṇa tāmraṁ hi brahmāṇḍaughaistathātmatā || 63|| 

yathā: zoals; taraṅgakallolaiḥ: rimpelingen en golven; jalaṁ: water; eva: al-

leen; sphurati: verschijnt; alaṁ: voorzeker; pātrarūpeṇa: in de vorm van een 

teil; tāmraṁ: koper; hi: inderdaad, waarachtig; brahmāṇḍaughaiḥ: als het gehe-

le universum; tathā: zo; ātmatā: het Zelf zijn; (sphurati: verschijnt). 

 

63. Zoals een teil een verschijning van koper is, 

En rimpelingen en golven van water, 

 Zo ook is het gehele universum  

Een verschijning van het Zelf alleen.  



266                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

घटनाि यर्ा पथृ्वी पटनािा नह तांतविः। 
जगन्निा निदाभानत ज्ञयेां तत्तदभावतिः॥ ६४॥ 
ghaṭanāmna yathā pṛthvī paṭanāmnā hi taṁtavaḥ | 

jagannamnā cidābhāti jñeyaṁ tattadabhāvataḥ || 64|| 

ghaṭanāmna: onder de naam pot; yathā: zoals; pṛthvī: aarde; ; paṭanāmnā: on-

der de naam weefsel, stof, laken; hi; waarachtig, inderdaad (ābhāti: verschijnt, 

tathā: zo); taṁtavaḥ: garen; jagannamnā: onder de naam universum; cit: be-

wustzijn, (Ātman); ābhāti: verschijnt; jñeyaṁ: wordt gekend; tat: Dat (Brah-

man); tadabhāvataḥ: door ontkennen, tenietdoen (van die namen). 

 

64. Zoals klei pot wordt genoemd
1
 of garen een doek, 

Zo ook verschijnt het Zelf als het universum. 

Dát Zelf wordt [alleen] gekend
2
  

Door het tenietdoen van namen. 

 

 

  

                                                      
1
 Zoals klei pot wordt genoemd: zie Vivekacūḍāmaṇi 228: “De pot is slechts een vorm 

van klei en bestaat alleen in naam, omdat het geen andere werkelijkheid heeft dan 

klei. Het is een modificatie van klei.” 
2
 Dát Zelf wordt gekend: kennis van het Zelf betekent alleen het tenietdoen van namen 

en vormen die opleggingen zijn op het Zelf vanwege onwetendheid. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          267 

 

सवोऽनप व्यवहािस्त ुब्रह्मर्णा नक्रयत ेजनिैः। 
अज्ञानान्न नवजाननन्त मदृवे नह घटानदकम ् ॥ ६५॥ 
sarvo'pi vyavahārastu brahmaṇā kriyate janaiḥ | 

ajñānānna vijānanti mṛdeva hi ghaṭādikam || 65|| 

sarvaḥ: alle; api: ook; vyavahāraḥ: handelen; tu: maar; brahmaṇā: in en door 

Brahman; kriyate: wordt uitgevoerd; janaiḥ: door mensen; ajñānāt: door onwe-

tendheid; na: niet; vijānanti: weten; (janā: mensen); mṛt: aarde, klei; eva: al-

leen; hi: waarlijk; ghaṭādikam: kruiken en ander aardewerk; (iti: deze). 

 

65. Men voert alle handelingen in en door Brahman uit 

[Maar vanwege onwetendheid is men zich er niet van bewust]. 

 Zoals door onwetendheid
1
 men ook niet weet 

 Dat potten en ander aardewerk niets dan klei zijn. 

  

                                                      
1
 Zoals ook door onwetendheid enz.: in al ons doen en laten met aardewerk hebben we 

uitsluitend met klei te doen, daar op geen enkele wijze klei van aardewerk gescheiden 

kan worden. Op dezelfde wijze, in al onze omgang met de wereld hebben we in feite 

met Brahman te doen die onafscheidbaar is van de wereld.  



268                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

काय मकािर्णता ननत्यमास्त ेघटमदृोय मर्ा। 
तर्वै श्रनुतयनुिभ्यां प्रपञ्च ब्रह्मर्णोनिह॥ ६६॥ 
kāryakāraṇatā nityamāste ghaṭamṛdoryathā | 

tathaiva śrutiyuktibhyaṁ prapañca brahmaṇoriha || 66|| 

kāryakāraṇatā: de relatie tussen dat waaruit iets ontstaat en wat ontstaan is; 

nityaṁ: altijd; āste: bestaat; ghaṭamṛdeḥ: tussen een pot en klei; yathā: zoals; 

tathaiva: zo; śrutiyuktibhyaṁ: op gezag van geschriften en rede; prapañca 

brahmaṇo: tussen de wereld van verschijnselen en Brahman; iha: hier; (sā 

pratipāditā: dat is gevestigd). 

 

66. Zoals tussen klei en pot het verband bestaat 

Van dat waaruit iets ontstaat en wat ontstaan is, 

Zo ook is het met Brahman en de wereld
1
 

Op grond van de geschriften en rede. 

 

  

                                                      
1
 Zo ook is enz.: dezelfde relatie van bestaansgrond en verschijning bestaat tussen 

Brahman en de wereld der verschijnselen. Maar omdat het verschijnsel nimmer kan 

worden aangetoond als apart van de bestaansgrond, betekent deze relatie hun ‘niet-

ongelijkheid’. Ook de śruti verklaart: (Chāndogya Up. 3.14.1) “Al dit is waarlijk 

Brahman.” 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          269 

 

गहृ्यमार्ण ेघटे यििनृत्तकाऽयानत व ैबलात ् । 
वीक्षमार्ण ेप्रपञ्चऽेनप ब्रह्मवैाभानत भासिुम ् ॥ ६७॥ 
gṛhyamāṇe ghaṭe yadvanmṛttikā'yāti vai balāt | 

vīkṣamāṇe prapañce'pi brahmaivābhāti bhāsuram || 67|| 

ghaṭe gṛhyamāṇe: wanneer een pot wordt gezien; yadvat: zoals; mṛttikā: aarde, 

klei; āyāti: begeleidt; vai: stopwoord; balāt: door noodzaak; prapañce 

vīkṣamāṇe: wanneer de wereld der verschijnselen wordt gezien; api: ook; 

brahmaiva: Brahman alleen; ābhāti: schittert, oplicht, straalt; (patha: zo); 

bhāsuram: schijnen, stralen. 

 

67. Voor de waarneming van een pot 

Is de aanwezigheid van klei vereist. 

Zo ook is dat wat als de wereld verschijnt 

De altijd stralende Brahman alleen. 

  

  



270                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

सदवैात्मा नवशदु्धोऽनस्त ह्यशदु्धो भानत व ैसदा। 
यर्वै निनवधा िज्जजु्ञा मनननोऽज्ञानननोऽननशम ् ॥ ६८॥ 
sadaivātmā viśuddho'sti hyaśuddho bhāti vai sadā | 

yathaiva dvividhā rajjurjñānino'jñānino'niśam || 68|| 

sadaiva: altijd; ātmānā: Ātman, het Zelf; viśuddhaḥ: puur, zuiver; asti: is; hi: 

waarlijk, inderdaad; aśuddhaḥ: onzuiver, besmet; bhāti: verschijnt; va: stop-

woord; sadā: voor altijd; yathaiva: zoals; dvividhā: op twee verschillende wij-

zen; rajjuḥ: een touw; jñāninaḥ: aan een wijze man; ajñāninaḥ: aan een onwe-

tende; aniśam: altijd; (asti: verschijnt). 

 

68. Het Zelf, altijd puur
1
 [voor een wijze], 

 Lijkt besmet
2
 [voor een dwaze], 

 Zoals een touw op twee wijzen verschijnt
3
 

 Voor een wijze en een dwaze. 

 

  

                                                      
1
 Puur: zonder enige modificatie zoals het lichaam. 

2
 Besmet: verschijning van verscheidenheid inherent aan dualiteit vanwege onwe-

tendheid 
3
 Op twee wijzen verschijnt: als een touw voor de wijze en als een slang voor een on-

wetende. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          271 

 

यर्वै मिृयिः कुां भस्तिद्दहेोऽनप निियिः। 
आत्मानात्मनवभागोऽयां मधुवै नक्रयतऽेबधुिैः॥ ६९॥ 
yathaiva mṛnmayaḥ kuṁbhastadvaddeho'pi cinmayaḥ | 

ātmānātmavibhāgo'yaṁ mudhaiva kriyate'budhaiḥ || 69|| 

yathaiva: zoals; mṛnmayaḥ: van klei gemaakt; kuṁbha: een kruik; tadvat: zo; 

dehaḥ: het lichaam; api: ook; cinmayaḥ: volledig bewustzijn; 

ātmānātmavibhāgaḥ: de opdeling in het Zelf en niet-Zelf; ayaṁ: deze; mudhai-

va: tevergeefs; kriyate: wordt gemaakt; abudhaiḥ: door de onwetende; 

 

69. Zoals een kruik door en door van klei is 

 Zo ook is het lichaam door en door bewustzijn. 

 De opdeling, daarom, in het Zelf en niet-Zelf 

 Wordt door de onwetende tevergeefs gemaakt
1
. 

 

 

सप मिने यर्ा िज्ज ूिजतिने शनुिका। 
नवननर्णीता नवमढूने दहेिने तर्ात्मता॥ ७०॥ 
sarpatvena yathā rajjū rajatatvena śuktikā | 

vinirṇītā vimūḍhena dehatvena tathātmatā || 70|| 

sarpatvena: als een slang; yathā: zoals; rajjūḥ: een touw; rajatatvena: als een 

stuk zilver (kalpita: wordt verbeeld); śuktikā: parelmoer; vinirṇītā: wordt be-

paald; vimūḍhena: door een onwetende; dehatvena: als het lichaam; tathā: zo; 

ātmatāḥ: de natuur van het Zelf. 

 

70. Zoals in een touw een slang,  

In parelmoer zilver wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf.  

                                                      
1
 Tevergeefs gemaakt: de onwetende denkt dat het Zelf en het lichaam als twee aparte 

entiteiten onafhankelijk van elkaar bestaan. Dit ontneemt hem de mogelijkheid van de 

realisatie van het niet-duale Zelf. 



272                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

घटिने यर्ा पथृ्वी पटिनेवै तांतविः। 
नवननर्णीता नवमढूने दहेिने तर्ात्मता॥ ७१॥ 
ghaṭatvena yathā pṛthvī paṭatvenaiva taṁtavaḥ | 

vinirṇītā vimūḍhena dehatvena tathātmatā || 71|| 

ghaṭatvena: als een kruik; yathā: zoals: pṛthvī: aarde; paṭatvenaiva: doek, stof; 

taṁtavaḥ: garen; vinirṇītā: wordt bepaald; vimūḍhena: door een onwetende; 

dehatvena: als het lichaam; tathā: zo; ātmatāḥ: de natuur van het Zelf. 

 

71. Zoals in aarde een kruik,  

In garen een doek wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf. 

 

 

 

कनकां  कुर्णडलिने तिङ्गिने व ैजलम ् । 
नवननर्णीता नवमढूने दहेिने तर्ात्मता॥ ७२॥ 
kanakaṁ kuṇḍalatvena taraṅgatvena vai jalam | 

vinirṇītā vimūḍhena dehatvena tathātmatā || 72|| 

kanakaṁ: goud; kuṇḍalatvena: als een oorring; taraṅgatvena: als golven; vai: 

stopwoord; jalaṁ: water; vinirṇītā: wordt bepaald; vimūḍhena: door een onwe-

tende; dehatvena: als het lichaam; tathā: zo; ātmatāḥ: de natuur van het Zelf. 

 

72. Zoals in goud een oorring 

 In water golven wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf. 

  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          273 

 

परुुषिने व ैस्थार्णजु मलिने मिीनिका। 
नवननर्णीता नवमढूने दहेिने तर्ात्मता॥ ७३॥ 
puruṣatvena vai sthāṇurjalatvena marīcikā | 

vinirṇītā vimūḍhena dehatvena tathātmatā || 73|| 

puruṣatvena: als een menselijke figuur, gedaante; vai: stopwoord; sthāṇuḥ: 

boomstronk; jalatvena: als water; marīcikā: luchtbegoocheling, fata morgana; 

vinirṇītā: wordt bepaald; vimūḍhena: door een onwetende; dehatvena: als het 

lichaam; tathā: zo; ātmatāḥ: de natuur van het Zelf. 

 

73. Zoals in een boomstronk een mens 

 In luchtbegoocheling water wordt verbeeld, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf.
 1
 

 

 

गहृिनेवै काष्ठानन खद्गिनेवै लोहता। 
नवननर्णीता नवमढूने दहेिने तर्ात्मता॥ ७४॥ 
gṛhatvenaiva kāṣṭhāni khadgatvenaiva lohatā | 

vinirṇītā vimūḍhena dehatvena tathātmatā || 74|| 

gṛhatvena: als een huis; eva: stopwoord; kāṣṭhāni: een hoeveelheid hout; khad-

gatvena: als een zwaard; eva: stopwoord; lohatā: ijzer; vinirṇītā: wordt be-

paald; vimūḍhena: door een onwetende; dehatvena: als het lichaam; tathā: zo; 

ātmatāḥ: de natuur van het Zelf. 

 

74. Zoals een massa hout als een huis, 

 IJzer als een zwaard wordt gezien, 

Evenzo houdt een onwetende  

Het lichaam voor het Zelf.
 
  

                                                      
1
 Verzen 70-86 geven een reeks voorbeelden van valse kennis als gevolg van onjuist 

oordeel of gaan over de gevolgen van gebrekkige kennis waarin vormen worden ver-

beeld die de werkelijkheid van de achterliggende substantie negeren. Het zijn alle ge-

lijkenissen ter illustratie van de wijze waarop onwetendeheid het ‘ik ben het lichaam’ 

idee op het Zelf projecteert. 



274                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

यर्ा वकृ्ष नवपया मसो जलािवनत कस्यनित ् । 
तिदात्मनन दहेिां पश्यत्यज्ञानयोगतिः॥ ७५॥ 
yathā vṛkṣa viparyāso jalādbhavati kasyacit | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 75|| 

yathā: zoals; vṛkṣa viparyāsaḥ: de illusie van een boom; jalāt: vanwege bhava-

ti: oprijst; water; kasyacit: aan iemand; tadvat: zo;; ātmani: in Ātman, in het 

Zelf; paśyati: ziet; dehatvaṁ: de fysieke vorm; ajñānayogataḥ: door aanraking 

van onwetendheid. 

 

75. Zoals men zich een boom verbeeldt 

 In een reflectie op het water, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

 

 

पोतने गच्छतिः प ुांसिः सवं भातीव िञ्चलम ् । 
तिदात्मनन दहेिां पश्यत्यज्ञानयोगतिः॥ ७६॥ 
potena gacchataḥ puṁsaḥ sarvaṁ bhātīva cañcalam | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 76|| 

potena: per boot; gacchataḥ: gaan; puṁsaḥ: naar iemand; sarvaṁ: alles; bhātī: 

schijnt; iva: alsof; cañcalam: bewegend; tadvat: zo; ātmani: in Ātman, in het 

Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; ajñānayogataḥ: door aanraking 

van onwetendheid. 

 

76. Zoals aan de opvarende in een boot 

 Alles erbuiten in beweging lijkt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          275 

 

पीतिां नह यर्ा शभु्र ेदोषािवनत कस्यनित ् । 
तिदात्मनन दहेिां पश्यत्यज्ञानयोगतिः॥ ७७॥ 
pītatvaṁ hi yathā śubhre doṣādbhavati kasyacit | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 77|| 

pītatvaṁ: geelheid; hi: werkelijk; yathā: zoals; śubhre: iets in wit; doṣāt: van-

wege een euvel, gebrek; bhavati: schijnt; kasyacit: aan iemand; tadvat: zo; 

ātmani: in Ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; 

ajñānayogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

77. Zoals aan iemand die aan geelzucht lijdt 

 Iets wits als geel verschijnt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

 

 

िक्षभु्याां भ्रमशीलाभ्याां सवं भानत भ्रमात्मकम ् । 
तिदात्मनन दहेिां पश्यत्यज्ञानयोगतिः॥ ७८॥ 
cakṣubhyāṁ bhramaśīlābhyāṁ sarvaṁ bhāti bhramātmakam | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 78|| 

cakṣubhyāṁ: door de ogen; bhramaśīlābhyāṁ: vaardig in verkeerd te zien; 

sarvaṁ: alles; bhāti: schijnt; bhramātmakam: verminkt, onvolkomen; tadvat: 

zo; ātmani: in Ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; 

ajñānayogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

78. Zoals aan iemand met een oogafwijking 

 Alles vertekend en verminkt schijnt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam.  



276                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

अलातां भ्रमर्णवै वत ुमलां भानत सयू मवत ् । 
तिदात्मनन दहेिां पश्यत्यज्ञानयोगतिः॥ ७९॥ 
alātaṁ bhramaṇaiva vartulaṁ bhāti sūryavat | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 79|| 

alātaṁ: een brandend stuk hout; bhramaṇaiva: alleen door draaien; vartulaṁ: 

rond; bhāti: schijnt: sūryavat: als de zon; tadvat: zo; ātmani: in Ātman, in het 

Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; ajñāna-yogataḥ: door aanraking 

van onwetendheid. 

 

79. Zoals een ronddraaiende fakkel 

 Cirkelvormig als de zon lijkt, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

 

 

महत्त्व ेसवमवस्तनूमर्णिुां ह्यनतूरितिः। 
तिदात्मनन दहेिां पश्यत्यज्ञानयोगतिः॥ ८०॥ 
mahattve sarvavastūnamaṇutvaṁ hyatidūrataḥ | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 80|| 

mahattve (api): ondanks grootheid; sarvavastūnam: van alle dingen; aṇutvaṁ: 

oneindig klein zijn;hi: inderdaad; atidūrataḥ: door de grote afstand; tadvat: zo; 

ātmani: in Ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; 

ajñānayogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

80. Zoals dingen die feitelijk groot zijn 

 Op grote afstand zeer klein lijken, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          277 

 

सकू्ष्नि ेसव मभावानाां स्थलूिां िोपनते्रतिः। 
तिदात्मनन दहेिां पश्यत्यज्ञानयोगतिः॥ ८१॥ 
sūkṣnatve sarvabhāvānāṁ sthūlatvaṁ copanetrataḥ | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 81|| 

sūkṣnatve (api): ondanks nietig kleinheid; sarvabhāvānāṁ: van alle voorwer-

pen; sthūlatvaṁ: grootheid (bhāti: lijkt); ca: en; upanetrataḥ: door lenzen; tad-

vat: zo; ātmani: in Ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; 

ajñānayogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

81. Zoals nietig kleine voorwerpen 

Door lenzen gezien groot lijken, 

Zo ook, overmand door onwetendheid, 

Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

 

 

कािभमूौ जलिां वा जलभमूौ नह कािता। 
तिदात्मनन दहेिां पश्यत्यज्ञानयोगतिः॥ ८२॥ 
kācabhūmau jalatvaṁ vā jalabhūmau hi kācatā | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 82|| 

kācabhūmau: op glasoppervlak; jalatvaṁ: de staat van water; vā: of; 

jalabhūmau: op wateroppervlak; hi: stopwoord; kācatā: de staat van glas; 

(bhāti: lijkt); tadvat: zo; ātmani: in Ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke 

vorm; paśyati: ziet; ajñānayogataḥ: door aanraking van onwetendheid. 

 

82. Zoals het oppervlak van water 

Op dat van glas lijkt, en omgekeerd, 

Zo ook, overmand door onwetendheid, 

Ziet de mens het Zelf als het lichaam.  



278                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

यिदिौ मनर्णिां नह मर्णौ वा वनिता पमुान ् । 
तिदात्मनन दहेिां पश्यत्यज्ञानयोगतिः॥ ८३॥ 
yadvadagnau maṇitvaṁ hi maṇau vā vahnitā pumān | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 83|| 

yadvat: zoals: agnau: in vuur; maṇitvaṁ: de staat van een edelsteen te zijn; hi: 

stopwoord; maṇau: in een edelsteen; vā: of; vahnitā: de staat van vuur; 

(paśyati: ziet); pumān: iemand; tadvat: zo; ātmani: in Ātman, in het Zelf; 

dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; ajñānayogataḥ: door aanraking van 

onwetendheid. 

 

83. Zoals de schittering in een edelsteen  

Als vuur wordt gezien, en omgekeerd, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

 

 

अभ्रषे ुसत्स ुधावत्स ुसोमो धावनत भानत व।ै 
तिदात्मनन दहेिां पश्यत्यज्ञानयोगतिः॥ ८४॥ 
abhreṣu satsu dhāvatsu somo dhāvati bhāti vai | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 84|| 

abhreṣu dhāvatsu satsu: tijdens de beweging van de wolken; somaḥ: de maan; 

dhāvati: wordt bewogen; bhati: schijnt; vai: stopwoord; tadvat: zo; ātmani: in 

Ātman, in het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; ajñānayogataḥ: 

door aanraking van onwetendheid. 

 

84. Zoals de maan lijkt te bewegen 

 Als wolken voorbij trekken, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam.  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          279 

 

यर्वै नदनग्दवपया मसो मोहािवनत कस्यनित ् । 
तिदात्मनन दहेिां पश्यत्यज्ञानयोगतिः॥ ८५॥ 
yathaiva digviparyāso mohādbhavati kasyacit | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 85|| 

yathaiva: zoals; digviparyāsaḥ: zich vergist in richtingen; mohat: door verwar-

ring; bhavati: rijst op; kasyacit: aan iemand; tadvat: zo; ātmani: in Ātman, in 

het Zelf; dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; ajñāna-yogataḥ: door aan-

raking van onwetendheid. 

 

85. Zoals iemand het gevoel van richting verliest 

Wanneer hij in verwarring is, 

 Zo ook, overmand door onwetendheid, 

 Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

 

 

यर्ा शशी जले भानत िञ्चलिने कस्यनित ् । 
तिदात्मनन दहेिां पश्यत्यज्ञानयोगतिः॥ ८६॥ 
yathā śaśī jale bhāti cañcalatvena kasyacit | 

tadvadātmani dehatvaṁ paśyatyajñānayogataḥ || 86|| 

yathā: zoals; śaśī: de maan; jale: op water; bhāti: schijnt; cañcalatvena: als 

flikkerend; kasyacit: aan iemand; tadvat: zo; ātmani: in Ātman, in het Zelf; 

dehatvaṁ: de fysieke vorm; paśyati: ziet; ajñānayogataḥ: door aanraking van 

onwetendheid. 

 

86. Zoals de maan in beweging lijkt
1
 

In zijn reflectie op het water, 

Zo ook, overmand door onwetendheid, 

Ziet de mens het Zelf als het lichaam. 

  

                                                      
1
 Zoals de maan in beweging lijkt: het is de reflectie die beweegt en niet de maan zelf. 



280                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

एवमात्मन्यनवद्यातो दहेाध्यासो नह जायत।े 
स एवात्मपनिज्ञानाल्लीयत ेि पिम ् ॥ ८७॥ 
evamātmanyavidyāto dehādhyāso hi jāyate | 

sa evātmaparijñānāllīyate ca paramātmani || 87|| 

evaṁ: dus; ātmani: in Ātman, het Zelf; avidyātaḥ: door onwetendheid; 

dehādhyāsaḥ: de begoocheling, misleiding van het lichaam; hi: werkelijk; 

jāyate: oprijst; sa eva: díe illusie: ātmaparijñānāt: door de realisatie van het 

Zelf; līyate: verdwijnt; ca: weer; paramātmani: in het opperste Zelf. 

 

87. Aldus rijst door onwetendheid  

De illusie van het lichaam in het Zelf op
1
. 

 Deze illusie verdwijnt weer door realisatie 

Van het Zelf in het Opperste Zelf
2
. 

 

  

                                                      
1
 De illusie van het lichaam: de illusie van vele dingen zoals geïllustreerd in de verzen 

vanaf 70. 
2
 Verdwijnt weer enz.: bij de realisatie dat het Zelf alleen is, en er niets anders bestaat, 

houdt onwetendheid met al zijn effecten zoals de illusie van het lichaam enz., op te 

bestaan. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          281 

 

सवममात्मतया ज्ञातां जगिाविजङ्गमम ् । 
अभावात्सवमभावानाां दहेस्य िात्मता कुतिः॥ ८८॥ 
sarvamātmatayā jñātaṁ jagatsthāvarajaṅgamam | 

abhāvātsarvabhāvānāṁ dehasya cātmatā kutaḥ || 88|| 

(yadā: wanneer); sarvaṁ: geheel; ātmatayā: als het Zelf; jñātaṁ (bhāvati): 

wordt gekend; jagat: het universum; (tadā: dan); sthāvarajaṅgamam: beweeg-

lijk en onbeweeglijk; abhāvāt: als gevolg van ontkenning; sarvabhāvānāṁ: van 

alle objecten; dehasya: van het lichaam; ca: stopwoord; ātmatā: verschijning 

als het Zelf; kutaḥ: waar. 

 

88. Wanneer het gehele universum, bezield of inert, 

 Als het Zelf alleen wordt gekend en dus 

Het onafhankelijk bestaan van alle objecten ontkend, 

Waar is plaats voor het lichaam als het Zelf
1
? 

 

  

                                                      
1
 Waar is plaats voor het lichaam als het Zelf?: zolang iemand in onwetendheid ver-

keert, verwart hij het lichaam met het Zelf. Maar met het dagen van kennis, wanneer 

alles wegsmelt en het niet-duale Zelf als enige overblijft, waar is dan ruimte om het 

lichaam als een afzonderlijke entiteit te zien, laat staan het als het Zelf aan te wijzen? 



282                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

आत्मानाां सततां जानन्कालां नय महाद्यतु।े 
प्रािब्धमनखलां भञु्जन्नोिगेां कत ुममहमनस ॥ ८९॥ 
ātmānāṁ satataṁ jānankālaṁ naya mahādyute | 

prārabdhamakhilaṁ bhuñjannodvegaṁ kartumarhasi || 89|| 

ātmānāṁ: ātman, het Zelf; satataṁ: altijd; jānan: contemplerend; kālaṁ: tijd; 

naya: besteed; (bhoḥ) mahādyute: O gij van grote verlichting; prārabdha: 

prārabdha; akhilaṁ: alles; bhuñjaṁ: ervarend; na: niet; udvegaṁ: zorg, grief; 

kartum: te voelen; marhasi: waard zijn, verdienen. 

 

89. O verlichte, besteed je tijd voortdurend 

 In contemplatie op het Zelf, 

 Terwijl je de effecten van prārabdha
1
 ervaart 

 Zonder door zorgen te worden geraakt
2
. 

 

  

                                                      
1
 Prārabdha: één van de drie karma’s. Karma betekent ‘handeling’ of ‘actie’ en dus het 

scheppen van een oorzaak die onvermijdelijk tot een effect zal leiden. Er worden drie 

soorten karma’s onderscheiden: (1) sañcitakarma: de som van karma’s uit handelingen 

in voorbije levens die in toekomstige levens vrucht zullen dragen, (2) prārabdhakarma: 

dat deel van sañcitakarma dat voorbestemd is in het huidige leven vrucht te dragen, en 

(3) āgāmikarma of kriyamānakarma: nieuw karma, opgedaan in het huidige leven, dat 

overgedragen wordt naar toekomstige levens. 
2
 Zonder door zorgen  te worden geraakt: hij die in eenzelvigheid met het Zelf is, is 

reeds boven alle zorgen verheven en ondanks dat hij leeft en beweegt als een gewone 

sterveling, wordt hij door geen van zijn handelingen gebonden. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          283 

 

उत्पन्नऽेप्यत्मनवज्ञान ेप्रािब्धां नवै मञु्चनत। 
इनत यत ् श्रयूत ेशास्त्र ेतनन्निानक्रयतऽेधनुा॥ ९०॥ 
utpanne'pyatmavijñāne prārabdhaṁ naiva muñcati | 

iti yat śrūyate śāstre tannirākriyate'dhunā || 90|| 

utpanne: na het dagen van; api: zelfs; atmavijñāne: de kennis van het Zelf; 

prārabdha: prārabdha (janaṁ: iemand); na: niet; eva: werkelijk; muñcati: ver-

laat; iti: dus; yat: welke; śrūyate: is gehoord; śāstre: het geschrift; tat: dat; 

nirākriyate: is weerlegd; adhunā: nu. 

 

90. Wat gehoord wordt uit de geschriften, 

 Dat men niet vrij is van prārabdha
1
 

Zelfs na het dagen van zelfkennis, 

 Is nu afdoende weerlegd. 

 

  

                                                      
1
 Dat men niet vrij is van prārabdha: op vele plaatsen van de geschriften is verklaard 

dat zelfs een wijze niet vrij is van de werking van prārabdha. Chāndogya Up. (6.14.2) 

‘Ik zal hier blijven alleen zolang ik nog niet bevrijd ben van de banden met onwetend-

heid (karma), dan zal ik thuis aankomen’. Zowel hier (zie ook verzen 91, 92) als in 

enkele andere werken heeft Śaṅkara dit echter ontkend. Zie Vivekacūḍāmaṇi (462-463) 

‘Als bij het dagen van kennis onwetendheid met wortel en tak wordt uitgeroeid, hoe 

kan dan het lichaam van een verlichte voortleven? Het is om de onwetende, die met een 

dergelijke vraag komt, uit de twijfel te halen, dat de geschriften spreken over 

prārabdhakarma vanuit het conventionele standpunt, en niet om aan de wijze de wer-

kelijkheid van het lichaam en dergelijke te onderwijzen’.  



284                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

तत्त्वज्ञानोदयाूररं्ध् प्रािब्धां नवै नवद्यत।े 
दहेादीनामसत्त्वत्त ुयर्ा स्वप्नो नवबोधतिः॥  ९१॥ 
tattvajñānodayādūrdhvaṁ prārabdhaṁ naiva vidyate | 

dehādīnāmasattvattu yathā svapno vibodhataḥ ||  91|| 

tattvajñānodayāt van kennis van de werkelijkheid; dūrdhvaṁ: stichten, oprij-

zen; prārabdha: prārabdha; na: niet; eva: waarlijk; vidyate: bestaat; 

dehādīnām: van het lichaam en dergelijke; asattvat: vanwege niet-bestaan; tu: 

stopwoord; yathā: zoals; svapnaḥ: droom; vibodhataḥ: in de wakende staat. 

 

91. Na het dagen van zelfkennis  

 Houdt prārabdha op te bestaan 

 Omdat het lichaam niet meer bestaat,
1
 

 Zoals een droomlichaam in de wakende staat. 

 

  

                                                      
1
 Omdat het lichaam en dergelijke niet meer bestaan: het lichaam, de geest, intellect en 

dergelijke danken hun bestaan aan onwetendheid en daarom kunnen ze niet bestaan 

wanneer onwetendheid volledig is vernietigd door zelfkennis. In afwezigheid van een 

lichaam houdt ook prārabdha op te bestaan, daar er niets bestaat waarop het van in-

vloed kan zijn. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          285 

 

कमम जिान्तिीयां यत्प्रािब्धनमनत कीनत मतम ् । 
तत्त ुजिान्तिाभावात्प ुांसो नवैानस्त कनहिनित ् ॥ ९२॥ 
karma janmāntarīyaṁ yatprārabdhamiti kīrtitam | 

tattu janmāntarābhāvātpuṁso naivāsti karhicit || 92|| 

karma: karma (tat: dat); janmāntarīyaṁ: in een voorgaand leven verkregen; 

yat: dat, welke; prārabdha: prārabdha; iti: als; kīrtitam: wordt benoemd; tat: 

dat (prārabdha); tu: maar; janmāntarābhāvāt: in het ontbreken van een vol-

gende geboorte; puṁsaḥ: van de mens (van kennis); na: niet; eva: waarlijk; 

asti: bestaat; karhicit: op elke tijdstip. 

 

92. Het effect van handelingen gedaan in voorgaande levens
1
 

 Wordt [in dit leven] prārabdha genoemd, 

 Doch prārabdha bestaat niet voor hem met zelfkennis 

 Daar hij vrij is van [doen en dus] een volgende geboorte. 

 

 

  

                                                      
1
 Het effect van handelingen gedaan in voorgaande levens: karma ten opzichte van het 

huidige leven dat ze hebben voortgebracht wordt prārabdha genoemd. 



286                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

स्वप्नदहेो यर्ाध्यस्थस्तर्वैायां नह दहेकिः। 
अध्यस्तस्य कुतो जि जिाभाव ेनह ततु्कतिः॥ ९३॥ 
svapnadeho yathādhyasthastathaivāyaṁ hi dehakaḥ | 

adhyastasya kuto janma janmābhāve hi tatkutaḥ || 93|| 

svapnadehaḥ: het lichaam in de droom; yathā: zoals; adhyastaḥ: is opgelegd; 

tathā: zo; eva: waarlijk; ayaṁ: dit, deze; hi: stopwoord; dehakaḥ: het lichaam; 

adhyastasya: van wat is opgelegd; kutaḥ: hoe; janma: geboorte; janmābhāve: 

bij ontbreken van geboortde (van het lichaam); hi: ook maar, dan ook; tat: dat 

(prārabdha: prārabdha); kutaḥ: hoe; (asti; is).  

 

93. Zoals het lichaam in een droom illusoir is  

Zo ook is dit stoffelijk lichaam illusoir
1
. 

 Hoe kan er dan geboorte zijn van iets illusoirs
2
,  

Dat handelt en de vruchten daarvan plukt? 

 

  

                                                      
1
 Zo ook is dit stoffelijk lichaam illusoir: het lichaam in de wakende staat is een opleg-

ging op het Zelf en daarom onwerkelijk. Alleen een onwetende kent aan dit lichaam 

een grotere werkelijkheidswaarde toe dan aan het lichaam in een droom. Maar voor de 

mens met zelfkennis bestaat een dergelijk onderscheid niet, aangezien beide lichamen 

(in de droom en de wakende staat) een schepping van het denken als gevolg van onwe-

tendheid zijn. 
2
 Hoe kan er dan geboorte zijn voor iets illusoirs: prārabdha wordt verondersteld de 

oorzaak van het lichaam te zijn, maar als er in werkelijkheid niets als een lichaam be-

staat kan er ook geen sprake van prārabdha zijn. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          287 

 

उपादान ां प्रपञ्चस्य मिृर्णडस्यवे कर्थ्त।े 
अज्ञानां िवै वदेान्तसै्तनस्मन्नष्ट ेक्व नवश्वता॥ ९४॥ 
upādānaṁ prapañcasya mṛdbhaṇḍasyeva kathyate | 

ajñānaṁ caiva vedāntaistasminnaṣṭe kva viśvatā || 94|| 

upādānaṁ: oplegging, materiële oorzaak; prapañcasya: van de wereld der ver-

schijnselen; mṛd: klei; bhaṇḍasya: van een kruik; iva: zo als; kathyate: wordt 

verklaard; ajñānaṁ: onwetendheid; ca: stopwoord; eva: werkelijk; vedāntaḥ: 

door de Vedānta teksten; tasminnaṣṭe: dat vernietigt wordt; kva: waar; viśvatā: 

de staat van het universum; (tiṣṭhati: bestaat). 

 

94. Vedānta stelt
1
 dat, net als het zien van klei als kruik,  

Ook de wereld een oplegging is
2
 door onwetendheid. 

Wanneer onwetendheid is vernietigd
3
, 

Waar kan de wereld nog bestaan? 

  

 

 

  

                                                      
1
 Vedānta stelt enz.: met Vedānta worden de Upaniṣads bedoeld die het laatste deel van 

de Veda’s vormen. Hier wordt gezinspeeld op een passage uit de Śvetaśvatara 

Upaniṣads (4.10): ‘Weet dat natuur (prakṛti) illusie (Māyā) is. En dat de machtige Heer 

(Maheśvara) de maker van illusie is. Deze gehele wereld is doordrongen van wezens 

die delen van Hem zijn’. 
2
 Oplegging is: zoals door misleiding het beeld van een slang aan het touw wordt opge-

legd zo is ook de wereld een oplegging op het Zelf, of Brahman. 
3
 Wanneer onwetendheid is vernietigd enz.: bij het verdwijnen van de oorzaak moet 

ook het effect geheel ophouden te bestaan. Een stuk doek kan niet als doek bestaan 

wanneer de garens zijn verbrand; zo kan de wereld ook niet bestaan wanneer onwe-

tendheid is vernietigd. 



288                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

यर्ा िज्ज ुां पनित्यज्य सप ंगहृ्णानत व ैभ्रमात ् । 
तित्सत्यमनवज्ञाय जगत्पश्यनत मढूधीिः॥ ९५॥ 
yathā rajjuṁ parityajya sarpaṁ gṛhṇāti vai bhramāt | 

tadvatsatyamavijñāya jagatpaśyati mūḍhadhīḥ || 95|| 

yathā: zoals (janaḥ: iemand); rajjuṁ: het touw; parityajya: terzijde leggend; 

sarpaṁ: de slang; gṛhṇāti: waarneemt, ziet; vai: inderdaad; bhramāt: door 

verwarring; tadvat: zo; satyaṁ: waarheid; avijñāya: zonder kennis, zonder 

weten; jagat: de wereld der verschijnselen; paśyati: ziet; mūḍhadhīḥ: een on-

wetende. 

 

95. Zoals iemand die in verwarring verkeert 

 Een slang ziet en het touw negeert, 

 Zo ook ziet de onwetende de wereld 

 Omdat hij de werkelijkheid niet kent. 

 

 

  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          289 

 

िज्जरुूप ेपनिज्ञात ेसप मखर्णडां न नतष्ठनत। 
अनधष्ठान ेतर्ा ज्ञात ेप्रपञ्चिः शनू्यताां गतिः॥ ९६॥ 
rajjurūpe parijñāte sarpakhaṇḍaṁ na tiṣṭhati | 

adhiṣṭhāne tathā jñāte prapañcaḥ śūnyatāṁ gataḥ || 96|| 

rajjurūpe: (op) de ware natuur van het touw; parijñāte: gekend zijnde; 

sarpakhaṇḍaṁ: de schijn van de slang; na: niet; tiṣṭhati: bestaat; adhiṣṭhāne: 

bereiken; tathā: zo; jñāte: de bestaansgrond (de achterliggende werke-lijkheid) 

kennende; prapañcaḥ: de wereld der verschijnselen; śūnyatāṁ: verdwijnt; 

gataḥ: verwerft, verkrijgt. 

 

96. Bij het kennen van de ware aard van het touw  

 Houdt de schijn van de slang op te bestaan, 

 Zo ook, bij het kennen van zijn bestaansgrond
1
, 

 Verdwijnt de wereld der verschijnselen volledig. 

 

  

                                                      
1
 Bij het kennen van zijn bestaansgrond: deze illusoire wereld heeft Brahman als be-

staansgrond die verborgen blijft voor het zicht als gevolg van onwetendheid. Maar 

wanneer door de verwijdering van onwetendheid Brahman wordt verwerkelijkt is er 

geen misleiding meer, zoals het zien van verscheidenheid en een wereld van verschijn-

selen die in het aanschouwen van de kennis van de waarheid volledig verdwijnt. 



290                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

दहेस्यानप प्रपञ्चिात्प्रािब्धावनस्थनतिः कुतिः। 
अज्ञाननजनबोधार् ंप्रािब्धां वनि व ैश्रनुतिः॥ ९७॥ 
dehasyāpi prapañcatvātprārabdhāvasthitiḥ kutaḥ | 

ajñānijanabodhārthaṁ prārabdhaṁ vakti vai śrutiḥ || 97|| 

dehasya: van het lichaam; api: ook; prapañcatvāt: vanwege de aard van ver-

schijnsel zijn; prārabdhāvasthitiḥ: het bestaan van prārabdha; kutaḥ: hoe; 

(asti:is); ajñānijanabodhārthaṁ: voor het begrip van het onwetende volk; 

prārabdhaṁ: prārabdha; vakti: spreekt; vai: alleen; śrutiḥ: śruti, de geschrif-

ten. 

 

97. Hoe kan prārabdha bestaan voor het lichaam, 

Dat deel uitmaakt van de verschijnselenwereld? 

Het is voor het begrip van de onwetenden
1
 alleen 

Dat de geschriften over prārabdha spreken. 

  

                                                      
1
 Het is voor het begrip van de onwetenden: zij die de hoogste waarheid niet kennen 

redetwisten en zeggen: “Als onwetendheid tezamen met al zijn effecten door kennis is 

vernietigd, hoe kan het lichaam van een ‘in leven bevrijde wijze’, of ‘verlichte’, in 

leven zijn, en hoe is het voor hem mogelijk om zich als een sterveling te gedragen?”. 

Zij falen echter om te zien dat ze het zelf zijn die, in onwetendheid verkerend, het li-

chaam van een ‘in leven bevrijde wijze’ zien en over hem spreken als een handelende, 

terwijl de wijze zelf zich nimmer bewust is van een lichaam omdat hij onafgebroken in 

het Zelf gevestigd is. Om dat soort onwetenden tevreden te stellen geven de geschriften 

een voorlopige verklaring over het ogenschijnlijke gedrag van een wijze. 

Zie ook de voetnoot bij vers 90. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          291 

 

क्षीयन्त ेिास्य कमा मनर्ण तनस्मन्दृष्ट ेपिावि।े 
बहुिां तनन्नषधेार् ंश्रतु्या गीतां ि यतु्स्फतम ् ॥ ९८॥ 
kṣīyante cāsya karmāṇi tasmindṛṣṭe parāvare | 

bahutvaṁ tanniṣedhārthaṁ śrutyā gītaṁ ca yatsphutam || 98|| 

kṣīyante: zijn vernietigd (iti: dus); ca: en; asya: zijn; karmāṇi: alle handelingen, 

alle karma; tasmindṛṣṭe: gerealiseerd hebbende; parāvare: (op) dat wat zowel 

hoger als lager is; bahutvaṁ: het gebruik van meervoud; tanniṣedhārthaṁ: voor 

het uitsluiten van dat (prārabdha); śrutyā: door de geschriften; gītaṁ: is ver-

klaard (tat: dat); ca: ook; yat: welke; sphutam: duidelijk, helder. 

 

98. “En alle karma’s zijn uitgedoofd
1
, 

 Bij de realisatie van Dát
2
 wat hoog en laag is

3
”. 

 De śruti verklaart dit in meervoudvorm 

 Om ook prārabdha karma uit te sluiten. 

  

                                                      
1
 Alle karma’s zijn uitgedoofd: refereert naar Muṇḍaka Upaniṣad 2.2.8: “De hartknoop 

is doorgehakt, geen twijfel bleef overeind, alle karma’s zijn uitgedoofd, bij het zien van 

Hem die hoog en laag is.”  
2
 Dát: het Zelf. 

3
 Wat hoog en laag is: alles bevattende, van de hoogste tot de laagste, inhoudende zo-

wel de oorzaak (schepper) als zijn effecten (de wereld), het Al. 



292                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

उच्यतऽेज्ञबै मलाच्चतैत्तदानर् मियागमिः। 
वदेान्तमतहानां ि यतो ज्ञाननमनत श्रनुतिः॥ ९९॥ 
ucyate'jñairbalāccaitattadānarthadvayāgamaḥ | 

vedāntamatahānaṁ ca yato jñānamiti śrutiḥ || 99|| 

ucyate: is gehandhaafd; ajñaiḥ: door de onwetende; balāt: (nood)ge-dwongen; 

ca: nog; etat: deze; tadā: dan; anarthadvayāgamaḥ: ruimte voor twee absurdi-

teiten (bhaviṣyati: zal zijn); vedāntamatahānaṁ: verwerping van de Vedanti-

sche conclusie; ca: ook (ataḥ: daarvoor); yataḥ: waarvan; jñānaṁ: kennis; 

(bhavati: oprijst); iti (sā) dat; śrutiḥ: śruti, geschriften; (grāhyā: moet worden 

geaccepteerd). 

 

99. Als de onwetende ertoe neigt deze uitspraak
1
 te negeren, 

Raakt hij niet alleen in twee absurditeiten verstrikt
2
 

 Maar laat ook de conclusie van Vedānta varen
3
. 

 Daarom moet de waarheid in deze uitspraak worden omarmd.
4
 

  

                                                      
1
 Deze uitspraak: het ophouden van prārabdha en zijn effecten bij zelfrealisatie. 

2
 Raakt hij niet alleen in twee absurditeiten verstrikt: hij die vasthoudt aan de gedachte 

dat prārabdha bij zelfrealisatie niet geheel oplost maakt de volgende vergissingen: 

1. Bevrijding van de banden van dualiteit zal niet mogelijk zijn omdat er altijd ‘iets 

anders, een tweede’ zal blijven bestaan, n.l. prārabdha naast Brahman. 

2. Hij kan niet meer zijn voordeel doen met de kennis geopenbaard in de geschriften. 
3
 Maar laat ook de conclusie van Vedānta varen: de uiteindelijke conclusie van Vedānta 

is dat er alleen één niet-duale Brahman is die zonder geboorte, onsterfelijk en vrij van 

al het veranderlijke is. De wereld van dualiteit is een schepping van onwetendheid en 

zal ophouden te bestaan bij het dagen van zelfkennis. Hij die zelfs na het dagen van 

zelfkennis aan prārabdha vasthoudt mist de ultieme Vedantische waarheid die van 

niet-duale aard is. 
4
 Daarom moet de waarheid in deze uitspraak worden omarmd: de verwerving van het 

niet-duale Zelf alleen bevat de ware kennis en de geschriften zijn slechts de middelen 

naar deze kennis. Maar niet alle geschriften bevatten deze kennis. Daarom dienen al-

leen die geschriften die naar de uiteindelijke zelfrealisatie leiden als de echte geschrif-

ten te worden geaccepteerd en andere, die dualiteit ondersteunen, als secundair te wor-

den beschouwd, daar ze niet op de kennis van waarheid berusten. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          293 

 

नत्रपञ्चाङ्गान्यतो वक्ष्य ेपवूोिस्य नह लब्धय।े 
तशै्च सविैः सदा काय ंनननदध्यासनमवे त॥ु १००॥ 
tripañcāṅgānyato vakṣye pūrvoktasya hi labdhaye | 

taiśca sarvaiḥ sadā kāryaṁ nididhyāsanameva tu || 100|| 

tripañcāṅgāni: vijftien treden (aham: ik); yatho: nu; vakṣye: zal worden uitge-

legd; pūrvoktasya: van de eerder genoemde (kennis); hi: stopwoord; labdhaye: 

voor het verwerven, verkrijgen; taiḥ sarvaiḥ: met behulp van hen allen; ca: 

stopwoord; sadā: altijd; kāryaṁ: moet worden beoefend; nididhyāsana: diep-

gaand meditatie: eva: waarlijk; tu: stopwoord. 

 

100. Voor het verwerven van zelfkennis
1
 

 Zal ik nu de vijftien stappen uiteenzetten. 

 Over de betekenis van deze stappen 

Moet men onafgebroken contempleren
2
. 

 

  

                                                      
1
 Voor het verwerven van zelfkennis: in de verzen 24-28 is de aard van de kennis, die 

het doel van het menselijk bestaan is, in detail uitgelegd. Het kennen van het doel is 

echter niet voldoende; men moet zich ook van de middelen voorzien om dat te berei-

ken. De hier aangeboden vijftien stappen, indien ze met ernst worden nagevolgd, zullen 

leiden tot het bereiken van zelfkennis. 
2
 Contempleren: de tekst gebruikt hier het Sanskrit woord ‘nididhyāsana’. Śravana, 

manana en nididhyāsana, in het kort ‘horen, reflectie en contemplatie’, kunnen opgevat 

worden als de drie stadia van vicāra, of zelfonderzoek, dat naar bevrijding (mokṣa) 

leidt. Het horen van de waarheid van de leermeester is śravana. Het overwegen van het 

gehoorde tot het begrepen is en elke twijfel erover geheel verdwenen is heet manana. 

Het verwezenlijken van wat tot dan toe een begrip was, is ten slotte nididhyāsana. 



294                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

ननत्याभ्यासार्दत ेप्रानप्तन म भवते्सनच्चदात्मनिः। 
तस्माद्ब्रह्म नननदध्यासनेज्जज्ञासिुः श्रयेस ेनििम ् ॥ १०१॥ 
nityābhyāsādṛte prāptirna bhavetsaccidātmanaḥ | 

tasmādbrahma nididhyāsejjijñāsuḥ śreyase ciram || 101|| 

nityābhyāsādṛte: zonder gestadige oefening; prāptiḥ: realisatie; na: niet; bha-

vet: oprijst; saccidātmanaḥ: van het Zelf dat het absolute bestaan en kennis is; 

tasmāt: zo; nididhyāset: mediteren; jijñāsuḥ: de zoeker naar kennis; śreyase: 

voor het hoogste goed; brahman: Brahman; cira: lang. 

 

101. Het Zelf, dat absoluut bestaan en kennis is 

 Kan niet gerealiseerd worden zonder gestadige oefening. 

 Daarom moet de zoeker naar kennis constant mediteren 

 Op Brahman voor het verwerven van het hoogste goed. 

 

 

  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          295 

 

यमो नह ननयमस्त्यागो मौन ां दशेश्च कालता। 
आसनां मलूबांधश्च दहेसाम्यां ि र्दनिनतिः॥ १०२॥ 
प्रार्णसांयमनां िवै प्रत्याहािश्च धािर्णा। 
आत्मध्यानां समानधश्च प्रोिान्यङ्गानन व ैक्रमात ् ॥ १०३॥ 
yamo hi niyamastyāgo maunaṁ deśaśca kālatā | 

āsanaṁ mūlabaṁdhaśca dehasāmyaṁ ca dṛksthitiḥ || 102|| 

prāṇasaṁyamanaṁ caiva pratyāhāraśca dhāraṇā | 

ātmadhyānaṁ samādhiśca proktānyaṅgāni vai kramāt || 103|| 

yamaḥ: beteugeling van de zinnen; hi: stopwoord; niyamaḥ: beteugeling van de 

geest; tyāgaḥ: afstand doen; maunaṁ: stilte, stilzwijgen; deśaḥ: plaats, oord, 

plek; kālatā: tijd; ca: en; āsanaṁ: (lichaams)houding; mūlabaṁdhaḥ: de beteu-

gelende bron of macht; ca: en; dehasāmyaṁ: balans van het lichaam; 

dṛksthitiḥ: ware zicht; prāṇasaṁyamanaṁ: beteugeling van de levenskracht; 

ca: en; eva: tevens; pratyāhāraḥ: absorptie; eva: ook; dhāraṇā: concentratie; 

ātmadhyānaṁ: meditatie op Ātman; ca: en; samādhi: samādhi; proktāni: zijn 

omschreven; aṅgāni: de stappen; vai: stopwoord; kramāt: in volgorde. 

 

102-103.  De [vijftien] stappen in volgorde zijn
1
:  

Beteugeling van de zinnen
2
 (yamaḥ),  

Beteugeling van de geest
3
 (niyamaḥ),  

Afstand doen
4
 (tyāgaḥ), Stilte

5
 (maunaṁ), Plek

6
 (deśaḥ),  

Tijd
7
 (kālatā), Lichaamshouding

8
 (āsanaṁ),  

Beteugelingskracht
9
 (mūlabaṁdhaśca),  

Balans van het lichaam
10

 (dehasāmyaṁ), Waar Zicht
11

 (dṛksthitiḥ),  

Beteugeling van de levenskracht
12

 (prāṇasaṁyamanaṁ), 

 Absorptie
13

 (pratyāhāraḥ), Concentratie
14

 (dhāraṇā), 

 Meditatie op het Zelf
15

 (ātmadhyānaṁ) en Samādhi
16.

  

                                                      
1
 Acht hiervan komen in het ‘achtvoudige pad’ van Patañjali’s Yoga Sūtra’s voor (on-

derstreept in verzen 102-103). 
2 

Vers 104. 
3 

Vers 105. 
4
 Vers 106. 

5
 Verzen 107-109.  

6
 

Vers 110. 
7
 Vers 111. 

8
 Verzen 112-113. 

9
 Vers 114. 

10
 Vers 115. 

11
 Verzen 116-117. 

12
 

Verzen 118-120. 
13

 Vers 121. 
14

 Vers 122. 
15

 Vers 123. 
16

 Verzen 124-128. 



296                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

सवं ब्रह्मनेत नवज्ञानानदनियग्रामसांयमिः। 
यमोऽयनमनत सांप्रोिोऽभ्यसनीयो महुुम ुमहुिः॥ १०४॥ 
sarvaṁ brahmeti vijñānādindriyagrāmasaṁyamaḥ | 

yamo'yamiti saṁprokto'bhyasanīyo muhurmuhuḥ || 104|| 

sarvaṁ: alles: brahma: Brahman (asti: is); iti vijñānāt: uit zulke kennis; 

indriyagrāmasaṁyamaḥ: de beteugeling van de zinnen; ayaṁ: deze; yama iti: 

als yama; saṁproktaḥ: wordt terecht genoemd (saḥ: deze); abhyasanīyaḥ: moet 

worden beoefend; muhurmuhuḥ: telkens, herhaaldelijk, menigmaal. 

 

104. Beteugeling van de zinnen die berust  

Op de kennis van ‘alles is Brahman’, 

Wordt terecht ‘yama’
1
 genoemd 

En moet telkens worden beoefend. 

 

 

  

                                                      
1
 Yama: beteugeling van de zinnen wordt hier als de eerste stap genoemd omdat een 

toereikende morele basis voor het kunnen volgen van de weg naar zelfkennis van es-

sentieel belang is. De beschrijving van yama door Patañjali (2.30) betreft een opsom-

ming van de afzonderlijke aspecten: ‘Geloften van zelfonthouding omvatten het zich 

onthouden van geweld, leugen en bedrog, diefstal, onkuisheid, hebzucht (ahiṃsā-

satyāsteya-brahmacaryā-parigraha yamāḥ). Śaṅkara stelt dat alle door Patañjali ge-

noemde aspecten vanzelfsprekend volgen uit de kennis van ‘alles is Brahman.’ 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          297 

 

सजातीयप्रवाहश्च नवजातीयनतिसृ्कनतिः। 
ननयमो नह पिानन्दो ननयमानियत ेबधुिैः॥ १०५॥ 
sajātīyapravāhaśca vijātīyatiraskṛtiḥ | 

niyamo hi parānando niyamātkriyate budhaiḥ || 105|| 

sajātīyapravāhaḥ: de doorlopende stroom van één soort gedachte; ca: en; (iti: 

deze) vijātīyatiraskṛtiḥ: het verwerpen van alles dat vreemd daar aan is; 

niyamaḥ: niyama; (ucyate: wordt genoemd); (ayaṁ: deze); hi: waarlijk; 

parānandaḥ: de opperste gelukzaligheid; niyamāt: regelmatig; kriyate: wordt 

beoefend; (ayaṁ: deze) budhaiḥ: door de wijzen. 

 

105. De onafgebroken stroom van één enkele gedachte
1
 

 Met uitsluiting van alle andere gedachten is ‘niyama’
2
, 

De beteugeling van de geest, de opperste gelukzaligheid. 

 Dit moet constant door de wijzen worden beoefend. 

  

                                                      
1
 Eén enkele gedachte: met name gedachten als ‘dit Zelf is Brahman’. 

2
 Ook hier is de beschrijving van niyama door Patañjali gedetailleerd: ‘Zuiverheid, 

tevredenheid, onthouding, zelfstudie, zelfovergave aan God, vormen tezamen het nale-

ven der geboden (śauca-saṅtoṣha-tapaḥ-svādhyāyeśvara-praṇidhānāni-niyamāh).’  

Ook hier geldt volgens Śaṅkara dat de genoemde deugden moeiteloos toegankelijk zijn 

voor hem die in Brahman gevestigd is. 

 



298                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

त्यागिः प्रपञ्चरूपस्य निदात्मिावलोकनात ् । 
त्यागो नह महताां पजू्यिः सद्यो मोक्षमयो यतिः॥ १०६॥ 
tyāgaḥ prapañcarūpasya cidātmatvāvalokanāt | 

tyāgo hi mahatāṁ pūjyaḥ sadyo mokṣamayo yataḥ || 106|| 

tyāgaḥ: verlating, verwerping, afstand doen, verzaken; prapañcarūpasya: van 

het illusoire universum; cidātmatvāvalokanāt: het als het alles bewuste Zelf 

realiserend; tyāgaḥ: verzaking; afstand doen; (asti: is); hi: waarlijk; mahatāṁ: 

door de groten; pūjyaḥ: geëerd; sadyaḥ: onmiddellijk; mokṣamayaḥ: van natuur 

van bevrijding (bhavati: is); yatāḥ: omdat; (ayaṁ: dit). 

 

106. Afstand doen van de wereld der verschijnselen 

 Door daarin alleen het Zelf, puur bewustzijn, te zien, 

 Huldigen de wijzen als ‘tyāgaḥ’, de ware verzaking
1
, 

 Omdat zijn aard onmiddellijke bevrijding is. 

 

  

                                                      
1
 Ware verzaking: onder afstand doen wordt soms verstaan het opgeven van handelin-

gen en bezittingen hetgeen uiteindelijk tot een staat van inactiviteit leidt. Dit is echter 

verre van wat werkelijk onder afstand doen begrepen moet worden dat, in zijn diepste 

betekenis, volledig positief is. Het ware afstand doen is het zien van het Zelf als alles 

en overal waardoor niets te wensen overblijft. Zie ook Īśā Upaniṣad (1): “Om. Dit 

alles, al het geschapene, dient gezien te worden als de Heer. Geniet zonder binding aan 

te gaan. Begeer niets, want van wie is het bezit?” 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          299 

 

यस्मािािो ननवत मन्त ेअप्राप्य मनसा सह। 
यिौनां योनगनभग मम्यां तिवते्सव मदा बधुिः॥ १०७॥ 
yasmādvāco nivartante aprāpya manasā saha | 

yanmaunaṁ yogibhirgamyaṁ tadbhavetsarvadā budhaḥ || 107|| 

yasmāt: waarvan; vācaḥ: woorden; (tat: dat); nivartante: omkeer; aprāpya: 

zonder bereiken; manasā saha: met de geest (denken); yat: welke; maunaṁ: 

stilte; yogibhiḥ: door de yogi’s; gamyaṁ: bereikbaar; tat: dat; bhavet: moet 

zijn; arvadā: altijd; budhaḥ: de wijze. 

 

107. De wijze mens dient altijd te verblijven in dié stilte
1
 

Waarvandaan woorden én het denken terugkeren
2
 

Zonder haar bereikt te hebben, 

Maar die voor bevrijde zielen
3
 toegangkelijk is.  

                                                      
1
 Die stilte: gerefereerd wordt naar het Zelf wiens natuur altijd stil en vredig is. 

2
 Terugkeren: gerefereerd wordt naar Taittirīya Upaniṣad (2.9): “Na de realisatie 

van de gelukzaligheid van Brahman, is de verlichte mens nergens bang voor. Woorden 

samen met de geest kunnen het niet bereiken en keren terug.” 

3
 De bevrijde zielen: de tekst spreekt over yogi’s. 



300                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

वािो यस्यानन्नवत मन्त ेतििुां  केन शक्यत।े 
प्रपञ्चो यनद विव्यिः सोऽनप शब्दनववनज मतिः॥ १०८॥ 
इनत वा तिविेौन ां सताां सहज सांनज्ञतम ् । 
नगिा मौन ां त ुबालानाां प्रयिुां  ब्रह्मवानदनभिः॥ १०९॥ 
vāco yasyānnivartante tadvaktuṁ kena śakyate | 

prapañco yadi vaktavyaḥ so'pi śabdavivarjitaḥ || 108|| 

iti vā tadbhavenmaunaṁ satāṁ sahaja saṁjñitam | 

girā maunaṁ tu bālānāṁ prayuktaṁ brahmavādibhiḥ || 109|| 

 

vācaḥ: woorden; yasmāt: van waar; nivartante: terugkeren; tat: dat; vaktuṁ: 

omschreven te worden; kena: door wie; śakyate: is in staat; prapañca: de ver-

schijnselenwereld; yadi: als; vaktavyaḥ: van besproken te worden; so'pi: zelfs 

dat; śabdavivarjitaḥ: ontbloot, verstoken van woorden; (bhavati: is); iti vā: of 

dit (yat: welke); tat: dat; bhavet; is; maunaṁ: stilte; satāṁ: onder de wijzen; 

sahaja saṁjñitam: aangeboren (of natuurlijk) genoemd; girā: beteugeling van 

spraak; maunaṁ: stilte; tu: stopwoord; bālānāṁ: voor kinderen; prayuktaṁ: 

bestemd; brahmavādibhiḥ: door de leraren van Brahman.  

 

108. Wie kan Dát [Brahman] beschrijven 

 Waar woorden van terugkeren? 

 Zelfs van de wereld der verschijnselen 

 Is de beschrijving voorbij woorden
1
. 

109. Dít
2
, met andere woorden, is ook stilte 

 Als aangeboren
3
 bekend onder de wijzen. 

 De leraren gebieden aan de onwetenden 

 De inachtneming van stilte door intomen van spraak.  

                                                      
1
 Voorbij woorden: zelfs deze wereld, wanneer men poogt hem te beschrijven, blijkt 

onuitsprekelijk te zijn omdat het noch bestaan (sat) noch niet-bestaan (asat) is. Als hij 

werkelijk bestond zou hij in diepe slaap niet verdwijnen, als hij niet bestond zou hij het 

in de wakende staat niet verschijnen. Daarom is ook de wereld onuitsprekelijk. 
2
 Dit: de onuitsprekelijkheid van Brahman en de wereld. 

3
 Als aangeboren: onafscheidelijk zijn van het Zelf. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          301 

 

आदावन्त ेि मध्य ेि जनो यनस्मन्न नवद्यत।े 
यनेदेां सततां व्याप्तां स दशेो नवजनिः स्मतृिः॥ ११०॥ 
ādāvante ca madhye ca jano yasminna vidyate | 

yenedaṁ satataṁ vyāptaṁ sa deśo vijanaḥ smṛtaḥ || 110|| 

ādau: in het begin; anta: aan het eind; ca: en; madhye: in het midden; ca; ook; 

janaḥ: mensen (het universum); yasmin: waarin; na: niet; vidyate: bestaat; ye-

na: waardoor; idaṁ: dit (universum); satataṁ: altijd; vyāptaṁ: is doordrongen; 

saḥ: dat; deśaḥ: plek, plaats, ruimte; vijanaḥ: eenzaamheid; smṛtaḥ: wordt ge-

kend. 

 

110. Dat is de ‘plek’ waar eenzaamheid
1
 alleen is, 

Waar het universum niet bestaat, 

Noch in het begin, noch aan het eind of in het midden, 

Is altijd van Brahman doordrongen. 

 

  

                                                      
1
 Die eenzaamheid: hier wordt Brahman bedoeld, omdat Brahman alleen IS en er nim-

mer een ‘tweede’ kan zijn. 



302                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

कलनात ् सव मभतूानाां ब्रह्मादीनाां ननमषेतिः। 
कालशब्दने नननदिष्टो ह्यखर्णडानन्दकोऽियिः॥ १११॥ 
kalanāt sarvabhūtānāṁ brahmādīnāṁ nimeṣataḥ | 

kālaśabdena nirdiṣṭo hyakhaṇḍānandako'dvayaḥ || 111|| 

kalanāt: vanwege totstandbrenging; sarvabhūtānāṁ: van alle schepsels; 

brahmādīnāṁ: beginnend met Brahmā; nimeṣataḥ: in een oogwenk; 

kālaśabdena: door het woord tijd; nirdiṣṭaḥ: aangeduid; hi: waarlijk; 

akhaṇḍānandakaḥ: onverdeelde gelukzaligheid; advayaḥ: niet-duale. 

 

111. Het niet-duale
1
 dat onverdeeld geluk is, 

 Wordt met het woord ‘tijd’ aangeduid. 

 Omdat het in een oogwenk alle wezens  

 Vanaf  Brahmā tot bestaan brengt
2
.  

 

 

  

                                                      
1
 Het niet-duale: Brahman. 

2
 Tot bestaan brengt: het gehele universum heeft slechts de vorm van een gedachte die 

tezamen met het concept tijd in het oneindige bewustzijn in een oogwenk oprijst.  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          303 

 

सखुनेवै भवदे्यनस्मन्नजस्रां ब्रह्मनिन्तनम ् । 
आसनां तनिजानीयान्नतेित्सखुनाशनम ् ॥ ११२॥ 
sukhenaiva bhavedyasminnajasraṁ brahmacintanam | 

āsanaṁ tadvijānīyānnetaratsukhanāśanam || 112|| 

sukhena: gemakkelijk; eva: waarlijk; bhavet: wordt; yasmin: waar; ajasraṁ: 

onophoudelijk; brahmacintanam: meditatie op Brahman; āsanam (iti): is de 

houding; tat: dat; vijānīyāt: moet weten; na: niet; itarat: elk ander; 

sukhanāśanam: geluk vernietigend. 

 

112. Dat is de meest geschikte houding  

 Waarin meditatie op Brahman  

 Gemakkelijk en vloeiend verloopt, 

 En geen andere
1
 die het gerief stoort. 

  

                                                      
1
 En geen andere: andere lichaamshoudingen die fysieke ongemakken met zich mee-

brengen waardoor de geest naar lagere regionen daalt in plaats van gevestigd in Brah-

man te blijven. 



304                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

नसद्धां यत्सवमभतूानद नवश्वानधष्ठानमव्ययम ् । 
यनस्मनन्सद्धािः समानवष्टास्ति ैनसद्धासनां नवदुिः॥ ११३॥ 
siddhaṁ yatsarvabhūtādi viśvādhiṣṭhānamavyayam | 

yasminsiddhāḥ samāviṣṭāstadvai siddhāsanaṁ viduḥ || 113|| 

siddhaṁ: goed bekend; yat: welke; sarvabhūtādi: [de oorsprong] van alle we-

zens; viśvādhiṣṭhānam: dat wat het gehele universum draagt; avyayam: onver-

anderlijk; (iti: dus); yasmin: waarin; siddhāḥ: siddha’s (de verlichten of 

paṇḍitaḥ: de wijzen); samāviṣṭāḥ: volledig opgelost; tat: dat; vai: alleen; 

siddhāsanam: als siddhāsana, volmaakte houding; viduḥ: ken. 

 

113. Dat wat de oorsprong van alle wezens is 

 En de drager van het gehele universum, 

 Het onveranderlijke, waarin de verlichten opgaan, 

 Ken Dát alleen als de ‘volmaakte houding’
1
. 

 

 

  

                                                      
1
 Volmaakte houding: de tekst spreekt van ‘siddhāsana’, omschreven als de zittende 

lichaamshouding waarbij de linker hiel onder het lichaam en de rechter hiel vóór het 

lichaam geplaatst wordt, het zicht gericht tussen de wenkbrauwen en mediterend op de 

syllabe OM. Śaṅkara distantieert zich van dergelijke beschrijvingen en noemt 

siddhāsana als de enige houding waarin de mediterende met Brahman is vereenzelvigd. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          305 

 

यिलूां सव मभतूानाां यिलूां नित्तबन्धनम ् । 
मलूबन्धिः सदा सवे्यो योग्दयोऽसौ िाजयोनगनाम ् ॥ ११४॥ 
yanmūlaṁ sarvabhūtānāṁ yanmūlaṁ cittabandhanam | 

mūlabandhaḥ sadā sevyo yogyo'sau rājayoginām || 114|| 

yat: welke; mūlaṁ: de bron; oorsprong, begin; sarvabhūtānāṁ: van al wat be-

staat; yanmūlaṁ: waarop het is gegrondvest; (tat: dat); cittabandhanam: be-

dwingen, beteugelen, van de geest; mūlabandhaḥ: de beteugelende bron of 

macht; (ucyate: wordt genoemd); sadā: altijd; sevyaḥ: moet worden eigen ge-

maakt; yogyaḥ: geschikt, bestemd; asau: deze; rājayoginām: van de rāja-

yogi’s. 

 

114. Dat [Brahman], de oorsprong van al wat bestaat, 

 En waarop de beteugeling van de geest is gegrond
1
 

 Is de ‘beteugelende bron’
2
, die omarmd moet worden 

 Omdat deze bij voorkeur passend is voor rāja-yogi’s
3
. 

 

  

                                                      
1
 Waarop de beteugeling van de geest is gegrond: alleen door het volledig opgaan in het 

Zelf wordt de geest geheel beteugeld. 
2
 Beteugelende bron: de tekst gebruikt het woord ‘mūlabandha’, zijnde een lichaams-

houding die tot Hatha-Yoga behoort. De onderliggende boodschap van deze laatste drie 

verzen is dat zolang men stevig gevestigd is in meditatie op Brahman, men zich daarbij 

geen zorgen hoeft te  maken over de lichaamshouding. Ervaringen tonen aan dat wan-

neer men stevig in het Zelf gevestigd is, het lichaam vanzelfsprekend de juiste houding 

aanneemt en deze behoudt. 
3
 Rāja-yogi’s: gevorderde beoefenaren van spirituele meditatie. 



306                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

अङ्गानाां समताां नवद्यात्सम ेब्रह्मनर्ण लीनताम ् । 
नो िने्नवै समानिमजृिुां शषु्कवकृ्षवत ् ॥ ११५॥ 
aṅgānāṁ samatāṁ vidyātsame brahmaṇi līnatām | 

no cennaiva samānatvamṛjutvaṁ śuṣkavṛkṣavat || 115|| 

aṅgānāṁ: van de ledematen; samatāṁ: balans, evenwicht; vidyāt: moet weten; 

same: homogeen, gelijksoortig; brahmaṇi: in Brahman; līnatām: absorbtie, 

oplossing; no cit: anders; na: niet; eva; waarlijk; samānatvam: balans; (bhavati: 

is); ṛjutvaṁ: rechtheid; śuṣkavṛkṣavat: zoals een uitgedroogde boom. 

 

115. Opgelost zijn in de onvermengde Brahman 

 Is de ‘volmaakte balans’ van de ledematen. 

 Enkel het rechtop staan van het lichaam,  

 Zoals een uitgedroogde boom, is geen balans. 

 

  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          307 

 

र्दनष्टां ज्ञानमयीं कृिा पश्यदे्ब्रह्ममयां जगत ् । 
सा र्दनष्टिः पिमोदािा न नासाग्रावलोनकनी॥ ११६॥ 
dṛṣṭiṁ jñānamayīṁ kṛtvā paśyedbrahmamayaṁ jagat | 

sā dṛṣṭiḥ paramodārā na nāsāgrāvalokinī || 116|| 

dṛṣṭi: zienswijze; jñānamayīṁ: vol kennis; kṛtvā: makend; paśyet: zicht heb-

ben; brahmamayaṁ: Brahman zelf te zijn; jagat: de wereld; sā: dat; dṛṣṭaḥ: 

zienswijze; paramodārā: nobel, edel; (bhavati: is); na: niet; nāsāgrāvalokinī: 

dat wat de punt van de neus ziet. 

 

116. De gewone zienswijze ruilend voor die van kennis 

 Moet men de wereld als Brahman alleen zien. 

 Dat is het meest edele zicht, en niet 

 Wat op de punt van de neus is gericht
1
. 

 

 

  

                                                      
1
 Niet dat wat de punt van de neus ziet: er wordt soms gezegd dat men zittend en turend 

op de punt van de neus moet mediteren. Zie bijvoorbeeld Bhagavad Gītā (6.13): “Laat 

hij, terwijl het lichaam, hals en hoofd rechtop houdt, onbeweeglijk en bedaard, met 

gesloten ogen de blik gericht op de punt van de neus.” Hier ligt het gevaar van het al te 

letterlijk nemen en het uit de context nemen van dergelijke tekstgedeelten. Lees daarom 

ook de daarop volgende twee verzen. Vers 6.14: ‘Met vrede in zijn hart en zonder 

vrees, zijn gedachten beheersend en strak op Mij (Brahman) gevestigd, laat de brahma-

carin dan zichzelf overgeven in contemplatie op Mij.’ 6.15: ‘Terwijl hij zijn geest aldus 

voortdurend in gemeenschap met Mij houdt en zijn gedachten beteugeld zijn, zal hij 

vrede bereiken die de Mijne is en die hem ten slotte tot bevrijding zal leiden.’  

Voor de rijpe beoefenaars van meditatie die reeds de ervaring van de eenheid met 

Brahman kennen (Brahmavit) en daar steeds naar toe kunnen terugkeren, zegt Śaṅkara 

onomwonden dat met de meditatie op Brahman alle andere instructies overbodig wor-

den omdat die instructies alleen ten doel hebben de staat van eenzelvigheid met Brah-

man te bewerkstelligen. 



308                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

द्रष्तदृश मनर्दश्यानाां नविामो यत्र वा भवते ् । 
र्दनष्टस्तत्रवै कत मव्या न नासाग्रावलोनकनी॥ ११७॥ 
draṣtṛdarśanadṛśyānāṁ virāmo yatra vā bhavet | 

dṛṣṭistatraiva kartavyā na nāsāgrāvalokinī || 117|| 

draṣtṛdarśanadṛśyānāṁ: van de ziener, het zicht en het geziene; virāmaḥ: op-

houden; yatra: waar; vā: of; bhavet: vindt plaats; dṛṣṭaḥ: visie, zicht; tatraiva: 

daar alleen; kartavyā: moet naar gericht worden; na: niet; nāsāgrāvalokinī: dat 

wat de punt van de neus ziet. 

 

117. Of, men dient zijn zicht steeds te richten 

 Alleen op Dát waar alle onderscheid ophoudt 
1
 

 Tussen de ziener, het zicht en het geziene, 

 En niet op de punt van de neus. 

 

 

  

                                                      
1
 Alleen op Dát waar alle onderscheid ophoudt: gerefereerd wordt naar Brahman dat 

puur, oneindig en tijdloos bewustzijn is waarin elke diversiteit zoals de ziener, het zicht 

en het geziene, dat voor de triade van alle waarnemingen geldt, ophoudt te bestaan. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          309 

 

नित्तानदसवमभावषे ुब्रह्मिनेवै भावनात ् । 
ननिोधिः सव म वतृ्तीनाां प्रार्णायामिः स उच्यत॥े ११८॥ 
cittādisarvabhāveṣu brahmatvenaiva bhāvanāt | 

nirodhaḥ sarva vṛttīnāṁ prāṇāyāmaḥ sa ucyate || 118|| 

cittādisarvabhāveṣu: in alle mentale staten zoals citta (het individuele bewust-

zijn); brahmatvena: als Brahman; eva: waarlijk; bhāvanāt: door het vermogen 

van herinnering; nirodhaḥ: beteugelen; sarva vṛttīnāṁ: van alle modificaties 

van de geest; (yaḥ: welk); prāṇāyāmaḥ: prāṇāyāma, beteu-geling van de le-

venskracht; sa: dat; ucyate: wordt genoemd. 

 

118. De beteugeling van de mentale bewegingen
1
 

 Door het vermogen van herinnering 

 In alle staten van bewustzijn
2
 [aan Brahman alleen] 

 Wordt ‘beteugeling van de levenskracht’ genoemd. 

 

  

                                                      
1
 De beteugeling van mentale bewegingen: zie ook in Yoga Sutra’s van Patañjali  (1.2): 

‘Yoga is de beteugeling van de wijzigingen (modificaties) in het denken (yogaś 

cittavṛtti nirodhaḥ). Levenskracht, waar ademhaling een aspect van is, en mentale 

bewegingen, simpelweg gezegd de stroom van gedachten, vormen tezamen een onaf-

scheidelijk koppel. Door de beteugeling van de ene wordt ook de andere beteugeld. Bij 

hatha-yoga wordt de minder aan te bevelen weg van adembeheersing gevolgd die ook 

tot de kalmering van de geest leidt. In het bovengenoemde vers wordt gezegd dat de 

constante en aanhoudende beteugeling van alle zinnen door het proces van getuige zijn 

van de geest en zijn creaties als in en van Brahman prāṇāyāma is. Ook hier spreekt 

Śaṅkara zich er dus duidelijk over uit dat enkel en alleen de herinnering aan en zich 

vereenzelvigen met Brahman alle andere yoga disciplines overtreft. 
2
Herinnering in alle staten van bewustzijn: de tekst gebruikt hier het woord citta als 

bewustzijn. Citta staat voor het persoonlijke bewustzijn, het bewustzijn waarin zowel 

het individu (jīva) alsmede de gehele schepping (prakṛti) zich manifesteren. Wanneer 

het individu, in welke staat dan ook, zich zijn ware natuur herinnert lost alles zich in 

Brahman op (citta lost op in cit, het onbegrensde bewustzijn). Dit is de directe weg 

naar zelfkennis voor de meest rijpe geesten die zich niet aan ongemakkelijke, pijnlijke 

en langdurige disciplines hoeven te onderwerpen. 



310                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

ननषधेन ां प्रपञ्चस्य ििेकाख्यिः समीिर्णिः। 
ब्रह्मवैास्मीनत या वनृत्तिः पिूको वायिुीनितिः॥ ११९॥ 
ततस्तिनृत्तनशै्चल्यां कुां भकिः प्रार्णसांयमिः। 
अयां िानप प्रबदु्धानामज्ञानाां िार्णपीडनम ् ॥ १२०॥ 
niṣedhanaṁ prapañcasya recakākhyaḥ samīraṇaḥ | 

brahmaivāsmīti yā vṛttiḥ pūrako vāyurīritaḥ || 119|| 

tatastadvṛttinaiścalyaṁ kuṁbhakaḥ prāṇasaṁyamaḥ | 

ayaṁ cāpi prabuddhānāmajñānāṁ ghrāṇapīḍanam || 120|| 

niṣedhanaṁ: ontkenning,  preventie; prapañcasya: van de verschijnselen-

wereld; recakākhyaḥ: bekend als recaka (uitademing); samīraṇaḥ: ademhaling; 

(asti: is); ahaṁ: Ik; brahma: Brahman; eva: alleen; asmi: ben; iti: deze; yā: 

welke; vṛttiḥ: aandacht, gedachte; (sā: dat); pūrakaḥ: puraka (inademing); 

vāyuḥ: adem; īritaḥ: wordt genoemd; tataḥ: daarna; tadvṛttinaiścalyaṁ: de 

vastheid van die gedachte; kuṁbhakaḥ: kumbhaka (ophouden van de adem); 

prāṇasaṁyamaḥ: de beheersing van de levenskracht (staat voor prāṇāyāma); 

ayaṁ: deze; api ca: ook; prabud-dhānām: van de verlichte; (bhavati: is); 

ajñānāṁ: van de onwetende; ghrāṇapīḍanam: drukken van de neus; (ucyate: 

wordt genoemd). 

 

119. De ontkenning van de verschijnselenwereld 

Staat bekend als ‘recaka’ (uitademing). 

 De gedachte ‘Ik ben Brahman alleen’ 

Staat bekend als ‘puraka’ (inademing). 

120. En het vasthouden daarna wordt ‘kumbhaka’ 

(of beteugeling van de adem) genoemd. 

 Dit is ware adembeheersing
1
 voor de verlichte, 

 Daarentegen kwelt de onwetende alleen zijn neus.  

                                                      
1
 Adembeheersing: Patañjali beschrijft het als (2.49) ‘het ophouden van in- en uitade-

ming’. Hij stelt dat de geest onder beheersing wordt gebracht wanneer zijn verbinding 

met de externe wereld doorgesneden wordt door de beteugeling van de adem. Śaṅkara 

stelt echter dat de adem volledig afhankelijk is van de geest en niet andersom; dus in 

plaats van het verkwisten van energie in pogingen de adem te beteugelen dient men de 

geest te beteugelen. Wanneer dit is bewerkstelligd, volgt de adem de geest vanzelf en 

gelijktijdig. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          311 

 

नवषयषे्वात्मताां र्दष्ट्वा मनसनश्चनत मज्जनम ् । 
प्रत्याहाििः स नवज्ञयेोऽभ्यसनीयो ममुकु्षनुभिः॥ १२१॥ 
viṣayeṣvātmatāṁ dṛṣṭvā manasaściti majjanam | 

pratyāhāraḥ sa vijñeyo'bhyasanīyo mumukṣubhiḥ || 121|| 

viṣayeṣu: in alle objecten; ātmatāṁ: het Zelf zijn; dṛṣṭvā: realiserend; manasaḥ: 

van de geest, of het denken; citi: in het opperste bewustzijn; majjanam: absorp-

tie, opgaan; (iti: deze); pratyāhāraḥ: pratyāhāraḥ, absorbtie: saḥ: dat; vijñeyaḥ: 

dient te worden gekend; abhyasanīyaḥ: moet worden beoefend; mumukṣubhiḥ: 

door de zoekers naar bevrijding. 

 

121. Het opgaan van het denken in puur bewustzijn 

Door het zien van het Zelf in alle objecten 

Wordt ‘absorptie’
1
 genoemd en moet worden beoefend 

Door alle zoekers naar bevrijding. 

  

                                                      
1
 Absorptie: de tekst gebruikt hier het woord pratyāhāra. Deze oefening is een manier 

om de mentale bewegingen in de geest, die niets anders dan gedachten zijn, tot stilstand 

te brengen. Het zien van het Zelf in alle objecten impliceert dat er niets anders is dan 

het Zelf; hoe kunnen dan gedachten ontstaan en waarover? 

Ook hier is Śaṅkara directer over de inhoud en betekenis van deze oefening. Patañjali 

beschrijft het als (2.54): “Pratyāhāra is, als het ware, de nabootsing door de zinnen, 

van het denkend beginsel, door zich van de beschouwing van de objecten af te wen-

den”. Deze beschrijving van Patañjali vertoont grote gelijkenis met Śaṅkara‘s ‘zelfbe-

heersing’ (dama), zie vers 6. Śaṅkara laat bij de beschrijving van pratyāhāra als ‘Het 

opgaan van het denken in het opperste bewustzijn door het zien van het Zelf in alle 

objecten’ geen ruimte om pratyāhāra te beschrijven met begrippen en woorden, beho-

rende tot de geest en de wereld, waardoor de puurheid van de oefening zou kunnen 

worden aangetast. 



312                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

यत्र यत्र मनो यानत ब्रह्मर्णस्तत्र दशमनात ् । 
मनसो धािर्णां िवै धािर्णा सा पिा मता॥ १२२॥ 
yatra yatra mano yāti brahmaṇastatra darśanāt | 

manaso dhāraṇaṁ caiva dhāraṇā sā parā matā || 122|| 

yatra yatra: waar ook; manaḥ: de geest, het denken; yāti: gaat; brahmaṇaḥ: van 

Brahman; tatra: daar; darśanāt: door realisatie; manasaḥ: van de geest, den-

ken; dhāraṇāṁ: vastmaken, vastzetten; ca: stopwoord; eva: alleen; dhāraṇā: 

dhāraṇā; sā: dat; parā: het opperste; matā: is bekend. 

 

122. De standvastigheid van de geest 

 Door het zien van Brahman 

Waar ook het denken naar toe gaat, 

 Is de opperste ‘concentratie’
1
. 

  

                                                      
1
 De opperste concentratie: ‘de opperste dhāraṇā’. Patañjali beschrijft dhāraṇā als 

(3.1): ‘Concentratie is het vasthouden van het denken aan één enkel object’. Deze defi-

nitie sluit het bestaan van verscheidenheid categorisch niet uit. Śaṅkara geeft echter aan 

het begrip concentratie (dhāraṇā) een absolute betekenis door te stellen dat door het 

zien van Brahman alleen in elk object, vrij van namen en vormen die opgelegd zijn 

door onwetendheid, het summum van concentratie wordt bereikt. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          313 

 

ब्रह्मवैास्मीनत सितृ्त्या ननिालम्बतया नस्थनतिः। 
ध्यानशब्दने नवख्याता पिमानन्ददानयनी॥ १२३॥ 
brahmaivāsmīti sadvṛttyā nirālambatayā sthitiḥ | 

dhyānaśabdena vikhyātā paramānandadāyinī || 123|| 

(ahaṁ): Ik; brahma: Brahman; eva: alleen; asmi: ben; iti sadvṛttyā: door zo een 

geduchte, krachtige gedachte; nirālambatayā: nergens van afhankelijk; sthitiḥ: 

blijvend, resterend; dhyānaśabdena: door het woord dhyāna (meditatie); 

vikhyātā: wel bekend; (sā: deze); paramānandadāyinī: leidend tot opperste 

gelukzaligheid; (bhavati: is). 

 

123. Het blijvend onafhankelijk zijn van alles  

In de staat van de opperste gelukzaligheid 

Door het besef ‘Ik ben waarlijk Brahman’, 

Is wat ‘meditatie’
1
 genoemd wordt. 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 Meditatie: de tekst gebruikt hiervoor het woord ‘dhyāna’. Ook hier overtreft de be-

schrijving van Śaṅkara die van Patañjali die als volgt luidt (3.2) ‘De ononderbroken 

stroom van denken gericht op een specifiek object is meditatie’. Śaṅkara geeft hier een 

diepere betekenis aan door te stellen dat de (perfecte) meditatie is het oplossen van alle 

gedachten in Brahman, realiserend dat dit je eigen Zelf is. 



314                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

नननव मकाितया वतृ्त्या ब्रह्माकाितया पनुिः। 
वनृत्तनवस्मिर्णां सम्यक्समानधज्ञा मनसांज्ञकिः॥ १२४॥ 
nirvikāratayā vṛttyā brahmākāratayā punaḥ | 

vṛttivismaraṇaṁ samyaksamādhirjñānasaṁjñakaḥ || 124|| 

nirvikāratayā: door gestadigheid, bestendigheid, standvastigheid; vṛttyā: van 

gedachte; brahmākāratayā: door identificatie met Brahman; punaḥ: weer, tel-

kens; vṛttivismaraṇaṁ: vergetelheid van alle mentale activiteit; samyak: volle-

dig; (iti: deze); samādhi: samādhi; (ucyate: wordt genoemd); (ayaṁ: deze); 

jñānasaṁjñakaḥ: kennis genoemd. 

 

124. De totale afwezigheid van mentale activiteit 

 Door zich eerst Brahman te herinneren  

 En zich daarna met Hem te vereenzelvigen, 

 Staat bekend als ‘samādhi’
1
, en ook als kennis

2
.  

                                                      
1
 Samādhi is de staat van onafgebroken ervaring van het Zelf in een bewuste of waken-

de staat. Het is de vrucht van meditatie; wanneer de éénpuntig gerichte aandacht op het 

object van meditatie, zoals in het vorige vers ‘ik ben waarlijk Brahman’ langdurig 

gevestigd is, zal de ervaring van het Zelf als puur en onbegrensd licht daarop volgen.  

Er zijn verschillende stadia van samādhi. Wanneer de Zelfgewaarwording als gevolg 

van mentale onrust slechts door voortdurende inspanning in stand wordt gehouden dan 

heet dit savikalpa samādhi. Het verblijven in savikalpa samādhi  is afhankelijk van de 

inspanning die gedaan wordt. Het onderscheid tussen de kenner, het kennen en het 

gekende is nog niet verdwenen. Wanneer de mentale onrust geheel afwezig is heet het 

nirvikalpa samādhi. Hierbij zijn de zintuigen inactief en gedachten zijn totaal afwezig. 

Er is geen differentiatie en geen enkele inspanning, het is puur bewustzijn dat het ver-

mogen heeft zowel kennis als onwetendheid te verlichten; het is voorbij licht en duis-

ternis. 
2
 En ook als kennis: samādhi is in geen geval een bewusteloze staat. Niettegenstaande 

de afwezigheid van alle objectieve kennis daarin, is puur bewustzijn altijd aanwezig; er 

is niets anders dan puur bewustzijn. Het ontkennen van de afwezigheid van bewustzijn 

in welke staat dan ook is een volslagen onmogelijkheid. Want wie is de ontkenner 

anders dan het bewustzijn van die persoon? Daarom wordt samādhi terecht ook kennis 

genoemd. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          315 

 

इमञ्चाकृनत्रमानन्दां तावत्साध ुसमभ्यसते ् । 
वश्यो यावत्क्षर्णात्प ुांसिः प्रयिुिः सन ्  भवते्स्वयम ् ॥ १२५॥ 
imañcākṛtrimānandaṁ tāvatsādhu samabhyaset | 

vaśyo yāvatkṣaṇātpuṁsaḥ prayuktaḥ san bhavetsvayam || 125|| 

(sādhakaḥ: de aspirant); imaṁ: deze; ca: stopwoord; akṛtrimānandaṁ (mani-

festatie van) ongeschapen gelukzaligheid; tāvat: zo lang; sādhu: zeker, beslist, 

waarlijk; samabhyaset: moet beoefenen; vaśyaḥ: onder beheersing zijnde; 

yāvat: tot; kṣaṇāt: onmiddellijk; puṁsaḥ: van de persoon; prayuktaḥ san: actie 

oproepend; bhavet: oprijst; svayam: spontaan. 

 

125. Samādhi, die de staat van pure gelukzaligheid is, 

Moet de aspirant vastberaden blijven beoefenen, 

Zich volledig daaraan onderwerpend, tot het oprijst 

Spontaan en onmiddellijk wanneer hij dat ook wil
1
. 

 

  

                                                      
1
 Wanneer hij dat ook wil: als het Zelf eenmaal gekend is en de eenzelvigheid van het 

individu met het Zelf een feit is geworden kan het individu op elk moment door zijn 

ware aard te herinneren onafgebroken in het Zelf verblijven. 



316                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

ततिः साधनननम ुमििः नसद्धो भवनत योनगिाट ्। 
तत्स्वरूपां न ितैस्य नवषयो मनसो नगिाम ् ॥ १२६॥ 
tataḥ sādhananirmuktaḥ siddho bhavati yogirāṭ | 

tatsvarūpaṁ na caitasya viṣayo manaso girām || 126|| 

tataḥ: dan; sādhananirmuktaḥ: vrij van alle oefeningen; siddhaḥ (san): vol-

maakt zijnde; bhavati: wordt; yogirāṭ: de beste onder de yogi’s; tat; dat; 

svarūpaṁ: de ware natuur; na: niet; ca: ook; etasya: van deze; (man van reali-

satie); viṣayaḥ: object; manasaḥ: van de geest (denken); girām: van spraak; 

(bhavati: wordt). 

 

126. Dan hoeft de beste onder de yogi’s niet meer te oefenen
1
 

 Door het bereikt hebben van de volmaakte staat. 

 De ware natuur van zo een persoon wordt dan 

 Nimmer een onderwerp van gedachten of spraak. 

 

  

                                                      
1
 Niet meer te oefenen: de verschillende oefeningen die hier en elders omschreven zijn 

hebben tot doel de verwerkelijking van de eenheid van individu en Brahman. Na dit 

bereikt hebben wie is er nog apart van Brahman om iets te doen?  



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          317 

 

समाधौ नक्रयमार्ण ेत ुनवघ्नान्यायानन्त व ैबलात ् । 
अनसुांधानिानहत्यमालस्यां भोगलालसम ् ॥ १२७॥ 
लयस्तमश्च नवक्षपेो िसास्वादश्च शनू्यता। 
एवां यनिघ्नबाहुल्यां त्याज्यां ब्रह्मनवदा शनिैः॥ १२८॥ 
samādhau kriyamāṇe tu vighnānyāyānti vai balāt | 

anusaṁdhānarāhityamālasyaṁ bhogalālasam || 127|| 

layastamaśca vikṣepo rasāsvādaśca śūnyatā | 

evaṁ yadvighnabāhulyaṁ tyājyaṁ brahmavidā śanaiḥ || 128|| 

samādhau kriyamāṇe: terwijl samādhi wordt beoefend; tu: stopwoord; 

vighnāni: obstakels; āyānti: opdaagt, overkomt, opdraaft; vai: inderdaad; balāt: 

ongewilde; anusaṁdhānarāhityam: gebrek aan onderzoek; ālasyaṁ: lediggang, 

luiheid, stilstaan; bhogalālasam: hunkering naar plezier; layaḥ: slaap; tamaḥ: 

sufheid, loomheid; ca: ook; vikṣepaḥ: verstrooidheid, verwarring; rasāsvādaḥ: 

smaken van vreugde, welbehagen; ca: ook; śūnyatā: wezenloosheid, ledigheid; 

evaṁ: welke; yat: zulke; vighnabāhulyaṁ: veelheid, menigvuldigheid, menigte; 

tyājyaṁ: moet worden uitgedreven; brahmavidā: door de zoeker naar Brahman; 

śanaiḥ: langzaam. 

127-128 Tijdens de beoefening van samādhi 

Dagen vele ongewilde obstakels op
1
, 

Zoals gebrek aan onderzoek, luiheid,  

Hunkering naar plezier, verwarring, 

Loomheid, slaap, ervaren van genot, 

En het gevoel van wezenloosheid
2
. 

Hij die naar kennis van Brahman streeft 

Moet geleidelijk deze obstakels verdrijven
3
.

                                                      
1
 Dagen vele ongewilde obstakels op: deze obstakels behoren tot het beginstadium van 

samādhi, namelijk savikalpa samādhi, zie voetnoot 1 van vers 124. Naarmate men op 

de weg van de aangewezen oefeningen vordert  vinden aangename en onaangename 

ervaringen plaats. Men loopt dan gevaar bij deze ervaringen te blijven steken en zijn 

onderzoek niet of met minder motivatie door te zetten. 
2
 Verlies van helderheid van bewustzijn onder invloed van tamas. 

3
 Bij het gewaar worden van deze obstakels dient men onmiddellijk de verbinding met 

het Zelf herstellen. 



  

 

 

भाववतृ्त्या नह भाविां शनू्यवतृ्त्या नह शनू्यता। 
ब्रह्मवतृ्त्या नह परू्ण मिां तर्ा परू्ण मिमभ्यसते ् ॥ १२९॥ 
bhāvavṛttyā hi bhāvatvaṁ śūnyavṛttyā hi śūnyatā | 

brahmavṛttyā hi pūrṇatvaṁ tathā pūrṇatvamabhyaset || 129|| 

bhāvavṛttyā: bij de gedachte aan een object; hi: waarlijk; bhāvatve: identifica-

tie met het object; (bhavati: rijst op); śūnyavṛttyā: bij de gedachte aan leegte; 

hi: waarlijk; śūnyatā: identificatie met de leegte; (bhavati: rijst op); 

brahmavṛttyā: bij het in gedachte houden van Brahman; hi: waarlijk; 

pūrṇatvaṁ: volmaaktheid; (bhavati: rijst op); tathā: zo; pūrṇatvam: perfectie; 

abhyaset: moet oefenen; (janaḥ: een persoon). 

 

129. Bij het denken aan een object rijst dát object op
1
 

 En bij het denken aan leegte rijst leegte op, 

 Maar bij de herinnering aan Brahman is er volmaaktheid. 

 Daarom moet men zich constant op Brahman richten
2
. 

  

                                                      
1
 Zie ook Vasiṣṭha’s Yoga p. 81 “Waar dit bewustzijn ook aan denkt neemt het dat 

vorm aan”. 
2
 Zich op Brahman richten: waar men ook aan denkt dat wordt men omdat het denken 

de schepper van de verschijnselenwereld is waar het Zelf zich als gevolg van onwe-

tendheid mee identificeert. Hier is dus sprake van identificatie met iets dat begrensd en 

veranderlijk is. Wat met ‘Brahman in de geest houden’ wordt bedoeld is de herinnering 

aan Brahman, die geen object van waarneming, zoals de gedachte aan een object of 

leegte, is. De herinnering aan Brahman is daarin opgelost zijn. De volmaaktheid waar 

hier over gesproken wordt is niet te beschrijven omdat deze niet tot de begrippen van 

de objectieve wereld behoort. De instructie in dit vers is bestemd voor hen die het sta-

dium van samādhi hebben bereikt, als de vrucht van het met succes doorlopen hebben 

van de eerder omschreven oefeningen, zie vers 124. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          319 

 

य ेनह वनृत्तां जहत्यनेाां ब्रह्माख्याां पावनीं पिाम ् । 
वरृ्वै त ेत ुजीवनन्त पशनुभश्च समा निािः॥ १३०॥ 
ye hi vṛttiṁ jahatyenāṁ brahmākhyāṁ pāvanīṁ parām | 

vṛthaiva te tu jīvanti paśubhiśca samā narāḥ || 130|| 

ye: wie; hi: stopwoord; vṛttiṁ: de herinnering; jahati: prijsgeven, afvallen, los-

laten, opgeven; enāṁ: deze; brahmākhyāṁ: aan Brahman; pāvanīṁ: zuiverend; 

parām: in de hoogste graad; vṛthaiva: tevergeefs; te: zij, deze; tu: stopwoord; 

jīvanti: leven; paśubhi: aan beesten; ca: ook; samāḥ: gelijk; narāḥ: mensen, 

personen; (bhavanti: zijn). 

 

130. Zij die de zuiverende herinnering 

 Aan Brahman laten varen 

 Leven zinloos en doelloos, 

 En zijn gelijk aan beesten
1
. 

  

                                                      
1
 Gelijk aan beesten: de mens heeft de unieke gelegenheid om Brahman te realiseren en 

zodoende vrij te zijn van onwetendheid. Bij in gebreke blijven hiervan kan hij nauwe-

lijks een mens worden genoemd daar er niets meer overblijft om hem van een beest te 

onderscheiden.  



320                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

य ेनह वनृत्तां नवजाननन्त ज्ञािानप वध मयनन्त य।े 
त ेव ैसत्परुुषा धन्या वन्द्यास्त ेभवुनत्रय॥े १३१॥ 
ye hi vṛttiṁ vijānanti jñātvāpi vardhayanti ye | 

te vai satpuruṣā dhanyā vandyāste bhuvanatraye || 131|| 

ye: wie; hi: stopwoord; vṛttiṁ: het zich bewust-zijn (van Brahman); vijānanti: 

kent, weet; jñātvā: kennend, wetend; api: en; vardhayanti: ontwikkelen; ye: 

wie; te: deze; vai: inderdaad; satpuruṣā: wijze mens; (taṁ: dat); dhanyāḥ: ge-

zegend; (bhavanti: zijn); vandyāḥ: gerespecteerd (bhavanti: zijn); te: zij; bhu-

vanatraye: in de drie werelden.  

 

131. Gezegend, inderdaad, zijn de wijze mensen 

Die zich bewust zijn geworden van Brahman 

En onafgebroken daarin verblijven
1
. 

Ze worden in alle drie werelden
2
 geëerd. 

 

  

                                                      
1
 Onafgebroken in Brahman verblijven: na langdurige praktijk van de omschreven 

oefeningen zal de zoeker tenslotte zich gewaar zijn van zijn ware identiteit: Brahman, 

dat alles doordringt, binnen en buiten. Maar dat is nog niet de uiteindelijke staat van 

algehele bevrijding. Hij moet zijn aandacht standvastig onafgebroken op Brahman (in 

samādhi) houden tot zijn identiteit met Brahman volledig gevestigd is en vrij is van alle 

banden met dualiteit en onwetendheid. Dit is het opperste van de spirituele praktijk. 
2
 Drie werelden: de uitdrukking ‘drie werelden’ komt in geschriften vaker voor door-

gaans zonder nadere uitleg. In Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad wordt bijvoorbeeld over ‘de 

werelden van lichaam, geest en spraak’ gesproken (I-v-4, I-v-16). Daarnaast treft men 

ook alternatieven zoals waken, droom en slaap (Yoga Vasiṣṭha), fysiek, subtiel en cau-

saal, en ook verleden, heden en toekomst. Het meest voor de hand liggende voor dit 

vers is echter dat hier de werelden van goden, mensen en demonen worden bedoeld 

(Yoga Vasiṣṭha). 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          321 

 

यषेाां वनृत्तिः समा वदृ्धा पनिपक्वा ि सा पनुिः। 
त ेव ैसद्ब्रह्मताां प्राप्ता नतेिे शब्दवानदनिः॥ १३२॥ 
yeṣāṁ vṛttiḥ samā vṛddhā paripakvā ca sā punaḥ | 

te vai sadbrahmatāṁ prāptā netare śabdavādinaḥ || 132|| 

yeṣāṁ: wiens; vṛttiḥ: het bewustzijn (van Brahman); samā: zelfde; vṛddhā: 

ontwikkeld; paripakvā: rijp; ca: ook; sā: dat; punaḥ: weer; te: zij; vai: alleen; 

sadbrahmatāṁ: de staat van de eeuwige Brahman; prāptāḥ: hebben bereikt; na: 

niet; itare: anderen; śabdavādinaḥ: zij die met woorden peddelen. 

 

132. Alleen zij, in wie dit bewustzijn
1
,  

 Is gegroeid tot volle rijpheid, 

 Verkrijgen de staat van Brahman, 

 En niet zij die erover redetwisten
2
. 

 

  

                                                      
1
 Dit bewustzijn: het gewaarzijn van Brahman alleen en niets anders. 

2
 Die erover redetwisten: zij die in vruchteloze discussies terecht komen op grond van 

verschillende interpretaties van teksten uit geschriften over Brahman. 



322                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

कुशला ब्रह्मवाता मयाां वनृत्तहीनािः सिुानगर्णिः। 
तऽेप्यज्ञानतया ननू ां पनुिायानन्त यानन्त ि॥ १३३॥ 
kuśalā brahmavārtāyāṁ vṛttihīnāḥ surāgiṇaḥ | 

te'pyajñānatayā nūnaṁ punarāyānti yānti ca || 133|| 

kuśalāḥ: bedreven; brahmavārtāyāṁ: over Brahman discussiëren; vṛttihīnāḥ: 

verstoken van bewustzijn (van Brahman); (te: maar); surāgiṇaḥ: zeer gehecht 

zijn (aan wereldse genoegens); te: zij; api: ook; ajñānatayā: vanwege hun on-

wetendheid; nūnaṁ: vast, ongetwijfeld; punaḥ: `telkens en telkens; āyānti: 

komen; yānti: gaan; ca: en. 

 

133. Ook zij die bedreven zijn in discussies over Brahman 

Maar Hem niet kennen, en vanwege hun onwetendheid 

Heel erg gehecht zijn aan wereldse geneugten, 

Worden geboren en sterven telkens en telkens
1
. 

  

                                                      
1
 Worden geboren en sterven telkens en telkens: herhaalde geboorten, samsāra. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          323 

 

ननमषेाध ंन नतष्ठनन्त वनृत्तां ब्रह्ममयीं नवना। 
यर्ा नतष्ठनन्त ब्रह्माद्यािः सनकाद्यिः शकुादयिः॥ १३४॥ 
nimeṣārdhaṁ na tiṣṭhanti vṛttiṁ brahmamayīṁ vinā | 

yathā tiṣṭhanti brahmādyāḥ sanakādyaḥ śukādayaḥ || 134|| 

 (sādhakāḥ: toegewijde); nimeṣārdhaṁ: geen moment; na: niet; tiṣṭhanti: staan, 

verkeren, zich bevinden; vṛttiṁ: aandacht, herinnering, bewust zijn, denken; 

brahmamayīṁ: doordrongen, verzadigd door Brahman; vinā: zonder; yathā: 

zoals; tiṣṭhanti: staan; brahmādyāḥ: Brahmā en anderen; sanakādyaḥ: Sanaka 

en anderen; śukādayaḥ: Śuka en anderen. 

 

134. De aandacht van de wijze 

 Behoort geen enkel moment 

 Van Brahman af te wijken
1
, 

 Zoals bij Brahmā, Sanaka en Śuka.  

                                                      
1
 Met dit vers eindigt de uiteenzetting van Rāja-Yoga in het licht van Vedānta door 

Śaṅkara. 

Opgemerkt kan worden dat het verschil tussen de beschrijving van Rāja-Yoga door 

Patañjali en Śaṅkara daarin ligt dat Patañjali vooafgaande aan de oefening van medita-

tie de beheersing van lichaam en adem vooropstelt terwijl Śaṅkara reeds vanaf het 

allereerste begin de nadruk legt op de oefening van meditatie op Brahman die recht-

reeks naar het doel leidt. 



324                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

काय ेकािर्णतायाता कािर्ण ेन नह काय मता। 
कािर्णिां ततो गचे्छत्काया मभाव ेनविाितिः॥ १३५॥ 
kārye kāraṇatāyātā kāraṇe na hi kāryatā | 

kāraṇatvaṁ tato gacchetkāryābhāve vicārataḥ || 135|| 

kārye: in het effect; kāraṇatā: de aard of essentie van de oorzaak; āyātā: onaf-

scheidelijk verbonden; kāraṇe: in de oorzaak of subject; kāryatā: de aard van 

het effect; na: niet; hi: waarlijk; kāryatā: de aard of essentie van het effect; 

kāraṇatvaṁ: de oorzakelijkheid; tataḥ: daarom; gacchet: verdwijnt; 

kāryābhāve: bij afwezigheid van het effect; vicārataḥ: door redenering, onder-

zoek. 

 

135. De essentie van de oorzaak is aanwezig 

Ook in het effect, maar niet andersom
1
. 

Als er geen effect is, toont onderzoek 

Dat er ook geen oorzaak kan zijn
2
.  

                                                      
1
 Maar niet andersom: het inbeelden van een slang in een touw betekent niet dat het 

touw zich als een slang gaat gedragen. Het effect bestaat vanwege de oorzaak en het 

effect is slechts een reflectie van de oorzaak. 
2
 Oorzaak en effect zijn kenmerken van dualiteit, het product van onwetendheid, en 

onwerkelijk. Ze vormen samen een onafscheidelijk koppel en zijn verantwoordelijk 

voor het onderscheid tussen het individu en de wereld. Wanneer de ene verdwijnt, 

verdwijnt ook de andere en, wat er dan overblijft is puur bewustzijn (het Zelf, Brah-

man, vers 136). Voorbeelden van paren van oorzaak en effect zijn: subject en object, 

individu en de wereld, ‘ik’ (ego) en ‘dit’ (al het andere zoals ‘jij’), neiging (vāsanā) en 

handeling (karma), de waarnemer en het waargenomene etc.  

Zie ook uitspraken als: 

- ‘Wat gezien wordt is niet verschillend van dat wat ziet.’ Ramana Maharshi, “Pada-

malai“ p. 278. 

- ‘Wat niet in jou is kan niet buiten je verschijnen.’ “Talks with Sri Ramana Maharshi” 

p.166. 

- ‘Het object’ verrijst in het ‘subject’ en heeft geen onafhankelijk bestaan.’ Vasiṣṭha’s 

Yoga p. 515. 

- ‘In alles, wat gij ook waarneemt, verschijnt gijzelf alleen.’ Aṣtavakra Gita, 17-15. 

In dit vers tot en met vers 139 geeft Śaṅkara de beschrijving van de praktische weg 

zonder in details te treden om de onwerkelijkheid van het bestaan van het effect onaf-

hankelijk van de oorzaak te doorzien en daarmee ook van de oorzaak bevrijd te worden 

en door deze weg consequent te volgen de geest te zuiveren van de latente neigingen. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          325 

 

अर् शदु्धां भविेस्त ुयि ैवािामगोििम ् । 
द्रष्टव्यां मदृ्घटेनवै र्दष्टान्तने पनुिः पनुिः॥ १३६॥ 
atha śuddhaṁ bhavedvastu yadvai vācāmagocaram | 

draṣṭavyaṁ mṛdghaṭenaiva dṛṣṭāntena punaḥ punaḥ || 136|| 

atha: dan; śuddhaṁ: puur; bhavet: overblijft; vastu: werkelijkheid; yat: dat, 

welke; vai: inderdaad; vācām: van woorden; agocaram: voorbij het bereik; 

draṣṭavyaṁ: moet worden begrepen; mṛdghaṭena: van klei en pot; eva: waar-

lijk; (tat: dat); dṛṣṭāntena: door de illustratie; punaḥ punaḥ: telkens en telkens. 

 

136. Dan blijft alleen pure werkelijkheid over, 

 Brahman, die voorbij woorden is. 

 Dit moet telkens beseft worden 

Door de gelijkenis van klei en pot
1
.  

                                                      
1
 De gelijkenis van klei en pot: als er geen pot is is er ook geen maker ervan (geest, 

inbeelding) en wat er overblijft is klei alleen. Zo is alles wat bestaat niets anders dan 

puur bewustzijn. Zie ook uitspraken als: 

-  “Door een brok klei te kennen, kent ge alle dingen die van klei gemaakt zijn; zij ver-

schillen als het ware in taal en in naam, daar zij geen realiteit bezitten dan hun klei.’ 

Chāndogya Upaniṣad 6.1.4. 

- Wie zegt dat dit heelal een onafhankelijk bestaan heeft lijdt aan begoocheling.” 

Śaṇkara: Vivekacūḍamaṇi, 230. 

- “Het verschijnen van de wereld in dit bewustzijn als iets anders dan bewustzijn, is 

illusie.” Vasiṣṭha’s Yoga p. 682. 

- Jezus sprak: “Erken wat voor uw aangezicht is, en wat verborgen is zal u onthuld 

worden. Want niets is verborgen wat niet geopenbaard zal worden.” Het Evangelie van 

Thomas, 5. 

- Jezus sprak: “De beelden zijn zichtbaar aan de mens maar het licht dat ze bevatten is 

verborgen in het beeld van het licht des Vaders. Hij zal worden ontsluierd maar zijn 

(eigen) beeld zal verborgen blijven in Zijn licht.” Het Evangelie van Thomas, 83. 

- “Oh gij, Bewustzijn, gij zijt inderdaad dat waarin het universum manifest wordt, 

gelijk de golven in de oceaan.” Ashtavakra Gita, 17-7. 



326                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

अननेवै प्रकािरे्ण वनृत्तब्रह्मानत्मका भवते ् । 
उदनेत शदु्धनित्तानाां वनृत्तज्ञानां ततिः पिम ् ॥ १३७॥ 
anenaiva prakāreṇa vṛttibrahmātmikā bhavet | 

udeti śuddhacittānāṁ vṛttijñānaṁ tataḥ param || 137|| 

anenaiva prakāreṇa: op deze wijze; vṛttiḥ: mentale staat; brahmātmikā: verza-

digd door Brahman; bhavet: wordt; udeti: oprijst; śuddhacittānāṁ: voor hen 

met gezuiverde geest; vṛttijñānaṁ: een staat van gewaarzijn (van Brahman); 

tataḥ param: waarna; (sā: dat). 

 

137. Alleen door deze weg te volgen
1
 

 Ontstaat in de gezuiverde geest 

 Het gewaarzijn van Brahman 

 Dat daarna in Brahman opgaat. 

 

  

                                                      
1
 Alleen door deze weg te volgen: door onophoudelijk in praktijk brengen van contem-

platie en onderscheid zoals verwoord in deze verzen zal op den duur in de aspirant het 

besef opdagen dat Brahman er alleen is, en dat er niets anders bestaat. Op deze wijze 

zal onwetendheid eindigen die zo lang tot misleiding heeft geleid door het projecteren 

van een bestaan van dualiteit. Daarna zal zelfs de transparant geworden geest, die door 

de vernietiging van onwetendheid nader tot Brahman is gekomen, geheel verdwijnen 

zoals vuur dat na het verteren van zijn brandstof geheel uitdooft. Dan schijnt Brahman 

alleen in zijn eigen Glorie. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          327 

 

कािर्णां व्यनतिकेेर्ण पमुानादौ नवलोकयते ् । 
अन्वयने पनुस्तनद्ध काय ेननत्यां प्रपश्यनत॥ १३८॥ 
kāraṇaṁ vyatirekeṇa pumānādau vilokayet | 

anvayena punastaddhi kārye nityaṁ prapaśyati || 138|| 

kāraṇaṁ: de oorzaak; vyatirekeṇa: door eliminatie, ontkenning; pumān: een 

persoon; ādau: in eerste instantie; vilokayet: moet onderzoeken, nagaan; anvay-

ena: door associatie, verbinding; punaḥ: telkens weer; tat: dat (de oorzaak); hi: 

waarlijk; kārye: in het effect of verschijnsel; nityaṁ: altijd; prapaśyati: be-

grijpt. 

 

138.  Men moet telkens door eliminatie 

Eerst naar de oorzaak zoeken 

 En dan door associatie 

Deze in het effect zien
1
. 

  

                                                      
1
 Deze in het effect zien: door onderzoek naar de oorzaak van iets, b.v. boosheid in een 

bepaalde situatie, het zal blijken dat de latente neigingen, of geconditioneerdheid, de 

oorzaak hiervan is. Dan wordt er ook erkend dat het deze oorzaak is die zich in het 

effect manifesteert. In het volgende vers wordt dit proces vervolgd door het loslaten 

van het effect waardoor ook de oorzaak verdwijnt en wat er overblijft is zuiver bewust-

zijn, het Zelf of Brahman. Daar is geen verscheidenheid zoals het zien dat een pot niets 

anders dan een manifestatie in klei is. 

Om je van de neigingen (oorzaak) te bevrijden stelt Śaṅkara dat je de effecten, die het 

gevolg van begeerten zijn, tot as moet verbranden. Zie Vivekacūḍāmaṇi vers 317: 

“Wanneer zelfzuchtige activiteit ophoudt, stopt ook het verwijlen bij de zinsobjec-

ten, gevolgd door het uitsterven van neigingen (vāsanā). Het uitsterven van neigin-

gen wordt als ‘bevrijding tijdens het leven’ beschouwd.” 

Het uiteindelijke resultaat van een dergelijk onderzoek is op prachtige wijze door 

Śaṅkara verwoord in zijn tien verzen tellend werk “Daśa Ślokī”. 



328                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

काय ेनह कािर्णां पश्यते्पश्चात्कायं नवसज मयते ् । 
कािर्णिां ततो गचे्छदवनशष्टां भविेनुनिः॥ १३९॥ 
kārye hi kāraṇaṁ paśyetpaścātkāryaṁ visarjayet | 

kāraṇatvaṁ tato gacchedavaśiṣṭaṁ bhavenmuniḥ|| 139|| 

kārye: in het effect; kāraṇaṁ: de oorzaak; hi: waarlijk; paśyet: moet zien; 

paścāt: daarna; kāryaṁ: het effect; visarjayet: moet negeren; tataḥ: dan; 

kāraṇatvaṁ: de oorzakelijkheid, het oorzaak zijn; gacchet: gaat weg; 

avaśiṣṭaṁ: het overblijvende; bhavet: wordt; muniḥ: de wijze, verlichte. 

 

139.  Men moet in het effect de oorzaak zien 

En daarna het effect loslaten
1
,  

Waarmee ook de oorzaak verdwijnt. 

Wat dan overblijft wordt de wijze zelf
2
. 

 

 

 

 

 

 

  

                                                      
1
 Men moet in het effect de oorzaak zien: Bij het zien dat de wereld een illusoir en 

onwerkelijk effect is van zijn oorzaak die verbeelding is, verdwijnen beiden. In com-

mentaren wijzen sommige vertalingen Brahman in plaats van verbeelding aan als de 

oorzaak van de wereldverschijning. 
2
 Wanneer oorzaak en effect beide verdwijnen is men geneigd te concluderen dat er 

alleen leegte overblijft. Maar dat is een onmogelijkheid want hoewel men het bestaan 

van alles kan loslaten, kan men zichzelf, de loslater zelf, niet loslaten. Wanneer causali-

teit verdwijnt is wat er overblijft de getuige zelf, ofwel het Zelf, de uiteindelijke werke-

lijkheid die geen object van waarneming is. 

Het uiteindelijke resultaat van een dergelijk proces is op prachtige wijze door Śaṅkara 

verwoord in zijn 21 verzen tellend werk “Brahmajñānāvalīmālā”. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          329 

 

भानवतां तीव्रवगेने यिस्त ुननश्चयात्मना। 
पमुाांस्तनद्ध भवचे्छीिां ज्ञयेां भ्रमिकीटवत ् ॥ १४०॥ 
bhāvitaṁ tīvravegena yadvastu niścayātmanā | 

pumāṁstaddhi bhavecchīghraṁ jñeyaṁ bhramarakīṭavat || 140|| 

bhāvitaṁ: wordt op gemediteerd; tīvravegena: meest krachtige wijze; yat: dat; 

vastu: ding, object; niścayātmanā: met vaste overtuiging; pumān: iemand; tat: 

dat; hi: waarlijk; bhavet: wordt; (etat: dit); chīghraṁ: spoedig; jñeyaṁ: moet 

worden begrepen; bhramarakīṭavat: uit de gelijkenis van de wesp en het insect. 

 

140.  Men wordt dát waarop men mediteert. 

Met grote ijver en overtuiging. 

Dit mag geconcludeerd worden 

Uit het voorbeeld van de wesp en de worm
1
. 

 

  

                                                      
1
 Volgens een Indiaas volksgeloof redt een soort worm (kiṭakaḥ), die door een wesp 

(bhramaram) wordt belaagd, zich doordat hij door zijn angst zijn aandacht onafgebro-

ken op de wesp houdt en - hoewel verschillend van de wesp - de vorm van een wesp 

aanneemt. Naar analogie hiervan zal iemand, als hij met uiterste inspanning onafgebro-

ken op Brahman mediteert, uiteindelijk Brahman worden. 



330                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

अर्दश्यां भावरूपञ्च सवममवे निदात्मकम ् । 
सावधानतया ननत्यां स्वात्मानां भावयदे्बधुिः॥ १४१॥ 
adṛśyaṁ bhāvarūpañca sarvameva cidātmakam | 

sāvadhānatayā nityaṁ svātmānaṁ bhāvayedbudhaḥ || 141|| 

adṛśyaṁ: het onzichtbare; bhāvarūpaṁ: het substantiële (het zichtbare); ca: 

ook; sarvaṁ: alles; eva: waarlijk; cidātmakam: van de essentie van bewust-

zijn; sāvadhānatayā: met grote zorg; nityaṁ: altijd; svātmānaṁ: als zijn eigen 

Zelf; bhāvayet: overdenken; budhaḥ: de wijze. 

 

141. Met grote alertheid aanschouwt de wijze 

Het zichtbare, onzichtbare
1
 en al het andere, 

Dat puur bewustzijn alleen is, 

Altijd als zijn eigen Zelf. 

  

                                                      
1
 Het zichtbare, onzichtbare: het zichtbare: de wereld. Het onzichtbare: de bestands-

grond van al het bestaande, Brahman. Alle andere: waar hij ook getuige van is.  

 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          331 

 

र्दश्यां ह्यर्दश्यताां नीिा ब्रह्माकािरे्ण निन्तयते ् । 
नविानन्नत्यसखु ेनतष्ठनेद्धया निद्रसपरू्ण मया॥ १४२॥ 
dṛśyaṁ hyadṛśyatāṁ nītvā brahmākāreṇa cintayet | 

vidvānnityasukhe tiṣṭheddhiyā cidrasapūrṇayā || 142|| 

dṛśyaṁ: het zichtbare; hi: stopwoord; adṛśyatāṁ: naar onzichtbaarheid; nītvā: 

reducerend; brahmākāreṇa: als Brahman; cintayet: moet beschouwen; (tat; 

dan); vidvān: de wijze; nityasukhe: met eeuwige geluk; tiṣṭhet: moet erin ver-

blijven; dhiyā: met de geest; cidrasapūrṇayā: vol bewustzijn en volmaaktheid. 

 

142. Met het oplossen van het zichtbare 

In het onzichtbare, Brahman alleen, 

Verblijft de wijze in het gewaarzijn  

Van eeuwig geluk en volmaaktheid. 

 

 

 

 

एनभिङ्गैिः समायिुो िाजयोग उदाहृतिः। 
नकनञ्चत्पक्वकषायार्णाां हठयोगने सांयतुिः॥ १४३॥ 
ebhiraṅgaiḥ samāyukto rājayoga udāhṛtaḥ | 

kiñcitpakvakaṣāyāṇāṁ haṭhayogena saṁyutaḥ || 143|| 

ebhiraṅgaiḥ: met deze stappen; samāyuktaḥ: gebruik te hebben gemaakt; 

rājayoga: Koninklijke Yoga; udāhṛtaḥ: is beschreven; kiñcitpakvakaṣāyāṇāṁ: 

voor wie wereldse verlangens deels zijn verdwenen; haṭhayogena: met 

haṭhayoga; (ayaṁ: deze); saṁyutaḥ: gecombineerd; (bhavet: moet zijn). 

 

143. Aldus is de Koninklijke Yoga beschreven 

In [vijftien] stappen [voor de rijpe zielen].   

Voor hen die niet geheel vrij van verlangens zijn 

Moet het gecombineerd worden met Hatha-Yoga. 

  



332                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 

पनिपक्वां  मनो यषे ां केवलोऽयां ि नसनद्धदिः। 
गरुुदवैतभिानाां सवषेाां सलुभो जवात ् ॥ १४४॥ 
         ॥ इनत॥ 
paripakvaṁ mano yeṣaṁ kevalo'yaṁ ca siddhidaḥ | 

gurudaivatabhaktānāṁ sarveṣāṁ sulabho javāt || 144|| 

          || iti || 

paripakvaṁ: (pari: volledig, pava: rijp, gezuiverd) volkomen rijp (vrij van 

onzuiverheden); manaḥ: geest, denken; yeṣaṁ: wiens; (teṣaṁ: voor hen); 

kevalo'yaṁ: dit alleen; ca: stopwoord; siddhidaḥ: leidend tot vruchtbaarste 

resultaten (perfectie); (bhavati: is); gurudaivatabhaktānāṁ: aan hen die toege-

wijd zijn aan de leraar en godheid; sarveṣāṁ: van allen; (tat: dat); sulabhaḥ: 

gemakkelijk, simpel te verwerven; (bhavati: wordt); javāt: spoedig. 

 

144. Voor hen met een volledig gezuiverde geest  

Leidt alleen deze Yoga tot zelfkennis. 

Zuiverheid van geest is te bereiken door 

Toewijding aan de leraar en het goddelijke. 

Aldus eindigt hier aparokṣānubhūti, zelfkennis zonder omweg. 

 

*   *  * 

 

 

 

 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          333 

 
Adi Sankaracharya's 

APAROKSHANUBHUTI 

[SELF-REALISATION] 

Translated by Swami Vimuktananda 

Published by Advaita Ashram, Kolkatta 

 

1. I bow down to Him – to Sri Hari (the destroyer of ignorance), the Supreme Bliss, 

the First Teacher, Ishwara, the All-pervading One and the Cause of all Lokas (the 

universe). 

2. Herein is expounded (the means of attaining to) Aparokshanubhuti (Self-

Realization) for the acquisition of final liberation. Only the pure in heart should 

constantly and with all effort meditate upon the truth herein taught. 

3. The four preliminary qualifications (the means to the attainment of knowledge), 

such as Vairagya (dispassion) and the like, are acquired by men by propitiating 

Hari (the Lord), through austerities and the performance of duties pertaining to 

their social order and stage in life. 

4. The indifference with which one treats the excreta of a crow – such an indiffer-

ence to all objects of enjoyment from the realm of Brahma to this world (in view of 

their perishable nature), is verily called pure Vairagya. 

5. Atman (the seer) in itself is alone permanent, the seen is opposed to it (ie., tran-

sient) – such a settled conviction is truly known as discrimination. 

6. Abandonment of desires at all times is called Shama and restraint of the external 

functions of the organs is called Dama. 

7. Turning away completely from all sense-objects is the height of Uparati, and 

patient endurance of all sorrow or pain is known as Titiksha which is conducive to 

happiness. 

8. Implicit faith in the words of the Vedas and the teachers (who interpret them) is 

known as Shraddha, and concentration of the mind on the only object Sat (i.e., 

Brahman) is regarded as Samadhana. 

9. When and how shall I, O Lord, be free from the bonds of this world (i.e., births 

and deaths) – such a burning desire is called Mumukshuta. 

10. Only that person who is in possession of the said qualification (as means to 
Knowledge) should constantly reflect with a view to attaining Knowledge, desiring 

his own good. 

11. Knowledge is not brought about by any other means than Vichara, just as an 

object is nowhere perceived (seen) without the help of light. 



334                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 
12. Who am I ? How is this (world) created ? Who is its creator ? Of what material 

is this (world) made ? This is the way of that Vichara (enquiry). 

13. I am neither the body, a combination of the (five) elements (of matter), nor am 

I an aggregate of the senses; I am something different from these. This is the way 

of that Vichara. 

14. Everything is produced by ignorance, and dissolves in the wake of Knowledge. 

The various thoughts (modifications of Antahkarana) must be the creator. Such is 

this Vichara. 

15. The material (cause) of these two (i.e., ignorance and thought) is the One 

(without a second), subtle (not apprehended by the senses) and unchanging Sat 

(Existence), just as the earth is the material (cause) of the pot and the like. This is 

the way of that Vichara. 

16. As I am also the One, the Subtle, the Knower, the Witness, the Ever-Existent, 

and the Unchanging, so there is no doubt that I am “That” (i.e., Brahman). Such is 

this enquiry. 

17. Atman is verily one and without parts, whereas the body consists of many 

parts; and yet the people see (confound) these two as one ! What else can be called 

ignorance but this ? 

18. Atman is the ruler of the body and is internal, the body is the ruled and is ex-

ternal; and yet, etc., 

19. Atman is all consciousness and holy, the body is all flesh and impure; and yet, 

etc., 

20. Atman is the (supreme) Illuminator and purity itself; the body is said to be of 

the nature of darkness; and yet, etc., 

21. Atman is eternal, since it is Existence itself; the body is transient, as it is non-

existence in essence; and yet etc., 

22. The luminosity of Atman consists in the manifestation of all objects. Its lumi-

nosity is not like that of fire or any such thing, for (in spite of the presence of such 

lights) darkness prevails at night (at some place or other). 

23. How strange is it that a person ignorantly rests contented with the idea that he 

is the body, while he knows it as something belonging to him (and therefore apart 

from him) even as a person who sees a pot (knows it as apart from him) ! 

24. I am verily Brahman, being equanimous, quiescent, and by nature absolute 

Existence, Knowledge, and Bliss. I am not the body which is non-existence itself. 
This is called true Knowledge by the wise. 

25. I am without any change, without any form, free from all blemish and decay. I 

am not, etc., 

26. I am not subjected to any disease, I am beyond all comprehension, free from all 

alternatives and all-pervading. I am not, etc., 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          335 

 
27. I am without any attribute or activity, I am eternal, ever free, and imperishable. 

I am not, etc., 

28. I am free from all impurity, I am immovable, unlimited, holy, undecaying, and 

immortal. I am not, etc., 

29. O you ignorant one ! Why do you assert the blissful, ever-existent Atman, 

which resides in your own body and is (evidently) different from it, which is 

known as Purusha and is established (by the Shruti as identical with Brahman), to 

be absolutely non-existent? 

30. O you ignorant one ! Try to know, with the help of Shruti and reasoning, your 

own Self, Purusha, which is different from the body, (not a void but) the very form 

of existence, and very difficult for persons like you to realize. 

31. The Supreme (Purusha) known as “I” (ego) is but one, whereas the gross bod-

ies are many. So how can this body be Purusha? 

32. “I” (ego) is well established as the subject of perception whereas the body is 

the object. This is learnt from the fact that when we speak of the body we say, 

“This is mine.” So how can this body be Purusha? 

33. It is a fact of direct experience that the “I” (Atman) is without any change, 

whereas the body is always undergoing changes. So how can this body be Purusha 

? 

34. Wise men have ascertained the (real) nature of Purusha from that Shruti text, 

“(There is nothing) higher than He (Purusha),” etc. So how can this body be Pu-

rusha? 

35. Again the Shruti has declared in the Purusha Sukta that “All this is verily the 

Purusha”. So how can this body be Purusha ? 

36. So also it is said in Brihadaranyaka that “The Purusha is completely unat-

tached”. How can this body wherein inhere innumerable impurities be the Purusha? 

37. There again it is clearly stated that “the Purusha is self-illumined”. So how can 

the body which is inert (insentient) and illumined by an external agent be the Pu-

rusha? 

38. Moreover, the Karma-kanda also declares that the Atman is different from the 

body and permanent, as it endures even after the fall of the body and reaps the 

fruits of actions (done in this life). 

39. Even the subtle body consists of many parts and is unstable. It is also an object 

of perception, is changeable, limited and non-existent by nature. So how can this 
be the Purusha? 

40. The immutable Atman, the substratum of the ego, is thus different from these 

two bodies, and is the Purusha, the Ishwara (the Lord of all), the Self of all; It is 

present in every form and yet transcends them all. 



336                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 
41. Thus the enunciation of the difference between the Atman and the body has 

(indirectly) asserted, indeed, after the manner of the Tarkashastra, the reality of the 

phenomenal world. But what end of human life is served thereby ? 

42. Thus the view that the body is the Atman has been denounced by the enuncia-

tion of the difference between the Atman and the body. Now is clearly stated the 

unreality of the difference between the two. 

43. No division in Consciousness is admissible at any time as it is always one and 

the same. Even the individuality of the Jiva must be known as false, like the delu-

sion of a snake in a rope. 

44. As through the ignorance of the real nature of the rope the very rope appears in 

an instant as a snake, so also does pure Consciousness appear in the form of the 

phenomenal universe without undergoing any change. 

45. There exists no other material cause of this phenomenal universe except Brah-

man. Hence this whole universe is but Brahman and nothing else. 

46. From such declaration (of the Shruti) as “All this is Atman”, it follows that the 

idea of the pervaded and the pervading is illusory. This supreme truth being real-

ized, where is the room for any distinction between the cause and the effect ? 

47. Certainly the Shruti has directly denied manifoldness in Brahman. The non-

dual cause being an established fact, how could the phenomenal universe be differ-

ent from It ? 

48. Moreover, the Shruti has condemned (the belief in variety) in the words, “The 

person who”, being deceived by Maya, “sees variety in this (Brahman), goes from 

death to death”. 

49. Inasmuch as all beings are born of Brahman, the supreme Atman, they must be 

understood to be verily Brahman. 

50. The Shruti has clearly declared that Brahman alone is the substratum of all 

varieties of names, forms and actions. 

51. Just as a thing made of gold ever has the nature of gold, so also a being born of 

Brahman has always the nature of Brahman. 

52. Fear is attributed to the ignorant one who rests after making even the slightest 

distinction between the Jivatman and the Paramatman. 

53. When duality appears through ignorance, one sees another; but when every-

thing becomes identified with the Atman, one does not perceive another even in the 

least. 

54. In that state when one realizes all as identified with the Atman, there arises 

neither delusion nor sorrow, in consequence of the absence of duality. 

55. The Shruti in the form of the Brihadaranyaka has declared that this Atman, 

which is the Self of all, is verily Brahman. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          337 

 
56. This world, though an object of our daily experience and serving all practical 

purposes, is, like the dream world, of the nature of non-existence, inasmuch as it is 

contradicted the next moment. 

57. The dream (experience) is unreal in waking, whereas the waking (experience) 

is absent in dream. Both, however, are non-existent in deep sleep which, again, is 

not experienced in either. 

58. Thus all the three states are unreal inasmuch as they are the creation of the 

three Gunas; but their witness (the reality behind them) is, beyond all Gunas, eter-

nal, one, and is Consciousness itself. 

59. Just as (after the illusion has gone) one is no more deluded to see a jar in earth 

or silver in the nacre, so does one no more see Jiva in Brahman when the latter is 

realized (as one’s own self). 

60. Just as earth is described as a jar, gold as an ear-ring, and a nacre as silver, so is 

Brahman described as Jiva. 

61. Just as blueness in the sky, water in the mirage, and a human figure in a post 

(are but illusory), so is the universe in Atman. 

62. Just as the appearance of a ghost in an empty place, of a castle in the air, and of 

a second moon in the sky (is illusory), so is the appearance of the universe in 

Brahman. 

63. Just as it is water that appears as ripples and waves, or again it is copper, that 

appears in the form of vessel so it is Atman that appears as the whole universe. 

64. Just as it is earth that appears under the name of a jar, or it is threads that ap-

pear under the name of a cloth, so it is Atman that appears under the name of the 

universe. This Atman is to be known by negating the names. 

65. People perform all their actions in and through Brahman, (but on account of 

ignorance they are not aware of that), just as through ignorance persons do not 

know that jars and other earthenwares are nothing but earth. 

66. Just as there ever exist the relation of cause and effect between earth and a jar, 

so does the same relation exist between Brahman and the phenomenal world; this 

has been established here on the strength of scriptural texts and reasoning. 

67. Just as (the consciousness of) earth forces itself upon our mind while thinking 

of a jar, so also does (the idea of) ever-shining Brahman flash on us while contem-

plating on the phenomenal world. 

68. Atman, though ever pure (to a wise man), always appears to be impure (to an 
ignorant one), just as a rope always appears in two different ways to a knowing 

person and an ignorant one. 

69. Just as a jar is all earth, so also is the body all consciousness. The division, 

therefore, into the Self and non-Self is made by the ignorant to no purpose. 



338                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 
70. Just as a rope is imagined to be a snake and a nacre to be a piece of silver, so is 

the Atman determined to be the body by an ignorant person. 

71. Just as earth is thought of as a jar (made of it) and threads as a cloth, so is At-

man, etc., 

72. Just as gold is thought of as an ear-ring and water as waves, so is the Atman, 

etc., 

73. Just as the stump of a tree is mistaken for a human figure and a mirage for wa-

ter, so is the Atman, etc., 

74. Just as a mass of wood work is thought of as a house and iron as a sword, so is 

the Atman, etc., 

75. Just as one sees the illusion of a tree on account of water, so does a person on 

account of ignorance see Atman as the body. 

76. Just as to a person going in a boat everything appears to be in motion, so does 

one, etc., 

77. Just as to a person suffering from a defect (jaundice) white things appear as 

yellow, so does one, etc., 

78. Just as to a person with defective eyes everything appears to be defective, so 

does one, etc., 

79. Just as a firebrand, through mere rotation, appears circular like the sun, so does 

one, etc., 

80. Just as all things that are really large appear to be very small owing to great 

distance, so does one, etc., 

81. Just as all objects that are very small appear to be large when viewed through 

lenses, so does one, etc., 

82. Just as a surface of glass is mistaken for water, or vice versa, so does one, etc., 

83. Just as a person imagines a jewel in fire or vice versa, so does one, etc., 

84. Just as when clouds move, the moon appears to be in motion, so does one, etc., 

85. Just as a person through confusion loses all distinction between the different 

points of the compass, so does one, etc., 

86. Just as the moon (when reflected) in water appears to one as unsteady, so does 

one, etc., 

87. Thus through ignorance arises in Atman the delusion of the body, which, again, 

through Self-realization, disappears in the supreme Atman. 

88. When the whole universe, movable and immovable, is known to be Atman, and 

thus the existence of everything else is negated, where is then any room to say that 

the body is Atman? 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          339 

 
89. O enlightened one, pass your time always contemplating on Atman while you 

are experiencing all the results of Prarabdha; for it ill becomes you to feel dis-

tressed. 

90. The theory one hears of from the scripture, that Prarabdha does not lose its hold 

upon one even after the origination of the knowledge of Atman, is now being re-

futed. 

91. After the origination of the knowledge of Reality, Prarabdha verily ceases to 

exist, inasmuch as the body and the like become non-existent; just as a dream does 

not exist on waking. 

92. That Karma which is done in a previous life is known as Prarabdha (which 

produces the present life). But such Karma cannot take the place of Prarabdha (for 

a man of knowledge), as he has no other birth (being free from ego). 

93. Just as the body in a dream is superimposed (and therefore illusory), so is also 

this body. How could there be any birth of the superimposed (body), and in the 

absence of birth (of the body) where is the room for that (i.e., Prarabdha) at all ? 

94. The Vedanta texts declare ignorance to be verily the material (cause) of the 

phenomenal world just as earth is of a jar. That (ignorance) being destroyed, where 

can the universe subsist ? 

95. Just as a person out of confusion perceives only the snake leaving aside the 

rope, so does an ignorant person see only the phenomenal world without knowing 

the reality. 

96. The real nature of the rope being known, the appearance of the snake no longer 

persists; so the substratum being known, the phenomenal world disappears com-

pletely. 

97. The body also being within the phenomenal world (and therefore unreal), how 

could Prarabdha exist ? It is, therefore, for the understanding of the ignorant alone 

that the Shruti speaks of Prarabdha. 

98. “And all the actions of a man perish when he realizes that (Atman) which is 

both the higher and the lower”. Here the clear use of the plural by the Shruti is to 

negate Prarabdha as well. 

99. If the ignorant still arbitrarily maintain this, they will not only involve them-

selves into two absurdities but will also run the risk of forgoing the Vedantic con-

clusion. So one should accept those Shrutis alone from which proceeds true knowl-

edge. 

100. Now, for the attainment of the aforesaid (knowledge), I shall expound the 

fifteen steps by the help of which one should practice profound meditation at all 

times. 

101. The Atman that is absolute existence and knowledge cannot be realized with-

out constant practice. So one seeking after knowledge should long meditate upon 

Brahman for the attainment of the desired goal. 



340                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 
102-103. The steps, in order, are described as follows: the control of the senses, the 

control of the mind, renunciation, silence, space, time, posture, the restraining root 

(Mulabandha), the equipoise of the body, the firmness of vision, the control of the 

vital forces, the withdrawal of the mind, concentration, self-contemplation and 

complete absorption. 

104. The restraint of all the senses by means of such knowledge as “All this is 

Brahman” is rightly called Yama, which should be practiced again and again. 

105. The continuous flow of only one kind of thought to the exclusion of all other 

thoughts, is called Niyama, which is verily the supreme bliss and is regularly prac-

ticed by the wise. 

106. The abandonment of the illusory universe by realizing it as the all-conscious 

Atman is the real renunciation honored by the great, since it is of the nature of 

immediate liberation. 

107. The wise should always be one with that silence wherefrom words together 

with the mind turn back without reaching it, but which is attainable by the Yogins. 

108-109. Who can describe That (i.e., Brahman) whence words turn away ? (So 

silence is inevitable while describing Brahman). Or if the phenomenal world were 

to be described, even that is beyond words. This, to give an alternate definition, 

may also be termed silence known among the sages as congenital. The observance 

of silence by restraining speech, on the other hand, is ordained by the teachers of 

Brahman for the ignorant. 

110. That solitude is known as space, wherein the universe does not exist in the 

beginning, end or middle, but whereby it is pervaded at all times. 

111. The non-dual (Brahman) that is bliss indivisible is denoted by the word ‘time’, 

since it brings into existence, in the twinkling of an eye all beings from Brahman 

downwards. 

112. One should known that as real posture in which the meditation on Brahman 

flows spontaneously and unceasingly, and not any other that destroys one’s happi-

ness. 

113. That which is well known as the origin of all beings and the support of the 

whole universe, which is immutable and in which the enlightened are completely 

merged … that alone is known as Siddhasana (eternal Brahman). 

114. That (Brahman) which is the root of all existence and on which the restraint of 

the mind is based is called the restraining root (Mulabandha) which should always 

be adopted since it is fit for Raja-yogins. 

115. Absorption in the uniform Brahman should be known as the equipoise of the 

limbs (Dehasamya). Otherwise mere straightening of the body like that of a dried-

up tree is no equipoise. 



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          341 

 
116. Converting the ordinary vision into one of knowledge one should view the 

world as Brahman itself. That is the noblest vision, and not that which is directed to 

the tip of the nose. 

117. Or, one should direct one’s vision to That alone where all distinction of the 

seer, sight, and the seen ceases and not to the tip of the nose. 

118. The restraint of all modifications of the mind by regarding all mental states 

like the Chitta as Brahman alone, is called Pranayama. 

119-120. The negation of the phenomenal world is known as Rechaka (breathing 

out), the thought, “I am verily Brahman”, is called Puraka (breathing in), and the 

steadiness of that thought thereafter is called Kumbhaka (restraining the breath). 

This is the real course of Pranayama for the enlightened, whereas the ignorant only 

torture the nose. 

121. The absorption of the mind in the Supreme Consciousness by realizing Atman 

in all objects is known as Pratyahara (withdrawal of the mind) which should be 

practiced by the seekers after liberation. 

122. The steadiness of the mind through realization of Brahman wherever the mind 

goes, is known as the supreme Dharana (concentration). 

123. Remaining independent of everything as a result of the unassailable thought, 

“I am verily Brahman”, is well known by the word Dhyana (meditation), and is 

productive of supreme bliss. 

124. The complete forgetfulness of all thought by first making it changeless and 

then identifying it with Brahman is called Samadhi known also as knowledge. 

125. The aspirant should carefully practice this (meditation) that reveals his natural 

bliss until, being under his full control, it arises spontaneously, in an instant when 

called into action. 

126. Then he, the best among Yogis having attained to perfection, becomes free 

from all practices. The real nature of such a man never becomes an object of the 

mind or speech. 

127-128. While practicing Samadhi there appear unavoidably many obstacles, such 

as lack of inquiry, idleness, desire for sense-pleasure, sleep, dullness, distraction, 

tasting of joy, and the sense of blankness. One desiring the knowledge of Brahman 

should slowly get rid of such innumerable obstacles. 

129. While thinking of an object the mind verily identifies itself with that, and 

while thinking of a void it really becomes blank, whereas by the thought of Brah-
man it attains to perfection. So one should constantly think of (Brahman to attain) 

perfection. 

130. Those who give up this supremely purifying thought of Brahman, live in vain 

and are on the same level with beasts. 



342                                         APAROKṢĀNUBHŪTI   

 
131. Blessed indeed are those virtuous persons who at first have this consciousness 

of Brahman and then develop it more and more. They are respected everywhere. 

132. Only those in whom this consciousness (of Brahman) being ever present 

grows into maturity, attain to the state of ever-existent Brahman; and not others 

who merely deal with words. 

133. Also those persons who are only clever in discussing about Brahman but have 

no realization, and are very much attached to worldly pleasures, are born and die 

again and again in consequence of their ignorance. 

134. The aspirants after Brahman should not remain a single moment without the 

thought of Brahman, just like Brahma, Sanaka, Suka and others. 

135. The nature of the cause inheres in the effect and not vice versa; so through 

reasoning it is found that in the absence of the effect, the cause, as such also disap-

pears. 

136. Then that pure reality (Brahman) which is beyond speech alone remains. This 

should be understood again and again verily through the illustration of earth and 

the pot. 

137. In this way alone there arises in the pure-minded a state of awareness (of 

Brahman), which is afterwards merged into Brahman. 

138. One should first look for the cause by the negative method and then find it by 

the positive method, as ever inherent in the effect. 

139. One should verily see the cause in the effect, and then dismiss the effect alto-

gether. What then remains, the sage himself becomes. 

140. A person who meditates upon a thing with great assiduity and firm conviction, 

becomes that very thing. This may be understood from the illustration of the wasp 

and the worm. 

141. The wise should always think with great care of the invisible, the visible, and 

everything else, as his own Self which is consciousness itself. 

142. Having reduced the visible to the invisible, the wise should think of the uni-

verse as one with Brahman. Thus alone will he abide in eternal felicity with mind 

full of consciousness and bliss. 

143. Thus has been described Raja-Yoga consisting of these steps (mentioned 

above). With this is to be combined Hatha-Yoga for (the benefit of) those whose 

worldly desires are partially attenuated. 

144. For those whose mind is completely purified this (Raja-Yoga) alone is pro-
ductive of perfection. Purity of the mind, again, is speedily accessible to those who 

are devoted to the teacher and the Deity.   



 APAROKṢĀNUBHŪTI                                          343 

 

Literatuur: 

Śaṅkara: “Aparokshānubhuti, SELF-REALISATION of Sri Śaṅkara'-

charya”. Vertaling: Swami Vimuktananda: ISBN: 978-81-7505-107-2. 

Śaṅkara: Aparokshānubhuti, SELF-REALISATION of Sri Śaṅkara'-

charya”. Vertaling: Swami Vimuktananda. Commentary by James Swarts. 

Śaṅkara: Aparakshanubhooti (Non indirect experience). A philosophic trea-

tise on Advaitha, by AdhiŚaṅkara' Bhagwat Pada. Transliteration and transla-

tion by P.R. Ramachander. 

Śaṅkara: APAROKSHĀNUBHUTI OR SELF-REALISATION OR RAJA 

YOGA OF ŚAṄKARACĀRYA. Original Sanskrit Text, Transliteration with 

Translations into Hindi & English. Edited & Translated by J. L. Gupta 

‘Chaitanya’. ISBN: 81-7084-256-1.  

Śaṅkara: Vivekacūḍamaṇi: Vertaling F. Arav, 2010. ISBN/EAN: 978-90-

816538-1-7 (versie van 580 verzen). 

Śaṅkara: Dṛg Dṛśya Viveka Vertaling F. Arav, 2012. ISBN: 978-90-816-538-

0-0. 



 

  



 

  



 

 

fff 

bdbdee 

   
 

 

In dit boek zijn de tekst en vertaling van een zevental werken van Śaṅkara 

bijeengebracht. Ze zijn als volgt gerangschikt: 

1.   SĀDHANA PAÑCAKAM  

  Vijf verzen over spirituele praktijk (5 verzen) 

2.  DAŚAŚLOKĪ  

  Tien verzen [over wat Ik ben] (10 verzen) 

3. BRAHMAJÑĀNĀVALĪMĀLĀ 

  Een Bloemenstreng van verzen over kennis van Brahman  

  (21  verzen) 

 4. DṚG DṚŚYA VIVEKA  

  Over onderscheid tussen de kenner en het gekende (31 verzen) 

5.  VĀKYAVṚITTI 

  De betekenis van de verklaring  'Dat zijt Gij' (53 verzen) 

6. LAGHUVĀKYAVṚITTI  

  De betekenis van de verklaring  'Ik ben Brahman' (18 verzen) 

7. APAROKṢĀNUBHŪTI (RĀJA-YOGA) 

  Zelfkennis zonder omweg (Koninklijke Yoga) (144 verzen) 

Tezamen met de eerder uitgegeven vertaling van VIVEKACŪḌĀ-

MAṆI, getiteld "Het Kroonjuweel van Onderscheidingsvermogen", 

bevatten deze werken de essentie en uitleg van de leer van Advaita 

Vedanta van Śaṅkara. Met name zij die zich tot deze leer aangetrokken 

voelen en die nader willen bestuderen en in praktijk brengen, zullen in 

deze werken een goede gids vinden.  

De bovengenoemde werken zijn in dit boek als volgt weergegeven: 

- De Nederlandse vertaling voor recitatie 

- De volledige Sanskrit tekst in Devanāgarī schrift 

- De volledige Sanskrit tekst in transliteratie  

- Woord voor woord vertaling naar het Nederlands 

- De Nederlandse vertaling met toelichtende voetnoten  

- De Engelse vertaling 
 

 


