
 

 

Twee Vogels 
Een beschouwing… 

Muṇḍaka Upaniṣad  

3.1. en 3.2 

 

 

                 

 



2/20 

 

 

 

 

The Two Birds 
by 

Swami Sarvapriyananda
1
  

 

Vedānta Society  

Hollywood Temple, Southern California, USA. 

 11 december 2016 

 

Ongeautoriseerde vertaling uit het Engels* 

Harry Topman 2020 

 

 

 

*Onderstaande tekst is de vertaalde en vrijwel letterlijk uitgeschreven 

tekst van de lezing van Swami Sarvapriyananda over 'de twee vogels', 

een thema uit de Muṇḍaka Upaniṣad. De tekstinhoud, zinsopbouw en 

verloop lijken daardoor soms als schrijftaal niet helemaal logisch, maar 

dat klopt dus. 

 

Met dank aan Dhr. F. Arav voor aanzet, advies en Sanskrit support. 

 

  

                                                           
1
 https://www.youtube.com/watch?v=89OsBaixqnM&feature=youtu.be  

https://www.youtube.com/watch?v=89OsBaixqnM&feature=youtu.be


3/20 

 

 

oṃ asato mā sadgamaya, 

tamaso mā jyotirgamaya, 

mṛtyor mā'mṛtaṃ gamaya, 

oṃ śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ 
  

Leid ons van onwetendheid naar kennis 

Leid ons van de duisternis naar het licht 

Lied ons van de dood naar onsterfelijkheid 

Om, Vrede, Vrede, Vrede 

Goedemorgen...  

Het onderwerp dat vanochtend voor ons ligt is aan hen, die zich al wat langer 

met Vedānta bezighouden, heel erg bekend. Het is de metafoor van de twee 

vogels; het onderwerp is de twee vogels, en hoe dit gegeven, hoe dit hele 

concept van twee vogels die in een boom zitten ons leven zoals we dat op dit 

moment ervaren als het ware omvat en in zich draagt. De mogelijkheid tot 

spirituele vrijheid en hoe we die spirituele vrijheid kunnen verwerven en wat 

ons dat brengt, dat allemaal, prachtig, de twee vogels… 

Laten we ons meteen rechtstreeks tot het onderwerp wenden. De verwijzing 

komt uit de Muṇḍaka Upaniṣad. De Upaniṣads zijn zoals we weten de 

manuscripten van de Vedānta. In de Muṇḍaka Upaniṣad, een van de oudste 

Upaniṣads, in het derde hoofdstuk, 3.1.1.  en 3.1.2 , staat dit hele verhaal 

beschreven, met gebruikmaking van de metafoor van de twee vogels en de 

boom.   

De originele verzen van de mantra gaan als volgt, ik zal ze voor u reciteren in 

het aloude Vedische Sanskriet, dan zal ik het vertalen en dan ga ik er verder 

op in, het gaat als zoiets als dit; 

dvā suparṇā sayujā sakhāyā samānaṃ vṛkṣaṃ pariṣasvajāte; 

tayoranyaḥ pippalaṃ svādvattyanaśnannanyo abhicākaśiti (1). 

samāne vṛkṣe puruṣo nimagno ’n īśayā śocati muhyamānaḥ; 

juṣṭaṃ yadā paśyatyanyam iśamasya mahimānamiti vītaśokaḥ (2). 
2
 

                                                           
2
 (1) Twee vogels samen verbonden als twee vrienden klemmen zich vast aan dezelfde 

boom. Van hen beiden eet de ene de smakelijke vrucht, de ander kijkt niet etend toe. 

(2) In dezelfde boom is de mens ondergegaan door onmacht; hij is bedroefd en 

misleid. Wanneer hij de ander ziet, de geliefde Heer in al zijn glorie, wordt hij op die 

manier bevrijd van verdriet. 



4/20 

 

Heel poëtisch… Wat betekent het? Er is een boom, en in deze boom zitten 

twee vogels, de lagere vogel en de hogere vogel. En wat de lagere vogel doet 

is dat het van tak naar tak wipt, de verschillende vruchten bekijkt, er eentje uit 

pikt en die lekker zoet vindt, hem opeet en op zoek gaat naar nog een andere, 

weer eentje vindt en ook die eruit pikt. Deze is een beetje bitter, hij doet een 

stapje terug, probeert iets anders te eten, het eet op deze wijze bittere en zoete 

vruchten. Dit gaat zo door totdat zich een bijzonder bittere vrucht voordoet. 

Met de schok van z'n leven, houdt het even op met eten, doet het een stapje 

terug, kijkt omhoog en ziet de hogere vogel. De hogere vogel, zit daar ergens 

bovenin, stilletjes, sereen, niet van tak naar tak wippend, niet op jacht naar de 

vruchten, en er niet van etend;  anaśnan, niet consumerend; slechts 

abhicākaśiti, kijkt slechts toe, en straalt, de hogere vogel, vredig, kalm, 

onveranderlijk. En als de lagere vogel daar naar kijkt denkt die 'maar dat is 

prachtig!'. Wordt daar door aangetrokken en wipt omhoog, dichter bij de 

hogere vogel.  

Maar wat gebeurt er dan, zoals het nou eenmaal gaat? De lagere vogel ziet 

weer een bijzonder aantrekkelijke vrucht en denkt 'oké, de hogere vogel kan 

wel eventjes wachten, ik heb 'm gezien, laat me hier eerst even naar kijken', 

eet van de vrucht en,  geniet ervan. Heerlijk. En vergeet vervolgens de hogere 

vogel. Gaat weer van vrucht naar vrucht totdat er weer iets heftigs gebeurt, 

weer naar boven naar de hogere vogel kijkt, en verder in die richting vordert, 

en dat is de realiteit van het verhaal van ons spirituele leven. We worden nu 

eenmaal aangetrokken: en wie zou er nou niet een heilige willen zijn? Maar 

dat willen we alleen zonder alle gedoe wat er bij komt kijken….  

Er is een oud Sanskriet gezegde "iedereen wil het resultaat ervaren van goed 

karma, maar niemand wil het goede karma doen". Iedereen wil genieten van 

de zonde, maar niemand blieft het slechte karma dat deze zonden vervolgens 

opleveren. 

Dus… Dit is hoe de kleine vogel van tak naar tak wipt, van vrucht naar vrucht 

en de hogere vogel vergeet. Maar… uiteindelijk op een bepaalde dag zo'n 

verschrikkelijke schok ondergaat, een bijzonder bittere vrucht (misschien iets, 

de dood van een geliefd persoon, iemands eigen onafwendbare fatale ziekte), 

een werkelijk bittere vrucht, waardoor men zich terugtrekt uit het leven van 

het zoeken naar en vinden en proeven van allerlei vruchten en zich vervolgens 

met opzet bewust beweegt in de richting van de hogere vogel. En als hij dan 

eindelijk dichterbij de hogere vogel komt gebeurt er iets vreemds…   De 

lagere vogel begint van vorm te veranderen, en meer en meer op de hogere 

suparṇā, (gouden, stralende) vogel te lijken, en de lagere vogel begint zichzelf 

als zodanig te beschouwen, stralend in het licht van de hogere vogel. En 



5/20 

 

uiteindelijk ontwaart de lagere vogel de hogere vogel in zichzelf en ziet dat er 

helemaal geen lagere vogel is, en er in feite ook nooit was. Dat is het spel van 

Māyā. Er was nooit een lagere vogel, het was altijd al de hogere vogel, die het 

leven van de lagere vogel droomde. Slechts de hogere vogel blijft over. Tot 

zover deze metafoor.  

Het is een prachtige poëtische manier van het verklaren van het leven, van 

spiritualiteit, van spiritueel zoeken, van het opeenstapelen van spirituele 

ervaringen, het pad van spirituele vooruitgang, hierin allemaal prachtig 

bijeengebracht. 

Wat we vandaag zullen doen, is dit alles nader te beschouwen. Laten we de 

ons beschikbare tijd daarvoor gebruiken, om werkelijk de diepte in te gaan. 

Wat is de boom, wat is de lagere vogel, wat is de hogere vogel, hoe verhoudt 

zich dat tot ons leven, hoe verklaart het het geheel van Vedānta…?  

Dat is wat we vanochtend zullen doen. Het is een rijke traditie, en er zijn 

weliswaar vele wegen, maar dat is wat we gaan doen. 

Vedanta is de wetenschap van het menselijk wezen, maar dan in de diepte.  

Dat is wat Swami Rangana placht te zeggen. De wetenschap van de diepte van 

het menselijk zijn. Wie zijn we werkelijk, in de diepste kern van onze ware 

natuur.  

Dat is wat Vedānta tracht te onderzoeken. En het begint met het meest 

duidelijke, meest toonbare aspect van personaliteit, het lichaam. Dus het eerste 

onderdeel wat we hier dienen te beschouwen is het lichaam… En in dit 

voorbeeld van de hogere en de lagere vogel wordt het lichaam vergeleken met 

een boom. In deze boom is er de mens en is er God, er is de lagere vogel en de 

hogere vogel, in dit lichaam zijn er twee: de Goddelijke Moeder, en haar kind, 

de devote volgeling. Dus in dit specifieke voorbeeld wordt het lichaam 

vergeleken met een boom. 

Wanneer we dieper ingaan op dit fysieke lichaam, als we binnenin kijken,  

ontdekken we een subtiel lichaam. Het fysieke lichaam is in het Sanskriet 

sthula śarīra. Het subtiele lichaam heet sūkșma śarīra. Zodra we naar binnen 

gaan ontdekken we het subtiele lichaam. Herinner u, het subtiele lichaam is 

niet iets theoretisch, niets iets waarin u hoeft te geloven, het is geen 

theoretisch bedenksel of construct. (…stilte…)  

Het is iets dat we ervaren.. Het fysieke lichaam? Hier is het! Wat betreft het 

subtiele lichaam, kijk maar naar binnen.., gedachten, emoties, gevoelens. Het 

fysieke lichaam kan ik u laten zien, hier is de hand. Mijn gedachten, of mijn 

herinneringen of mijn verstand kan ik u niet op een fysieke manier laten zien, 

maar voor mij, voor het subject dat zich hier [in dit lichaam] in bevindt, is het 



6/20 

 

een ervaring in de eerste persoon. Ik kan al die ervaringen op een directe 

wijze ervaren, we kunnen dat allemaal zelf ervaren, onze eigen gedachten, 

onze herinneringen, onze gevoelens. En in feite ervaren we dat op een uiterst 

levendige wijze… 

Het subtiele lichaam is dus iets dat we ervaren. In Vedānta worden in het 

subtiele lichaam geanalyseerd en onderscheiden niet minder dan 17 

componenten. Niets daarvan hoeft u te geloven, ik zal ze u aanwijzen en dan 

zult u zeggen, 'ja dat klopt, die bestaan'. Wat zijn de 17 componenten?  

De 5 zintuigen, de ogen, het vermogen om te zien, de oren, waarmee we 

kunnen horen, de tong, om te proeven, de huid, waarmee het mogelijk wordt 

te om aan te raken en te voelen en de neus, waarmee we kunnen ruiken, de 5 

zintuigen; dat is 5. En dan de 5 motorische organen: de hand, het been, (de 

bewegingsorganen), het spreken, de voortplanting en de uitscheiding. De 5 

motorische organen dus, dat maakt 10.  

Plus de prāṇa's, de levenskrachten in ons, dat wat verantwoordelijk is voor de 

fysiologische processen die dit lichaam in leven houden: ademhaling, de 

bloedsomloop, opname van voedingsstoffen en het omzetten daarvan in de 

opbouw van lichaamscellen en in energie, dit alles, alle fysiologische 

processen die in het lichaam plaatsvinden, worden van kracht voorzien door 

wat we prana's, in het Sanskriet prāṇa's noemen, in het Chinees heet het chi, 

de prāṇa's, de levenskrachten. Het lijkt op een accu, die dit systeem aan de 

gang houdt, de motor, de energiecentrale. En in Vedānta worden de prāṇa's, 

de levenskrachten onderscheiden in 5 verschillende functies: prāṇa, apāna, 

vyāna, udāna en samāna, allemaal met fysiologische functies die duidelijk 

kunnen worden onderscheiden en waarvan het nu niet nodig is om daar tot in 

detail op in te gaan, maar ook dat zijn er 5 en die heten de pancaprāṇa. 

Hoeveel hebben we er tot nu toe? Vijftien. De 5 zintuigen, de 5 motorische 

organen en de 5 prāṇa's. Denk er om dat als we het over de zintuigen en de 

motorische organen hebben we niet het fysieke oog of het fysieke oor 

bedoelen, want die zijn onderdeel van het fysieke lichaam. Die zitten al in het 

fysieke lichaam, in de  sthula śarīra. Nu hebben we het over het subtiele 

lichaam, de sūkșma sharira. Dit zijn de krachten, de functies die door de 

fysieke organen werken.  

Dus: de 5 zintuigen, de 5 motorische organen en de 5 prana's, de pancaprāna, 

dat zijn er 15. En dan nog 2 meer: de geest, gedachten, emoties; en het 

intellect, dat wat we gebruiken om dit allemaal te begrijpen. Het intellect, het 

cognitieve vermogen tot begrijpen. Dus, het intellect en de geest: buddhi en 

manas. Dat brengt het totaal op 17. Geen van die 17 dingen is iets nieuws, 

Vedānta vertelt ons hier helemaal niks nieuws, Vendanta benoemt ze slechts, 



7/20 

 

identificeert de 17 componenten waarover we allemaal zouden moeten 

zeggen, 'ja, die heb ik….'  

In de klassieke Vedānta wordt het innerlijke orgaan, de anṭaḥkarana,  soms 

onderscheiden in 4 delen: de geest, het intellect, het ego en het geheugen. 

manas, buddhi, ahankāra en citta. Als je er 4 van maakt wordt het geheel 19. 

Als je er maar 2 van maakt, geest en intellect, zijn het er in totaal 17. Hoe dan 

ook, 19 of 17, dit is in de basis het subtiele lichaam.  

De verschillen tussen het subtiele en het fysieke lichaam zijn: het fysieke 

lichaam is waarneembaar, je kunt het zien, het is openbaar, ik kan het zien, u 

kunt het ook zien. Maar het subtiele lichaam wordt van binnenuit door mij of 

door uzelf op directe wijze ervaren, als een eerste persoons ervaring. Niemand 

anders kan het subtiele lichaam ervaren, tenzij iemand telepathisch is en uw 

gedachten kan lezen, maar buiten dat is uw subtiele lichaam zichtbaar voor u, 

door uw gewaarzijn. Maar dat is niet het einde van het verhaal. Het subtiele 

lichaam bestaat en Vedānta zegt dat wat er dieper dan dat gaat behoort tot het 

causale lichaam, karaṇa śarīra.  

Stuhla śarīra, het fysieke lichaam, hier, zichtbaar, sukshma śarīra, het subtiele 

lichaam binnenin ons, als directe eerste persoons ervaring. Dieper dan dat 

spreekt Vendanta van een ander lichaam, 'lichaam' tussen aanhalingstekens, 

karaṇa śarīra, het causale lichaam. Wat is dit causale lichaam? Wederom 

niets theoretisch: het is dat wat we ervaren tijdens diepe slaap. Als we gaan 

slapen. In diepe slaap is er geen ervaren van ons fysieke lichaam of de 

uiterlijke wereld. Je ervaart geen fysiek lichaam en ervaart zelfs niet de geest, 

geen gedachten. Slechts in dromen wordt de geest ervaren omdat de geest daar 

een droomwereld schept. Maar als er geen dromen zijn, in diepe slaap, wordt 

ook de geest niet ervaren, zelfs het 'ik ben aan het slapen', ook deze ik, het 

ego dat aan het slapen is, wordt niet ervaren. Die staat van volledige leegheid 

wordt het causale lichaam genoemd, de karaṇa śarīra. In Vedānta wordt 

gezegd dat deze onwetendheid, de causale onwetendheid onze ware natuur 

voor ons verbergt. Dat is dus de karaṇa śarīra, het causale lichaam. 

Wat hebben we tot nu toe? We hebben het fysieke lichaam dat in deze mantra 

wordt vergeleken met de boom, we hebben het subtiele lichaam met 17 

onderdelen en we hebben het causale lichaam. In dit subtiele en causale 

lichaam is er een gewaarzijn, op dit moment zijn we ons dat via de zintuigen 

gewaar, en niet alleen hebben we gedachten maar we zijn ons ook bewust van 

onze gedachten, we voelen een intelligentie en een gewaarzijn, een bewustzijn 

in dit lichaam en deze geest. Dit gewaarzijn van de zintuigen dat we nu voelen 

is niet het zuivere bewustzijn waar Vedānta over zal spreken, maar 

gereflecteerd bewustzijn, dat cidābhāsa wordt genoemd. Dus hebben we een 



8/20 

 

vierde component, cidābhāsa, het gereflecteerde bewustzijn. Als er 

gereflecteerd bewustzijn is moet er ook een origineel zijn. Datgene dat 

gereflecteerd wordt en wat het getuige-bewustzijn wordt genoemd.  

Dus hebben we nu 5 factoren, 5 elementen: wat zijn die 5 elementen? Eén is 

het fysieke lichaam, één is het subtiele lichaam met z'n 17 onderdelen, één is 

het causale lichaam, de oorzaak van onwetendheid die onze ware natuur voor 

ons verbergt, en één is het gewaarzijn dat wordt gereflecteerd in het causale en 

subtiele lichaam; de essentie van het gewaarzijn dat we nu ervaren, de 

cidābhāsa, het gereflecteerde bewustzijn en tenslotte, datgene waar het 

uiteindelijk om gaat: de hogere vogel, die het zuivere gewaarzijn is, of wat 

Vedānta het getuige-bewustzijn zou noemen, de sakṣi. In het Sanskriet: stuhla 

śarīra, sūkșma śarīra, karaṇa śarīra, cidābhāsa, sakṣi, een hele lijst. Maar we 

zouden op z'n minst de eerste vier rechtstreeks moeten kunnen identificeren, 

op dit moment: ja, hier is het fysieke lichaam, kijk naar binnen, ja hier is het 

subtiele lichaam, mijn ademhaling, mijn gedachten, de geest, de zintuigen, de 

motorische organen, en als je daar voorbij probeert te denken loop je tegen 

een muur van leegte, op dit moment, zonder in diepe slaap te gaan, die leegte 

voorbij gedachten is het causale lichaam, karaṇa śarīra. En het bewustzijn dat 

daar doorheen schijnt, cidābhāsa, het gereflecteerde bewustzijn. En, zegt 

Vedānta, er is een getuige-bewustzijn, een zuiver bewustzijn, sakṣi caitanya.  

Laten we dit toepassen op het verhaal met het voorbeeld van de twee vogels: 

het lichaam is natuurlijk de boom, en dat heldere bewustzijn dat ons nog niet 

helemaal duidelijk is, ons nog niet bekend voor komt (als u weet wat het is 

hebt u geluk, en hoeft u deze lezing niet bij te wonen ), dat heldere 

bewustzijn is wat we in werkelijkheid zijn.  

Volgens Vedānta is dat wat we werkelijk zijn. De lagere vogel is het 

interessante gedeelte, wat is die lagere vogel in deze structuur, in de vijf 

componentenstructuur van de menselijke persoonlijkheid? De lagere vogel is 

het tussenliggende drietal: het lichaam is de boom, de lagere vogel is het 

subtiele lichaam, het causale lichaam en het gereflecteerde bewustzijn. Maar 

als we het over het gereflecteerde bewustzijn hebben is dat impliciet het 

getuige-bewustzijn. Op het moment dat we het over maanlicht hebben 

impliceert dat ook de aanwezigheid van de zon, ondanks dat we de zon niet 

zien. Zonder zon is er geen maanlicht. Als je spreekt van een gereflecteerd 

gezicht in de spiegel is dat ook inclusief het originele gezicht, want zonder het 

originele gezicht zou er niets gereflecteerd zijn. Dus spreken we van 

gereflecteerde bewustzijn, dat waar we ons nu bewust van zijn, waar we nu 

gebruik van maken. En in Vedānta is het altijd behulpzaam om dat wat er 

gezegd wordt te doorgronden in onze eigen persoonlijke ervaring.  



9/20 

 

Wat we hier nu op dit moment ervaren en wat ik hier sta te vertellen zijn niet 

twee verschillende dingen. Ik benoem de dingen slechts. En bij elke stap, kijk 

of wat er gezegd wordt overeenkomt met wat u aan het ervaren bent. Dus het 

gewaarzijn dat we op dit moment hebben, in dit lichaam en deze geest, het 

gereflecteerde bewustzijn, dat houdt in dat het pure bewustzijn of het getuige-

bewustzijn ook aanwezig is, als dat wat gereflecteerd wordt. Dit is dus de 

lagere vogel. Het subtiele lichaam, het causale lichaam en het gereflecteerde 

bewustzijn, plus, inclusief het getuige-bewustzijn. De hogere vogel is alleen 

het getuige-bewustzijn. Dus nu is het beeld volledig. 

En wat gebeurt er dan? De lagere vogel voelt zich bewust, heeft een geest en 

een intellect en de zintuigen, zit in dit lichaam, identificeert zich volledig met 

dit lichaam en ziet nu de vruchten die overal in de rondte hangen. Goede en 

slechte. En het kent niet zichzelf als 'volmaakte natuur', ervaart zichzelf als 

onvolmaakt, onderhevig aan ziekte, ouderdom, sterfelijkheid, enzovoort.  

En wenst het vervolmaking, volledige vervulling door het ervaren van de 

dingen. Het ziet zichzelf als een ervarende: ik heb ogen, in ben bewustzijn in 

een geest met ogen en oren, ik kan de dingen zien en horen, ik heb een tong, 

ik kan dingen proeven, en al die ervaringen geven me een of ander plezier, of 

soms, ellende. En wordt het, zoals het in het Sanskriet wordt genoemd, 

bhuktah, de ervarende. Wie wordt er de bhuktah, ervarende? De lagere vogel, 

want die is het gereflecteerde bewustzijn met de zintuigen. Het wordt ook 

kartā, de doener, iemand die handelt, omdat het handen en voeten en een tong 

heeft, dingen kan vastpakken. Ik kan rondlopen, ik heb een tong om te 

spreken, dus verricht ik handelingen. Dus is de lagere vogel een kartā  

bhuktah, een doener en een ervaarder. Soms wordt bhuktah vertaald als 

genieter, maar genieter dekt niet helemaal  de lading De meeste van onze 

ervaringen zijn immers niet allemaal genietingen, meestal is het een 

mengeling van genietingen en ellende. 

Dus, hier is de wereld, hier ben ik, ik zie de wereld met mijn ogen, hier is mijn 

lichaam met de zintuigen, ik ervaar het lichaam en de zintuigen met mijn 

geest, en er is hier het bewustzijn dat op directe wijze de geest ervaart. Dit 

schepsel, deze verschijning (wijst op het eigen lichaam) die we gewoonlijk als 

onszelf beschouwen, wordt de lagere vogel genoemd. Śaṅkarācārya gebruikte 

de frase 'avidya kāma karma': omdat we onszelf niet kennen als de hogere 

vogel, omdat we dat als iets zuiver theoretisch beschouwen of ons er zelfs niet 

eens van bewust zijn, denken we dat wat voor ons ligt de realiteit is en van 

daaruit wordt begeerte geboren (ik wil dit, ik wil dat niet). En vanuit die 

ontstane begeerte ontstaat handeling. Voor wat ik wil, werk ik wanhopig om 

het te verkrijgen, voor wat ik niet wil, ik werk wanhopig het te vermijden, en 

vanuit die handelingen wordt als resultaat van handeling karma vela 



10/20 

 

(veelvuldig karma), karma geboren. En als gevolg van de resultaten van 

handeling is er ons leven en onze dood. Omdat er resultaten van handelingen 

zijn, zullen we deze resultaten in dit lichaam moeten ondergaan, en als dit 

lichaam eenmaal is uitgeput, sterft het lichaam, en vliegt de lagere vogel uit en 

verwerft een ander lichaam. Om welke reden? Om de resultaten van de 

handelingen die het in vorige lichamen heeft verricht te kunnen ondergaan. 

Dus is het gevangen in de cyclus van geboorte en dood. Dat is wat er mee 

gebeurt.  

Het tweede vers, samāne vṛkṣe puruṣo nimagno, verklaart de moeilijke 

situatie waarin de mens zich bevindt: wat overkomt ons? Allereerst, 

nimagnah, zijn we ondergedompeld in dit lichaam, nimagnah betekent 

letterlijk, sterk verweven, er sterk aan vasthoudend. We denken dat we dit 

lichaam zijn; ondergedompeld betekent geïdentificeerd. Wat onze filosofische 

lectuur ook is, welke Vedānta we ook beoefenen, in de staat van onwetendheid 

is onze situatie 'ik ben dit lichaam'. Zeker, ik heb een geest en ik heb een 

lichaam, ik heb een lichaam met een geest, ik heb bewustzijn, ik ben een 

lichaam met een geest en bewustzijn. Maar ik ben dit lichaam? Dat denk ik, 

dat voel ik en zo gedraag ik me ook. Dat is hoe ik mijn leven heb ingericht. 

Dat heet: nimagnah, het geïdentificeerd zijn met, het vasthouden aan het 

lichaam. Dat is wie ik ben. Wat gebeurt er als resultaat daarvan? Ieder 

probleem van het lichaam wordt mijn probleem. Pijn in het lichaam, het doet 

zeer, dat is mijn pijn.   

Weet u, we maken ons dagelijks druk over grote kwesties in de waan van de 

dag: de oorlog in het Midden-Oosten, of de aftakeling van het milieu, de 

teloorgang van onze levensplek, allemaal heftige onderwerpen vandaag de 

dag. Maar weet u, één speldenprik in m'n grote teen trekt onmiddellijk meer 

aandacht, veroorzaakt meer ellende, zonder dat er over nagedacht hoeft te 

worden, dan zelfs de grootste etnische slachtpartij, duizenden kilometers 

verderop ergens in het Midden-Oosten. Dat komt omdat onze aandacht, onze 

hele opvatting over onszelf volledig lichaamsgeoriënteerd is. Dus ieder 

probleem van het lichaam wordt mijn probleem. Het lichaam is onderhevig 

aan geboorte, aan groei, aan bestaan. De zesvoudige veranderingen waar 

Vedānta over spreekt:  jayate: geboorte, asti, komt tot bestaan, vardhate, 

groeit, vipariṇāmate. 

Ik kwam bij de dokter met een kwaaltje en die zei, wel, Swami, het gaat goed, 

bent net je veertiger jaren binnengekomen. Straks komen de vijftiger jaren en 

dan komt apakṣayate, de aftakeling. Als teenager denk je dat alles zo blijft of 

dat het allemaal beter wordt, maar dat is niet zo… Het lichaam is immers 

https://www.sanskritdictionary.com/vipariṇāma/213356/1
https://www.sanskritdictionary.com/apakṣaya/10853/1


11/20 

 

onderhevig aan geboorte, groei, volwassenheid, verval en aftakeling en 

tenslotte de dood. 

Op een medische conferentie zei een dokter dat we vandaag de dag op het 

niveau zijn beland waarop we u een lang leven kunnen beloven, maar niet ook 

een goed leven. Als je langer leeft kun je langer lijden dan gewoonlijk. Dus 

apakṣayate. Het lichaam takelt af. U kunt het aftakelen hanteren, zeker, als u 

gezond leeft, glutenvrij.. (gelach), dat is geen slecht idee, je doet een hoop 

lichamelijke oefeningen en eet een hoop glutenvrij groen en wat al niet 

meer….    

Iemand in India vertelde me toen ik naar Amerika ging dat ze in Amerika 

nogal gek zijn op gezond voedsel en dat je daar gezond moet eten, dus vroeg 

ik hoe ik kon weten of iets gezond was. Er is een eenvoudig criterium: als het 

smakeloos is, is het gezond. Als het lekker smaakt is het niet goed voor je.. 

Maar wat probeer je daar allemaal mee te bereiken? Vanwaar die enorme 

inspanning? We proberen het onafwendbare, onvermijdelijke verval en 

aftakeling en vernietiging van de boom, het lichaam… 

Zeker, het is goed om een gezond leven te leiden. Wat betreft de slogan 

"Glutenvrij is goed voor u", toen ik hier naar Hollywood toe reed zag ik een 

enorm reclamebord met "Glutenfree Vodka" en toen dacht ik, ja, dat is vast 

goed voor je.. 

Maar dit is waar het om gaat: We proberen het onvermijdelijke verval en de 

aftakeling en de vernietiging van het lichaam te vermijden… Dat is wat er 

gebeurt als je je vastklampt aan het lichaam. En we klampen ons ook vast aan 

het subtiele lichaam: ieder probleem van het subtiele lichaam wordt mijn 

probleem. Als iemand iets beledigends zegt, het gevoel van belediging van 

pijn en van vernederring in de geest… ìk ben beledigd, vernederd en gekwetst 

en blijf de hele dag woedend. Maar het is de geest, dat is niet u. Als dat niet 

duidelijk is, bedenk u dan: op het moment dat u gaat slapen, op het moment 

dat geest op "uit" gezet wordt, waar is dan de pijn, waar is de vernedering? 

Het was in de geest, en ik, geïdentificeerd met de geest, maak er mijn 

probleem van, en blijf daar mee doorgaan. Een flinke dreun op je kop, 

amnesie, en je bent alle problemen vergeten. Dus, geïdentificeerd met de 

geest, worden problemen van de geest mijn problemen.  

Het is alsof iemand (in een droom) naast een open riool staat, die heeft u hier 

niet, u heeft geluk, maar in sommige oude steden in India zijn er nog immer 

open riolen. En een jongen die er staat zegt, 'wat is het smerig hier, en het 

stinkt hier verschrikkelijk!' Tja, Het enige wat je moet doen is uit de droom 

https://www.sanskritdictionary.com/apakṣaya/10853/1


12/20 

 

stappen, het heeft geen zin daar te blijven staan en te klagen dat het er zo vies 

is en stinkt.  

In dit lichaam staand/zittend klaag ik, oh, over fysieke problemen en ziekte en 

moet ik naar de dokter en de verzekeraar vergoedt het niet. Zijn er problemen 

in de geest: hij of zij heeft dat tegen mij gezegd, en ik hou het lekker vast, het 

meest kostbare in de wereld, mijn belediging. We houden van onze vrienden, 

maar we houden ook van onze vijanden, met grote inspanning klemmen we 

ons aan hen vast.  

Dat is allemaal nimagno vanuit de associatie dat ìk dat ben… The Good, the 

Bad and the Ugly, ik ben het allemaal zélf en als gevolg daarvan is er śocayitṛ 

lijden, neerslachtigheid, vrees, angst voor wat er staat te gebeuren, spijt: 

waarom heb ik dat gezegd, waarom heb ik dat gedaan? Dat is het verleden! Of 

de toekomst: angst, of de verwachtingen dat er iets goeds gaat komen. Dat 

komt allemaal door śocayitṛ, śocayitṛ betekent lijden, als gevolg van 

identificatie met het lichaam. En anīśayā, hulpeloos. We krijgen heel snel in 

de gaten hoe hulpeloos we zijn. Onze begeerte overtreft in enorme mate onze 

mogelijkheden en capaciteiten. En dan, het eerste wat we leerden in de studie 

economie was de vraag "Wat is economie?" Het is de poging om de beperkte 

bronnen, schaarste aan bronnen af te stemmen op de oneindige vraag. We 

hebben oneindige wensen, bij schaarste aan middelen. Hoe geef je dat een 

plek, dat is het terrein van de economie, van wat men de decimale wetenschap 

noemt, wat daar uit wordt geboren. En dus ontstaat hulpeloosheid, zijn we 

fysiek hulpeloos. We weten niet hoe kwetsbaar onze lichamen zijn.  

Ik herinner me dat ik een keer aan de ontbijttafel zat met vechtsporter, een van 

de meest indrukwekkende mensen die ik ooit tegenkwam, fysiek een 

doodnormaal, stil en kalm ogende persoon, heel gewoontjes, maar een 

buitengewoon dodelijk persoon. Hij zat daar en zei, "Weet je, ik zat net te 

denken, zonder van m'n plek te komen ken ik vier manieren om je hier ter 

plekke te doden." M'n nekharen gingen overeind. Hij had hele vreemde ogen, 

een soort goudbruine ogen. Maar alles is zo kwetsbaar, onze lichamen zijn zo 

teer, hulpeloos, fysiek hulpeloos.  

En dat geldt nog veel meer voor de geest, onze geesten zijn zo gevoelig. 

Swami Vivekananda zei: "Slaven zijn we, allemaal, slaaf van het goede 

woord, slaaf van het slechte woord. Het minste of geringste gedoe in de 

buitenwereld werpt onze geest in de grootse beroering. Klein complimentje en 

we zweven in de wolken, klein verwijtje en we lopen helemaal leeg in woede 

en haatdragendheid. Slaaf! Hulpeloos". Helemaal als het over relaties gaat, 

als je het uitbreidt tot voorbij jezelf. Stel je voor, iemand zei tegen me 

"Swami, jij hebt mazzel, want het ergste wat jou kan overkomen betreft je 

https://www.sanskritdictionary.com/śocayitṛ/238279/1
https://www.sanskritdictionary.com/śocayitṛ/238279/1
https://www.sanskritdictionary.com/śocayitṛ/238279/1


13/20 

 

eigen lichaam, je bent een monnik. Maar stel je voor, de situatie van een vader 

of een moeder wier kind lijdt, stel dat het aangeboren is, dat het iets chronisch 

is. We kunnen niets doen aan het lijden van het kind. Men kan er niets aan 

doen. Je kunt slechts een beetje helpen, maar dan wordt het toch weer slechter, 

wordt het een levenslange worsteling, ik ken zulke ouders. Ouders die 

kinderen hebben met problemen, die niet voor zichzelf kunnen zorgen waarbij 

de ouders worstelen en worstelen en lijden en lijden, misschien lijden ze wel 

meer dan de kinderen zelf. En maken zich zorgen over wie het voor hun 

jongen of meisje gaat zorgen als ze er zelf niet meer zijn. Hulpeloos, volledig 

hulpeloos. Dus is ons leven anīśayā, onmachtig, hulpeloos en misleid 

muhyamānah.  

Misleid? Hoe worden we misleid? Wat we doen? We proberen dingen beter te 

maken door ze te veranderen. 

Oké, we zijn in moeilijkheden, laten we eens kijken hoe we uit de problemen 

kunnen komen. En in de misleiding denken dat we door een verandering in 

ons leven aan te brengen we het probleem zullen oplossen. Van iPhone 6, naar 

iPhone 7. Verandert er wat? Ja.. Als ik de Honda vervang door een Tesla 

worden alle problemen opgelost, mijn problemen, milieuproblemen, de 

problemen van de wereld, het wordt allemaal opgelost. Het naïeve geloof is 

dat technologie onze problemen gaat oplossen, en dat doet het ook wel. Maar 

niet het fundamentele probleem van het menselijke bestaan, deze diepe, 

eeuwig aanhoudende ontevredenheid, in mensen die levens van stille wanhoop 

leiden. Dat is nog nooit opgelost. We zijn weliswaar een heel eind gekomen, 

niet alleen van de Honda naar de Tesla, van de T-Ford naar de Tesla en het 

heeft problemen opgelost. Het heeft Ford rijk gemaakt, het maakt Elon Musk 

rijk, maar uiteindelijk…  

Lost het de fundamentele problemen van de menselijke natuur op? Nee. Door 

uiterlijke veranderingen aan te brengen verander je het huis, van een voorstad 

flatje naar een huis met zicht op zee, of je verhuist van New York naar 

Californië, mooi weer.. Dus je brengt verandering aan in het uiterlijke leven. 

Lost dat het probleem op? Nee..  Het lost  het probleem niet op. We zullen 

onszelf moeten veranderen, slechts dan zal het probleem worden opgelost, dat 

is echt een beter idee. Dus als je probeert je familieleden te veranderen, 

echtgenoot, vrouw, kinderen, dat blijkt heel erg moeilijk, onmogelijk. Het was 

al zo moeilijk om onszelf te veranderen, hoe kunnen we verwachten dat we 

iemand anders kunnen veranderen?  

Kinderen bezorgen je hoofdpijn. Een dokter vertelde me onlangs dat een hoop 

volwassenen tegenwoordig regelmatig op het toilet zitten. Hij vroeg ze 

waarom, en ze zeiden dat ze zich verstopten voor de kinderen. De kleine 



14/20 

 

terreur. Het is bijna onmogelijk om anderen te veranderen, er ligt een enorm 

gewicht van eerdere levens saṁskāra's en dus is het al erg moeilijk om onszelf 

te veranderen, dus hoe kunnen we dan iemand anders veranderen.  

Je moet het proberen, je moet wel het goede voorbeeld geven, zeggen wat er 

gezegd moet worden, maar anderszins kun je niks doen. 

Er is het oude verhaal van de krulstaart van de hond. Iemand deed een grootse 

meditatie met het doel zijn wensen te kunnen vervullen. Er verscheen een 

spook aan hem, (zijn Guru gaf hem een mantra en zei dat er bij gebruik van 

deze mantra een spook zou verschijnen dat alle wensen kan vervullen, maar 

hij zei erbij, denk erom dat je het spook steeds bezighoudt, want anders loop 

je gevaar.) In feite is het spook onze geest. Dus het spook verscheen voor de 

man en zei: "Ik vervul al je wensen, vertel op wat je wenst…"  "Fantastisch! 

Ik wil graag heerlijk eten." en hup, onmiddellijk verscheen er heerlijk eten. 

"Hup klaar, zei het spook, en vlug, vertel me wat je wilt, want als je me dat 

niet vertelt, dood ik je…" Het spook is net als de geest. Als je hem op de juiste 

manier bezig houdt werkt hij voor je, maar als je hem niet bezighoudt zal hij 

je vernietigen. Dus zei hij "Bouw een huis voor me.. " en enkele seconden 

later was het huis klaar. "Oh eh, geef een enorm bedrijf" en enkele minuten 

later was het bedrijf gereed. Nu werd de man bang. "Kom, vlug, vlug, vertel 

op!" zei het spook, "anders draai ik je je nek om.." Dus de man holde naar zijn 

Guru, viel voor de voeten van de Guru en zei 'Oh wat ben ik in een 

verschrikkelijke ellende terecht gekomen, vergeef me dat ik om die mantra 

vroeg." Maar het spook zit achter hem aan en komt aan in de ashram. "Help 

me! Hij gaat me vermoorden.. en ik kan me niets meer bedenken wat ik wil!". 

Toen zei de Guru, "Kijk dat hondje daar, vraag maar aan het spook of hij die 

de krul uit het staartje wil halen". De man deed het verzoek aan het spook en 

het spook maakte het staartje heel behoedzaam netjes recht. Dat is makkelijk. 

Maar op het moment dat je het staartje loslaat krult het weer terug. Dus het 

spook probeerde het nog een keer maar weer krulde het terug, en het spook 

was verbluft.. Ik ben het machtigste spook van het universum, ik kan alles, 

wat is dit, in welke ellende ben ik terechtgekomen, zo'n taak heb ik nog nooit 

gehad! En het bleef maar aan de gang met het rechttrekken maar steeds krulde 

het staartje weer terug. En dat is waar het spook nog steeds mee bezig is. En 

de man is in veiligheid. 

Dat is waar het 'proberen te veranderen van de wereld' op neer komt. Het gaat 

niet lukken. Dat is hoe het leven verloopt totdat, yadā, totdat, misschien door 

een groot geluk, misschien goed karma uit het verleden, misschien de 

zegeningen van de Guru, hoe dan ook, we het pad kruisen van het spirituele 

leven. Komt er een werkelijke oplossing voor de menselijke problemen, 

juṣṭaṃ yadā paśyatyanyam iśam zegt de mantra. Misschien vertelt de Guru 



15/20 

 

over het spirituele leven, misschien komt u iemand tegen. Iemand zei, ik woon 

hier al zoveel jaren, en ik had geen idee van deze plek, Vedānta Society. Dus 

kom en volg de lessen, woon de lezingen bij. Dus tot aan dat punt, waar de 

mogelijkheid zichzelf onthult, wat is die mogelijkheid? De spirituele leraar, de 

Guru, of de Upaniṣads komen in zicht en vertellen je iets heel interessants, en 

zeggen: "in al deze ellende, in dit hele gedoe, hier op deze plek, in dit lichaam, 

is er één die voor altijd boven al deze problemen uitstijgt. Zoek dat eens uit, 

probeer dat te ontdekken." 

Er ìs deze hogere vogel, het bestaan ervan wordt uitgelegd door de Guru. 

Aanvankelijk misschien binnen de woordenschat van dualistische religie.  

U weet, Vedānta zegt "u bent God, u bent één met Brahman, u bent zuiver 

bewustzijn, u bent de hogere vogel" maar het kan zijn dat men daar niet 

begint. Het kan zijn dat men begint met "Er is een probleemloos bestaan, en ik 

noem het God, Nirvāṇa, de Hemel, Viṣṇu, Śiva, Kali, iets verschillend van 

mij. Dit gezegde is erg populair binnen de school van de dualistische Vedānta, 

waarom?: dvā suparṇā sayujā sakhāyā, er zijn twee, in dit lichaam zijn er 

twee, de lagere vogel en de hogere vogel, de dualistische school wijst daar 

onmiddellijk op, kijk dan, twee! Niet één. Dus God en het levende wezen, de 

individuele Jīva, zijn verschillend… Dus daar kun je mee beginnen. Het 

woord wat hier gebruikt wordt is juṣṭam, de geliefde, de hogere vogel, het 

hogere bewustzijn, het getuige-bewustzijn in onszelf in plaats van rechtsreeks 

te zeggen ik bèn dat. We kunnen het ons voorstellen als God, van hieruit, we 

kunnen het adoreren, het dienen, we kunnen erover mediteren en de hele 

voorstelling van de dualistische religie in de Vedānta manier van kijken is 

gebaseerd op dit idee. Onze eigen werkelijkheid, de hogere vogel, begint met 

te zien dat die er is, door er in te geloven, door het te beschouwen, door er aan 

te denken. Dit is hoe het spirituele leven begint. 

Als we er een beetje dieper op in gaan, dringt het tot ons door, toont de Guru 

ons, toont Vedānta ons: je bent niet het lichaam. Je bent zelfs niet de geest, 

zelfs niet de zintuigen, niet het intellect, zelfs niet het bewustzijn dat in dit 

lichaam gereflecteerd wordt. U bent het zuivere bewustzijn dat gereflecteerd 

wordt, dat werkt door dit lichaam en deze geest; je bent niet de lagere vogel, je 

bent de hogere vogel. En als we dit proces doorlopen, met verschillende 

technieken, en er een heel scala aan spirituele oefeningen zich aan ons 

presenteert, kunnen we onszelf niet ineens realiseren als de hogere vogel.  

Dat blijkt erg moeilijk, zelfs als we diep in de Vedānta duiken. Het moment 

dat u hier naar buiten loopt en de snelweg op rijdt, is de hogere vogel 

verdwenen, het is allemaal de lagere vogel. Iemand zei: 'Swami, wat is er met 

me gebeurd, ik denk dat ik vogelhersens heb gekregen.' 



16/20 

 

Dat komt omdat de geest niet is voorbereid. De lagere vogel moet worden 

voorbereid op het begrip. Een van de voorbereidingen komt door werk, door 

ervaring, door de verschillende vruchten van de wereld te eten. Vedānta doet 

daar heel ontspannen over. Zegt niet dat je ergens in moet geloven, zegt zelfs 

niet dat je dit of dat moet volgen, dreigt je anderzijds ook niet met de hel en 

vergelding, niets van dat alles. Wil je de wereld en wil je de wereld ervaren? 

Ga je gang, hij is er, en is zelfs bedoeld voor je ervaringen. Ga vooral je gang. 

We hebben alle tijd. Met de tong in de wang zei Swami Vivekananda "Neem 

alle tijd die je wilt, neem je hele leven, neem vele levens….". Dat is wat we 

aan het doen zijn geweest. En als je het idee hebt dat het niet werkt, wordt het 

'meer van hetzelfde', variaties op hetzelfde thema, dat is wat het leven is.  

Wij zeggen dat we er zijn, iedere zondag. We beginnen om 11.00, kom gerust. 

En stap voor stap wordt ons uitgelegd: eerst wat betreft werk, hoe je werk dat 

wordt gedaan uit begeerte, voor mijn eigen ervaring en plezier, transformeert 

in werk dat gedaan wordt uit dienstbaarheid, beschikbaarheid, karma yoga. 

Hoe we de geest voorbereiden op deze hogere kennis: door dienstbaarheid, 

door rituelen, door gebed en, door meditatie. De Sanskrit naam hiervoor is 

upāsana.  Hoe we ons de hogere vogel in onze fantasie kunnen voorstellen, 

erop mediteren, met behulp van mantra's, visualisatie en zovele zaken. En als 

de geest dan voorbereid is, komt door het eigenlijke onderricht van de 

Vedānta, die leert 'Dat Zijt Gij', die hogere vogel waar je je voor ingezet hebt, 

waar je in geloofd hebt, waar je op probeert te mediteren, dat is wat je bent. 

Dat ben je. Weet u, als ik mijn gezicht in de spiegel zie is wat ik zie de spiegel 

en het gereflecteerde gezicht. Ik zie niet mijn oorspronkelijke gezicht. En stel 

dat ik m'n oorspronkelijke gezicht was vergeten, dan zou ik denken dat ik dat 

was, het gezicht in de spiegel. Wat Vedānta doet is te proberen om me 

voorzichtig van het gezicht in de spiegel naar m'n oorspronkelijke gezicht te 

brengen. Het probleem is dat ik m'n oorspronkelijke gezicht niet kan zien, ik 

kan het slechts in de spiegel zien. Het gereflecteerde gezicht is het 

gereflecteerde bewustzijn. Het getuige-bewustzijn is het oorspronkelijke 

gezicht.  

En de Upaniṣad zegt sakhāyā, de twee zijn vrienden, de lagere en de hogere 

vogels zijn vrienden, ze helpen elkaar. Hoe helpen ze elkaar? Dat is de moeite 

van het begrijpen waard. De hogere vogel, het getuige-bewustzijn, is bestaan, 

bewustzijn en geluk. Wat doet het? Het leent bestaan en bewustzijn uit aan de 

gehele schepping. Hier houdt de metafoor op. Je kunt de metafoor niet te ver 

optrekken. Het is het zuivere bewustzijn, de hogere vogel, de getuige, sakṣi 

chaitanya. Vanwege dat hebben we bewustzijn, vanwege dat zuivere 

bewustzijn zijn we in staat om te horen wat ik zeg, bent u in staat dit allemaal 



17/20 

 

te zien, in staat om te denken, om te voelen, bent u in staat om zich te 

herinneren, bent u in staat om te genieten en om te lijden. Allemaal vanwege 

dat zuivere bewustzijn. Alleen DAT sijpelt door de geest en het intellect en 

maakt alle ervaring mogelijk. En wat doet de lagere vogel voor de hogere 

vogel? De lagere vogel doet ook iets voor de hogere vogel. Het voorbeeld van 

de spiegel is heel interessant. Het gereflecteerde gezicht kan alleen bestaan 

vanwege het oorspronkelijke, het oorspronkelijke gezicht geeft het 

gereflecteerde gezicht haar bestaan. Wat doet het gereflecteerde gezicht voor 

het oorspronkelijke gezicht? Het maakt het manifest, zichtbaar. Ben ik in staat 

om als object te kunnen zien wat geen object is. Door het te objectiveren word 

ik in staat gesteld om te ervaren, oh.. dat is waar ik op lijk. Zolang ik denk dat 

ik dat daar op lijk is het prima. Dat is voor mij het zelfde als te zeggen: de 

lagere vogel die zich realiseert ik ben de hogere vogel, ik wordt gereflecteerd 

als de lagere vogel, ik ben bestaan, bewustzijn en geluk, functionerend door 

middel van lichaam en geest als deze individuele persoon. Dan is het 

goed…verlicht.  

Maar als ik me niet bewust ben van de hogere vogel, als ik me helemaal niet 

bewust ben van het zuivere bewustzijn, het getuige-bewustzijn en ik denk dat 

ik het lichaam en de geest ben, het lichaam, het innerlijk lichaam en de geest, 

is het als dat ik denk, oh, ik ben het gezicht in de spiegel. Maar ik ben niet het 

gezicht in de spiegel. Het gezicht in de spiegel is een reflectie die haar bestaan 

ontleent aan mijn oorspronkelijk gezicht, net als het bewustzijn dat we op dit 

moment voelen een reflectie is van wie u bent. Als je dit kleine stapje kan 

maken, van de spiegel naar het oorspronkelijke gezicht, op dit moment, als u 

het kleine stapje kan maken van bewustzijn in de geest naar u, uzelf, dat zou 

verlichting zijn… Het is de moeite waard om hierop te mediteren. 

Een swami vertelde me hoe hij oefende. In de Himālāya 's werd hij 

beschouwd als een verlicht persoon. Hij zei dat hij in de ochtendwandeling als 

hij stevig doorliep langs de oevers van de Ganges in zijn hoofd een mantra 

reciteerde. In het oeroude vuuroffer van de Hindoes was het gebruikelijk om 

een ablatie (het symbolisch loslaten van iets) in het vuur te gooien, je offert 

iets aan het vuur, Svaha is het woord waarmee je zegt, 'ik offer dit', meestal 

geklaarde boter of zoiets. Dat paradigma gebruikte hij, en hij zegt daarmee,: 

'In het vuur van bewustzijn dat ik ben, offer ik het loslaten van het universum'. 

Wat ik ook ervaar, de uiterlijke wereld, het lichaam, andere mensen, al die 

ervaringen, offer ik doorlopend als een loslaten in het vuur van bewustzijn dat 

ik ben. Denk daar maar eens over na.  

Wat een spannende manier van kijken naar de ervaringen van de wereld. Wat 

u ook doet, wat u ook ziet, wat u ook eet, wat voor een ervaring u ook heeft, 



18/20 

 

goed, slecht en lelijk, het is een loslaten, in het vuur van bewustzijn. U gooit 

het in het vuur. Letterlijk genomen wordt het ook in u gegooid, toch, hier ben 

ik, het vuur van bewustzijn, en iedere ervaring is iets dat in mij gegoten 

wordt... Hij oefende op die manier. Totdat realisatie zich toont: ik ben dat 

bewustzijn. Dus de spiegel maakt het bewustzijn, het onzichtbare gezicht 

zichtbaar. Het gereflecteerde bewustzijn, het kleine wezen, maakt het zuiver 

bewustzijn tastbaar, ervaarbaar, in wisselwerking, je kunt er in de wereld iets 

mee doen, maar dat ben je niet. Wat doet het oorspronkelijke bewustzijn voor 

het gereflecteerde bewustzijn? Het geeft het haar uiteindelijke bestaan. Zonder 

het oorspronkelijke getuige-bewustzijn zou het gereflecteerde bewustzijn 

helemaal niet bestaan. Het kleine wezen zou er helemaal niet zijn. 

Dus de verschuiving van wie ik ben van het bewustzijn dat gevangen zit in dit 

lichaam en deze geest naar het oorspronkelijke bewustzijn, het getuige-

bewustzijn, van dat wat gereflecteerd wordt in de spiegel van bewustzijn naar 

het oorspronkelijke, dat is Vedānta. Dit is waar het om gaat, de verschuiving 

van het ik van de lagere vogel naar de hogere vogel. En wat gebeurt er dan?      

.. iśamasya mahimānamiti vītaśokaḥ … Prachtig, onze hele kijk op de wereld 

verandert, eerder was het leven worstelen en streven, op een of andere manier 

overeind blijven in deze wereld, trachtend geen slecht mens te zijn en 

trachtend een goed mens te zijn, trachtend niet te falen en geen verliezer te 

zijn, trachtend om in dit leven succesvol te zijn, waarmee we ons definiëren 

als de lagere vogel en daarmee tot het aanhoudende geworstel. Gedoemd tot 

sterven, en herhaling in een volgend leven en herhaling in een volgend leven. 

Dat wordt getransformeerd, de boom en de lagere vogel en de vruchten en in 

feite het hele woud wordt gezien als de glorie van de hogere vogel. Het 

behoort allemaal aan de hogere vogel, het veld van ervaring van de hogere 

vogel. U, als de hogere vogel, u als zuiver bewustzijn, u bent niet onderhevig 

aan de dood, het lichaam sterft, u bent niet onderhevig aan de dood, niets van 

u sterft als het lichaam sterft. U bent niet onderhevig aan teleurstelling, niet 

aan frustratie, niets van dat alles, al dat soort zaken komen en gaan in de geest 

en op het moment dat u zichzelf realiseert als het onveranderlijke bewustzijn, 

cidānaṃdarūpam śivo'ham
3
, ik ben de belichaming van kennis en 

gelukzaligheid, ik ben Śiva, het moment dat u zich dat realiseert, dan zal ook 

de geest niet onderhevig zijn aan frustraties en teleurstellingen.  

Het leven wordt een vreugde. Het volledige universum wordt gezien als de 

glorie van de Ātman, die het getuige-bewustzijn dat in zichzelf schijnt als dit 

hele universum, overstijgt. Het wordt een zich verheugen, verblijden. 

                                                           
3
 Uit Śaṅkara's Nirvāṇa Ṣaṭkam (HT) 



19/20 

 

Genieten is vreugde, zelfs het zo genoemde lijden van de wereld geeft 

vreugde.  

Sri Ramakrishna had kanker. Zijn volgeling Hari Maharjan vroeg hem hoe hij 

zich voelde en SR antwoorde 'Oh, ik heb zo'n pijn vandaag.." Toen zei Hari 

Maharjan "Maar Heer, ik zie dat u in grote vreugde verblijft.." , wat een 

wrede opmerking tegen een kankerpatiënt, maar Sri Ramakrishna barstte in 

lachen uit en zei 'Och, die kwajongen [ahaṇkāra] heeft me te pakken. Het is 

waar dat ik eigenlijk vreugdevol ben, zelfs middenin deze kanker waarbij het 

lichaam aftakelt en zal sterven, en er is inderdaad pijn, als het lichaam 

aftakelt en er ziekte is zal er ook pijn zijn, maar ik ben voorbij dit alles. Ik 

ervaar het en overstijg het tegelijkertijd, dat is het mysterie."  

En het is niet dat we dit niet begrijpen. Het is mogelijk. Het is als 'Hier is de 

spiegel, ik wordt gereflecteerd in deze spiegel, en de spiegel wordt vies of 

breekt in stukken, de reflectie wordt eveneens vies en gebroken, verborgen, 

maar dat betekent niets voor het oorspronkelijke gezicht dat nu op die manier 

wordt gereflecteerd. Precies op dezelfde wijze rijst het gevoel dat het allemaal 

een voorbijgaande voorstelling is, die zich voordoet in het bewustzijn dat ik 

ben. Dus wordt juist deze wereld, deze wereld van lijden en worsteling waar 

de lagere vogel in verzeild was geraakt, wordt nu een koninkrijk der hemelen, 

een plek van glorie en vreugde en licht. Dat is de werkelijke aard van onze 

ervaringen. Het is vanwege onwetendheid, vanwege de afstand tussen de 

lagere en de hogere vogel, voorgesteld als de vogel die van tak naar tak naar 

boven wipt. Maar dat is geen fysieke afstand, u hoeft nergens heen te gaan om 

de hogere vogel te vinden, die is hier al, u bent het. U hoeft niet te wachten 

om de hogere vogel te vinden. Gelooft u dat als u hier iedere zondag komt  dat 

u dan na uw dood Brahman zult vinden? Nee, nee, nee, nee! Er is geen leemte 

van tijd, geen leemte van ruimte.. Het is hier al, het is op dit moment, het is 

uw Zelf. 

Het verschil is…., wat is het verschil? Het verschil is, waarom zijn we hier? 

Het verschil is, de reis is slechts van onwetendheid naar kennis. Van niet-

weten naar weten. Van geen-realisatie naar realisatie. Dat is de reis. En als we 

daar eenmaal mee aan de gang gaan, komen de resultaten, zien we onszelf als 

oneindig en onsterfelijk, boven en voorbij menselijk lijden. Het leven gaat 

door. Maar het zal zijn als Jīvanmukti, verlicht, vrij of bevrijd tijdens het 

leven. Dit is het aandachtsgebied van Vedānta, de hele verscheidenheid aan 

Vedānta waar we bij deze twee verzen over spraken, en er komt een vraag en 

antwoord sessie waarbij we dieper op deze vragen en andere zaken in kunnen 

gaan. Laten we dit afsluiten. Ik zal eindigen met een recitatie, mijn 

lievelingschant, pūrṇamadaḥ pūrṇamidaṁ, en laten we kijken of we dit 



20/20 

 

kunnen bevatten in termen van de twee vogels. Zo wordt het gewoonlijk niet 

begrepen, maar u zou het best kunnen. 

Om pūrṇamadaḥ pūrṇamidaṁ pūrṇāt pūrṇamudacyate | 

pūrṇasya pūrṇamādāya pūrṇamevāvaśiṣyate || 

 

Letterlijk betekent dit: Brahman is oneindig/eeuwig, deze manifestatie is 

eveneens oneindig/eeuwig, dit oneindige/eeuwige komt voort uit dat 

oneindige/eeuwige, als u in deze oneindigheid/eeuwigheid die 

oneindigheid/eeuwigheid kunt herkennen, blijft alleen dat oneindige/eeuwige 

over. Als u het op deze manier bekijkt… Ziet u hoe prachtig de twee vogels er 

in passen? De hogere vogel is oneindig en de lagere vogel is in werkelijkheid 

de hogere vogel, de lagere vogel is een verschijningsvorm van de hogere 

vogel. Als je in deze lagere vogel de hogere vogel kunt herkennen, blijft alleen 

de hogere vogel over.  

 

Om, vrede, vrede, vrede…… 

 


