Twee Vogels

Een beschouwing...
Mundaka Upanisad
3.1.en3.2




The Two Birds

by

Swami Sarvapriyananda'

Vedanta Society
Hollywood Temple, Southern California, USA.
11 december 2016

Ongeautoriseerde vertaling uit het Engels*

Harry Topman 2020

*Onderstaande tekst is de vertaalde en vrijwel letterlijk uitgeschreven
tekst van de lezing van Swami Sarvapriyananda over 'de twee vogels',
een thema uit de Mundaka Upanisad. De tekstinhoud, zinsopbouw en
verloop lijken daardoor soms als schrijftaal niet helemaal logisch, maar
dat klopt dus.

Met dank aan Dhr. F. Arav voor aanzet, advies en Sanskrit support.

! https://www.youtube.com/watch?v=890sBaixqnM&feature=youtu.be
2/20


https://www.youtube.com/watch?v=89OsBaixqnM&feature=youtu.be

30

om asato ma sadgamaya,

tamaso ma jyotirgamaya,

mrtyor ma'mrtam gamaya,
om santih $antih santih

30

Leid ons van onwetendheid naar kennis
Leid ons van de duisternis naar het licht
Lied ons van de dood naar onsterfelijkheid
Om, Vrede, Vrede, Vrede

Goedemorgen...

Het onderwerp dat vanochtend voor ons ligt is aan hen, die zich al wat langer
met Vedanta bezighouden, heel erg bekend. Het is de metafoor van de twee
vogels; het onderwerp is de twee vogels, en hoe dit gegeven, hoe dit hele
concept van twee vogels die in een boom zitten ons leven zoals we dat op dit
moment ervaren als het ware omvat en in zich draagt. De mogelijkheid tot
spirituele vrijheid en hoe we die spirituele vrijheid kunnen verwerven en wat
ons dat brengt, dat allemaal, prachtig, de twee vogels...

Laten we ons meteen rechtstreeks tot het onderwerp wenden. De verwijzing
komt uit de Mundaka Upanisad. De Upanisads zijn zoals we weten de
manuscripten van de Vedanta. In de Mundaka Upanisad, een van de oudste
Upanisads, in het derde hoofdstuk, 3.1.1. en 3.1.2 , staat dit hele verhaal
beschreven, met gebruikmaking van de metafoor van de twee vogels en de
boom.

De originele verzen van de mantra gaan als volgt, ik zal ze voor u reciteren in
het aloude Vedische Sanskriet, dan zal ik het vertalen en dan ga ik er verder
op in, het gaat als zoiets als dit;

dva suparna sayuja sakhaya samanam vrksam parisasvajate;
tayoranyah pippalam svadvattyanasnannanyo abhicakasiti (1).
samane vrkse puruso nimagno ‘n iSaya socati muhyamanah;

. — , .7 . - e,e = ’ 2
Jjustam yada pasyatyanyam isamasya mahimdanamiti vitasokah (2).

2 (1) Twee vogels samen verbonden als twee vrienden klemmen zich vast aan dezelfde
boom. Van hen beiden eet de ene de smakelijke vrucht, de ander kijkt niet etend toe.
(2) In dezelfde boom is de mens ondergegaan door onmacht; hij is bedroefd en
misleid. Wanneer hij de ander ziet, de geliefde Heer in al zijn glorie, wordt hij op die
manier bevrijd van verdriet.

3/20



Heel poétisch... Wat betekent het? Er is een boom, en in deze boom zitten
twee vogels, de lagere vogel en de hogere vogel. En wat de lagere vogel doet
is dat het van tak naar tak wipt, de verschillende vruchten bekijkt, er eentje uit
pikt en die lekker zoet vindt, hem opeet en op zoek gaat naar nog een andere,
weer eentje vindt en ook die eruit pikt. Deze is een beetje bitter, hij doet een
stapje terug, probeert iets anders te eten, het ect op deze wijze bittere en zoete
vruchten. Dit gaat zo door totdat zich een bijzonder bittere vrucht voordoet.
Met de schok van z'n leven, houdt het even op met eten, doet het een stapje
terug, kijkt omhoog en ziet de hogere vogel. De hogere vogel, zit daar ergens
bovenin, stilletjes, sereen, niet van tak naar tak wippend, niet op jacht naar de
vruchten, en er niet van etend; anasnan, niet consumerend; slechts
abhicakasiti, kijkt slechts toe, en straalt, de hogere vogel, vredig, kalm,
onveranderlijk. En als de lagere vogel daar naar kijkt denkt die 'maar dat is
prachtig!'. Wordt daar door aangetrokken en wipt omhoog, dichter bij de
hogere vogel.

Maar wat gebeurt er dan, zoals het nou eenmaal gaat? De lagere vogel ziet
weer een bijzonder aantrekkelijke vrucht en denkt 'oké, de hogere vogel kan
wel eventjes wachten, ik heb 'm gezien, laat me hier eerst even naar kijken',
eet van de vrucht en, geniet ervan. Heerlijk. En vergeet vervolgens de hogere
vogel. Gaat weer van vrucht naar vrucht totdat er weer iets heftigs gebeurt,
weer naar boven naar de hogere vogel kijkt, en verder in die richting vordert,
en dat is de realiteit van het verhaal van ons spirituele leven. We worden nu
eenmaal aangetrokken: en wie zou er nou niet een heilige willen zijn? Maar
dat willen we alleen zonder alle gedoe wat er bij komt kijken....

Er is een oud Sanskriet gezegde "iedereen wil het resultaat ervaren van goed
karma, maar niemand wil het goede karma doen". ledereen wil genieten van
de zonde, maar niemand blieft het slechte karma dat deze zonden vervolgens
opleveren.

Dus... Dit is hoe de kleine vogel van tak naar tak wipt, van vrucht naar vrucht
en de hogere vogel vergeet. Maar... uiteindelijk op een bepaalde dag zo'n
verschrikkelijke schok ondergaat, een bijzonder bittere vrucht (misschien iets,
de dood van een geliefd persoon, iemands eigen onafwendbare fatale ziekte),
een werkelijk bittere vrucht, waardoor men zich terugtrekt uit het leven van
het zoeken naar en vinden en proeven van allerlei vruchten en zich vervolgens
met opzet bewust beweegt in de richting van de hogere vogel. En als hij dan
eindelijk dichterbij de hogere vogel komt gebeurt er iets vreemds... De
lagere vogel begint van vorm te veranderen, en meer en meer op de hogere
suparna, (gouden, stralende) vogel te lijken, en de lagere vogel begint zichzelf
als zodanig te beschouwen, stralend in het licht van de hogere vogel. En

4/20



uiteindelijk ontwaart de lagere vogel de hogere vogel in zichzelf en ziet dat er
helemaal geen lagere vogel is, en er in feite ook nooit was. Dat is het spel van
Maya. Er was nooit een lagere vogel, het was altijd al de hogere vogel, die het
leven van de lagere vogel droomde. Slechts de hogere vogel blijft over. Tot
zover deze metafoor.

Het is een prachtige poétische manier van het verklaren van het leven, van
spiritualiteit, van spiritueel zoeken, van het opeenstapelen van spirituele
ervaringen, het pad van spirituele vooruitgang, hierin allemaal prachtig
bijeengebracht.

Wat we vandaag zullen doen, is dit alles nader te beschouwen. Laten we de
ons beschikbare tijd daarvoor gebruiken, om werkelijk de diepte in te gaan.
Wat is de boom, wat is de lagere vogel, wat is de hogere vogel, hoe verhoudt
zich dat tot ons leven, hoe verklaart het het geheel van Vedanta...?

Dat is wat we vanochtend zullen doen. Het is een rijke traditie, en er zijn
weliswaar vele wegen, maar dat is wat we gaan doen.

Vedanta is de wetenschap van het menselijk wezen, maar dan in de diepte.
Dat is wat Swami Rangana placht te zeggen. De wetenschap van de diepte van
het menselijk zijn. Wie zijn we werkelijk, in de diepste kern van onze ware
natuur.

Dat is wat Vedanta tracht te onderzoeken. En het begint met het meest
duidelijke, meest toonbare aspect van personaliteit, het lichaam. Dus het eerste
onderdeel wat we hier dienen te beschouwen is het lichaam... En in dit
voorbeeld van de hogere en de lagere vogel wordt het lichaam vergeleken met
een boom. In deze boom is er de mens en is er God, er is de lagere vogel en de
hogere vogel, in dit lichaam zijn er twee: de Goddelijke Moeder, en haar kind,
de devote volgeling. Dus in dit specificke voorbeeld wordt het lichaam
vergeleken met een boom.

Wanneer we dieper ingaan op dit fysieke lichaam, als we binnenin kijken,
ontdekken we een subtiel lichaam. Het fysieke lichaam is in het Sanskriet
sthula sarira. Het subtiele lichaam heet sitksma sarira. Zodra we naar binnen
gaan ontdekken we het subtiele lichaam. Herinner u, het subtiele lichaam is
niet iets theoretisch, niets iets waarin u hoeft te geloven, het is geen
theoretisch bedenksel of construct. (...stilte...)

Het is iets dat we ervaren.. Het fysieke lichaam? Hier is het! Wat betreft het
subtiele lichaam, kijk maar naar binnen.., gedachten, emoties, gevoelens. Het
fysieke lichaam kan ik u laten zien, hier is de hand. Mijn gedachten, of mijn
herinneringen of mijn verstand kan ik u niet op een fysieke manier laten zien,
maar voor mij, voor het subject dat zich hier [in dit lichaam] in bevindt, is het

5/20



een ervaring in de eerste persoon. Ik kan al die ervaringen op een directe
wijze ervaren, we kunnen dat allemaal zelf ervaren, onze eigen gedachten,
onze herinneringen, onze gevoelens. En in feite ervaren we dat op een uiterst
levendige wijze...

Het subtiele lichaam is dus iets dat we ervaren. In Vedanta worden in het
subtiele lichaam geanalyseerd en onderscheiden niet minder dan 17
componenten. Niets daarvan hoeft u te geloven, ik zal ze u aanwijzen en dan
zult u zeggen, ja dat klopt, die bestaan'. Wat zijn de 17 componenten?

De 5 zintuigen, de ogen, het vermogen om te zien, de oren, waarmee we
kunnen horen, de tong, om te proeven, de huid, waarmee het mogelijk wordt
te om aan te raken en te voelen en de neus, waarmee we kunnen ruiken, de 5
zintuigen; dat is 5. En dan de 5 motorische organen: de hand, het been, (de
bewegingsorganen), het spreken, de voortplanting en de uitscheiding. De 5
motorische organen dus, dat maakt 10.

Plus de prana's, de levenskrachten in ons, dat wat verantwoordelijk is voor de
fysiologische processen die dit lichaam in leven houden: ademhaling, de
bloedsomloop, opname van voedingsstoffen en het omzetten daarvan in de
opbouw van lichaamscellen en in energie, dit alles, alle fysiologische
processen die in het lichaam plaatsvinden, worden van kracht voorzien door
wat we prana's, in het Sanskriet prana's noemen, in het Chinees heet het c#i,
de prana’s, de levenskrachten. Het lijkt op een accu, die dit systeem aan de
gang houdt, de motor, de energiecentrale. En in Vedanta worden de prana's,
de levenskrachten onderscheiden in 5 verschillende functies: prana, apana,
vyana, udana en samana, allemaal met fysiologische functies die duidelijk
kunnen worden onderscheiden en waarvan het nu niet nodig is om daar tot in
detail op in te gaan, maar ook dat zijn er 5 en die heten de pancaprana.

Hoeveel hebben we er tot nu toe? Vijftien. De 5 zintuigen, de 5 motorische
organen en de 5 prana's. Denk er om dat als we het over de zintuigen en de
motorische organen hebben we niet het fysieke oog of het fysieke oor
bedoelen, want die zijn onderdeel van het fysieke lichaam. Die zitten al in het
fysieke lichaam, in de sthula sarira. Nu hebben we het over het subtiele
lichaam, de sitksma sharira. Dit zijn de krachten, de functies die door de
fysieke organen werken.

Dus: de 5 zintuigen, de 5 motorische organen en de 5 prana's, de pancaprana,
dat zijn er 15. En dan nog 2 meer: de geest, gedachten, emoties; en het
intellect, dat wat we gebruiken om dit allemaal te begrijpen. Het intellect, het
cognitieve vermogen tot begrijpen. Dus, het intellect en de geest: buddhi en
manas. Dat brengt het totaal op 17. Geen van die 17 dingen is iets nieuws,
Vedanta vertelt ons hier helemaal niks nieuws, Vendanta benoemt ze slechts,

6/20



identificeert de 17 componenten waarover we allemaal zouden moeten
zeggen, ja, die heb ik...."

In de klassieke Vedanta wordt het innerlijke orgaan, de anfahkarana, soms
onderscheiden in 4 delen: de geest, het intellect, het ego en het geheugen.
manas, buddhi, ahankara en citta. Als je er 4 van maakt wordt het geheel 19.
Als je er maar 2 van maakt, geest en intellect, zijn het er in totaal 17. Hoe dan
ook, 19 of 17, dit is in de basis het subtiele lichaam.

De verschillen tussen het subtiele en het fysieke lichaam zijn: het fysieke
lichaam is waarneembaar, je kunt het zien, het is openbaar, ik kan het zien, u
kunt het ook zien. Maar het subtiele lichaam wordt van binnenuit door mij of
door uzelf op directe wijze ervaren, als een eerste persoons ervaring. Niemand
anders kan het subtiele lichaam ervaren, tenzij iemand telepathisch is en uw
gedachten kan lezen, maar buiten dat is uw subtiele lichaam zichtbaar voor u,
door uw gewaarzijn. Maar dat is niet het einde van het verhaal. Het subtiele
lichaam bestaat en Vedanta zegt dat wat er dieper dan dat gaat behoort tot het
causale lichaam, karana sarira.

Stuhla sarira, het fysieke lichaam, hier, zichtbaar, sukshma sarira, het subtiele
lichaam binnenin ons, als directe eerste persoons ervaring. Dieper dan dat
spreekt Vendanta van een ander lichaam, 'lichaam' tussen aanhalingstekens,
karana Sarira, het causale lichaam. Wat is dit causale lichaam? Wederom
niets theoretisch: het is dat wat we ervaren tijdens diepe slaap. Als we gaan
slapen. In diepe slaap is er geen ervaren van ons fysieke lichaam of de
uiterlijke wereld. Je ervaart geen fysiek lichaam en ervaart zelfs niet de geest,
geen gedachten. Slechts in dromen wordt de geest ervaren omdat de geest daar
een droomwereld schept. Maar als er geen dromen zijn, in diepe slaap, wordt
ook de geest niet ervaren, zelfs het ik ben aan het slapen’, ook deze ik, het
ego dat aan het slapen is, wordt niet ervaren. Die staat van volledige leegheid
wordt het causale lichaam genoemd, de karana sarira. In Vedanta wordt
gezegd dat deze onwetendheid, de causale onwetendheid onze ware natuur
voor ons verbergt. Dat is dus de karana sarira, het causale lichaam.

Wat hebben we tot nu toe? We hebben het fysieke lichaam dat in deze mantra
wordt vergeleken met de boom, we hebben het subtiele lichaam met 17
onderdelen en we hebben het causale lichaam. In dit subtiele en causale
lichaam is er een gewaarzijn, op dit moment zijn we ons dat via de zintuigen
gewaar, en niet alleen hebben we gedachten maar we zijn ons ook bewust van
onze gedachten, we voelen een intelligentie en een gewaarzijn, een bewustzijn
in dit lichaam en deze geest. Dit gewaarzijn van de zintuigen dat we nu voelen
is niet het zuivere bewustzijn waar Vedanta over zal spreken, maar
gereflecteerd bewustzijn, dat cidabhasa wordt genoemd. Dus hebben we een

7/20



vierde component, cidabhasa, het gereflecteerde bewustzijn. Als er
gereflecteerd bewustzijn is moet er ook een origineel zijn. Datgene dat
gereflecteerd wordt en wat het getuige-bewustzijn wordt genoemd.

Dus hebben we nu 5 factoren, 5 elementen: wat zijn die 5 elementen? Eén is
het fysieke lichaam, één is het subtiele lichaam met z'n 17 onderdelen, één is
het causale lichaam, de oorzaak van onwetendheid die onze ware natuur voor
ons verbergt, en één is het gewaarzijn dat wordt gereflecteerd in het causale en
subtiele lichaam; de essentie van het gewaarzijn dat we nu ervaren, de
cidabhasa, het gereflecteerde bewustzijn en tenslotte, datgene waar het
uiteindelijk om gaat: de hogere vogel, die het zuivere gewaarzijn is, of wat
Vedanta het getuige-bewustzijn zou noemen, de saksi. In het Sanskriet: stuhla
Sarira, siksma Sarira, karana sarira, cidabhdsa, saksi, een hele lijst. Maar we
zouden op z'n minst de eerste vier rechtstreeks moeten kunnen identificeren,
op dit moment: ja, hier is het fysieke lichaam, kijk naar binnen, ja hier is het
subtiele lichaam, mijn ademhaling, mijn gedachten, de geest, de zintuigen, de
motorische organen, en als je daar voorbij probeert te denken loop je tegen
een muur van leegte, op dit moment, zonder in diepe slaap te gaan, die leegte
voorbij gedachten is het causale lichaam, karana sarira. En het bewustzijn dat
daar doorheen schijnt, cidabhasa, het gereflecteerde bewustzijn. En, zegt
Vedanta, er is een getuige-bewustzijn, een zuiver bewustzijn, saksi caitanya.

Laten we dit toepassen op het verhaal met het voorbeeld van de twee vogels:
het lichaam is natuurlijk de boom, en dat heldere bewustzijn dat ons nog niet
helemaal duidelijk is, ons nog niet bekend voor komt (als u weet wat het is
hebt u geluk, en hoeft u deze lezing niet bij te wonen ©), dat heldere
bewustzijn is wat we in werkelijkheid zijn.

Volgens Vedanta is dat wat we werkelijk zijn. De lagere vogel is het
interessante gedeelte, wat is die lagere vogel in deze structuur, in de vijf
componentenstructuur van de menselijke persoonlijkheid? De lagere vogel is
het tussenliggende drietal: het lichaam is de boom, de lagere vogel is het
subtiele lichaam, het causale lichaam en het gereflecteerde bewustzijn. Maar
als we het over het gereflecteerde bewustzijn hebben is dat impliciet het
getuige-bewustzijn. Op het moment dat we het over maanlicht hebben
impliceert dat ook de aanwezigheid van de zon, ondanks dat we de zon niet
zien. Zonder zon is er geen maanlicht. Als je spreekt van een gereflecteerd
gezicht in de spiegel is dat ook inclusief het originele gezicht, want zonder het
originele gezicht zou er niets gereflecteerd zijn. Dus spreken we van
gereflecteerde bewustzijn, dat waar we ons nu bewust van zijn, waar we nu
gebruik van maken. En in Vedanta is het altijd behulpzaam om dat wat er
gezegd wordt te doorgronden in onze eigen persoonlijke ervaring.

8/20



Wat we hier nu op dit moment ervaren en wat ik hier sta te vertellen zijn niet
twee verschillende dingen. Ik benoem de dingen slechts. En bij elke stap, kijk
of wat er gezegd wordt overeenkomt met wat u aan het ervaren bent. Dus het
gewaarzijn dat we op dit moment hebben, in dit lichaam en deze geest, het
gereflecteerde bewustzijn, dat houdt in dat het pure bewustzijn of het getuige-
bewustzijn ook aanwezig is, als dat wat gereflecteerd wordt. Dit is dus de
lagere vogel. Het subtiele lichaam, het causale lichaam en het gereflecteerde
bewustzijn, plus, inclusief het getuige-bewustzijn. De hogere vogel is alleen
het getuige-bewustzijn. Dus nu is het beeld volledig.

En wat gebeurt er dan? De lagere vogel voelt zich bewust, heeft een geest en
een intellect en de zintuigen, zit in dit lichaam, identificeert zich volledig met
dit lichaam en ziet nu de vruchten die overal in de rondte hangen. Goede en
slechte. En het kent niet zichzelf als 'volmaakte natuur', ervaart zichzelf als
onvolmaakt, onderhevig aan ziekte, ouderdom, sterfelijkheid, enzovoort.

En wenst het vervolmaking, volledige vervulling door het ervaren van de
dingen. Het ziet zichzelf als een ervarende: ik heb ogen, in ben bewustzijn in
een geest met ogen en oren, ik kan de dingen zien en horen, ik heb een tong,
ik kan dingen proeven, en al die ervaringen geven me een of ander plezier, of
soms, ellende. En wordt het, zoals het in het Sanskriet wordt genoemd,
bhuktah, de ervarende. Wie wordt er de bhuktah, ervarende? De lagere vogel,
want die is het gereflecteerde bewustzijn met de zintuigen. Het wordt ook
karta, de doener, iemand die handelt, omdat het handen en voeten en een tong
heeft, dingen kan vastpakken. Ik kan rondlopen, ik heb een tong om te
spreken, dus verricht ik handelingen. Dus is de lagere vogel een karta
bhuktah, een doener en een ervaarder. Soms wordt bhuktah vertaald als
genieter, maar genieter dekt niet helemaal © de lading De meeste van onze
ervaringen zijn immers niet allemaal genietingen, meestal is het een
mengeling van genietingen en ellende.

Dus, hier is de wereld, hier ben ik, ik zie de wereld met mijn ogen, hier is mijn
lichaam met de zintuigen, ik ervaar het lichaam en de zintuigen met mijn
geest, en er is hier het bewustzijn dat op directe wijze de geest ervaart. Dit
schepsel, deze verschijning (wijst op het eigen lichaam) die we gewoonlijk als
onszelf beschouwen, wordt de lagere vogel genoemd. Sankaracarya gebruikte
de frase 'avidya kama karma': omdat we onszelf niet kennen als de hogere
vogel, omdat we dat als iets zuiver theoretisch beschouwen of ons er zelfs niet
eens van bewust zijn, denken we dat wat voor ons ligt de realiteit is en van
daaruit wordt begeerte geboren (ik wil dit, ik wil dat niet). En vanuit die
ontstane begeerte ontstaat handeling. Voor wat ik wil, werk ik wanhopig om
het te verkrijgen, voor wat ik niet wil, ik werk wanhopig het te vermijden, en
vanuit die handelingen wordt als resultaat van handeling karma vela

9/20



(veelvuldig karma), karma geboren. En als gevolg van de resultaten van
handeling is er ons leven en onze dood. Omdat er resultaten van handelingen
zijn, zullen we deze resultaten in dit lichaam moeten ondergaan, en als dit
lichaam eenmaal is uitgeput, sterft het lichaam, en vliegt de lagere vogel uit en
verwerft een ander lichaam. Om welke reden? Om de resultaten van de
handelingen die het in vorige lichamen heeft verricht te kunnen ondergaan.
Dus is het gevangen in de cyclus van geboorte en dood. Dat is wat er mee
gebeurt.

Het tweede vers, samane vrkse puruso nimagno, verklaart de moeilijke
situatie waarin de mens zich bevindt: wat overkomt ons? Allereerst,
nimagnah, zijn we ondergedompeld in dit lichaam, nimagnah betekent
letterlijk, sterk verweven, er sterk aan vasthoudend. We denken dat we dit
lichaam zijn; ondergedompeld betekent geidentificeerd. Wat onze filosofische
lectuur ook is, welke Vedanta we ook beoefenen, in de staat van onwetendheid
is onze situatie 'ik ben dit lichaam'. Zeker, ik heb een geest en ik heb een
lichaam, ik heb een lichaam met een geest, ik heb bewustzijn, ik ben een
lichaam met een geest en bewustzijn. Maar ik ben dit lichaam? Dat denk ik,
dat voel ik en zo gedraag ik me ook. Dat is hoe ik mijn leven heb ingericht.
Dat heet: nimagnah, het geidentificeerd zijn met, het vasthouden aan het
lichaam. Dat is wie ik ben. Wat gebeurt er als resultaat daarvan? leder
probleem van het lichaam wordt mijn probleem. Pijn in het lichaam, het doet
zeer, dat is mijn pijn.

Weet u, we maken ons dagelijks druk over grote kwesties in de waan van de
dag: de oorlog in het Midden-Oosten, of de aftakeling van het milieu, de
teloorgang van onze levensplek, allemaal heftige onderwerpen vandaag de
dag. Maar weet u, é¢én speldenprik in m'n grote teen trekt onmiddellijk meer
aandacht, veroorzaakt meer ellende, zonder dat er over nagedacht hoeft te
worden, dan zelfs de grootste etnische slachtpartij, duizenden kilometers
verderop ergens in het Midden-Oosten. Dat komt omdat onze aandacht, onze
hele opvatting over onszelf volledig lichaamsgeoriénteerd is. Dus ieder
probleem van het lichaam wordt mijn probleem. Het lichaam is onderhevig
aan geboorte, aan groei, aan bestaan. De zesvoudige veranderingen waar
Vedanta over spreekt: jayate: geboorte, asti, komt tot bestaan, vardhate,
groeit, viparinamate.

Ik kwam bij de dokter met een kwaaltje en die zei, wel, Swami, het gaat goed,
bent net je veertiger jaren binnengekomen. Straks komen de vijftiger jaren en
dan komt apaksayate, de aftakeling. Als teenager denk je dat alles zo blijft of
dat het allemaal beter wordt, maar dat is niet zo... Het lichaam is immers

10/20


https://www.sanskritdictionary.com/vipariṇāma/213356/1
https://www.sanskritdictionary.com/apakṣaya/10853/1

onderhevig aan geboorte, groei, volwassenheid, verval en aftakeling en
tenslotte de dood.

Op een medische conferentie zei een dokter dat we vandaag de dag op het
niveau zijn beland waarop we u een /ang leven kunnen beloven, maar niet ook
een goed leven. Als je langer leeft kun je langer lijden dan gewoonlijk. Dus
apaksayate. Het lichaam takelt af. U kunt het aftakelen hanteren, zeker, als u
gezond leeft, glutenvrij.. (gelach), dat is geen slecht idee, je doet een hoop
lichamelijke oefeningen en eet een hoop glutenvrij groen en wat al niet
meer....

Iemand in India vertelde me toen ik naar Amerika ging dat ze in Amerika
nogal gek zijn op gezond voedsel en dat je daar gezond moet eten, dus vroeg
ik hoe ik kon weten of iets gezond was. Er is een eenvoudig criterium: als het
smakeloos is, is het gezond. Als het lekker smaakt is het niet goed voor je..
Maar wat probeer je daar allemaal mee te bereiken? Vanwaar die enorme
inspanning? We proberen het onafwendbare, onvermijdelijke verval en
aftakeling en vernietiging van de boom, het lichaam...

Zeker, het is goed om een gezond leven te leiden. Wat betreft de slogan
"Glutenvrij is goed voor u", toen ik hier naar Hollywood toe reed zag ik een
enorm reclamebord met "Glutenfree Vodka" en toen dacht ik, ja, dat is vast
goed voor je..

Maar dit is waar het om gaat: We proberen het onvermijdelijke verval en de
aftakeling en de vernietiging van het lichaam te vermijden... Dat is wat er
gebeurt als je je vastklampt aan het lichaam. En we klampen ons ook vast aan
het subtiele lichaam: ieder probleem van het subtiele lichaam wordt mijn
probleem. Als iemand iets beledigends zegt, het gevoel van belediging van
pijn en van vernederring in de geest... ik ben beledigd, vernederd en gekwetst
en blijf de hele dag woedend. Maar het is de geest, dat is niet u. Als dat niet
duidelijk is, bedenk u dan: op het moment dat u gaat slapen, op het moment
dat geest op "uit" gezet wordt, waar is dan de pijn, waar is de vernedering?
Het was in de geest, en ik, geidentificeerd met de geest, maak er mijn
probleem van, en blijf daar mee doorgaan. Een flinke dreun op je kop,
amnesie, en je bent alle problemen vergeten. Dus, geidentificeerd met de
geest, worden problemen van de geest mijn problemen.

Het is alsof iemand (in een droom) naast een open riool staat, die heeft u hier
niet, u heeft geluk, maar in sommige oude steden in India zijn er nog immer
open riolen. En een jongen die er staat zegt, 'wat is het smerig hier, en het
stinkt hier verschrikkelijk!' Tja, Het enige wat je moet doen is uit de droom

11/20


https://www.sanskritdictionary.com/apakṣaya/10853/1

stappen, het heeft geen zin daar te blijven staan en te klagen dat het er zo vies
is en stinkt.

In dit lichaam staand/zittend klaag ik, oh, over fysieke problemen en ziekte en
moet ik naar de dokter en de verzekeraar vergoedt het niet. Zijn er problemen
in de geest: hij of zij heeft dat tegen mij gezegd, en ik hou het lekker vast, het
meest kostbare in de wereld, mijn belediging. We houden van onze vrienden,
maar we houden ook van onze vijanden, met grote inspanning klemmen we
ons aan hen vast.

Dat is allemaal nimagno vanuit de associatie dat ik dat ben... The Good, the
Bad and the Ugly, ik ben het allemaal z¢If en als gevolg daarvan is er socayitr
lijden, neerslachtigheid, vrees, angst voor wat er staat te gebeuren, spijt:
waarom heb ik dat gezegd, waarom heb ik dat gedaan? Dat is het verleden! Of
de toeckomst: angst, of de verwachtingen dat er iets goeds gaat komen. Dat
komt allemaal door socayitr, Socayitr betekent lijden, als gevolg van
identificatie met het lichaam. En anisaya, hulpeloos. We krijgen heel snel in
de gaten hoe hulpeloos we zijn. Onze begeerte overtreft in enorme mate onze
mogelijkheden en capaciteiten. En dan, het eerste wat we leerden in de studie
economie was de vraag "Wat is economie?" Het is de poging om de beperkte
bronnen, schaarste aan bronnen af te stemmen op de oneindige vraag. We
hebben oneindige wensen, bij schaarste aan middelen. Hoe geef je dat een
plek, dat is het terrein van de economie, van wat men de decimale wetenschap
noemt, wat daar uit wordt geboren. En dus ontstaat hulpeloosheid, zijn we
fysiek hulpeloos. We weten niet hoe kwetsbaar onze lichamen zijn.

Ik herinner me dat ik een keer aan de ontbijttafel zat met vechtsporter, een van
de meest indrukwekkende mensen die ik ooit tegenkwam, fysiek een
doodnormaal, stil en kalm ogende persoon, heel gewoontjes, maar een
buitengewoon dodelijk persoon. Hij zat daar en zei, "Weet je, ik zat net te
denken, zonder van m'n plek te komen ken ik vier manieren om je hier ter
plekke te doden." M'n nekharen gingen overeind. Hij had hele vreemde ogen,
een soort goudbruine ogen. Maar alles is zo kwetsbaar, onze lichamen zijn zo
teer, hulpeloos, fysiek hulpeloos.

En dat geldt nog veel meer voor de geest, onze geesten zijn zo gevoelig.
Swami Vivekananda zei: "Slaven zijn we, allemaal, slaaf van het goede
woord, slaaf van het slechte woord. Het minste of geringste gedoe in de
buitenwereld werpt onze geest in de grootse beroering. Klein complimentje en
we zweven in de wolken, klein verwijtje en we lopen helemaal leeg in woede
en haatdragendheid. Slaaf! Hulpeloos". Helemaal als het over relaties gaat,
als je het uitbreidt tot voorbij jezelf. Stel je voor, iemand zei tegen me
"Swami, jij hebt mazzel, want het ergste wat jou kan overkomen betreft je

12/20


https://www.sanskritdictionary.com/śocayitṛ/238279/1
https://www.sanskritdictionary.com/śocayitṛ/238279/1
https://www.sanskritdictionary.com/śocayitṛ/238279/1

eigen lichaam, je bent een monnik. Maar stel je voor, de situatie van een vader
of een moeder wier kind lijdt, stel dat het aangeboren is, dat het iets chronisch
is. We kunnen niets doen aan het lijden van het kind. Men kan er niets aan
doen. Je kunt slechts een beetje helpen, maar dan wordt het toch weer slechter,
wordt het een levenslange worsteling, ik ken zulke ouders. Ouders die
kinderen hebben met problemen, die niet voor zichzelf kunnen zorgen waarbij
de ouders worstelen en worstelen en lijden en lijden, misschien lijden ze wel
meer dan de kinderen zelf. En maken zich zorgen over wie het voor hun
jongen of meisje gaat zorgen als ze er zelf niet meer zijn. Hulpeloos, volledig
hulpeloos. Dus is ons leven anisaya, onmachtig, hulpeloos en misleid
muhyamanah.

Misleid? Hoe worden we misleid? Wat we doen? We proberen dingen beter te
maken door ze te veranderen.

Oké, we zijn in moeilijkheden, laten we eens kijken hoe we uit de problemen
kunnen komen. En in de misleiding denken dat we door een verandering in
ons leven aan te brengen we het probleem zullen oplossen. Van iPhone 6, naar
iPhone 7. Verandert er wat? Ja.. Als ik de Honda vervang door een Tesla
worden alle problemen opgelost, mijn problemen, milieuproblemen, de
problemen van de wereld, het wordt allemaal opgelost. Het naieve geloof is
dat technologie onze problemen gaat oplossen, en dat doet het ook wel. Maar
niet het fundamentele probleem van het menselijke bestaan, deze diepe,
eeuwig aanhoudende ontevredenheid, in mensen die levens van stille wanhoop
leiden. Dat is nog nooit opgelost. We zijn weliswaar een heel eind gekomen,
niet alleen van de Honda naar de Tesla, van de T-Ford naar de Tesla en het
heeft problemen opgelost. Het heeft Ford rijk gemaakt, het maakt Elon Musk
rijk, maar uiteindelijk...

Lost het de fundamentele problemen van de menselijke natuur op? Nee. Door
uiterlijke veranderingen aan te brengen verander je het huis, van een voorstad
flatje naar een huis met zicht op zee, of je verhuist van New York naar
Californi€, mooi weer.. Dus je brengt verandering aan in het uiterlijke leven.
Lost dat het probleem op? Nee.. Het lost het probleem niet op. We zullen
onszelf moeten veranderen, slechts dan zal het probleem worden opgelost, dat
is echt een beter idee. Dus als je probeert je familieleden te veranderen,
echtgenoot, vrouw, kinderen, dat blijkt heel erg moeilijk, onmogelijk. Het was
al zo moeilijk om onszelf te veranderen, hoe kunnen we verwachten dat we
iemand anders kunnen veranderen?

Kinderen bezorgen je hoofdpijn. Een dokter vertelde me onlangs dat een hoop
volwassenen tegenwoordig regelmatig op het toilet zitten. Hij vroeg ze
waarom, en ze zeiden dat ze zich verstopten voor de kinderen. De kleine

13/20



terreur. Het is bijna onmogelijk om anderen te veranderen, er ligt een enorm
gewicht van eerdere levens samiskara's en dus is het al erg moeilijk om onszelf
te veranderen, dus hoe kunnen we dan iemand anders veranderen.

Je moet het proberen, je moet wel het goede voorbeeld geven, zeggen wat er
gezegd moet worden, maar anderszins kun je niks doen.

Er is het oude verhaal van de krulstaart van de hond. Iemand deed een grootse
meditatie met het doel zijn wensen te kunnen vervullen. Er verscheen een
spook aan hem, (zijn Guru gaf hem een mantra en zei dat er bij gebruik van
deze mantra een spook zou verschijnen dat alle wensen kan vervullen, maar
hij zei erbij, denk erom dat je het spook steeds bezighoudt, want anders loop
je gevaar.) In feite is het spook onze geest. Dus het spook verscheen voor de
man en zei: "Ik vervul al je wensen, vertel op wat je wenst..." "Fantastisch!
Ik wil graag heerlijk eten." en hup, onmiddellijk verscheen er heerlijk eten.
"Hup klaar, zei het spook, en vlug, vertel me wat je wilt, want als je me dat
niet vertelt, dood ik je..." Het spook is net als de geest. Als je hem op de juiste
manier bezig houdt werkt hij voor je, maar als je hem niet bezighoudt zal hij
je vernietigen. Dus zei hij "Bouw een huis voor me.. " en enkele seconden
later was het huis klaar. "Oh eh, geef een enorm bedrijf" en enkele minuten
later was het bedrijf gereed. Nu werd de man bang. "Kom, vlug, vlug, vertel
op!" zei het spook, "anders draai ik je je nek om.." Dus de man holde naar zijn
Guru, viel voor de voeten van de Guru en zei 'Oh wat ben ik in een
verschrikkelijke ellende terecht gekomen, vergeef me dat ik om die mantra
vroeg." Maar het spook zit achter hem aan en komt aan in de ashram. "Help
me! Hij gaat me vermoorden.. en ik kan me niets meer bedenken wat ik wil!".
Toen zei de Guru, "Kijk dat hondje daar, vraag maar aan het spook of hij die
de krul uit het staartje wil halen". De man deed het verzoek aan het spook en
het spook maakte het staartje heel behoedzaam netjes recht. Dat is makkelijk.
Maar op het moment dat je het staartje loslaat krult het weer terug. Dus het
spook probeerde het nog een keer maar weer krulde het terug, en het spook
was verbluft.. Ik ben het machtigste spook van het universum, ik kan alles,
wat is dit, in welke ellende ben ik terechtgekomen, zo'n taak heb ik nog nooit
gehad! En het bleef maar aan de gang met het rechttrekken maar steeds krulde
het staartje weer terug. En dat is waar het spook nog steeds mee bezig is. En
de man is in veiligheid.

Dat is waar het 'proberen te veranderen van de wereld' op neer komt. Het gaat

niet lukken. Dat is hoe het leven verloopt totdat, yada, totdat, misschien door

een groot geluk, misschien goed karma uit het verleden, misschien de

zegeningen van de Guru, hoe dan ook, we het pad kruisen van het spirituele

leven. Komt er een werkelijke oplossing voor de menselijke problemen,

Justam yada paSyatyanyam isam zegt de mantra. Misschien vertelt de Guru
14/20



over het spirituele leven, misschien komt u iemand tegen. Iemand zei, ik woon
hier al zoveel jaren, en ik had geen idee van deze plek, Vedanta Society. Dus
kom en volg de lessen, woon de lezingen bij. Dus tot aan dat punt, waar de
mogelijkheid zichzelf onthult, wat is die mogelijkheid? De spirituele leraar, de
Guru, of de Upanisads komen in zicht en vertellen je iets heel interessants, en
zeggen: "in al deze ellende, in dit hele gedoe, hier op deze plek, in dit lichaam,
is er één die voor altijd boven al deze problemen uitstijgt. Zoek dat eens uit,
probeer dat te ontdekken."

Er is deze hogere vogel, het bestaan ervan wordt uitgelegd door de Guru.
Aanvankelijk misschien binnen de woordenschat van dualistische religie.

U weet, Vedanta zegt "u bent God, u bent één met Brahman, u bent zuiver
bewustzijn, u bent de hogere vogel" maar het kan zijn dat men daar niet
begint. Het kan zijn dat men begint met "Er is een probleemloos bestaan, en ik
noem het God, Nirvana, de Hemel, Visnu, Siva, Kali, iets verschillend van
mij. Dit gezegde is erg populair binnen de school van de dualistische Vedanta,
waarom?: dva suparnd sayuja sakhdaya, er zijn twee, in dit lichaam zijn er
twee, de lagere vogel en de hogere vogel, de dualistische school wijst daar
onmiddellijk op, kijk dan, twee! Niet één. Dus God en het levende wezen, de
individuele Jiva, zijn verschillend... Dus daar kun je mee beginnen. Het
woord wat hier gebruikt wordt is justam, de geliefde, de hogere vogel, het
hogere bewustzijn, het getuige-bewustzijn in onszelf in plaats van rechtsreeks
te zeggen ik ben dat. We kunnen het ons voorstellen als God, van hieruit, we
kunnen het adoreren, het dienen, we kunnen erover mediteren en de hele
voorstelling van de dualistische religie in de Vedanta manier van kijken is
gebaseerd op dit idee. Onze eigen werkelijkheid, de hogere vogel, begint met
te zien dat die er is, door er in te geloven, door het te beschouwen, door er aan
te denken. Dit is hoe het spirituele leven begint.

Als we er een beetje dieper op in gaan, dringt het tot ons door, toont de Guru
ons, toont Vedanta ons: je bent niet het lichaam. Je bent zelfs niet de geest,
zelfs niet de zintuigen, niet het intellect, zelfs niet het bewustzijn dat in dit
lichaam gereflecteerd wordt. U bent het zuivere bewustzijn dat gereflecteerd
wordt, dat werkt door dit lichaam en deze geest; je bent niet de lagere vogel, je
bent de hogere vogel. En als we dit proces doorlopen, met verschillende
technieken, en er een heel scala aan spirituele oefeningen zich aan ons
presenteert, kunnen we onszelf niet ineens realiseren als de hogere vogel.

Dat blijkt erg moeilijk, zelfs als we diep in de Vedanta duiken. Het moment
dat u hier naar buiten loopt en de snelweg op rijdt, is de hogere vogel
verdwenen, het is allemaal de lagere vogel. lemand zei: 'Swami, wat is er met
me gebeurd, ik denk dat ik vogelhersens heb gekregen.'

15/20



Dat komt omdat de geest niet is voorbereid. De lagere vogel moet worden
voorbereid op het begrip. Een van de voorbereidingen komt door werk, door
ervaring, door de verschillende vruchten van de wereld te eten. Vedanta doet
daar heel ontspannen over. Zegt niet dat je ergens in moet geloven, zegt zelfs
niet dat je dit of dat moet volgen, dreigt je anderzijds ook niet met de hel en
vergelding, niets van dat alles. Wil je de wereld en wil je de wereld ervaren?
Ga je gang, hij is er, en is zelfs bedoeld voor je ervaringen. Ga vooral je gang.
We hebben alle tijd. Met de tong in de wang zei Swami Vivekananda "Neem
alle tijd die je wilt, neem je hele leven, neem vele levens....". Dat is wat we
aan het doen zijn geweest. En als je het idee hebt dat het niet werkt, wordt het
'meer van hetzelfde', variaties op hetzelfde thema, dat is wat het leven is.

Wij zeggen dat we er zijn, iedere zondag. We beginnen om 11.00, kom gerust.
En stap voor stap wordt ons uitgelegd: eerst wat betreft werk, hoe je werk dat
wordt gedaan uit begeerte, voor mijn eigen ervaring en plezier, transformeert
in werk dat gedaan wordt uit dienstbaarheid, beschikbaarheid, karma yoga.
Hoe we de geest voorbereiden op deze hogere kennis: door dienstbaarheid,
door rituelen, door gebed en, door meditatie. De Sanskrit naam hiervoor is
updasana. Hoe we ons de hogere vogel in onze fantasie kunnen voorstellen,
erop mediteren, met behulp van mantra's, visualisatie en zovele zaken. En als
de geest dan voorbereid is, komt door het eigenlijke onderricht van de
Vedanta, die leert 'Dat Zijt Gij', die hogere vogel waar je je voor ingezet hebt,
waar je in geloofd hebt, waar je op probeert te mediteren, dat is wat je bent.

Dat ben je. Weet u, als ik mijn gezicht in de spiegel zie is wat ik zie de spiegel
en het gereflecteerde gezicht. Ik zie niet mijn oorspronkelijke gezicht. En stel
dat ik m'n oorspronkelijke gezicht was vergeten, dan zou ik denken dat ik dat
was, het gezicht in de spiegel. Wat Vedanta doet is te proberen om me
voorzichtig van het gezicht in de spiegel naar m'n oorspronkelijke gezicht te
brengen. Het probleem is dat ik m'n oorspronkelijke gezicht niet kan zien, ik
kan het slechts in de spiegel zien. Het gereflecteerde gezicht is het
gereflecteerde bewustzijn. Het getuige-bewustzijn is het oorspronkelijke
gezicht.

En de Upanisad zegt sakhaya, de twee zijn vrienden, de lagere en de hogere
vogels zijn vrienden, ze helpen elkaar. Hoe helpen ze elkaar? Dat is de moeite
van het begrijpen waard. De hogere vogel, het getuige-bewustzijn, is bestaan,
bewustzijn en geluk. Wat doet het? Het leent bestaan en bewustzijn uit aan de
gehele schepping. Hier houdt de metafoor op. Je kunt de metafoor niet te ver
optrekken. Het is het zuivere bewustzijn, de hogere vogel, de getuige, saksi
chaitanya. Vanwege dat hebben we bewustzijn, vanwege dat zuivere
bewustzijn zijn we in staat om te horen wat ik zeg, bent u in staat dit allemaal

16/20



te zien, in staat om te denken, om te voelen, bent u in staat om zich te
herinneren, bent u in staat om te genieten en om te lijden. Allemaal vanwege
dat zuivere bewustzijn. Alleen DAT sijpelt door de geest en het intellect en
maakt alle ervaring mogelijk. En wat doet de lagere vogel voor de hogere
vogel? De lagere vogel doet ook iets voor de hogere vogel. Het voorbeeld van
de spiegel is heel interessant. Het gereflecteerde gezicht kan alleen bestaan
vanwege het oorspronkelijke, het oorspronkelijke gezicht geeft het
gereflecteerde gezicht haar bestaan. Wat doet het gereflecteerde gezicht voor
het oorspronkelijke gezicht? Het maakt het manifest, zichtbaar. Ben ik in staat
om als object te kunnen zien wat geen object is. Door het te objectiveren word
ik in staat gesteld om te ervaren, oh.. dat is waar ik op lijk. Zolang ik denk dat
ik dat daar op lijk is het prima. Dat is voor mij het zelfde als te zeggen: de
lagere vogel die zich realiseert ik ben de hogere vogel, ik wordt gereflecteerd
als de lagere vogel, ik ben bestaan, bewustzijn en geluk, functionerend door
middel van lichaam en geest als deze individuele persoon. Dan is het
goed...verlicht.

Maar als ik me niet bewust ben van de hogere vogel, als ik me helemaal niet
bewust ben van het zuivere bewustzijn, het getuige-bewustzijn en ik denk dat
ik het lichaam en de geest ben, het lichaam, het innerlijk lichaam en de geest,
is het als dat ik denk, oh, ik ben het gezicht in de spiegel. Maar ik ben niet het
gezicht in de spiegel. Het gezicht in de spiegel is een reflectie die haar bestaan
ontleent aan mijn oorspronkelijk gezicht, net als het bewustzijn dat we op dit
moment voelen een reflectie is van wie u bent. Als je dit kleine stapje kan
maken, van de spiegel naar het oorspronkelijke gezicht, op dit moment, als u
het kleine stapje kan maken van bewustzijn in de geest naar u, uzelf, dat zou
verlichting zijn... Het is de moeite waard om hierop te mediteren.

Een swami vertelde me hoe hij oefende. In de Himalaya 's werd hij
beschouwd als een verlicht persoon. Hij zei dat hij in de ochtendwandeling als
hij stevig doorliep langs de oevers van de Ganges in zijn hoofd een mantra
reciteerde. In het oeroude vuuroffer van de Hindoes was het gebruikelijk om
een ablatie (het symbolisch loslaten van iets) in het vuur te gooien, je offert
iets aan het vuur, Svaha is het woord waarmee je zegt, 'ik offer dit', meestal
geklaarde boter of zoiets. Dat paradigma gebruikte hij, en hij zegt daarmee,:
'In het vuur van bewustzijn dat ik ben, offer ik het loslaten van het universum'.
Wat ik ook ervaar, de uiterlijke wereld, het lichaam, andere mensen, al die
ervaringen, offer ik doorlopend als een loslaten in het vuur van bewustzijn dat
ik ben. Denk daar maar eens over na.

Wat een spannende manier van kijken naar de ervaringen van de wereld. Wat
u ook doet, wat u ook ziet, wat u ook eet, wat voor een ervaring u ook heeft,

17/20



goed, slecht en lelijk, het is een loslaten, in het vuur van bewustzijn. U gooit
het in het vuur. Letterlijk genomen wordt het ook in u gegooid, toch, hier ben
ik, het vuur van bewustzijn, en iedere ervaring is iets dat in mij gegoten
wordt... Hij oefende op die manier. Totdat realisatie zich toont: ik ben dat
bewustzijn. Dus de spiegel maakt het bewustzijn, het onzichtbare gezicht
zichtbaar. Het gereflecteerde bewustzijn, het kleine wezen, maakt het zuiver
bewustzijn tastbaar, ervaarbaar, in wisselwerking, je kunt er in de wereld iets
mee doen, maar dat ben je niet. Wat doet het oorspronkelijke bewustzijn voor
het gereflecteerde bewustzijn? Het geeft het haar uiteindelijke bestaan. Zonder
het oorspronkelijke getuige-bewustzijn zou het gereflecteerde bewustzijn
helemaal niet bestaan. Het kleine wezen zou er helemaal niet zijn.

Dus de verschuiving van wie ik ben van het bewustzijn dat gevangen zit in dit
lichaam en deze geest naar het oorspronkelijke bewustzijn, het getuige-
bewustzijn, van dat wat gereflecteerd wordt in de spiegel van bewustzijn naar
het oorspronkelijke, dat is Vedanta. Dit is waar het om gaat, de verschuiving
van het ik van de lagere vogel naar de hogere vogel. En wat gebeurt er dan?

.. iSamasya mahimanamiti vitasokah ... Prachtig, onze hele kijk op de wereld
verandert, eerder was het leven worstelen en streven, op een of andere manier
overeind blijven in deze wereld, trachtend geen slecht mens te zijn en
trachtend een goed mens te zijn, trachtend niet te falen en geen verliezer te
zijn, trachtend om in dit leven succesvol te zijn, waarmee we ons definiéren
als de lagere vogel en daarmee tot het aanhoudende geworstel. Gedoemd tot
sterven, en herhaling in een volgend leven en herhaling in een volgend leven.
Dat wordt getransformeerd, de boom en de lagere vogel en de vruchten en in
feite het hele woud wordt gezien als de glorie van de hogere vogel. Het
behoort allemaal aan de hogere vogel, het veld van ervaring van de hogere
vogel. U, als de hogere vogel, u als zuiver bewustzijn, u bent niet onderhevig
aan de dood, het lichaam sterft, u bent niet onderhevig aan de dood, niets van
u sterft als het lichaam sterft. U bent niet onderhevig aan teleurstelling, niet
aan frustratie, niets van dat alles, al dat soort zaken komen en gaan in de geest
en op het moment dat u zichzelf realiseert als het onveranderlijke bewustzijn,
cidanamdariipam Sivo'ham’, ik ben de belichaming van kennis en
gelukzaligheid, ik ben Siva, het moment dat u zich dat realiseert, dan zal ook
de geest niet onderhevig zijn aan frustraties en teleurstellingen.

Het leven wordt een vreugde. Het volledige universum wordt gezien als de
glorie van de Atman, die het getuige-bewustzijn dat in zichzelf schijnt als dit
hele universum, overstijgt. Het wordt een zich verheugen, verblijden.

® Uit Sankara's Nirvana Satkam (HT)
18/20



Genieten is vreugde, zelfs het zo genoemde lijden van de wereld geeft
vreugde.

Sri Ramakrishna had kanker. Zijn volgeling Hari Maharjan vroeg hem hoe hij
zich voelde en SR antwoorde 'Oh, ik heb zo'n pijn vandaag.." Toen zei Hari
Maharjan "Maar Heer, ik zie dat u in grote vreugde verblijft.." , wat een
wrede opmerking tegen een kankerpatiént, maar Sri Ramakrishna barstte in
lachen uit en zei 'Och, die kwajongen [ahankara] heeft me te pakken. Het is
waar dat ik eigenlijk vreugdevol ben, zelfs middenin deze kanker waarbij het
lichaam aftakelt en zal sterven, en er is inderdaad pijn, als het lichaam
aftakelt en er ziekte is zal er ook pijn zijn, maar ik ben voorbij dit alles. Ik
ervaar het en overstijg het tegelijkertijd, dat is het mysterie."

En het is niet dat we dit niet begrijpen. Het is mogelijk. Het is als 'Hier is de
spiegel, ik wordt gereflecteerd in deze spiegel, en de spiegel wordt vies of
breekt in stukken, de reflectie wordt eveneens vies en gebroken, verborgen,
maar dat betekent niets voor het oorspronkelijke gezicht dat nu op die manier
wordt gereflecteerd. Precies op dezelfde wijze rijst het gevoel dat het allemaal
een voorbijgaande voorstelling is, die zich voordoet in het bewustzijn dat ik
ben. Dus wordt juist deze wereld, deze wereld van lijden en worsteling waar
de lagere vogel in verzeild was geraakt, wordt nu een koninkrijk der hemelen,
een plek van glorie en vreugde en licht. Dat is de werkelijke aard van onze
ervaringen. Het is vanwege onwetendheid, vanwege de afstand tussen de
lagere en de hogere vogel, voorgesteld als de vogel die van tak naar tak naar
boven wipt. Maar dat is geen fysieke afstand, u hoeft nergens heen te gaan om
de hogere vogel te vinden, die is hier al, u bent het. U hoeft niet te wachten
om de hogere vogel te vinden. Gelooft u dat als u hier iedere zondag komt dat
u dan na uw dood Brahman zult vinden? Nee, nee, nee, nee! Er is geen leemte
van tijd, geen leemte van ruimte.. Het is hier al, het is op dit moment, het is
uw Zelf.

Het verschil is...., wat is het verschil? Het verschil is, waarom zijn we hier?
Het verschil is, de reis is slechts van onwetendheid naar kennis. Van niet-
weten naar weten. Van geen-realisatie naar realisatie. Dat is de reis. En als we
daar eenmaal mee aan de gang gaan, komen de resultaten, zien we onszelf als
oneindig en onsterfelijk, boven en voorbij menselijk lijden. Het leven gaat
door. Maar het zal zijn als Jivanmukti, verlicht, vrij of bevrijd tijdens het
leven. Dit is het aandachtsgebied van Vedanta, de hele verscheidenheid aan
Vedanta waar we bij deze twee verzen over spraken, en er komt een vraag en
antwoord sessie waarbij we dieper op deze vragen en andere zaken in kunnen
gaan. Laten we dit afsluiten. Ik zal eindigen met een recitatie, mijn
lievelingschant, piarnamadah piarnamidam, en laten we kijken of we dit

19/20



kunnen bevatten in termen van de twee vogels. Zo wordt het gewoonlijk niet
begrepen, maar u zou het best kunnen.

Om pirnamadah pirnamidam pirnat piurnamudacyate |
purnasya piurnamdaddya purnamevavasisyate ||

Letterlijk betekent dit: Brahman is oneindig/eeuwig, deze manifestatie is
eveneens oneindig/eeuwig, dit oneindige/eeuwige komt voort uit dat
oneindige/eeuwige, als u in deze oneindigheid/eeuwigheid die
oneindigheid/eeuwigheid kunt herkennen, blijft alleen dat oneindige/eeuwige
over. Als u het op deze manier bekijkt... Ziet u hoe prachtig de twee vogels er
in passen? De hogere vogel is oneindig en de lagere vogel is in werkelijkheid
de hogere vogel, de lagere vogel is een verschijningsvorm van de hogere
vogel. Als je in deze lagere vogel de hogere vogel kunt herkennen, blijft alleen
de hogere vogel over.

Om, vrede, vrede, vrede......

20/20



