
 

DDDṚṚṚGGG   DDDṚṚṚŚŚŚYYYAAA   VVVIIIVVVEEEKKKAAA   

ŚŚŚaaaṅṅṅkkkaaarrraaa   

            दृग्ददृश्य वििकेदृग्ददृश्य वििकेदृग्ददृश्य वििके   

   OOOVVVEEERRR   OOONNNDDDEEERRRSSSCCCHHHEEEIIIDDD   TTTUUUSSSSSSEEENNN      

DDDEEE   KKKEEENNNNNNEEERRR   EEENNN   HHHEEETTT   GGGEEEKKKEEENNNDDDEEE   

(((VVVeeerrrzzzeeennn   111---   444666)))   



 

 

  



1 

 

 

 

 

 

 

दृग्ददृश्य वििके 
Dṛg Dṛśya Viveka 

 

Over Onderscheid tussen 

de Kenner en het Gekende 

(verzen 1 - 46) 



2 

 

 

 

 

 

In dit boekje zijn opgenomen van Dṛg Dṛśya Viveka: 

- De Nederlandse vertaling van de oorspronkelijke tekst 

- De Nederlandse vertaling met toelichtende voetnoten en aanhangsels 

- De volledige Sanskrit tekst in Devanāgarī schrift 

- De volledige Sanskrit tekst in translitteratie  

- Woord voor woord vertaling naar het Nederlands 

- De Engelse vertaling van Swāmī Nikhilananda 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Uitgave augustus 2021 

 

ISBN/EAN:  

 

 

 

 

 

Afbeelding op de omslag: Śaṅkara. Textiel (gemengd materiaal) achter glas, 

70x50 cm. Ontwerp en vervaardiging door Madelon de la Rive Box, 2007  



3 

 

Verantwoording 

Na de vertaling van enkele werken van Śaṅkara kwam onlangs het aan hem 

toegeschreven werk Dṛg Dṛśya Viveka
1
  ineens op mijn pad. In een ander 

werk van 21 verzen, Brahmajñānāvalīmālā genaamd, geeft Śaṅkara een 

bloemlezing van de Werkelijkheid, Brahman. Vers 17 hiervan luidt: 

De principes van de ‘ziener’ en het ‘geziene’, 

Zijn verschillend van elkaar, 

De ziener is Brahman, het geziene is illusie 

Dit is de uitroep van Vedānta. 

In Dṛg Dṛśya Viveka legt Śaṅkara dit onderscheid tussen de ziener en het 

geziene uit en door het aanreiken van op deze kennis gebaseerde oefeningen 

van meditatie helpt hij de zoeker de enige Werkelijkheid, Brahman, te 

verwezenlijken. 

In het eerste deel van 31 verzen van DṛgDṛśyaViveka heeft Śaṅkara op 

beknopte wijze het onderscheid tussen de kenner en het gekende uitgelegd. 

De kenner is de getuige, onveranderlijk en eeuwig, het gekende illusie, 

veranderlijk en voorbijgaand. Wanneer echter de getuige zich identificeert 

met valse opleggingen ervaart deze zich als een individu, de jīva. Met het 

aangeven van de wijze waarop deze identificatie ongedaan kan worden 

gemaakt
2
 beschrijft Śaṅkara ten slotte de werkelijke aard van de jīva, niet 

verschillend van Brahman, zijnde de hoogste waarheid
3
.  

Zolang echter de jīva deze non-duale staat niet heeft verwerkelijkt bevindt hij 

zich in dualiteit, onderscheid makend tussen het 'ik' en de 'wereld', zowel in 

de wakende als in de droomstaat. Onderzoek naar wie dat 'ik' is en wat de 

'wereld' is vindt plaats in de wakende staat. Het is dan vanzelfsprekend dat de 

jīva  zich afvraagt wie dan de jīva is die in de wakende staat onderzoek doet 

en wie de dromende jīva. Śaṅkara beantwoordt deze vragen in de verzen 32 

t/m 46. 

In deze 16 verzen geeft Śaṅkara uitleg over de aard van de jīva verwijzend 

naar de drie verschillende waarheidsniveaus waarin de jīva zich manifesteert. 

Deze waarheidsniveaus zijn prātibhāsika  satya, vyāvahārika satya en 

pāramārthika  satya. In prātibhāsika satya heeft de jīva illusies, 

verbeeldingen, dromen  enz. die wanneer ze zich voordoen voor werkelijk 

                                                      
1
 Dṛg Dṛśya Viveka: letterlijke betekenis: ‘onderscheid tussen de ziener en het 

geziene’, zo wordt dit onderscheid in het eerste vers uitgelegd. 
2
 Onderzoek, gebruik van de rede en meditatie. 

3
 Vers 31. 



4 

 

worden gehouden. Een klassiek voorbeeld is het zien van een slang in een 

stuk touw. Deze jīva noemt Śaṅkara  pratibhāsika jīva, ofwel de illusoire 

jīva. Vyāvahārika satya is de wakende staat van het dagelijks leven die de 

jīva ervaart en voor werkelijk houdt. Hierin wordt tevens de onwerkelijkheid 

van de ervaringen in prātibhāsika satya erkend, zoals 'het was slechts een 

droom' of 'het is een stuk touw maar geen slang'. Śaṅkara noemt deze jīva de 

vyāvahārika of de 'empirische' (in de wakende  staat handelende) jīva.  

Kenmerkend voor deze twee illusoire waarheidsniveaus (pratibhāsika satya 

en vyāvahārika satya) is de dualiteit, 'ik' en 'de wereld' als gevolg van 

identificatie van het getuige-bewustzijn, met opleggingen (upadhi's). 

Pāramārthika satya staat voor de hoogste of volledige waarheid en 

onderscheidt zich van de eerste twee door afwezigheid van dualiteit; geen 'ik' 

en een wereld als van elkaar onafhankelijke entiteiten. Er is noch slang noch 

touw, noch 'ik' noch de 'wereld', maar één ondeelbaar, non-duaal bewustzijn. 

Dat is de werkelijke aard van de jīva, de jivātman , of de pāramārthika jīva.   

Met deze uitleg wordt tevens Śaṅkara's uitspraak in vers 20 van Brahma-

jñānāvalīmālā over het niet van elkaar verschillend zijn van de jīva en 

Brahman
1
 onderbouwd. Want de jīva die hier bedoeld wordt is de 

pāramārthika jīva, en niet de vyāvahārika jīva. Het is ook de pāramārthika 

jīva wiens eenzelvigheid met Brahman in de mahāvākya's wordt verkondigd, 

zoals 'Gij' in "Dat zijt Gij" (Tattvamasi) en 'Ik' in "Ik ben Brahman" 

(Ahambrahmāsmi). De ongeldigheid van deze verklaringen voor de 

vyāvahārika jīva heeft Śaṅkara in de verzen 241-243 e.v. van 

Vivekacūḍāmaṇi uitgelegd. 

Voor deze complete vertaling van 46 verzen
2
 heb ik gebruik gemaakt van 

vier verschillende Engelse vertalingen waarvan drie de oorspronkelijke 

Sanskrit tekst in Devanāgarī schrift en de woord voor woord vertaling 

hiervan bevatten. In tegenstelling tot de Engelse vertalingen, maar in 

navolging van Śaṅkara, en mede door de gunstige ervaringen met de eerdere 

vertalingen gaf ik er de voorkeur aan om ook deze vertaling in versvorm weer 

te geven. Een tekst in versvorm leent zich beter voor recitatie en de inhoud 

blijft, al of niet na diepgaande studie en herkenning van de betekenis, beter in 

het geheugen hangen. 

In dit boekje is eerst de vertaling in versvorm zonder enige toelichting, zoals 

de oorspronkelijk tekst van Śaṅkara, kort en bondig, weergegeven. Daarna 

                                                      
1
 "Brahman is werkelijk, de wereld is illusie, het individu (jīva) is niet verschillend 

van Brahman." 
2
 Sommige Engelse vertalingen bestaan uit de eerste 31 verzen. 



5 

 

volgt dezelfde tekst met toelichtingen met name over de gebruikte 

terminologie. Voor belangstellenden heb ik er tevens de Sanskrit tekst in 

Devanāgarī schrift, de transliteratie en de woord voor woord vertaling aan 

toegevoegd. Hierbij heb ik in ruime mate dankbaar gebruik gemaakt van de 

vertalingen van Swami Nikhilananda en Swami Tejomayananda. 

Om Dṛg Dṛśya Viveka voor een grote groep belangstellenden toegankelijk te 

maken heb ik het gebruik van Sanskrit woorden in de verzen gemeden. Zoals 

bij het vertalen van eerdere Sanskrit teksten werd ik echter ook hier 

geconfronteerd met het dilemma van het vinden of bedenken van Neder-

landse equivalenten van Sanskrit begrippen. Een andere complicatie is dat 

een Sanskrit woord, afhankelijk van de context, meerdere betekenissen kan 

hebben wat soms tot verwarring bij de lezer kan leiden. Ook blijkt dat er in 

verschillende werken niet altijd dezelfde betekenis aan hetzelfde Sanskrit 

woord wordt toegekend. In deze vertaling is waar nodig een gebruikt Sanskrit 

woord in voetnoten toegelicht en eventuele toevoegingen aan de 

oorspronkelijke tekst zijn tussen vierkante haakjes geplaatst. Om redenen van 

het bovenstaande dient de hier gemaakte conventie van terminologie niet als 

algemeen geldend beschouwd te worden. Overigens, vormt de woordkeuze 

het voornaamste onderliggende verschil tussen de geraadpleegde Engelse 

vertalingen. Volledigheidshalve is de Engelse vertaling van Swami 

Nikhilananda aan dit boekje toegevoegd. 

In Dṛg Dṛśya Viveka is de aangereikte kennis op een zeer compacte wijze 

verwoord; er is geen woord te veel! Ik heb echter de verleiding niet kunnen 

weerstaan om verklarende voetnoten bij de verzen toe te voegen. Bovendien 

is er, in navolging van Engelse vertalingen, een inleidende tekst bij de verzen 

toegevoegd. Ik ben van mening dat Śaṅkara dit werk in deze compacte vorm 

aan ons heeft toevertrouwd en de diepe betekenis van het aangebodene zal 

zich aan hem die zich tot dit werk aangetrokken voelt tijdig openbaren onder 

de daarvoor geschikte omstandigheden zoals bij een stille, contemplatieve 

staat, al of niet in groepsverband. 

De verkorte Tamil vertaling van Dṛg Dṛśya Viveka door Śrī Ramaṇa Maharṣi 

wordt vooraf gegaan door een kort eerbetoon aan Śaṅkara in de vorm van een 

inleidend vers dat de essentie van dit werk in enkele regels weergeeft en dat 

ik hier graag citeer: 

O, Gij, verheven Śaṅkara, 

Gij zijt het subject 

Dat kennis heeft 

Van subject en object. 



6 

 

Laat het subject in mij vernietigd worden 

Als subject én object. 

Want dan rijst in mijn geest 

Het licht van de Heer alleen. 

Moge dit werk voor allen een bron van inspiratie zijn. 

           Ferit Arav 

           Hengelo, augustus 2021 

 

 

Noot: 

De studie van hoofdstuk 18, (Tat tvam asi) van Śaṅkara's werk Upadeśa 

Sāhasrī kan van grote betekenis zijn bij het doorgronden van de betekenis van 

de verzen 32-46. 

De aard van wat er in de droomstaat en in de wakende staat ervaren wordt en 

de aard van diegene die deze staten ervaart, heeft Śaṅkara in zijn korte werk 

Pañcikaraṇam beschreven. In Pañcikaraṇam Vārtikam heeft Sureśvarācārya 

dat in 68 verzen nader uitgelegd.  

  



7 

 

 

Inhoudsopgave: 

Verantwoording            7 

De Nederlandse vertaling in versvorm        9 

De Nederlandse vertaling in versvorm, Sanskrit tekst in Devanāgarī  

schrift, transliteratie en woord voor woord vertaling en toelichtingen 15  

Bijlage 1: Schematische weergave van de verzen 6, 8 en 9.   60 

Bijlage 2. Gradaties en soorten van meditatie / samādhi.    60 

Bijlage 3. Transliteratie ten behoeve van reciteren     61 

Bijlage 4. Engelse vertaling door Swami Nikhilananda    64 

Literatuur             68 

 

 

 

  



8 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eer aan alle Leraren die de genade van het Zelf zonder ophouden over-

vloedig over allen uitstorten en de zoekers naar waarheid de weg naar 

zelfkennis wijzen.  



9 

 

Over Onderscheid tussen de Kenner en het Gekende 

(Dṛg Dṛśya Viveka) 

Al onze waarnemingen behoren tot het niet-Zelf (anātman). De onveran-

derlijke Ziener is waarlijk het Zelf. De ontelbare geschriften verkondigen 

enkel en alleen het onderscheid tussen het Zelf en het niet-Zelf.
1
 

 

De verzen 

1. Beelden zijn het geziene en het oog is hun ziener 

 Dat oog is het geziene en de geest is zijn ziener. 

 Gedachten zijn het geziene en de getuige is hun ziener; 

 De getuige zelf wordt door niets anders gezien. 

2. Waargenomen beelden zijn talrijk en gevarieerd 

 Door verschillen als blauw, geel, grof, fijn, kort, lang enz. 

 Maar het oog dat ze waarneemt 

 Blijft altijd één en hetzelfde. 

3. Blindheid, wazigheid en scherpte, 

 Zijnde de condities van het oog, 

 Worden gekend door één en dezelfde geest; 

 Zo ook is het met het oor, de huid enz. 

4. Het één en onveranderlijke bewustzijn  

 Verlicht ook [de gesteldheden van de geest 

 Zoals] begeerte, intentie, twijfel, geloof, ongeloof,  

 Vastberadenheid, bescheidenheid, angst enz. 

5. Dat bewustzijn rijst niet op noch gaat het onder, 

 Het groeit niet noch raakt het in verval, 

 Het straalt uit zichzelf en verlicht alles 

 Zonder toedoen van iets anders. 

6. Vanwege de reflectie van het bewustzijn 

 Lijkt het intellect een bewuste entiteit 

 En doet zich voor in twee vormen; 

 Als het ego en als het denkvermogen.  

                                                      
1
 Dit zijn de inleidende woorden van Śrī Ramaṇa Maharṣi op zijn Tamil vertaling van 

Dṛg Dṛśya Viveka 



10 

 

7. De identificatie van deze reflectie met het ego 

 Is als het samengaan van hitte en een ijzeren bol; 

 Zo ook door identificatie van het ego met het lichaam 

 Gaat het lichaam door voor een bewuste entiteit. 

8. Drievoudig is de identificatie van het ego: 

 Met de reflectie van het bewustzijn, wat natuurlijk is; 

 Met het lichaam, vanwege vroegere daden; 

 En met de Getuige vanwege begoocheling. 

9. De wederzijdse identificatie van het gereflecteerde bewustzijn en het ego  

 Eindigt niet zolang het ego als werkelijk wordt beschouwd. 

 De andere twee identificaties verdwijnen respectievelijk 

 Met het oplossen van Karma en bij het dagen van zelfkennis. 

10. In diepe slaap is het ego opgelost 

 En het lichaam lijkt bewusteloos. 

 In de droomstaat is het ego halfmanifest 

 En in de wakende staat volmanifest. 

11. Aangezet door de neigingen verbeeldt het denkvermogen, 

 Zich identificerend met de reflectie van het bewustzijn, 

 Een [innerlijke] wereld [van dromen] in de droomstaat,  

 Zo ook met de ogen een wereld buiten in de wakende staat. 

12. Het éne onbewuste subtiele lichaam,  

 Bestaande uit het ego en de geest, 

 Ondergaat de drie staten 

 En ook geboorte en dood. 

13. Waarlijk, tot Māyā behoren de twee krachten 

 Van de aard van versluiering en projectie. 

 De kracht van projectie schept de wereld  

 Vanaf het subtiele lichaam tot het gehele universum. 

14.  Manifestatie van namen en vormen  

 In de substantie Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid, 

 Zijnde de essentie van Brahman, 

 Is de schepping, zoals schuim enz. in de oceaan. 

15. De andere kracht van Māyā versluiert het onderscheid 

 Tussen de ziener en het geziene binnenin, 

 En ook tussen Brahman en de schepping buiten. 

 Dit is de oorzaak van herhaalde geboorten. 



11 

 

16. Door identificatie met het stoffelijke lichaam 

 En zijn nabijheid tot de Getuige, komt het subtiele lichaam 

 Vanwege de reflectie van het bewustzijn, schijnbaar tot bestaan 

 Als het belichaamde Zelf, het individu dat handelt en ervaart. 

17. Deze belichaming van het Zelf, het individu, 

 Ontstaat in de Getuige door valse oplegging. 

 Als de versluierende kracht is verdwenen 

 Wordt het onderscheid helder en verdwijnt de oplegging. 

18. Zo ook lijkt [de onveranderlijke] Brahman 

 Veranderlijk van aard te zijn 

 Door de invloed van de [versluierende] kracht  

 Die het onderscheid tussen Hem en de schepping bedekt. 

19. Zo ook wordt met de verdwijning van de versluierende kracht 

 Het onderscheid tussen Brahman en de wereld helder. 

 Want verandering bestaat alleen in de schepping  

 En nimmer in [de onveranderlijke] Brahman. 

20. Al wat waargenomen wordt heeft vijf aspecten 

 Bestaan, verschijning, dierbaarheid, vorm en naam 

 Van deze vijf behoren de eerste drie tot Brahman 

 En de daaropvolgende twee tot de wereld. 

21. Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid  

 Is dezelfde in ruimte, lucht, vuur, water en aarde, 

 En ook in goden, dieren, mensen enz. 

 [Alleen] namen en vormen verschillen. 

22. Negeer daarom namen en vormen, 

 En toegewijd aan Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid 

 Beoefen voortdurend meditatie, 

 [Intern] in het Hart, of extern. 

23. De oefening van interne meditatie [in het Hart] 

 Kent twee soorten: met en zonder dualiteit. 

 Meditatie met dualiteit is alweer in twee soorten, 

 Met de associatie van een object of van een woord. 

24. In het denken oprijzende gedachten zoals verlangens enz.  

 Zijn [te beschouwen als] het geziene, 

 Mediteer op [je eigen] bewustzijn als hun getuige. 

 Dit is meditatie met dualiteit, geassocieerd met het geziene. 



12 

 

25. “Ik ben Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid, 

 Ongehecht, uit zichzelf stralend en vrij van dualiteit.” 

 Dit is de oefening van meditatie met dualiteit 

 Geassocieerd met woorden. 

26. Maar de niet-duale staat van meditatie gelijkt  

 Een [niet flikkerende] vlam op een windvrije plaats,  

 Als gevolg van volledig geabsorbeerd zijn in de gelukzaligheid 

 Van de realisatie van het Zelf, vrij van het geziene en van woorden. 

27. De eerste soort [externe] meditatie kan beoefend worden 

 Met elk willekeurig extern object, net als bij interne meditatie. 

 Die meditatie is het scheiden van naam en vorm 

 Van puur [en onveranderlijk] bestaan. 

28. Werkelijkheid is ongedeeld, van dezelfde essentie, 

 Van nature Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid. 

 Zulk een ononderbroken contemplatie  

 Is meditatie van de middensoort. 

29. De absolute innerlijke stilte bij de ervaring van gelukzaligheid 

 Is de derde soort meditatie zoals eerder beschreven. 

 [Men] dient zijn tijd voortdurend 

 Aan deze zes soorten meditaties te besteden. 

30. Met de verdwijning van de identificatie met het lichaam  

 Wordt het Allerhoogste Zelf gekend, 

 Waar ook het denken dan naar toe gaat  

 Is er de ervaring van meditatie. 

31. De hartknoop is doorgehakt,  

 Geen twijfel bleef overeind, 

 Alle karma’s zijn uitgedoofd.  

 Bij het zien van Hem die hoog en laag is. 

32. De jīva manifesteert zich op drie verschillende wijzen; 

 De tweede en derde zijn de begrensde onwerkelijke voorstellingen 

 Respectievelijk in de wakende staat en in de droomstaat. 

 Maar de eerste is de werkelijke aard van de jīva. 

33. Begrenzing is denkbeeldig, 

 Maar wat begrensd schijnt is werkelijk. 

 Het jīvaschap (van het Zelf) ontstaat door opleggingen, 

 Maar het heeft, vanzelfsprekend, de aard van Brahman. 



13 

 

34. Vedische verklaringen zoals 'Dat zijt Gij' verklaren  

 De eenzelvigheid van de ondeelbare Brahman met de jīva, 

 Maar niet in de betekenis  

 Van de andere twee jīva's.  

35. In Brahman vindt māyā zijn kracht  

 Van versluiering en projectie. 

 Het versluiert Brahman en doet Hem verschijnen 

 Als de wereld en het belichaamd wezen (jīva). 

36. Wanneer bewustzijn door het misleide intellect handelt 

 En de gevolgen daarvan ondergaat, heet het jīva. 

 En dit alles, bestaande uit de elementen en hun voortbrengsels, 

 Die als ervaringsobjecten dienen, wordt wereld genoemd. 

37. Deze twee, hebben sinds beginloze tijden 

 Alleen een empirisch bestaan 

 Dat voort duurt tot de realisatie van bevrijding. 

 Daarom worden ze empirisch genoemd. 

38. Slaap, in samenhang met de misleide voorstelling in bewustzijn 

 Is van de aard van versluiering en projectie. 

 Hij bedekt eerst het persoonlijke zelf en de kenbare wereld,  

 En dan verbeeldt hij ze in dromen opnieuw. 

39. Deze twee zijn verbeeldingen; 

 Zij bestaan alleen tijdens droomervaring. 

 Want niemand ziet na het ontwaken uit een droom 

 Ze weer wanneer hij opnieuw droomt. 

40. De prātibhāsika jīva beschouwt,  

 De droomwereld als werkelijk. 

 De vyāvahārika jīva  echter 

 Beschouwt die wereld als onwerkelijk. 

41. De vyāvahārika jīva ziet deze wereld 

 [In wakende staat] als werkelijk. 

 Maar de  pāramārthika jīva 

 Weet dat het onwerkelijk is. 

42. Alleen de pāramārthika jīva weet dat  

 Zijn eenzelvigheid met Brahman werkelijk is. 

 Hij ziet geen ander, en weet 

 Als hij een ander ziet dat het onwerkelijk is. 



14 

 

43. Op dezelfde wijze als de eigenheden van water 

 Zoals zoetheid, vloeibaarheid en kilte 

 Ook in de golven zitten en dan ook 

 In het schuim waar de golven de bestaansgrond van zijn, 

44. Zo ook dringen Bestaan, Bewustzijn en Gelukzaligheid 

 Die de natuurlijke eigenheden van de getuige zijn 

 Schijnbaar door in de wakende jīva  

 En door deze ook in de dromende jīva. 

45. Met de oplossing van het schuim in de golf 

 Blijven zijn eigenheden in de golf voortbestaan. 

 Zo ook blijven met de oplossing van de golf, 

 Deze eigenheden in het water voortbestaan. 

46. Met de oplossing van de prātibhāsika jīva in de vyāvahārika jīva 

 Blijven zijn eigenheden in de vyāvahārika jīva voortbestaan.  

 Zo ook blijven met de oplossing van de vyāvahārika jīva  

 In de getuige, zijn eigenheden in de getuige voortbestaan. 

    *  *  * 

 

  



15 

 

Over Onderscheid tussen de Kenner en het Gekende 

(Dṛg Dṛśya Viveka) 

 

De eerste stap op de weg naar zelfkennis wordt gezet door de bewustwording 

van het onderscheid tussen de kenner en het gekende zoals hier uitgelegd: 

रूप ंदृश्य ंलोचन ंदृक ्तद ्दृश्य ंदृकु्त  मानस ं।  
दृश्य धीितृ्तयस्साक्षी दृगिे न त ुदृश्यत े॥१॥ 
rūpaṁ dṛśyaṁ locanaṁ dṛk tad dṛśyaṁ dṛktu mānasaṁ,  

dṛśya dhīvṛttayassākṣī dṛgeva na tu dṛśyate. (1) 

 rūpaṁ: beeld, vorm; dṛśyaṁ: het geziene; locanaṁ: het oog; dṛk: de ziener, 

tat: dat (oog); dṛśya: het geziene; dṛk: de ziener: tu: inderdaad; mānasaṁ: 

geest; dṛśya: het geziene; dhīvṛttaya: gedachten; sākṣī: de getuige; dṛk: de 

ziener; eva: waarlijk; na tu: nimmer; dṛśyate: het geziene. 

1. Beelden
1
 zijn het geziene en het oog is hun ziener 

 Dat oog is het geziene en de geest
2
 is zijn ziener. 

 Gedachten zijn het geziene en de getuige is hun ziener; 

 De getuige zelf, wordt door niets anders gezien.   

                                                      
1
 Beelden: het woord ‘beelden’ staat voor alle objecten van waarneming evenals het 

woord ‘oog’ voor alle andere zintuigen van waarneming. 
2
 Geest: dat waarin al het waargenomene in de vorm van gedachten zich voordoet, 

hier manas. De volgende toelichting moge van enig nut zijn met betrekking tot de 

algemene betekenis van de begrippen buddhi, manas en citta zoals hier gebruikt en in 

andere werken van Śaṅkarā. 

Datgene waar het licht van het oneindige bewustzijn allereerst op reflecteert en 

waardoor dit een bewuste entiteit wordt, is het intellect (buddhi), het vermogen tot 

kennen. Er kan alleen sprake van kennen zijn als er ook iets te kennen valt. De 

verzamelnaam van alles wat door het intellect gekend wordt en waar het bewustzijn 

weer de bestaansgrond van is, is de geest, manas. Manas bestaat uit gedachten. Zijn 

omvang is net zo groot als alle mentale activiteiten betreffende de externe en de 

interne wereld van het individu tezamen. Alles wat door het oog, of door de andere 

zintuigen, wordt waargenomen, verschijnt in de geest in de vorm van gedachten. 

Tenzij de geest verbonden is met de zintuigen kan er geen waarneming zijn, zoals bij 

diepe slaap. De Engelse vertalingen gebruiken ‘mind’ voor manas. Verder, dát 

bewustzijn dat de drager is van buddhi, manas en het ego (ik-gevoel, ahaṅkāra) 

wordt cittākāṣa (of citta) genoemd. Deze vier, buddhi, manas, citta en ahaṅkāra, zijn 

specifieke manifestaties in één en hetzelfde bewustzijn waarover in vers 6 meer. 



16 

 

De volgende drie verzen tonen dat in de ziener-geziene relatie de ziener altijd 

één en het geziene talrijk is. Eerst komt de relatie tussen het oog en objecten 

aan de orde. 

नीलपीतस्तलूसकू्ष्मह्रस्वदीर्ा ावद भदेतः। 
नानाविधावन रूपावि पश्यले्लोचनमकेधा॥२॥ 
nīlapītastūlasūkṣmahrasvadīrghādi bhedataḥ, 

nānāvidhāni rūpāṇi paśyellocanamekadhā (2) 

 

nīla-pīta-stūla-sūkṣma-hrasva-dīrghādi: blauw, geel, grof, subtiel, kort, lang 

enz.; bhedatah: verschillen; nānāvidhāni: veel en gevarieerd; rūpāṇi: 

vormen; paśyet: ziet; locanam: het oog; ekadhā: hetzelfde blijvend. 

 

2. Waargenomen beelden zijn talrijk en gevarieerd 

 Door verschillen als blauw, geel, grof, fijn, kort, lang enz. 

 Maar het oog dat ze waarneemt 

 Blijft altijd één en hetzelfde
1
. 

 

 

  

                                                      
1
 Hetzelfde: het oog wordt niet aangetast door wat het ziet. Noch kleuren noch 

vormen hebben enig effect op het oog. Dus er kan algemeen gesteld worden dat de 

ziener niet wordt aangetast door het geziene. 



17 

 

Vanwege zijn veranderlijke aard is het oog op zijn beurt een object en zijn 

waarnemer is de geest. 

आन्ध्यमान्द्यपटुत्वषे ुनते्रधमषे ुचकैधा। 
सकंल्पयने्मनः श्रोत्रत्वगादौ योज्यतावमदम॥्३॥ 
āndhyamāndyapaṭutveṣu netradharmeṣu caikadhā, 

saṁkalpayenmanaḥ śrotratvagādau yojyatāmidam (3) 

 

āndhya-māndya-paṭutveṣu: blindheid, wazigheid, scherpte; netra: het oog 

(als leidend orgaan); dharmeṣu: conditie; ekadhā: hetzelfde blijvend; 

saṅkalpayet: kent; manaḥ: geest; śrotra-tvak-ādau: in (het geval van) het oor, 

huid, enz.; yojyatām: geldt, idam: dit. 

 

3. Blindheid, wazigheid en scherpte, 

 Zijnde de condities van het oog, 

 Worden gekend door één en dezelfde geest; 

 Zo ook is het met het oor, de huid enz. 

 

 

 

  



18 

 

Vanwege zijn veranderlijke natuur is ook de geest, net als de zintuigen, een 

object dat waargenomen wordt door iets anders n.l. hier door het bewustzijn. 

कामः सकंल्पसदंहेौ श्रद्धाऽश्रद्ध ेधतृीतरे। 
ह्रीधीभीवरत्यिेमादीन ् भासयत्यकेधा वचवतः॥४॥ 
kāmaḥ saṁkalpasaṅdehau śraddhā'śraddhe dhṛtītare,  

hrīrdhīrbhīrityevamādīn bhāsayatyekadhā citiḥ. (4) 

 

kāmaḥ: begeerte; saṁkalpa: intentie; saṅdehau: twijfel; śraddhā'śraddhe: 

geloof en ongeloof; dhṛtītare: vastberadenheid en zijn tegenpool; hrīr: 

bescheidenheid; dhīr: begrip; bhīr: angst; iti evam ādīn: en dergelijke; 

bhāsayat: verlicht; ekadhā: als één blijvend, onveranderlijk; citiḥ: bewust-

zijn. 

 

4. Het één en onveranderlijke bewustzijn  

 Verlicht ook [de gesteldheden van de geest
1
  

 Zoals] begeerte, intentie, twijfel, geloof, ongeloof,  

 Vastberadenheid, bescheidenheid, angst enz. 

  

                                                      
1
 Gesteldheden van de geest: modificaties van manas (manaso vikāraḥ). Onze geest 

wordt overstelpt door een continue stroom van gedachten van verschillende aard. 

Swami Tejomayananada maakt met de volgende voorbeelden de bovengenoemde 

classificatie van gesteldheden van de geest herkenbaar. 

kāmaḥ: begeerte: ’Ik wil ook zo’n ding’. 

saṁkalpa: intentie: ‘Ik zal de Bhagavad Gītā’ lezen.’ 

saṅdeha: twijfel: ‘Zal het wel goed zijn?’ 

śraddha: geloof: ‘De Gītā is toch door Śrī Kṛṣṇa verkondigd!’. 

aśraddha: ongeloof: Ik geloof niet dat het lezen van de Gītā goed is voor iedereen’. 

dhṛti: vastberadenheid: ‘Wat er ook gebeurt ik zal de Gītā tot het einde lezen’. 

adhṛti: afkeer: “Nog 300 pagina’s te gaan!’ 

hrīḥ: bescheidenheid: ‘Wat zullen mijn vrienden zeggen als ik hen vertel dat ik de 

Gītā heb gelezen?’, is misplaatste schroom. Men moet onethische handelingen 

mijden. 

dhīḥ: begrip: ‘Maar de Gītā snijdt wel hout’. 

bhīḥ: angst: ‘Mijn vriend zou dit boek kunnen terughalen vóór ik hem uit heb’. 

 



19 

 

De aard van het bewustzijn wordt in het volgende vers uitgelegd. 

नोदवेत नास्त्मयेषेा न िवृद्ध ंयावत न क्षयम।् 
स्वय ंविभात्यथावन भासयते ् साधन ंविना॥५॥ 
nodeti nāstmeyeṣā na vṛddhiṁ yāti na kṣayam, 

svayaṁ vibhātyathāni bhāsayet sādhanaṁ vinā. (5) 

 

na odeti: rijst niet op; na astam eti: gaat niet onder; eṣā: dit (bewustzijn); na 

vṛddhiṁ yāti: groeit niet; na kṣayam [yāti]: raakt niet in verval; svayaṁ: uit 

zichzelf; vibhāti: straalt; atha: en dan; anyāni: alle andere; bhāsayet: verlicht; 

sādhanaṁ: toedoen; vinā: zonder.  

 

5. Dat bewustzijn rijst niet op noch gaat het onder, 

 Het groeit niet noch raakt het in verval, 

 Het straalt uit zichzelf en verlicht alles 

 Zonder toedoen van iets anders. 

 

  



20 

 

De essentie van de Getuige, ‘Ik’, is bestaan-bewustzijn (saccit svarūpa). Het 

ego en het denkvermogen hebben geen eigen bewustzijn maar lijken bewust 

door associatie met bewustzijn. 

वचच्छायाऽऽिशेतो बदु्धौ भान ंधीस्त ुविधा विता। 
एकाहङृ्कवतरन्या स्यात ् अन्तःकरिरुवपन॥्६॥ 
cicchāyā''veśato buddhau bhānaṁ dhīstu dvidhā sthitā, 

ekāhaṅkṛtiranyā syāt antaḥkaraṇarupin. (6)  

cit-chāyā: reflectie van bewustzijn; āveśataḥ: wegens binnendringen; 

buddhau: in het intellect; bhānaṁ: is er gewaarzijn; dhīḥ tu: en het intellect; 

dvidhā sthitā: is in twee vormen; eka ahaṅkṛtiḥ: een is het ego (ik ben de 

doener); anyā syāt: de andere is; antaḥkaraṇa: denkvermogen of het interne 

orgaan; rupin: van de aard. 

 

6. Vanwege de reflectie van het bewustzijn 

 Lijkt het intellect een bewuste entiteit 

 En doet zich voor in twee vormen; 

 Als het ego
1
 en als het denkvermogen

2
 

  

                                                      
1
 Ego: ‘ik ben de doener’. Zie bijlage 1 waarin het gestelde in de verzen 6, 8 en 9 

schematisch zijn weergegeven. 
2
 Denkvermogen: dit woord staat hier voor het interne orgaan (antaḥkaraṇa). 

Verlicht door de reflectie van het bewustzijn manifesteert het intellect zich in twee 

vormen; als de ik-gedachte, of het ego (ahaṅkāra), en het z.g. interne orgaan 

(antaḥkaraṇa). Hoewel het één is, ondergaat het interne orgaan in verbinding met het 

ego modificaties (vikāra) en bekleedt de functies manas, buddhi en citta, Zie ook 

Vivekacūḍāmaṇi 93-94: “Het interne orgaan (antaḥkaraṇa), [hoewel enkelvoudig] 

heet ook manas, buddhi, ego (ahaṃkāra) en citta, afhankelijk van zijn modificatie en 

de overeenkomstige functie die het bekleedt. Wanneer het de functie vervult van 

voorstelling en analyse (saṁkalpa-vikalpana) heet het manas. Buddhi is zijn eigen-

schap om het waarheidsgehalte van  objecten te bepalen (padārtha). Het heet ego 

(ahaṃkāra) wanneer het zich met het lichaam identificeert als zijn eigen zelf. Het 

heet citta als het zich verenigt met het object van zijn verlangen.” 

In de bovengeciteerde verzen uit Vivekacūḍāmaṇi wordt het ego tot het interne 

orgaan gerekend waarvan de modificaties algemeen als viervoudig worden 

beschouwd (antaḥkaraṇa catuṣṭaya). Om zijn identificaties aanschouwelijk te maken 

(verzen 7 e.v.) is echter het ego in vers 6 naast het interne orgaan gerangschikt. 



21 

 

In het volgende vers wordt uitgelegd dat een onbewuste entiteit, hier het 

stoffelijke lichaam, bewust lijkt vanwege het doordrongen zijn van de 

reflectie van bewustzijn. 

छायाऽहङ्कारयोरकै्य ंतप्तायःवपण्डिन्मतम।् 
तदहङ्कारतादात्म्यात ् दहेश्चतेनतामगात॥्७॥ 
chāyā'haṅkārayoraikyaṁ taptāyaḥpiṇḍavanmatam, 

tadahaṅkāratādātmyāt dehaścetanatāmagāt. (7) 

chāyā: reflectie (van het bewustzijn); ahaṅkārayoḥ: en het ego; aikyaṁ: 

identificatie; taptāyaḥ: hete ijzer; piṇḍavat: als een bol; matam: wordt 

beschouwd; tat ahaṅkāra: dat ego; tādātmyāt: wegens identificatie; dehaḥ: 

het lichaam; cetanatām: bewustzijn (leven); agāt: heeft aangenomen. 

 

7. De identificatie van deze reflectie
1
 met het ego 

 Is als het samengaan van hitte en een ijzeren bol; 

 Zo ook door identificatie van het ego met het lichaam 

 Gaat het lichaam door voor een bewuste entiteit
2
. 

 

  

                                                      
1
 Deze reflectie: reflectie van bewustzijn 

2
 Bewuste entiteit: vanwege de identificatie van het ego met het lichaam wordt 

levendigheid, zoals beweging enz., aan het lichaam zelf toegeschreven. Zonder ego 

kan het lichaam uit zichzelf echter niets doen. 



22 

 

Nu wordt de aard en de oorzaak van identificaties van het ego met het 

bewustzijn, het lichaam en de Getuige, uitgelegd. 

अहङ्कारस्य तादात्म्य ंवचच्छायादहेसावक्षवभः। 
सहज ंकमाज ंभ्रावन्तजन्य ंच वत्रविध ंक्रमात॥्८॥ 
ahaṅkārasya tādātmyaṁ cicchāyādehasākṣibhiḥ, 

sahajaṁ karmajaṁ bhrāntijanyaṁ ca trividhaṁ kramāt. (8) 

ahaṅkārasya: van het ego; tādātmyaṁ: identificatie; cit-chāyā: reflectie van 

bewustzijn; dehasākṣibhiḥ: in het lichaam en de Getuige; sahajaṁ: natuur-

lijk, ongedwongen; karmajaṁ: gevolg van (vroegere) daden; bhrāntijan-yaṁ: 

om reden van begoocheling; ca: en; trividhaṁ: is drievoudig; kramāt: 

respectievelijk. 

 

8. Drievoudig is de identificatie van het ego: 

 Met de reflectie van het bewustzijn
1
, wat natuurlijk is; 

 Met het lichaam, vanwege vroegere daden
2
; 

 En met de Getuige vanwege begoocheling
3
.  

                                                      
1
 Identificatie met de reflectie van het bewustzijn: Bewustzijn is eeuwig en alom-

tegenwoordig en zijn reflectie heeft dezelfde potentie. Tegelijk met het oprijzen van 

het ego is er een natuurlijke identificatie met de reflectie, net als de reflectie van de 

zon op wateroppervlak. Deze identificatie komt tot uiting in de vorm van ‘kenner-

schap’ (jñānata). Kennen is echter een kenmerk van gedachte en niet van het Zelf. 

Met andere woorden, voor het tot stand komen van kennis moet er een gedachte zijn. 

Om een pot te kennen moet er in de geest de gedachte ‘pot’ oprijzen (modificatie in 

manas). De gedachte heeft geen bewustzijn en kan zich dus niet verlichten. Zie ook 

‘Atma Bodha’ verzen 24, 25: “Uit gebrek aan onderscheidingsvermogen vermengt 

een gedachte in buddhi zich met twee aspecten van het Zelf, nl. sat en cit (bestaan en 

bewustzijn), en rijst de notie ‘ik weet’ op. Het Zelf verandert nooit en buddhi heeft 

geen bewustzijn. Maar het zich begrensd veronderstellende individu wordt misleid en 

denkt ‘ik ben de kenner, ik ben de ziener’.  
2
 Identificatie met het lichaam vanwege vroegere daden: of karma. Karma betekent 

‘handeling’ of ‘actie’ en dus het scheppen van een oorzaak die onvermijdelijk tot een 

effect zal leiden. Om deze effecten te ervaren is er een lichaam nodig. Het huidige 

lichaam is het gevolg van vroegere handelingen. Het ego identificeert zich met het 

lichaam en zegt ‘ik ben een man’ of ‘ik ben een vrouw’. Het ego is echter noch een 

man noch een vrouw. Het bewustzijn van het ego is het lichaam opgelegd. 
3
 Identificatie met de Getuige vanwege begoocheling: De mens denkt een eindig, 

beperkt wezen te zijn. Deze gedachte is het gevolg van de identificatie van de 

Getuige met het ego. Onwetendheid van onze ware natuur is de oorzaak van deze  



23 

 

Hoe de verschillende identificaties van het ego tot een eind komen wordt nu 

uitgelegd. 

सबंविनोस्सतोना ावस्त वनिवृत्तस्सहजस्य त।ु 
कम ाक्षयात ् प्रबोधात ् च वनितते ेक्रमादुभ॥े९॥ 
saṁbandhinossatornāsti nivṛttissahajasya tu, 

karmakṣayāt prabodhāt ca nivartete kramādubhe. (9) 

saṁbandhinoḥ: wederzijds gerelateerd (ego en de reflectie van het bewust-

zijn); satoḥ: die als werkelijk worden beschouwd; nāsti: is niet mogelijk; 

nivṛttiḥ: beëindiging; sahajasya: natuurlijk; tu: maar; karma: (vroegere) 

daden; kṣayāt: opraken, uitputting; prabodhāt: verlichting, zelfkennis; ca: en; 

nivartete: verdwijnt; kramād: respectievelijk, geleidelijk; ubhe: de andere 

twee. 

 

9. De wederzijdse identificatie van het gereflecteerde bewustzijn  

 en het ego
1
 

 Eindigt niet zolang het ego als werkelijk wordt beschouwd
2
. 

 De andere twee identificaties
3
 verdwijnen respectievelijk 

 Met het oplossen van Karma
4
 en bij het dagen van zelfkennis

5
.  

                                                      
fundamentele misleiding. Het Zelf is oneindig Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid, 

het ego is echter begrensd, onbewust en veranderlijk. De wederzijdse identificatie is 

het gevolg van het niet-kennen van het Zelf. Het is de oorzaak van gebondenheid. 
1
 Wederzijdse identificatie van het gereflecteerde bewustzijn en het ego: bij deze 

natuurlijke identificatie identificeren het ego en de reflectie van het bewustzijn zich 

met elkaar. Het ego verbeeldt zich een bewust wezen te zijn en de reflectie van het 

bewustzijn neemt egoschap aan. Zie ook voetnoot bij vers 8. 
2
 Deze natuurlijke identificatie kan niet door zelfinspanning worden beëindigd. Het 

verdwijnt vanzelf bij Zelfrealisatie zoals het verdwijnen van de reflectie van de zon 

op het wateroppervlak wanneer er geen water meer is. 
3
 De andere twee identificaties: de identificatie van het ego met het lichaam en met 

de Getuige.  
4
 Karma: zie voetnoot bij vers 8. Volgens Vedānta eindigen alle karma’s bij het 

dagen van kennis, zie Gītā 4.33: ‘Alle handelingen zonder uitzondering, O Arjuna, 

eindigen in Kennis’. 
5
 Zelfkennis: volgens Vedānta wordt zelfkennis verkregen door beoefening van 

śravana, manana en nididhyāsana, in het kort ‘horen, reflectie en contemplatie’. Het 

horen van de waarheid van de leermeester is śravana. Het overwegen van het 

gehoorde tot het begrepen is en elke twijfel erover geheel verdwenen is heet manana. 

Het verwezenlijken van wat tot dan toe een begrip was, is ten slotte nididhyāsana. 



24 

 

Nu worden de associaties van het ego met de drie staten, wanneer het zich 

met het lichaam identificeert, uitgelegd. 

अहङ्कारलय ेसपु्तौ भिते ् दहेोऽप्यचतेनः। 
अहङ्कारविकासाध ाः स्वप्नस्सिास्त ुजागरः॥१०॥ 
ahaṅkāralaye suptau bhavet deho'pyacetanaḥ, 

ahaṅkāravikāsārdhaḥ svapnassarvastu jāgaraḥ (10) 

ahaṅkāra: ego; laye: oplost, verdwijnt; suptau: in diepe slaap; bhavet:wordt; 

dehaḥ: het lichaam; api: ook; acetanaḥ: levenloos, zich onbewust; ahaṅkāra: 

ego; vikāsārdhaḥ: halfmanifest; svapnaḥ: droomstaat; sarvaḥ: volledig; tu: 

inderdaad; jāgaraḥ: wakende staat. 

 

10. In diepe slaap is het ego opgelost
1
 

 En het lichaam lijkt bewusteloos. 

 In de droomstaat is het ego halfmanifest
2
 

 En in de wakende staat volmanifest
3
. 

 

 

  

                                                      
1
 Opgelost: Het ego is gedompeld in causale onwetendheid dat zich kenmerkt door 

het niet kunnen waarnemen van tastbare objecten. Het ego blijft latent aanwezig maar 

heeft geen identificatie met het fysieke en het subtiele lichaam en er zijn dus ook 

geen fysieke en mentale handelingen. 
2
 Halfmanifest: In de droomstaat is het ego alleen geïdentificeerd met het subtiele 

lichaam en niet met het fysieke lichaam, vandaar ‘half manifest’. (Zie ook Viveka-

cūḍāmaṇi 98: “De kenmerkende staat van het subtiele lichaam  is de droomstaat 

(svapne). Anders dan bij de wakende staat, acteert het intellect (buddhi), geheel uit 

eigen beweging, aangezet door zijn latente neigingen (vāsana’s) en de gevolgen van 

de ervaringen uit de wakende staat.”) 
3
 Volmanifest: De identificatie van het ego met zowel het subtiele als het fysieke 

lichaam is de wakende staat. 



25 

 

In het volgende vers wordt uitgelegd dat de droomstaat en de wakende staat 

de producten van modificaties van het denkvermogen (interne orgaan) zijn. 

अन्तःकरििवृत्तश्च वचवतच्छायकै्यमागता। 
िासनाः कल्पयते ् स्वप्न ेबोधऽेक्शवैि ाषयान ् बवहः॥११॥ 
antaḥkaraṇavṛttiśca citicchāyaikyamāgatā, 

vāsanāḥ kalpayet svapne bodhe'kśairviṣayān bahiḥ. (11) 

antaḥkaraṇa: het interne orgaan of denkvermogen; vṛtti: modificatie; ca: en; 

citiḥchāya: reflectie van bewustzijn; aikyam: identificatie; āgatā: te hebben 

bewerkstelligd; vāsanāḥ: [ideeën afkomstig van] latente neigingen: kalpayet: 

verbeeldt, projecteert; svapne: in de droom[staat]; bodhe: in de wakende 

staat; akśaiḥ: met de ogen (zintuigen); viṣayān: objecten; bahiḥ: buiten. 

 

11. Aangezet door de neigingen
1
 verbeeldt het denkvermogen 

 Zich identificerend met de reflectie van het bewustzijn, 

 Een [innerlijke] wereld [van dromen] in de droomstaat,  

 Zo ook met de ogen
2
 een wereld buiten in de wakende staat. 

 

 

  

                                                      
1
 Neigingen: vāsāna’s. Opgeslagen indrukken van vroegere ervaringen. Deze 

beïnvloeden onze handelingen in een gegeven situatie. 
2
 Ogen: tevens van toepassing op de andere zintuigen. 



26 

 

Dat wat in het vorige vers genoemde drie staten ondergaat wordt nu 

uitgelegd. 

मनोऽहङृ्कत्यपुादान ंवलङ्गमकंे जडात्मकम।् 
अििात्रयमन्ववेत जायत ेवियत ेतथा॥१२॥ 
mano'haṅkṛtyupādānaṁ liṅgamekaṁ jaḍātmakam, 

avasthātrayamanveti jāyate mriyate tathā. (12) 

manaḥ: geest; ahaṅkṛti: ego; upādānaṁ: inhoudende; liṅgam: subtiele 

lichaam; ekam: één; jaḍātmakam: van nature onbezield, niet zelfbestaand, 

levenloos; avasthātrayam: de drie staten; anveti: gaat door; jāyate: is gebo-

ren; mriyate: sterft; tathā: en. 

 

12. Het éne onbewuste
1
 subtiele lichaam

2
,  

 Bestaande uit het ego en de geest
3
, 

 Ondergaat de drie staten
4
 

 En ook geboorte en dood.

                                                      
1
 Onbewust: het subtiele lichaam zelf is zonder bewustzijn maar lijkt bewust door de 

reflectie van het licht van het bewustzijn. 
2
 Subtiele lichaam (liṅga śarīra): dat waardoor het fysieke lichaam gekend wordt. 

Het is gelijk aan antaḥkaraṇa, inclusief het ego. Een uitgebreide beschrijving van het 

subtiele lichaam is te vinden in Vivekacūḍāmaṇi 96 en 97: “Het subtiele lichaam (de 

stad van de acht samenstellende delen, (puryaṣṭaka)) bestaat uit: (1) de groep van vijf 

organen van handelen (het stemorgaan, de handen, de benen en de organen van 

uitscheiding en voortplanting), (2) de groep van vijf organen van waarnemen (oren, 

ogen, huid, neus en tong), (3) de groep van vijf levenskrachten (prāṇa, apāna, vyāna, 

udāna,en samāna), (4) de vijf subtiele elementen (aarde, water, vuur, lucht en ether), 

(5) de vier modificaties van het interne orgaan (manas, buddhi, ahaṃkāra, en citta), 

en (6) onwetenheid (avidyā), (7) begeerte (kāma) en (8) handeling (karma). Het 

subtiele lichaam (sūkṣma śarīra), tevens genoemd liṅga śarīra, is voortgebracht uit 

de ongedifferentieerde elementen (dus vóór ze gedifferentieerd en gecombineerd 

werden). Het is geheel vervuld van begeerte en latente tendensen (vāsana), en 

veroorzaakt dat zijn bewoner (jīvātman) de vruchten van zijn vroegere daden plukt 

(karma). Het is een beginloze bedekking (upādhi) op het Zelf, aangebracht door zijn 

eigen onwetendheid.” 
3
 Geest: manas. 

4
 De drie staten: waken, dromen en diepe slaap. Degene die deze staten ervaart wordt 

respectievelijk vaiśvānara, taijasa en prājña genoemd (Maṇḍūkya Up.). 



27 

 

Als de wereld in de droomstaat alsmede in de wakende staat een verbeelding 

van de geest is, wat is dan de oorzaak hiervan? Het Zelf, of Brahman is voor-

bij alle oorzakelijke verbanden. De geschriften postuleren hier Māyā als de 

oorzaak van de wereldverschijning. Deze Māyā is uiterst illusoir, het kan niet 

als werkelijk noch als onwerkelijk worden beschouwd. Māyā manifesteert 

zich door middel van zijn twee krachten: 

शवक्तिय ंवह मायाया विक्षपेािवृतरूपकम।् 
विक्षपेशवक्तवलाङ्गावदब्रह्माण्डान्त ंजगत ् सयृते॥्१३॥ 
śaktidvayaṁ hi māyāyā vikṣepāvṛtirūpakam, 

vikṣepaśaktirliṅgādibrahmāṇḍāntaṁ jagat sṛyet. (13) 

śakti: kracht; dvayaṁ: twee; hi: inderdaad; māyāyā: tot Māyā; vikṣepa: 

projectie, scheppen; avṛti: versluiering; rūpakam: van de aard; vikṣepa-śaktiḥ: 

kracht van projectie, schepping: liṅgādi: van het subtiele lichaam; 

brahmāṇḍa: gehele universun; antaṁ: het einde van; jagat: de wereld; sṛyet: 

schept. 

 

13. Waarlijk, tot Māyā
1
 behoren de twee krachten 

 Van de aard van versluiering
2
 en projectie

3
. 

 De kracht van projectie schept de wereld  

 Vanaf het subtiele lichaam tot het gehele universum. 

  

                                                      
1
 Māyā: illusie, verbeelding. Zie Vivekacūḍāmaṇi 108 en verder: onwetendheid 

(avidyā), Māyā, ook het ‘ongedifferentieerde’ (avyakta) genoemd, vindt zijn kracht 

in de opperste Heer (parameśaśakti). Het heeft geen begin. Het omvat de drie guṇa’s 

(triguṇa) en overtreft hen in hun effecten daar het de oorzaak ervan is. Degenen met 

een helder verstand kunnen zijn bestaan afleiden uit de effecten die het voortbrengt. 

Het is de schepper van het gehele universum (jagatsarvam).” 
2
 Versluiering: āvṛtisakti: Vivekacūḍāmaṇi 113: ‘Tamas heeft het vermogen de 

werkelijke aard van een object te versluieren (āvṛti) en doet het anders toeschijnen 

dan het is. Door zijn alliantie met de kracht van projectie (vikṣepa-śakti) is het de 

oorspronkelijke oorzaak van de kringloop van geboorte en dood. 
3
 Projectie: vikṣepaśakti: Vivekacūḍāmaṇi 111: “Rajas bezit de kracht van projectie 

(vikṣepa-śakti) en zijn aard is activiteit (kriyātmikā). Het is de oeroorzaak van alle 

activiteit. Hieruit ontwikkelen zich ook mentale veranderingen, ofwel modificaties in 

het denken (manaso vikāraḥ) zoals gehechtheid en smart (duḥkhādayo).” 



28 

 

Tot nu toe is het onderscheid tussen de kenner en het gekende vanuit het 

gezichtspunt van het individu besproken. In het volgende vers wordt over de 

ware aard van de wereld gesproken. 

सवृिना ाम ब्रह्मरूप ेसविदानन्दिस्तवुन। 
अब्धौफेनावदित ् सि ानमरूपप्रसारिा॥१४॥ 
sṛṣṭirnāma brahmarūpe saccidānandavastuni,  

abdhauphenādivat sarvanamarūpaprasāraṇā. (14) 

sṛṣṭih: schepping; nāma: wordt genoemd; brahmarūpe: van de essentie van 

Brahman; saccidānanda: Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid; vastu: sub-

stantie, essentie; abdhau: in de oceaan; phenādivat: als schuim enz.; sarva: 

alle; namarūpa: naam en vorm; prasāraṇā: in de oceaan. 

 

14.  Manifestatie
1
 van namen en vormen  

 In de substantie Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid, 

 Zijnde de essentie van Brahman, 

 Is de schepping, zoals schuim enz. in de oceaan
2
. 

 

 

 

  

                                                      
1
 Manifestatie: genoemde manifestatie is het gevolg van de scheppende kracht van 

projectie vikṣepaśakti van Māyā. 
2
 Zoals schuim in de oceaan: dit illustreert de onbeschrijflijke aard van de schep-

ping. Schuim, golven enz. zijn niet apart van de oceaan omdat ze van dezelfde 

substantie, n.l. water gemaakt zijn. 



29 

 

De in vers 13 genoemde kracht van projectie kan het individu en de wereld 

scheppen alleen wanneer de kracht van versluiering de Werkelijkheid, 

Brahman, bedekt. Dit wordt in het volgende vers uitgelegd. 

अन्तदृाग्ददृश्ययोभदे ंबवहश्च ब्रह्मसग ायोः। 
आििृोत्यपरा शवक्तः सा ससंारस्य कारनम॥्१५॥ 
antardṛgdṛśyayorbhedaṁ bahiśca brahmasargayoḥ, 

āvṛṇotyaparā śaktiḥ sā saṁsārasya kāranam. (15) 

antaḥ: binnenin (de mens); dṛgdṛśyayor: tussen de ziener en het geziene; 

bhedaṁ: het onderscheid; bahiḥ: buiten; ca: en; brahma: Brahman, de 

Werkelijkheid; sargayoḥ: de schepping; āvṛṇoti: versluiert; aparā: andere; 

śaktiḥ: kracht; sā: het; saṁsārasya: van saṁsāra (hergeboorte); kāranam: (is) 

de oorzaak. 

 

15. De andere kracht van Māyā
1
 versluiert het onderscheid 

 Tussen de ziener
2
 en het geziene

3
 binnenin

4
, 

 En tussen Brahman en de schepping buiten
5
. 

 Dit is de oorzaak van herhaalde geboorten
6
. 

 

  

                                                      
1
 De andere kracht van Māyā: āvṛtiśakti: zie toelichting bij vers 13. 

2
 De ziener: de Getuige. De directe ervaring van ‘Ik’, het Zelf. 

3
 Het geziene: De Getuige is verschillend van de waargenomen objecten maar de 

versluierende kracht van Māyā belemmert de mens dit verschil te zien. Als gevolg 

van identificatie met het subtiele en het fysieke lichaam beschouwt de Getuige zich 

als het geziene, n.l. ‘ik ben de doener en degene die ervaart’. 
4
 Binnenin: zolang er identificatie met het lichaam bestaat slaat ‘binnen’ op wat men 

als zichzelf, als individu, beschouwt, n.l. het geziene. 
5
 Buiten: alles wat men buiten het lichaam beschouwt. 

6
 Hergeboorten: saṁsāra. 



30 

 

Wat het individu (jīva) is wordt in het volgende vers uitgelegd. 

सावक्षनः परुतो भावत वलङं्ग दहेने सयंतुम।् 
वचवतच्छायासमािशेात ् जीिः स्याद ्व्यािहावरकः॥१६॥ 
sākṣinaḥ purato bhāti liṅgaṁ dehena saṁyutam, 

citicchāyāsamāveśāt jīvaḥ syād vyāvahārikaḥ. (16) 

sākṣinaḥ: (van de) Getuige; puratḥ: in nabijheid; bhāti: straalt; liṅgaṁ: het 

subtiele lichaam; dehena: het (fysieke) lichaam; saṁyutam: geïdentificeerd; 

citicchāyā: de reflectie van het bewustzijn; amāveśāt: onder invloed van; 

jīvaḥ: het individu, het belichaamde Zelf; syād: en wordt; vyāvahārikaḥ: (de) 

ervarende, praktische.
 
 

 

16. Door identificatie met het stoffelijke lichaam 

 En zijn nabijheid tot de Getuige, komt het subtiele lichaam 

 Vanwege de reflectie van het bewustzijn, schijnbaar tot bestaan 

 Als het belichaamde Zelf
1
, het individu dat handelt en ervaart.

 
 

  

                                                      
1
 Het belichaamde Zelf: volgens dit vers is het individu de som van: Getuige + 

reflectie van het bewustzijn + subtiele lichaam + stoffelijke lichaam. Al deze vier 

factoren zijn essentieel om in de wereld te kunnen functioneren als een praktisch 

‘handelend individu’ (vyāvahārikaḥ jīvaḥ) in de wakende staat. Alle Engelse 

vertalingen noemen het hierboven beschreven individu ‘het empirische belichaamde 

Zelf’ (empirical embodied self). Het is dit individu dat zich als de doener en de 

ervarende beschouwt, geboren wordt en sterft. Śaṅkarā behandelt elders een nadere 

onderverdeling van het begrip jīva, n.l. naast het bovengenoemde praktische bestaan 

van het individu ook een illusoir bestaan in de droomstaat (prāthibhāsika jīva) en een 

werkelijk bestaan (pāramārthika jīva), de Getuige van Brahman en van de drie 

staten, vrij van de effecten van Māyā. Deze drie niveaus zijn vergelijkbaar met de 

zee, de golven en de schuimkoppen op de golven, ze zijn allemaal water. Er zal hier 

niet verder op dit onderwerp worden ingegaan. Zie ook in MW: vyāvahārikaḥ 

1039/1, prāthibhāsika 706/3, pāramārthika 620/2. 

Śrī Ramaṇa Maharṣi heeft dit ‘empirische belichaamde Zelf’ als volgt verwoord (Sat 

Darśan 26): “Het (fysieke) lichaam kan niet ‘weten’. Voor het Zelf is er geen 

geboorte. Tussen het lichaam en het Zelf komt een andere entiteit tot bestaan van 

dezelfde grootte als het lichaam dat ego, knoop, gebondenheid, subtiel lichaam, 

denkvermogen enz. genoemd wordt, de ene die geboren wordt en sterft”. 



31 

 

Hoe het individu, het belichaamde Zelf, zich kan bevrijden wordt in het 

volgende vers uitgelegd. 

अस्य जीित्वमारोपात ् सावक्षण्यप्यिभासत।े 
आितृौ त ुविनिाया ंभदे ेभातऽेपयावत तत॥्१७॥ 
asya jīvatvamāropāt sākṣiṇyapyavabhāsate, 

āvṛtau tu vinaṣṭāyāṁ bhede bhāte'payāti tat. (17) 

asya: dit; jīvatvam: individualiteit (eindigheid); āropāt: vanwege oplegging; 

sākṣiṇi: in de Getuige; api: ook: avabhāsate: schijnen, ontstaan; āvṛtau: 

versluiering; tu: maar; vinaṣṭāyāṁ: is verdwenen; bhede: het verschil; bhāte: 

helder geworden zijnde; apayāti: gaat weg, verdwijnt; tat: dat. 

 

17. Deze belichaming van het Zelf, het individu, 

 Ontstaat in de Getuige door valse oplegging
1
. 

 Als de versluierende kracht is verdwenen 

 Wordt het onderscheid
2
 helder, en verdwijnt de oplegging. 

 

 

  

                                                      
1
 Valse oplegging: de scheppende kracht van projectie vikṣepaśakti van Māyā, zie 

vers 13. 
2
 Onderscheid: tussen de ziener en het geziene. 



32 

 

De versluierende kracht bedekt niet alleen de Getuige maar ook de Werke-

lijkheid van de wereld.
 
 

तथा सग ाब्रह्मिोश्च भदेमाितृ्य वतष्ठवत। 
या शवक्तस्तिशाद्ब्रह्म विकृतत्वने भासत॥े१८॥ 
tathā sargabrahmaṇośca bhedamāvṛtya tiṣṭhati, 

yā śaktistadvaśādbrahma vikṛtatvena bhāsate. (18) 

tathā: eveneens, op dezelfde wijze; sargabrahmaṇoḥ: van de schepping 

(wereld) en de Werkelijkheid (Brahman); ca: en; bhedam: verschil, 

onderscheid; āvṛtya: bedekking; tiṣṭhati: vestigt, bestaat; yā: welk; śaktiḥ: 

(versluierende) kracht; tadvaśād: vanwege zijn invloed; brahma: Brahman, 

(de onderliggende) Werkelijkheid; vikṛtatvena: alsof van veranderlijke aard; 

bhāsate: schijnt. 

 

18. Zo ook
1
 lijkt [de onveranderlijke] Brahman 

 Veranderlijk van aard te zijn 

 Door de invloed van de [versluierende] kracht  

 Die het onderscheid tussen Hem en de schepping bedekt. 

 

  

                                                      
1
 Zo ook: zoals in het geval van de Getuige en het lichaam met betrekking tot 

individualiteit, 15. 



33 

 

Met de verdwijning van de versluierende kracht wordt het onderscheid tussen 

Brahman en het universum van verschijnselen helder en de aan Brahman ten 

onrechte toegeschreven eigenschappen verdwijnen. 

अत्राप्यािवृतनाशने विभावत ब्रह्मसग ायोः। 
भदेस्तयोवि ाकारः स्यात ् सग ेन ब्रह्मवि क्ववचत॥्१९॥ 
atrāpyāvṛtināśenavibhāti brahmasargayoḥ, 

bhedastayorvikāraḥ syāt sarge na brahmaṇi kvacit. (19) 

atra api: ook in dit geval; āvṛti: versluiering; nāśena: vernietiging; vibhāti: 

schijnt, helder wordt; brahma: Brahman, de werkelijkheid; sargayoḥ: de 

schepping; bhedaḥ: onderscheid, verschil; tayoḥ: van de twee; vikāraḥ: 

modificatie, verandering; syāt: ontstaat, is; sarge: in de wereld (der verschijn-

selen); brahmaṇi: in Brahman, in de Werkelijkheid; na kvacit: nimmer. 

 

19. Zo ook
1
 wordt met de verdwijning van de versluierende kracht 

 Het onderscheid tussen Brahman en de wereld helder. 

 Want verandering
2
 bestaat alleen in de schepping

3
  

 En nimmer in [de onveranderlijke] Brahman. 

 

 

  

                                                      
1
 Zo ook: net als bij de Getuige en het individu, vers 17. 

2
 Verandering: zoals geboorte, groei, verval en dood. 

3
 Schepping: de wereld der verschijnselen, het universum. 



34 

 

Hoe de Werkelijkheid in elk waargenomen object herkend kan worden wordt 

in het volgende vers uitgelegd. 

अवस्त भावत वप्रय ंरूप ंनाम चते्यशंपञ्चकम।् 
आद्यत्रय ंब्रह्मरूप ंजगदू्रप ंततो ियम॥्२०॥ 
asti bhāti priyaṁ rūpaṁ nāma cetyaṁśapañcakam, 

ādyatrayaṁ brahmarūpaṁ jagadrūpaṁ tato dvayam. (20) 

asti: (het) is, zijn, bestaan; bhāti: (het) schijnt; priyam: dierbaar; rūpam: 

vorm; nāma: naam; ca: en; iti aṁśa pañcakam: dus (zijn) vijf aspecten; 

ādyatrayaṁ: de eerste drie (zijn); brahmarūpaṁ: de essentie van Brahman; 

jagadrūpaṁ: de aard van de wereld; tataḥ: de andere; dvayam: twee. 

 

20. Al wat waargenomen wordt heeft vijf aspecten 

 Bestaan
1
, verschijning

2
, dierbaarheid

3
, vorm en naam 

 Van deze vijf behoren de eerste drie tot Brahman 

 En de daaropvolgende twee
4
 tot de wereld. 

 

 

  

                                                      
1
 Bestaan: het ís er. 

2
 Verschijning: dat waardoor men het bestaan van een object gewaar wordt. 

3
 Dierbaarheid: dat wat een verbinding, een relatie, met het object doet ontstaan. 

4
 Twee: namen en vormen zijn de hoofdkenmerken van Māyā. 



35 

 

Het volgende vers wijst op de eenheid in verscheidenheid. 

खिाय्वविजलोिीष ुदिेवतय ाङ्नरावदष।ु 
अवभन्नास्सविदानन्दाः वभद्यत ेरूपनामनी॥२१॥ 
khavāyvagnijalorvīṣu deva tiryaṅnarādiṣu, 

abhinnāssaccidānandāḥ bhidyate rūpanāmanī. (21) 

kha: (in) ruimte; vāyu: wind; agni: vuur; jala: water; urvī: aarde; deva: 

goden; tiryaṅ: dieren; narādiṣu: mensen; abhinnāḥ: zijn dezelfde; 

saccidānandāḥ: bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid; bhidyate: verschilt; 

rūpanāmanī: de vorm en naam. 

 

21. Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid  

 Is dezelfde
1
 in ruimte, lucht, vuur, water en aarde, 

 En ook in goden, dieren, mensen enz. 

 [Alleen] namen en vormen verschillen. 

 

  

                                                      
1
 Dezelfde: alle objecten zoals een pot, een boom enz. hebben dezelfde gemeen-

schappelijke essentie van Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid. 



36 

 

Nadat de aard van het Zelf door onderscheid tussen de ziener en het geziene 

en tussen de wereld (illusie) en Werkelijkheid (Brahman) werd ingezien 

volgen nu aanwijzingen voor oefeningen om in het Zelf te verblijven. 

उपके्ष्य नामरूप ेि ेसविदानन्दतत्परः। 

समावध ंसि ादा कुया ाद ्हृदय ेिाऽथिा बवहः॥२२॥ 
upekṣya nāmarūpe dve saccidānandatatparaḥ, 

samādhiṁ sarvadā kuryād hṛdaye vā'thavā bahiḥ. (22) 

upekṣya: onverschillig, niet door geraakt; nāmarūpe: namen en vormen; dve: 

beide; saccidānanda: bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid; tatparaḥ: toegewijd 

aan de hoogste; samādhiṁ: meditatie; sarvadā: altijd; kuryād: in praktijk 

gebracht; hṛdaye vā: in het hart; āthavā: of; bahiḥ: buiten, extern. 

 

22. Negeer
1
 daarom namen en vormen, 

 En toegewijd aan Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid 

 Beoefen voortdurend meditatie
2
, 

 [Intern] in het Hart,
3
 of extern

4
.  

                                                      
1
 Negeer: ga eraan voorbij, laat je er niet door raken, kijk er doorheen. Het gaat hier 

niet om een apathische, onverschillige houding maar het besef dat het hier alleen om 

namen en vormen gaat. 
2
 Meditatie: de tekst spreekt over samādhi. Maar wat is samādhi? ‘Die bestaans-

grond waar de totale wereld in oplost wordt samādhi genoemd’. Dus samādhi is de 

naam van het Zelf (ātman), of Werkelijkheid (Brahman). In het aanvangsstadium is 

in meditatie sprake van onderscheid tussen de mediterende, het object van meditatie 

en het mediteren. Bij samādhi vervalt dit onderscheid en er is slechts ‘alomtegen-

woordige aanwezigheid’, er is geen ervaring van weten noch van niet weten. Door 

oprechte en stapsgewijze oefening van ‘het verblijven in het gewaar zijn van Mijzelf’ 

wordt deze staat van ‘volledig in Brahman opgenomen zijn’ verwerkelijkt. Dat begint 

met meditatie in zijn eenvoudigste vorm die ten slotte uitmondt in samādhi. Samādhi 

is dus een voortzetting van meditatie en vanuit dit oogpunt is er geen principieel 

verschil tussen meditatie en samādhi, maar alleen een gradueel verschil. Op grond 

van bovenstaande overwegingen en om niet in onnodige polemiek te vervallen is er 

hier de voorkeur aan gegeven om in alle verzen consequent ‘meditatie’ in plaats van 

‘samādhi‘ te gebruiken. In de toelichtingen is samādhi wel gebruikt. 
3
 Het Hart: richt de aandacht op het Hart. Het Hart is het spirituele centrum, de zetel 

van het Zelf, paramātman, waaruit het gehele universum zich ontvouwt. 
4
 Extern: buiten het Hart, fysiek of subtiel, zoals een woord, een klank, een beeld enz. 



37 

 

De volgende zeven verzen gaan over de zes verschillende soorten van 

meditatie. Eerst worden de drie interne meditatieoefeningen beschreven 

waarvan het volgende vers deze oefeningen inleidt. 

सविकल्पो वनवि ाकल्पः समावधवििविधो हृवद। 
दृश्यशब्दानवुिद्धने सविकल्पः पनुवििधा॥२३॥ 
savikalpo nirvikalpaḥ samādhirdvividho hṛdi, 

dṛśyaśabdānuviddhena savikalpaḥ punardvidhā. (23) 

savikalpaḥ: met dualiteit of gescheidenheid; nirvikalpaḥ: zonder dualiteit of 

gescheidenheid; samādhiḥ: (de praktijk van) meditatie; dvividhaḥ: (is) van 

twee soorten; hṛdi: in het hart, binnen, intern; dṛśya: het geziene; śabda: met 

woorden; anuviddhena: geassocieerd met; punaḥ: tevens, alweer; dvidhā: 

twee soorten. 

 

23. De oefening van interne meditatie
1
 [in het Hart] 

 Kent twee soorten: met en zonder dualiteit
2
. 

 Meditatie met dualiteit is alweer in twee soorten, 

 Met associatie van een object of van een woord.  

                                                      
1
 Interne meditatie: Met dit vers wordt nu begonnen met de uitleg van soorten en 

gradaties van meditatie. Onwetendheid manifesteert zich in dualiteit in de vorm van 

‘ik’, of het individu, en ‘dit’, of de wereld. De interne meditatie betreft het ‘ik’, of het 

individu, en de externe meditatie ‘dit’, of de wereld. 
2
 Met en zonder dualiteit: deze soorten meditaties worden respectievelijk savikalpa 

en nirvikalpa samādhi genoemd. Letterlijk betekenen savikalpa en nirvikalpa 

respectievelijk gedifferentieerd en ongedifferentieerd. Het primaire verschil is dat bij 

savikalpa samādhi er onderscheid, dus differentiatie, tussen de mediterende en het 

object van meditatie aanwezig is, en bij nirvikalpa samādhi niet. Deze differentiatie 

is er de oorzaak van dat bij savikalpa samādhi er continu inspanning nodig is om niet 

af te dwalen. Nirvikalpa samādhi is een stabiele toestand waar inspanning voor 

terugkeer naar de meditatie niet nodig is. 

Zowel de externe als de interne meditatie worden onderverdeeld in ‘met dualiteit’ 

(gedifferentieerd, savikalpa) en ‘zonder dualiteit’ (ongedifferentieerd, nirvikalpa). 

Dat maakt totaal vier soorten meditaties. De externe en interne meditaties met 

dualiteit kennen een verdere onderverdeling, namelijk geassocieerd met objecten of 

met woorden. Dit onderscheid is te wijten aan het feit dat bij meditatie met dualiteit 

sprake is van de mediterende (ik, het individu) én het object van de meditatie (dit, de 

wereld). Meditatie met woorden heeft betrekking op het individu en die met objecten 

op de wereld. Dit maakt in totaal zes soorten meditaties, zie bijlage 2. 

 



38 

 

In het volgende vers wordt de oefening van interne meditatie met dualiteit 

(savikalpa samādhi) geassocieerd met een object, uitgelegd. 

कामाद्यावश्चत्तगा दृश्याः तत्सावक्षत्वने चतेनम।् 
ध्यायते ्  दृश्यानवुिद्धोऽय ंसमावधः सविकल्पः॥२४॥ 
kāmādyāścittagā dṛśyaḥ tatsākṣitvena cetanam, 

dhyāyet dṛśyānuviddho'yaṁ samādhiḥ savikalpaḥ. (24) 

kāmādyāḥ: verlangens enz.; cittagāḥ: oprijzende gedachten in het denken; 

dṛśyaḥ: zijn het geziene; tatsākṣitvena: als hun getuige; cetanam: op het 

bewustzijn; dhyāyet: (men) moet mediteren; dṛśya: het geziene; anuvid-dhaḥ: 

geassocieerd met; ayaṁ: dit is; samādhiḥ savikalpaḥ: meditatie met dualiteit. 

 

24. In het denken oprijzende gedachten zoals verlangens enz.  

 Zijn [te beschouwen als] het geziene, 

 Mediteer op [je eigen] bewustzijn
1
 als hun getuige

2
. 

 Dit is meditatie met dualiteit, geassocieerd met het geziene.
3
 

 

  

                                                      
1
 Eigen bewustzijn: het Zelf, de Getuige van alle mentale activiteiten. 

2
 Wees alleen getuige van de gedachten die oprijzen en dan weer verdwijnen. 

3
 Savikalpa samādhi geassocieerd met objecten. 



39 

 

De oefening van interne meditatie met dualiteit (savikalpa samādhi), 

geassocieerd met woorden  wordt nu besproken. 

असङ्गस्सविदानन्दः स्वप्रभो ितैिवज ातः। 
अस्मीवत शब्दविद्धोऽय ंसमावधस्सविकल्पकः॥२५॥ 
asaṅgassaccidānandaḥ svaprabho dvaitavarjitaḥ, 

asmīti śabdaviddho'yaṁ samādhissavikalpakaḥ. (25) 

asaṅgaḥ: ongehecht; saccidānandaḥ: Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid; 

svaprabhaḥ: uit zichzelf stralend; dvaita varjitaḥ: vrij van dualiteit; asmīti: Ik 

ben dat; śabda viddhaḥ: geassocieerd met woorden; ayam: dit is; 

samādhissavikalpakaḥ: de oefening van meditatie met woorden (object). 

 

25. “Ik ben Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid, 

 Ongehecht, uit zichzelf stralend en vrij van dualiteit.” 

 Dit is de oefening van meditatie met dualiteit, 

 Geassocieerd met woorden.
1
 

 

  

                                                      
1
 Meditatie met dualiteit, geassocieerd met woorden. In vers 24 wordt de oefening 

van interne meditatie met dualiteit, geassocieerd met een object, uitgelegd. De 

oprijzende en verdwijnende gedachten zijn daarbij de objecten die door de getuige 

worden gezien. In de oefening van  interne meditatie met woorden wordt er recht-

streeks, onophoudelijk en herhaaldelijk op de essentie van het Zelf door middel van 

woorden gemediteerd. Hier richt de mediterende zich uitsluitend op het besef van 

bijvoorbeeld “Ik ben Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid. Ongehecht, uit zichzelf 

stralend en vrij van dualiteit.”  



40 

 

Nu wordt de hogere vorm van meditatie, de interne niet-duale meditatie, 

(nirvikalpa samādhi), beschreven. 

स्वानभुवूतरसािशेाद ्दृश्यशब्दािपुके्ष्य त।ु 
वनवि ाकल्पस्समावधस्स्यात ् वनिातवितदीपित॥्२६॥ 
svānubhūtirasāveśād dṛśyaśabdāvupekṣya tu, 

nirvikalpassamādhissyāt nivātasthitadīpavat. (26) 

svānubhūti: realisatie van het Zelf; rasa: (in de) gelukzaligheid (van); āveśād: 

volledig geabsorbeerd zijn; dṛśyaśabdāu: het geziene en de woorden beide; 

upekṣya: vrij van, genegeerd hebbend; tu: maar; nirvikalpaḥ samādhi: de 

niet-duale staat van meditatie; syāt: is; nivātasthita: beschut voor de wind; 

dīpavat: (vlam van olie) lamp. 

 

26. Maar de niet-duale staat van meditatie
1
 gelijkt  

 Een [niet flikkerende] vlam op een windvrije plaats,  

 Als gevolg van volledig geabsorbeerd zijn in de gelukzaligheid 

 Van de realisatie van het Zelf, vrij van het geziene en van woorden. 

 

  

                                                      
1
 In tegenstelling tot  savikalpa samādhi is er bij nirvikalpa samādhi geen sprake van 

dualiteit in de vorm van de mediterende en het object van meditatie. De gedachten 

zijn, als het ware, opgelost in het bewustzijn en er is alleen gewaarwording van stilte 

voorbij het menselijke bevattingsvermogen. Dit wordt vergeleken met een kalme 

oceaan zonder golven.  



41 

 

De beoefening van interne meditatie (verzen 24-26) heeft betrekking op het 

individu, de externe meditatie heeft betrekking op de door hem waargenomen 

wereld. Externe meditatie in associatie met het geziene wordt nu eerst 

uitgelegd.  

हृदीि बाह्यदशेऽेवप यवस्मन ् कवस्मशं्चिस्तवुन। 
समावधराद्यस्सन्मात्रात ् नामरूपपथृकृ्कवतः॥२७॥ 
hṛdīva bāhyadeśe'pi yasmin kasmiṁścavastuni, 

samādhirādyassanmātrāt nāmarūpapṛthakkṛtiḥ. (27) 

hṛdīva: in het Hart; bāhya: buiten, extern; deśe: plaats; api: ook; yasmin kasmiṁśca 

vastuni: in welk object dan ook; samādhiḥ: meditatie is moge-lijk; ādyaḥ: het eerste; 

sat mātrāt: van puur bestaan; nāmarūpa: (van de) naam en vorm; pṛthakkṛtiḥ: de 

handeling van scheiden. 

 

27. De eerste soort [externe] meditatie kan beoefend worden 

 Met elk willekeurig extern object, net als bij interne meditatie
1
. 

 Die meditatie is het scheiden van naam en vorm 

 Van puur [en onveranderlijk] bestaan
2
.  

                                                      
1
 Interne meditatie: zie verzen 24, 25, 26. 

2
 Die meditatie is het scheiden van naam en vorm van puur bestaan: elk waargeno-

men object, een ding of een wezen, groot of klein, grof of fijn, dichtbij of veraf kan 

voor de beoefening van deze soort meditatie dienen. Derhalve is het niet nodig met 

dichte ogen te mediteren en men kan zich midden in de wereld bevinden, lopend, 

pratend, etend of zittend enz. Elk object heeft vijf aspecten (vers 20); bestaan, 

verschijning, dierbaarheid, vorm en naam. De eerste drie aspecten behoren tot de 

Werkelijkheid (Brahman) en de laatste twee tot de wereld. Het richten van de 

aandacht op de Werkelijkheid (Brahman) als de bestaansgrond (substraat) van naam 

en vorm, wordt meditatie geassocieerd met het geziene genoemd. 

Geen object kan zonder zijn bestaansgrond bestaan. ‘Pot’ is een naam toegekend aan 

een specifieke vorm. De naam hangt van de vorm af en derhalve dient het genegeerd 

te worden bij de beoefening van deze soort meditatie. De vorm is gemaakt van klei. 

Wanneer de vorm wordt genegeerd blijft zijn bestaansgrond over. Door dit proces 

van het negeren van vorm te continueren komt men ten slotte tot die bestaansgrond 

die geen andere bestaansgrond heeft. Bewustzijn! Zijn bestaan hangt van niets anders 

af dan van zichzelf. Hij alleen verleent bestaan aan alles. Gewaarzijn van ‘Bestaan‘ 

of bewustzijn als de bestaansgrond zelf is deze meditatie. 

Wijzend naar een boom werd een wijze gevraagd wat het is. Hij antwoordde ‘het is 

bewustzijn in de vorm van een boom’. 



42 

 

Wanneer de ziener en het geziene worden onderscheiden wordt de ziener 

gekend als het Zelf. Op dezelfde wijze wordt het Zelf gekend door meditatie 

op de werkelijkheid waardoor de werkelijkheid van de onwerkelijkheid in de 

uiterlijke wereld gescheiden wordt. 

अखण्डकैरस ंिस्त ुसविदानन्दलक्षिम।् 
इत्यविविन्नवचन्तये ंसमावधम ाध्यमो भिते॥्२८॥ 
akhaṇḍaikarasaṁ vastu saccidānandalakṣaṇam, 

ityaviccinnacinteyaṁ samādhirmadhyamo bhavet. (28) 

akhaṇḍaḥ: ongedeeld; ekarasaṁ: van dezelfde (enkelvoudige) essentie; 

vastu: Werkelijkheid; saccidānanda: Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid; 

lakṣaṇam: van de natuur; iti: dus; aviccinna: ononderbroken; cintā: over-

weging, contemplatie, reflectie; samādhiḥ: meditatie; madhyamaḥ: midden-

soort; bhavet: is. 

 

28. Werkelijkheid is ongedeeld, van dezelfde essentie, 

 Van nature Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid. 

 Zulk een ononderbroken contemplatie  

 Is meditatie van de middensoort
1
. 

 

  

                                                      
1
 Middensoort: qua gradatie plaatst  Śaṅkarā kennelijk deze meditatie tussen de 

externe meditatie in associatie met het geziene (savikalpa samādhi) in vers 27 en de 

externe niet-duale meditatie (nirvikalpa samādhi) in vers 29. Het is meditatie met 

dualiteit geassocieerd met woorden betreffende de externe wereld. 

De Werkelijkheid is noch verdeeld noch verdeelbaar daar het vormloos is. Bij deze 

middensoort meditatie wordt de mediterende zich alleen gewaar van de Werkelijk-

heid (Brahman) overal. Zijn aandacht richt hij op de Werkelijkheid met woorden als 

‘onverdeeld’, ‘ongebonden’, ‘tijdloos’, ‘alomvattend’ enz.  



43 

 

Nu wordt de externe niet-duale meditatie, nirvikalpa samādhi, beschreven. 

स्तब्धीभिो रसास्वादात ् ततृीयः पिू ािन्मतः। 
एतःै समावधवभः षवभः नयते ् कालम ् वनरन्तरम॥्२९॥ 
stabdhībhavo rasāsvādāt tṛtīyaḥ pūrvavanmataḥ, 

etaiḥ samādhibhiḥ ṣaḍbhiḥ nayet kālam nirantaram. (29) 

stabdhī bhavaḥ: totale stilte (binnenin); rasa āsvādāt: ervaring of smaak van 

gelukzaligheid; tṛtīyaḥ: (is de) derde soort; pūrvavat: zoals eerder; mataḥ: 

beschreven; etaiḥ: met deze; samādhibhiḥ: meditaties; ṣaḍbhiḥ: zes; nayet: 

besteden; kālam: tijd; nirantaram: altijd, constant. 

 

29. De absolute innerlijke stilte
1
 bij de ervaring van gelukzaligheid 

 Is de derde soort meditatie
2
 zoals eerder beschreven

3
. 

 [Men] dient zijn tijd voortdurend 

 Aan deze zes soorten
4
 meditaties te besteden. 

 

 

  

                                                      
1
 Absolute innerlijke stilte: teken van het volledig in het absolute opgelost zijn van 

het ego tezamen met al zijn attributen. 
2
 Derde soort meditatie: zie voetnoot bij vers 28. 

3
 Eerder beschreven: zoals beschreven in vers 26 is er geen dualiteit meer en 

gedachten betreffende illusoire verschijnselen (de externe wereld) zijn als het ware 

opgelost in het bewustzijn. Er is alleen gewaarwording van stilte voorbij het mense-

lijke bevattingsvermogen dat door de beperkingen van het denken niet verwoord kan 

worden. 
4
 Zes soorten: zie voetnoot bij vers 23 en bijlage 2. 



44 

 

Het volgende vers verklaart dat als gevolg van constante beoefening van 

meditatie een natuurlijke staat intreedt (sahaja nirvikalpa samādhi). Dan is er 

niets anders dan Werkelijkheid. 

दहेावभमान ेगवलत ेविज्ञात ेपरमात्मवन। 
यत्र यत्र मनो यावत तत्र तत्र समाधयः॥३०॥ 
dehābhimāne galite vijñāte paramātmani, 

yatra yatra mano yāti tatra tatra samādhayaḥ. (30) 

dehābhimāne: identificatie met het lichaam; galite: wegvallen, verdwijnen; 

vijñāte: wordt gekend: paramātmani: het Opperste of Allerhoogste Zelf; 

yatra yatra: waar ook; mano: het denken (manas); yati: gaat; tatra tatra: daar 

en daar; samādhayaḥ: is er meditatie (samādhi). 

 

30. Met de verdwijning van de identificatie met het lichaam  

 Wordt het Allerhoogste Zelf gekend, 

 Waar ook het denken dan naar toe gaat  

 Is er de ervaring van meditatie
1
. 

 

  

                                                      
1
 Het uiteindelijke doel van meditatie is niet het tijdelijk doen ophouden van mentale 

activiteit, maar het zich bevrijden van de identificatie met het lichaam zodat het 

opperste Zelf overal en altijd permanent gekend wordt (vijñāte paramātmani). Dan is 

meditatie een natuurlijke staat (sahaja nirvikalpa samādhi) en is er niets anders dan 

Brahman, de Werkelijkheid alleen. Alle dualiteit is verdwenen en alles, van dichtbij 

tot het verste wordt ervaren als één, zonder delen, onveranderlijk, eeuwig, oneindig. 



45 

 

Nu, ten slotte, wordt de realisatie van het Opperste Zelf verwoord in de taal 

der Upaniṣads
1
. 

वभद्यत ेहृदयग्रवथः वचद्यन्त ेसिासशंयाः। 
वक्षयन्त ेचास्यकमा ावि तवस्मन ् दृि ेपरािरे॥३१॥ 
bhidyate hṛdayagranthiḥ cidyante sarvasaṁśayāḥ, 

kṣiyante cāsyakarmāṇi tasmin dṛṣṭe parāvare. (31) 

bhidyate: doorgehakt; hṛdaya-granthiḥ: de knoop van het hart; cidyante: 

opgelost, afgedaan; sarvasaṁśayāḥ: alle twijfels; kṣiyante: opraken ; ca: en; 

asya: van dit (hem); karmāṇi: alle karma’s (effecten van vroegere 

handelingen); tasmin: dat; dṛṣṭe: bij het zien; parāvare: Hem die hoog en laag 

is, overal is. 

 

31. De hartknoop is doorgehakt
2
,  

 Geen twijfel
3
 bleef overeind, 

 Alle karma’s
4
 zijn uitgedoofd.  

 Bij het zien van Hem die hoog en laag
5
 is. 

  

  

                                                      
1
 Muṇḍaka Upaniṣad 2.2.8, letterlijk overgenomen. 

2
 De hartknoop is doorgehakt: de hartknoop is de symbolische uitdrukking van de 

verbinding tussen het Zelf en het lichaam, ofwel de identificatie met het lichaam ten 

gevolge van valse opleggingen op het Zelf. 
3
 Twijfel: twijfels betreffende de werkelijkheid van het individu en de wereld. 

4
 Karma’s: alle handelingen tot het moment van realisatie inclusief die van vroegere 

levens laten geen residu meer over, alsof ze tot een droom behoorden. 
5
 Hij die hoog en laag is: Alles bevattende, van de hoogste tot de laagste, inhoudende 

zowel de oorzaak (schepper) als zijn effecten (de wereld), het Al. 



46 

 

In vers 32 zegt Śaṅkara dat de jīva zich in drie waarheidsniveaus van bestaan 

manifesteert: de prātibhāsika satya, vyāvahārika satya en pāramārthika 

satya. 

अिवच्छन्नवश्चदाभासस्ततृीय स्वप्नकवल्पतः। 
विज्ञयेविविधो जीिस्तत्रीद्यः पारमावथ ाकः॥३२॥ 
avacchinnaścidābhāsastṛtīya svapnakalpitaḥ | 

vijñeyastrividho jīvastatrīdyaḥ pāramārthikaḥ ||32|| 

avacchinna: begrensd; cidābhāsaḥ: onwerkelijke voorstelling van het 

bewustzijn; tṛtīyaḥ: de derde; svapnakalpitaḥ: zoals in dromen ingebeeld; 

vijñeyah: dient te worden gekend; iti trividhaḥ: deze drie soorten; jīva: 

belichaamd wezen; tatra: onder hen; ādyaḥ: de eerste; pāramārthikaḥ: (is) de 

werkelijke aard (van de jīva). 

32. De jīva manifesteert zich op drie verschillende wijzen; 

 De tweede
1
 en derde

2
 zijn de begrensde onwerkelijke voorstellingen 

 Respectievelijk in de wakende staat en in de droomstaat. 

 Maar de eerste
3
 is de werkelijke aard van de jīva. 

 

 

  

                                                      
1
 vyāvahārika jīva, het individu in de wakende staat. Zie ook toelichting in de 

inleiding. 
2
 prātibhāsika jīva, het individu in de droomstaat en dergelijke. Zie ook 

toelichting in de inleiding 
3
 De jīva in deze eerste staat van bewustzijn, de pāramārthika jīva, kan hier niet in 

herkenbare vorm beschreven worden, zoals die in de wakende- en in de droomstaat, 

omdat hij vrij is van elke vorm van kenmerken of bedekkingen (upādhi) en geen 

object van waarneming is. Zijn aard is puur bewustzijn. 



47 

 

Nu wordt het niet-verschillend van Brahman zijn van de jīva aan de orde 

gesteld
1
. 

 

अिचे्छदः कवल्पतः स्यादिचे्छद्य ंत ुिस्तिम।् 
तवस्मन ् जीित्मारोपाद ्ब्रह्मत्व ंत ुस्वभाितः॥३३॥ 
avacchedaḥ kalpitaḥ syādavacchedyaṁ tu vastavam | 

tasmin jīvatmāropād brahmatvaṁ tu svabhāvataḥ ||33|| 

avacchedaḥ: begrenzing; kalpitaḥ syāt: is denkbeeldig, verondersteld, 

aangenomen, illusoir; tu: maar; avacchedyaṁ: wat als begrensd schijnt; 

vastavam: waarin (Brahman); tasmin: in dat (Brahman); jīvatmāṁ: jīvaschap 

verschijnt; āropād: wegens oplegging; brahmatvaṁ: (het is) van de natuur 

van Brahman; tu: maar; svabhāvataḥ: op natuurlijke wijze. 

33. Begrenzing
2
 is denkbeeldig, 

 Maar wat begrensd schijnt is werkelijk
3
. 

 Het jīvaschap
4
 (van het Zelf) ontstaat door opleggingen, 

 Maar het heeft, vanzelfsprekend, de aard van Brahman. 

 

 

  

                                                      
1
 Het gekende of geziene, zie Brahmajñānāvalīmālā vers 20. 

2
 Zoals goud in vele vormen schijnt als sieraden en klei als potten enz. zo ook schijnt 

het vormloze Zelf als een individu door identificatie met verscheidene kenmerken 

zoals man, vrouw, vader, moeder, bakker enz. 
3
 Zoals goud in sieraden, klei in potten en het Zelf in het individu, of jīva.  

4
 Het zich als een individu voordoen van het Zelf vindt zijn oorzaak in identificatie 

met opleggingen als gevolg van onwetendheid of het vergeten zijn van zijn ware 

aard. 



48 

 

Dat de Vedische verklaringen betrekking hebben op de eenzelvigheid van 

Brahman met de pāramārthika jīva en niet met de illusoire vyāvahārika jīva 

en pratibhāsika jīva wordt in de volgende vers gesteld. 

 

अिवच्छन्नस्य जीिस्य पनुने ब्रह्मिकैताम ् । 
तत्त्वमस्यावदिाक्यावन जगनुतेरजीियोः॥३४॥ 
avacchinnasya jīvasya purnena brahmaṇaikatām | 

tattvamasyādivākyāni jagurnetarajīvayoḥ ||34|| 

avacchinnasya jīvasya: van de begrensde, [afgescheiden] jiva; purnena 

brahmaṇa: met Brahman die zonder delen is; ekatām: eenzelvigheid, 

gelijkheid; tattvamasyādivākyāni: [Vedische] verklaringen zoals 'Dat zijt Gij'; 

jaguḥ: verklaren; na: niet; etarajīvayoḥ: met de twee andere jīvas.  

34. Vedische verklaringen zoals 'Dat zijt Gij' verklaren  

 De eenzelvigheid van de ondeelbare Brahman met de jīva
1
, 

 Maar niet in de betekenis  

 Van de andere twee jīva's
2
.  

  

                                                      
1
 Pāramārthika jīva 

2
 Vyāvahārika jīva en prātibhāsika jīva. 



49 

 

Dat het verschijnsel van de denkbeeldige jīva
1
 het gevolg is van de 

begrenzende kenmerken die op Brahman gelegd worden, wordt in het 

volgende vers gezegd.  

ब्रह्मण्यिविकता माया विक्षपेािवृतरुवपिी । 
आितृ्याखण्डता ंपवस्मन ् जगज्जीिौ प्रकल्पयते॥्३५॥ 

brahmaṇyavasthikatā māyā vikṣepāvṛtirupiṇī | 

āvṛatyākhaṇḍatāṁ tasmin jagajjīvau prakalpayet ||35|| 

brahmaṇa: in Brahman; avasthikatā: rust; māyā: māyā, illusie; 

vikṣepāvṛtīrupiṇī: gekenmerkt door projectie (vikṣepa) en versluiering 

(avṛta); āvṛatya: versluierd hebbend; akhaṇḍatāṁ: onzichtbare aard; tasmin: 

in (Brahman); jagajjīvau: zowel de wereld als de jīva; prakalpayet: verbeeldt. 

 

35. In Brahman vindt māyā zijn kracht  

 Van versluiering en projectie
2
. 

 Het versluiert Brahman en doet Hem verschijnen 

 Als de wereld en het belichaamd wezen (jīva). 

  

  

                                                      
1
 Vyāvahārika jīva en prātibhāsika jīva 

2
 Avṛtiṣakti en vikṣepaṣakti, zie Vivekacūḍāmaṇi 108-110 en 113-115. 



50 

 

Het volgende vers legt uit hoe het individu (de jīva) en de wereld tot stand 

komen. 

वजिो धीिवश्चदभासो भिदे्भोक्ता वह कम ाकृत।् 
भोग्दयरुपवमद ंसिं जगत ् स्यादू्भतभौवतकम ् ॥ ३६॥  

jivo dhīsthaścidābhāso bhavedbhoktā hi karmakṛt | 

bhogyarupamidaṁ sarvaṁ jagat syādbhūtabhautikam ||36|| 

jivo: jīva; dhīsthaḥ: in de buddhi; cidabhāsaḥ: bedrieglijke voorstelling van 

bewustzijn; bhavet: wordt; bhoktā: alsmede; hi: omdat (of daarom); 

karmakṛt: de doener; bhogyarupaṁ: van de aard van de plezierobjecten; idaṁ 

sarvaṁ: al (deze); jagat: universum; syād: wordt genoemd; bhūtabhautikam: 

bestaande uit objecten. 

36. Wanneer bewustzijn door het misleide intellect
1
 handelt 

 En de gevolgen daarvan ondergaat, heet het jīva. 

 En dit alles, bestaande uit de elementen
2
 en hun voortbrengsels, 

 Die als ervaringsobjecten dienen, wordt wereld genoemd. 

 

  

                                                      
1
 Buddhi. Intellect is de weerspiegeling van bewustzijn en heeft het vermogen tot 

kennen. In zijn zuivere vorm manifesteert het zich als de getuige. Wanneer het zich 

met de bedekkingen (upādhi's of māyā) identificeert verbeeldt het zich de doener te 

zijn. De bedekkingen vormen de geest. De weerspiegeling van het intellect op de 

geest is de jīva, die zich met de geest identificeert, zoals een reflectie op een spiegel 

de vorm van de spiegel aanneemt. 
2
 Subtiel en grofstoffelijk. 



51 

 

Alleen in de staat van zelfvergetelheid bestaan jīva en de wereld als gevolg 

van māyā. 

अनावदकालमारभ्य मोक्षात ् पिू ावमद ंियम।् 
व्यिहार ेवित ंतस्मादुभय ंव्यािहावरकं ॥३७॥ 
anādikālamārabhya mokṣāt pūrvamidaṁ dvayam | 

vyavahāre sthitaṁ tasmādubhayaṁ vyāvahārikaṁ ||37|| 

anādikālamārabhya: sinds beginloze tijden; mokṣāt pūrvaṁ: tot men 

bevrijding verwerkelijkt; idaṁ dvayam: deze twee; vyāvahāre sthitaṁ: 

hebben slechts empirisch (praktisch, ervaarbaar) bestaan; tasmāt: daarom; 

ubhayaṁ: beiden; vyāvahārikaṁ: van empirische (handelende in wakende 

staat) aard. 

37. Deze twee
1
, hebben sinds beginloze tijden 

 Alleen een empirisch
2
 bestaan 

 Dat voort duurt tot de realisatie van bevrijding
3
. 

 Daarom worden ze empirisch genoemd. 

 

  

                                                      
1
 Jīva (individu) en jagat (wereld) 

2
 Op ervaring gebaseerd (vyāvahārika). De jīva en de wereld zijn noch werkelijk  

noch onwerkelijk. Maar omdat hun bestaan door ervaring gekend wordt, worden ze 

van empirische aard genoemd (vyāvahārika). Zie ook de toelichting in voetnoot van 

vers 16. 
3
 Ophouden van alle verbeeldingen. 



52 

 

In het volgende vers wordt de droomstaat besproken. Door het vergeten 

(bedekken) van de werkelijke aard van het Zelf (onwetendheid) wordt er een 

persoonlijke entiteit (jīva) en een wereld gecreëerd.  

 

वचदाभासविता वनद्रा विक्षपेािवृतरुवपिी। 
आितृ्य जीिजगतो पिू ेनलेू त ुकल्पयते॥्३८॥ 
cidābhāsasthitā nidrā vikṣepāvṛtirupiṇī | 

āvṛatya jīvajagato pūrve nūle tu kalpayet ||38|| 

 

cidābhāsasthitā: verkeerde voorstelling in samengang met bewustzijn; nidrā: 

slaap; vikṣepāvṛtirupiṇī: van de aard van versluiering en projectie; āvṛatya: 

versluiering; jīvajagataḥ: jiva en de wereld; pūrve: eerst; nūle: nieuw; tu: 

maar; kalpayet: verbeeldt. 

38. Slaap, in samenhang met de misleide voorstelling
1
 in bewustzijn 

 Is van de aard van versluiering en projectie. 

 Hij bedekt eerst het persoonlijke zelf
2
 en de kenbare wereld,  

 En dan verbeeldt hij ze in dromen opnieuw. 

  

                                                      
1
 Māyā, door buddhi, of intellect. 

2
 Jīva, het individu. 



53 

 

Het volgende vers stelt dat dromen op zichzelf bestaan en geen continuïteit 

hebben. Ze kunnen daarom niet werkelijk zijn. 

 

प्रतीवतकाल एितै ेवितत्वात ् प्रावतभवसकके। 
न वह स्वप्णप्रबदु्धस्य पनुः स्वप्न ेविवतस्तयोः॥३९॥ 

pratītikāla evaite sthitatvāt prātibhasikake | 

na hi svapṇaprabuddhasya punaḥ svapne sthitistayoḥ ||39|| 

 

pratītikāla evaite sthitatvāt: deze twee vanwege hun bestaan alleen tijdens 

[droom] ervaring; prātibhasikake: illusoir; na: niet; hi: omdat; 

svapṇaprabuddhasya: voor de van slaap ontwaakte; punaḥ: weer; svapne: in 

[nieuwe] droom; sthiti: bestaan. 

39. Deze twee
1
 zijn verbeeldingen; 

 Zij bestaan alleen tijdens droomervaring. 

 Want niemand ziet na het ontwaken uit een droom 

 Ze weer wanneer hij opnieuw droomt
2
. 

 

 

  

                                                      
1
 De waarnemende jīva en de waargenomen wereld. 

2
 Droomervaringen hebben geen continuïteit omdat ze onwerkelijk zijn. 



54 

 

Nu wordt het onderscheid tussen de jīva's in de wakende en in de droomstaat 

uitgelegd. 

 
प्रावतभावसकजीिो यस्तज्जगत ् प्रवतभावसकम।् 
िास्ति ंमन्यतऽेन्यस्त ुवमथ्यवेत व्यािहावरकः॥४०॥ 

prātibhāsikajīvo yastajjagat pratibhāsikam | 

vāstavaṁ manyate'nyastu mithyeti vyāvahārikaḥ ||40|| 

 

prātibhāsikaḥ: illusoire, dromende (als verbeeld in droom); jīva: jīva; jaḥ: 

wie (is); tat: dat; jagat: wereld; pratibhāsikam: illusoir (waargenomen in 

droom); vāstavaṁ: werkelijk; manyate: denkt; tu: maar; mithyeti: 

onwerkelijk; vyāvahārikaḥ: van empirische aard. 

40. De prātibhāsika jīva
1
 beschouwt,  

 De droomwereld als werkelijk. 

 De vyāvahārika jīva
2
  echter 

 Beschouwt die wereld
3
 als onwerkelijk. 

  

                                                      
1
 De jīva in de droomstaat. 

2
 De jīva in de wakende staat.  

3
 De droomwereld 



55 

 

Vervolgens wordt het onderscheid tussen de jīva in de wakende staat en de 

werkelijke jīva uitgelegd.  

 

व्यािहावरकजीिो यस्तज्जगद्व्यािहावरकम ् । 
सत्य ंप्रत्जवेत वमथ्यवेत मन्यवेत पारमावथ ाकः॥४१॥ 
vyāvahārikajīvo yastajjagadvyāvahārikam | 

satyaṁ pratjeti mithyeti manyeti pāramārthikaḥ ||41|| 

vyāvahārika: wakende, empirische, handelende; jīvaḥ: jiva, individu; yaḥ: 

wie; saḥ: hij; tat: dat; jagat: wereld; vyāvaharikaṁ: wakende, empirische; 

satyaṁ: werkelijk; pratjeti: ziet; mithya iti: onwerkelijk; manyeti: denkt, ziet 

als, beschouwt; pāramārthikaḥ: de werkelijke (jiva);  

41. De vyāvahārika jīva
1
 ziet deze wereld 

 [In wakende staat] als werkelijk. 

 Maar de  pāramārthika jīva
2
 

 Weet dat het onwerkelijk is. 

 

  

                                                      
1
 De jīva in de wakende staat. 

2
 De werkelijke, of non-duale, jīva. 



56 

 

In het volgende vers wordt gesteld dat alleen de werkelijke (non-duale) 

pāramārthika jīva die de staat van dualiteit van vyāvahārika jīva is ontstegen 

zijn eenzelvigheid met Brahman kent, zoals dat in de mahāvākya's is 

uitgelegd. 

 

पारमावथ ाकजीिस्त ुब्रह्मकै्य ंपारमावथ ाकम ् । 
प्रत्यवेत िीक्षत ेनान्यिीक्षत ेत्वनतृात्मिा॥४२॥ 
pāramārthikajīvastu brahmaikyaṁ pāramārthikam | 

pratyeti vīkṣate nānyadvīkṣate tvanṛtātmaṇā ||42|| 

 

pāramārthikajīvaḥ: de werkelijke jīva; tu: maar; brahmaikyaṁ: eenzelvigheid 

(gelijkheid) met Brahman; pāramārthikaṁ: werkelijk; pratyeti: weet; vīkṣate: 

ziet; na: niet; anyat: andere; vīkṣate: ziet; tu: maar; anṛtātmaṇā: als 

onwerkelijk. 

42. Alleen de pāramārthika jīva
1
 weet dat  

 Zijn eenzelvigheid met Brahman werkelijk is. 

 Hij ziet geen ander
2
, en weet 

 Als hij een ander ziet dat het onwerkelijk is
3
. 

 

  

                                                      
1
 De werkelijke, of non-duale, jīva. 

2
 Chandogya Up.VII, 24,1: ‘Waar men niets anders ziet, niets anders hoort, niets 

anders weet, dat is het oneindige. Waar men iets anders ziet, dat is het eindige. 

Waarlijk, het oneindige is hetzelfde als het onsterfelijke en het eindige is hetzelfde 

als het sterfelijke.’ 
3
 Zie Upadeśa Sāhasrī vers 18.120: Het ego dat doordrongen wordt met de reflectie 

van bewustzijn wordt de kenner of de doener van de handeling van kennen genoemd. 

Hij die zichzelf (de getuige) kent als verschillend van deze drie (de doener, het object 

en het instrument) is de (werkelijke) kenner van het Zelf. 



57 

 

In de volgende twee verzen wordt gezegd dat eigenheden van iets in al zijn 

verschijningsvormen dezelfde zijn; zoals de eigenheden van water ook in de 

golven en de schuimkoppen aanwezig zijn, zo zijn ook de eigenheden van het 

Zelf (sat-cit-ānanda) in alle verschijningsvormen van de jīva aanwezig zijn. 

माधयु ाद्रिशतै्यावन नीरधमा ास्तरङ्गके। 
अनगुम्याथ तवन्नष्ठ ेफेनऽेप्यनगुता यथा॥४३॥ 
सावक्षिाः सविदानन्दाः सम्बन्घाद्व्यािहावरके। 
तद्द्वारिेानगुच्छवन्त तथिै प्रावतभावसके ॥४४॥ 
mādhuryadravaśaityāni nīradharmāstaraṅgake | 

anugamyātha tanniṣṭhe phene'pyanugatā yathā ||43|| 

sākṣisthāḥ saccidānandāḥ sambanghādvyāvahārike | 

taddvāreṇānugacchanti tathaiva prātibhāsike ||44|| 

mādhuryadravaśaityāni: zoetheid, vloeibaarheid en kilte; nīradharmāḥ: 

eigenheden van water; taraṅgake: in de golf; anugamya: eigen zijn aan; 

tanniṣṭhe phene: in het schuim waarvan hij (de golf) de bestaansgrond is;  

sākṣisthāḥ: de (inherente) eigenheden van de getuige; saccidānandāḥ: 

Bestaan, Bewustzijn en Gelukzaligheid; sambanghāt: vanwege de relatie; 

vyāvahārike: in de vyavaharika (empirische, wakende) (jīva); anugacchanti: 

neemt de eigenheden over; taddvāreṇa: door hem; prātibhāsike: pratibhāsika 

(jīva); yatha eva: op dezelfde wijze (neemt de eigenheden over). 

43-44. Op dezelfde wijze als de eigenheden van water 

 Zoals zoetheid, vloeibaarheid en kilte 

 Ook in de golven zitten en dan ook 

 In het schuim waar de golven de bestaansgrond van zijn, 

 Zo ook dringen Bestaan, Bewustzijn en Gelukzaligheid 

 Die de natuurlijke eigenheden van de getuige zijn 

 Schijnbaar door in de wakende jīva  

 En door deze ook in de dromende jīva. 

 

  



58 

 

Met het oplossen van de opgelegde verschijningsvormen in de bestaansgrond 

blijven de eigenheden van de verschijningsvormen in de bestaansgrond 

voortbestaan.  

लय ेफेनस्य तद्धमा ा द्रिाद्याः स्यसु्तरङ्गके। 
तस्यावप विलय ेनीर ेवतष्ठन्त्यते ेयथा परुा॥४५॥ 

laye phenasya taddharmā drvādyāḥ syustaraṅgake | 

tasyāpi vilaye nīre tiṣṭhantyete yathā purā ||45|| 

 

phenasya laye: met de verdwijning van het schuim; taddharmā: zijn 

eigenschappen; dravārmāḥ: zoals vloeibaarheid enz.; syuḥ taraṅgake: in de 

golf bestaat; tasyāpi vilaye: ook met zijn verdwijning; nīre: in het water;  eti: 

deze; yathā purā: zoals eerder; tiṣṭhantyete: bestaat. 

45. Met de oplossing van het schuim in de golf 

 Blijven zijn eigenheden
1
 in de golf voortbestaan. 

 Zo ook blijven met de oplossing van de golf, 

 Deze eigenheden in het water voortbestaan. 

  

                                                      
1
 Zoals vloeibaarheid enz. 



59 

 

De in vers 45 uitgelegde feiten gelden eveneens voor de verschijningsvormen 

van de jīva.  

प्रावतभावसकजीिस्य लय ेस्यवु्या ािहावरके । 
तल्लय ेसविदानन्दाः पय ािस्यवन्त सावक्षवि॥४६॥ 

prātibhāsikajīvasya laye syurvyāvahārike | 

tallaye saccidānandāḥ paryavasyanti sākṣiṇi ||46|| 

prātibhāsika jīvasya laye: met de verdwijning van de dromende jiva; syu: 

bestaat; vyavahārike; in de wakende jīva; tallaye: met de verdwijning 

daarvan; saccidānandāḥ: de eigenheden bestaan, bewustzijn en 

gelukzaligheid; paryavasyanti: lossen op; sākṣiṇi: in de getuige. 

46. Met de oplossing van de prātibhāsika jīva in de vyāvahārika jīva 

 Blijven zijn eigenheden
1
 in de vyāvahārika jīva voortbestaan.  

 Zo ook blijven met de oplossing van de vyāvahārika jīva  

 In de getuige
2
, zijn eigenheden in de getuige voortbestaan. 

* * * 

 

  

                                                      
1
 Bestaan, Bewustzijn en Gelukzaligheid 

2
 Pāramārthika jīva. 



60 

 

Bijlage 1: Schematische weergave van de verzen 6, 8 en 9. 
Het vlak van het papier stelt het onbegrensde bewustzijn cit, en het grijze deel het persoonlijke bewustzijn citta voor. Het licht van 

het bewustzijn doordringt alles, vandaar de stippellijn. 

Vers

Nr 

 Intellect (buddhi) 

6 Ego 

(ahaṅkāra) 

denkvermogen (het interne orgaan)  

(antaḥkaraṇa) 

 

8 

[Onder invloed 

van de guṇa:] 

[sattva] [rajas] [tamas] modificaties van antaḥkaraṇa 

manas                      buddhi                       citta 

Identificatie van 

ego met: 

bewustzijn 

(cit) 

lichaam 

(deha) 

Getuige 

(sākṣi) 

gedachten 

(wil/twijfel, 

 enz. zie vers 6) 

onderscheidend 

vermogen 

(waar/onwaar) 

 

herinnering 

en  vreugde 

 is: natuurlijk karmisch onwetendheid 

Uit zich als: ik weet ik ben mens ik ben  

9 Duurt zolang: ego als werke-

lijk beschouwd 

karma bestaat tot men  

ontwaakt 
 

 

 

 

Bijlage 2. Schematische weergave van de zes soorten van meditatie: intern (individu), extern (wereld),  met 

dualiteit (savikalpa) en zonder dualiteit (nirvikalpa) volgens de verzen 23-29. 

          Met dualiteit    Geassocieerd met objecten (vers 24) 

      Intern 

          Zonder dualiteit (vers 26)  Geassocieerd met woorden (vers 25) 

Meditatie (samādhi) 

          Met dualiteit    Geassocieerd met objecten (vers 27) 

      Extern 

          Zonder dualiteit (vers 29)  Geassocieerd met woorden (vers 28) 



61 

 

Bijlage 3 

 dṛgdṛśya viveka 

rūpaṁ dṛśyaṁ locanaṁ dṛk tad dṛśyaṁ dṛktu mānasaṁ,  

dṛśya dhīvṛttayassākṣī dṛgeva na tu dṛśyate. (1) 

nīlapītastūlasūkṣmahrasvadīrghādi bhedataḥ, 

nānāvidhāni rūpāṇi paśyellocanamekadhā (2) 

āndhyamāndyapaṭutveṣu netradharmeṣu caikadhā, 

saṁkalpayenmanaḥ śrotratvagādau yojyatāmidam (3) 

kāmaḥ saṁkalpasaṁdehau śraddhā'śraddhe dhṛtītare,  

hrīrdhīrbhīrityevamādīn bhāsayatyekadhā citiḥ. (4) 

nodeti nāstmeyeṣā na vṛddhiṁ yāti na kṣayam, 

svayaṁ vibhātyathāni bhāsayet sādhanaṁ vinā. (5) 

cicchāyā''veśato buddhau bhānaṁ dhīstu dvidhā sthitā, 

ekāhaṅkṛtiranyā syāt antaḥkaraṇarupin. (6)  

chāyā'haṅkārayoraikyaṁ taptāyaḥpiṇḍavanmatam, 

tadahaṅkāratādātmyāt dehaścetanatāmagāt. (7) 

ahaṅkārasya tādātmyaṁ cicchāyādehasākṣibhiḥ, 

sahajaṁ karmajaṁ bhrāntijanyaṁ ca trividhaṁ kramāt. (8) 

saṁbandhinossatornāsti nivṛttissahajasya tu, 

karmakṣayāt prabodhāt ca nivartete kramādubhe. (9) 

ahaṅkāralaye suptau bhavet deho'pyacetanaḥ, 

ahaṅkāravikāsārdhaḥ svapnassarvastu jāgaraḥ (10) 

antaḥkaraṇavṛttiśca citicchāyaikyamāgatā, 

vāsanāḥ kalpayet svapne bodhe'kśairviṣayān bahiḥ. (11) 

mano'haṅkṛtyupādānaṁ liṅgamekaṁ jaḍātmakam, 

avasthātrayamanveti jāyate mriyate tathā. (12) 

śaktidvayaṁ hi māyāyā vikṣepāvṛtirūpakam, 

vikṣepaśaktirliṅgādibrahmāṇḍāntaṁ jagat sṛyet. (13) 

sṛṣṭirnāma brahmarūpe saccidānandavastuni,  

abdhauphenādivat sarvanamarūpaprasāraṇā. (14) 

antardṛgdṛśyayorbhedaṁ bahiśca brahmasargayoḥ, 

āvṛṇotyaparā śaktiḥ sā saṁsārasya kāranam. (15) 



62 

 

sākṣinaḥ purato bhāti liṅgaṁ dehena saṁyutam, 

citicchāyāsamāveśāt jīvaḥ syād vyāvahārikaḥ. (16) 

asya jīvatvamāropāt sākṣiṇyapyavabhāsate, 

āvṛtau tu vinaṣṭāyāṁ bhede bhāte'payāti tat. (17) 

tathā sargabrahmaṇośca bhedamāvṛtya tiṣṭhati, 

yā śaktistadvaśādbrahma vikṛtatvena bhāsate. (18) 

atrāpyāvṛtināśenavibhāti brahmasargayoḥ, 

bhedastayorvikāraḥ syāt sarge na brahmaṇi kvacit. (19) 

asti bhāti priyaṁ rūpaṁ nāma cetyaṁśapañcakam, 

ādyatrayaṁ brahmarūpaṁ jagadrūpaṁ tato dvayam. (20) 

khavāyvagnijalorvīṣu deva tiryaṅnarādiṣu, 

abhinnāssaccidānandāḥ bhidyate rūpanāmanī. (21) 

upekṣya nāmarūpe dve saccidānandatatparaḥ, 

samādhiṁ sarvadā kuryād hṛdaye vā'thavā bahiḥ. (22) 

savikalpo nirvikalpaḥ samādhirdvividho hṛdi, 

dṛśyaśabdānuviddhena savikalpaḥ punardvidhā. (23) 

kāmādyāścittagā dṛśyaḥ tatsākṣitvena cetanam, 

dhyāyet dṛśyānuviddho'yaṁ samādhiḥ savikalpaḥ. (24) 

asaṅgassaccidānandaḥ svaprabho dvaitavarjitaḥ, 

asmīti śabdaviddho'yaṁ samādhissavikalpakaḥ. (25) 

svānubhūtirasāveśād dṛśyaśabdāvupekṣya tu, 

nirvikalpassamādhissyāt nivātasthitadīpavat. (26) 

hṛdīva bāhyadeśe'pi yasmin kasmiṁścavastuni, 

samādhirādyassanmātrāt nāmarūpapṛthakkṛtiḥ. (27) 

akhaṇḍaikarasaṁ vastu saccidānandalakṣaṇam, 

ityaviccinnacinteyaṁ samādhirmadhyamo bhavet. (28) 

stabdhībhavo rasāsvādāt tṛtīyaḥ pūrvavanmataḥ, 

etaiḥ samādhibhiḥ ṣaḍbhiḥ nayet kālam nirantaram. (29) 

dehābhimāne galite vijñāte paramātmani, 

yatra yatra mano yāti tatra tatra samādhayaḥ. (30) 

bhidyate hṛdayagranthiḥ cidyante sarvasaṁśayāḥ, 

kṣiyante cāsyakarmāṇi tasmin dṛṣṭe parāvare. (31) 



63 

 

avacchinnaścidābhāsastṛtīya svapnakalpitaḥ | 

vijñeyastrividho jīvastatrīdyaḥ pāramārthikaḥ ||32|| 

avacchedaḥ kalpitaḥ syādavacchedyaṁ tu vastavam | 

tasmin jīvatmāropād brahmatvaṁ tu svabhāvataḥ ||33|| 

avacchinnasya jīvasya purnena brahmaṇaikatām | 

tattvamasyādivākyāni jagurnetarajīvayoḥ ||34|| 

brahmaṇyavasthikatā māyā vikṣepāvṛtirupiṇī | 

āvṛatyākhaṇḍatāṁ tasmin jagajjīvau prakalpayet ||35|| 

jivo dhīsthaścidābhāso bhavedbhoktā hi karmakṛt | 

bhogyarupamidaṁ sarvaṁ jagat syādbhūtabhautikam ||36|| 

anādikālamārabhya mokṣāt pūrvamidaṁ dvayam | 

vyavahāre sthitaṁ tasmādubhayaṁ vyāvahārikaṁ ||37|| 

cidābhāsasthitā nidrā vikṣepāvṛtirupiṇī | 

āvṛatya jīvajagato pūrve nūle tu kalpayet ||38|| 

pratītikāla evaite sthitatvāt prātibhasikake | 

na hi svapṇaprabuddhasya punaḥ svapne sthitistayoḥ ||39|| 

prātibhāsikajīvo yastajjagat pratibhāsikam | 

vāstavaṁ manyate'nyastu mithyeti vyāvahārikaḥ ||40|| 

vyāvahārikajīvo yastajjagadvyāvahārikam | 

satyaṁ pratjeti mithyeti manyeti pāramārthikaḥ ||41|| 

pāramārthikajīvastu brahmaikyaṁ pāramārthikam | 

pratyeti vīkṣate nānyadvīkṣate tvanṛtātmaṇā ||42|| 

mādhuryadravaśaityāni nīradharmāstaraṅgake | 

anugamyātha tanniṣṭhe phene'pyanugatā yathā ||43|| 

sākṣisthāḥ saccidānandāḥ sambanghādvyāvahārike | 

taddvāreṇānugacchanti tathaiva prātibhāsike ||44|| 

laye phenasya taddharmā drvādyāḥ syustaraṅgake | 

tasyāpi vilaye nīre tiṣṭhantyete yathā purā ||45|| 

prātibhāsikajīvasya laye syurvyāvahārike | 

tallaye saccidānandāḥ paryavasyanti sākṣiṇi ||46|| 



64 

 

     Dṛg Dṛśya Viveka 

English translation by Swami Nikhilananda 

1. The form is perceived and the eye is its perceiver. It (eye) is perceived and the 

mind is its perceiver. The mind with its modifications is perceived and the 

Witness (the Self) is verily the perceiver,  But It (the Witness) is not perceived 

(by any other).  

2. The forms (objects of perception) appear as various on account of such 

distinctions as blue, yellow, gross, subtle, short, long etc. The eye, on the other 

hand, sees them, itself remaining one and the same. 

3. Such characteristics of the eye as blindness, sharpness or dullness, the mind is 

able to cognize because it is a unity. This also applies to (whatever is perceived 

through) the ear, skin etc. 

4. Consciousness illumines (such other mental states as) desire, determination 

and doubt, belief  and non-belief,  constancy and its opposite, modesty, 

understanding, fear and others, because it (Consciousness) is a unity. 

5. This Consciousness does neither rise nor set. It does not increase; nor does it 

suffer decay. Being self-luminous, it illumines everything else without any other 

aid. 

6. Buddhi appears to possess luminosity on account of the reflection of 

Consciousness in it. Intelligence (Buddhi) is of two kinds.  One is designated 

egoity, the other as mind. 

7. In the opinion of the wise, the identity of the reflection (of Consciousness) and 

of ego is like the identity of the fire and the (heated) iron ball. The body having 

been identified with the ego (which has already identified itself with the 

reflection of Consciousness) passes for a conscious entity. 

8. The identification of the ego with the reflection of Consciousness, the body 

and the Witness are of three kinds, namely, natural, due to (past) Karma, and due 

to ignorance, respectively. 

9. The mutual identification of the ego and the reflection of Consciousness, 

which is natural, does not cease so long as they are taken to be real. The other 

two identifications disappear after the wearing out of the result of Karma and the 

attainment of the knowledge of the highest Reality, respectively. 

10. In the state of deep sleep, when (the thought of) ego disappears, the body also 
becomes unconscious. The state in which there is the half manifestation of the 

ego is called the dream state and the full manifestation of the ego is the state of 

waking. 

11. The inner organ (mind) which is itself but a modification identifying itself 

with the reflection of Consciousness imagines (various) ideas in the dream. And 



65 

 
the same inner organ (identifying itself with the body) imagines objects external 

to itself in the waking state with respect to the sense-organs. 

12. The subtle body which is the material cause of the mind and egoism is one 

and of the nature of insentiency. It moves in the three states and is born and it 

dies. 

13. Two powers, undoubtedly, are predicated of Maya, viz., those of projecting 

and veiling. The projecting power creates everything from the subtle body to the 

gross universe. 

14. The manifesting of all names and forms in the entity which is Existence-

Consciousness-Bliss and which is the same as Brahman, like the foams etc. in the 

ocean, is known as creation. 

15. The other power (of Maya) conceals the distinction between the perceiver 

and the perceived objects which are cognized within the body as well as the 

distinction between Brahman and the phenomenal universe which is perceived 

outside (one's own body). This power is the cause of the phenomenal universe. 

16. The subtle body (Lingam) which exists in close proximity to the Witness 

(Sakshin) identifying itself with the gross body becomes the embodied empirical 

self, on account of its being affected by the reflection of Consciousness. 

17. The character of an embodied self appears through false superimposition in 

the Sakshin also. With the disappearance of the veiling power, the distinction 

(between the seer and the object) becomes clear and with it the Jiva character of 

the Sakshin (Witness) disappears. 

18. Similarly, Brahman, through the influence of the power that conceals the 

distinction between it and the phenomenal universe, appears as endowed with the 

attributes of change. 

19. In this case also, the distinction between Brahman and the phenomenal 

universe becomes clear with the disappearance of the veiling power. Therefore 

change is perceived in the phenomenal universe, but never in Brahman. 

20. Every entity has five characteristics, viz., existence, cognizability, 

attractiveness, form and name. Of these, the first three belong to Brahman and 

the next two to the world. 

21. The attributes of Existence, Consciousness and Bliss are equally present in 

the Akasha (ether), air, fire, water and earth as well as in gods, animals and men 

etc. Names and forms make one differ from the other. 

22. Having become indifferent to name and form and being devoted to 

Satchidananda, one should always practise concentration either within the heart 

or outside.  



66 

 
23. Two kinds of Samadhi to be practised in the heart (within one's self) are 

known as Savikalpa and Nirvikalpa. Savikalpa Samadhi is again divided into two 

classes, according to its association with a cognizable object or a sound (as an 

object). 

24. Desire etc. centred in the mind are to be treated as (cognizable) objects. 

Meditate on Consciousness as their Witness. This is what is called Savikalpa 

Samadhi associated with (cognizable) objects.  

25. I am Existence-Consciousness-Bliss, unattached, self-luminous and free from 

duality. This is known as the (other kind of) Savikalpa Samadhi associated with 

sound (object). 

26. But the Nirvikalpa Samadhi is that in which the mind becomes steady like the 

(unflickering flame of a) light kept in a place free from wind and in which the 

student becomes indifferent to both objects and sounds on account of his 

complete absorption in the bliss of the realization of the Self. 

27. The first kind of Samadhi is possible with the help of any external object as it 

is with the help of an internal object. In that Samadhi the name and form are 

separated from what is Pure Existence (Brahman). 

28. The entity which is (always) of the same nature and unlimited (by time, space 

etc.) and which is characterised by Existence-Consciousness-Bliss, is verily 

Brahman. Such uninterrupted reflection is called the intermediate absorption, that 

is, the Savikalpaka Samadhi associated with sound (object). 

29. The insensibility of the mind (to external objects) as before, on account of the 

experience of Bliss, is designated as the third kind of Samadhi (Nirvikalpaka). 

The practitioner should uninterruptedly spend his time in these six kinds of 

Samadhi. 

30. With the disappearance of the attachment to the body and with the realization 

of the Supreme Self, to whatever object the mind is directed one experiences 

Samadhi. 

31. By beholding Him who is high and low, the fetters of the heart are broken, all 

doubts are solved and all his Karmas (activities and their effects) wear away. 

32. There are three conceptions of Jiva (Consciousness), namely, as that 

limited (by) prana etc., as that presented (in the mind) and the third one 

Consciousness as imagined in dream (to have assumed the forms of man etc.) 

33. Limitation is illusory but that which appears to be limited is real. The 

Jivahood (of the Self) is due to the superimposition of the illusory attributes. 

But really it has the nature of Brahman. 

34. Such Vedic statements1 as "That Thou Art" etc. declare the identity of 

partless Brahman with the Jiva who appears as such from the standpoint of 



67 

 

the 'Theory of limitation'. But it does not agree with the other two views (of 

Jiva). 

35. Maya which has the double forces of projection and concealment veils the 

single and indivisible Brahman and in that Brahman creates the world and the 

individuals. 

36. It is because the fallacious presentation of Consciousness located in the 

Buddhi performs various actions and enjoys their results, therefore it is called 

Jiva. And all this, consisting of the elements and their products which are of 

the nature of the objects of enjoyment, is called Jagat (universe). 

37. These two, dating from time without beginning, have (only) empirical 

existence and exist till one attains liberation. Therefore both are called 

empirical.  

38. Sleep, said to be associated with Consciousness wrongly presented (in the 

mind) and of the nature of concealment and projection, at first covers the 

(empirical) individual self and the cognized universe, but then imagines them 

(in dream) afresh. 

39. These two objects (namely, the perceiving self and the perceived world) 

are illusory on account of their having existed only during the period of 

(dream) experience. It is because no one after waking up from dream sees 

those objects when one dreams again. 

40. He who is the illusory Jiva thinks the illusory world as real but the 

empirical Jiva thinks (that world) as unreal. 

41. He who is the empirical Jiva sees this empirical world as real. But the real 

Jiva knows it to be unreal. 

42. But the Paramarthika Jiva knows its identity with, Brahman to be (alone) 

real. He does not see the other, (if he sees the other) he knows it to be 

illusory. 

43-44. As such characteristics of water as sweetness, fluidity and coldness 

appear to inhere in the waves, and then also in the foams of which the waves 

are the substratum, so also Existence, Consciousness and Bliss which are the 

(natural characteristics of Sakshin) appear to inhere in the Vyavaharika Jiva 

on account of its relation (with Sakshin) and through it similarly inhere in the 

Pratibhasika Jiva. 

45. With the disappearance of the foam (in the wave), its characteristics such 

as fluidity etc. merge in the wave; again with the disappearance of the wave 

in the water, these characteristics merge, as before, in the water. 



68 

 

46. With the disappearance of the Pratibhasika Jiva (in the Vyavaharika Jiva) 

Existence, Consciousness and Bliss (which are its characteristics) merge in 

the Vyavaharika Jiva. When that also disappears (in Sakshin) these 

characteristics (finally) merge in Sakshin. 

  

* * * 

Literatuur 

Śaṅkara: Dasa Sloki or Nirvana Dasakam, Translated by S. N. Sastri. 

Śaṅkara: Dasa Sloki or Nirvana Dasakam by Adhi Sankara Bhagawat Pada  

Translated by P.R.Ramachander. 

Śaṅkara: Daśaślokī, Vertaling Animesh Kumar, Stotratnavali – Gitapress. 

Śaṅkara: DAŚAŚLOKĪ: THE TEN-VERSED HYMN, Śaṅkara the 

missionary, Vertaling Swami Chinmayananda, Central Chinmaya Mission 

Trust, Mumbai, ISBN: 8107597-181-9. 

Śaṅkara: THE TEN-VERSED HYMN of Sankaracharya, Return to 

Shiva, Editor Raghavan Iyer, Concord Group Press, 1983, ISBN 0-88695-

006-6. 

Daśaślokī, Brahmajñānāvalīmālā, Epithets by Adi Śaṅkara, School of 

Philosophy Inc. 2011. 

Śaṅkara: Adi Sankaracharya’s Brahma Jnanavali Mala, Translated by 
S. N. Sastri. 

Śaṅkara: Dṛg-Dṛśya Viveka: Vertaling Swami Nikhilananda, 1931, Sri 

Ramanakrishna Asrama, Mysore (46 verzen). 

Śaṅkara: Dṛg Dṛśya Viveka: Vertaling Swami Tejomayananda. Chinmaya 

Mission Trust, 1994, India, ISBN: 978-81-7597-126-4 (31 verzen). 

Śaṅkara: Dṛg Dṛśya Viveka: Vertaling Sri Ramana Maharshi. Opgenomen in 

‘The Collected Works of Ramana Maharshi’ door Arthur Osborne, India (46 

verzen). 

Śaṅkara: Dṛg Dṛśya Viveka: Vertaling Clarissa, 2010, ISBN: 978-1-4452-

0858-9 (31 verzen). 

Śaṅkara: Vivekacūḍamaṇi: Vertaling F. Arav, 2010. ISBN/EAN: 978-90-

816538-1-7 (versie van 580 verzen).  



69 

 

 



 

 

 
 

 

 

Uit de inleiding: 

In het eerste deel van 31 verzen van DṛgDṛśyaViveka legt Śaṅkara 

op beknopte wijze het onderscheid tussen de kenner en het 

gekende uit. De kenner is de getuige, onveranderlijk en eeuwig, 

het gekende illusie, veranderlijk en voorbijgaand. Wanneer echter 

de getuige zich identificeert met valse opleggingen ervaart deze 

zich als een individu, de jīva. Met het aangeven van de wijze 

waarop deze identificatie ongedaan kan worden gemaakt 

beschrijft Śaṅkara ten slotte de werkelijke aard van de jīva, niet 

verschillend van Brahman, zijnde de hoogste waarheid.  

Zolang echter de jīva deze non-duale staat niet heeft verwerkelijkt 

bevindt hij zich in dualiteit, onderscheid makend tussen het 'ik' en 

de 'wereld', zowel in de wakende als in de droomstaat. Onderzoek 

naar wie dat 'ik' is en wat de 'wereld' is vindt plaats in de wakende 

staat. Het is dan vanzelfsprekend dat de jīva  zich afvraagt wie 

dan de jīva is die in de wakende staat onderzoek doet en wie de 

dromende jīva. Śaṅkara beantwoordt deze vragen in de verzen 32 

t/m 46. 

 


