OVER GROTE UITSPRAKEN IN DE VEDA'S
EN DE BIJBEL (MAHAVAKYA'S)

Ferit Arav
(zomer 2019)

1. Inleiding

Zjj die op zoek zijn naar antwoorden op de levensvragen zoals 'wie ben ik', 'wat is de
wereld' en 'waarom ben ik hier op deze aarde', vinden vaak aanwijzingen in filosofi-
sche werken en leerstellingen. Deze zijn soms tot grondslagen verheven van religies
zoals de Veda's bij het Hindoeisme en de Bijbel bij het Christendom. Deze leerstel-
lingen gaan oorspronkelijk over het mysterie van het menselijk bestaan en hebben
als doel de verlossing van het menselijk lijden. Op het hoogste niveau herinneren
deze leerstellingen, elk op hun eigen wijze, athankelijk van de geldende cultuur en
omstandigheden, de mens aan zijn altijd vrije werkelijkheid. Door middel van Grote
Uitspraken verkondigen ze het één en hetzelfde zijn van de mens en het Opperste
Wezen. Dat wezen dat met God, Brahman, het Zelf, de Heer enz. wordt aangeduid.
Onderscheid tussen het individu en de wereld, en als gevolg daarvan het menselijk
lijden, wordt aan onwetendheid van je ware aard toegeschreven.

Een onverwachte ontmoeting met twee Vedische Grote Uitspraken (mahavakya's)
enkele jaren geleden bracht mij innerlijk zodanig in beroering dat onderzoek naar
het doel en de betekenis van deze uitspraken niet kon uitblijven. Uit dat onderzoek is
het gebleken dat achter de simpel ogende woorden van een Grote Uitspraak een
betekenis schuilgaat die van immense relevantie is voor de zoeker naar kennis be-
treffende zijn menselijk bestaan. Om tot deze bedoelde betekenis van een Grote
Uitspraak door te dringen en dat te realiseren, blijkt dat het noodzakelijk is dat aan
de letterlijke betekenis van de gebezigde woorden voorbij wordt gegaan.

Dit is de aanleiding geweest om nader op de Grote Uitspraken uit de Veda's en de
Bijbel in te gaan en ze in samenhang met de context waarin ze voorkomen in het
bedoelde kader te plaatsen. Hoewel deze verhandeling mijn eigen inzichten over de
Grote Uitspraken weergeeft, vinden deze inzichten bevestiging in de bronnen waar-
naar gerefereerd wordt. Bronnen zoals geschriften en leraren (0.a. Sankara) die in de
traditie van Advaita Vedanta staan. Ik hoop hierbij op het begrip van de lezer en ik
ben graag bereid nader op eventuele reacties in te gaan.



2

2. De Vedische Grote Uitspraken: De Mahavakya's

Het niet van elkaar verschillend zijn van de mens (jiva) en het Opperste Wezen
(Brahman) heeft Sankara in de twintigste vers van Brahmajfianavalimala verwoordt
[13]": "Brahman is werkelijk, de wereld is illusie, het individu is niet verschillend
van Brahman." De mens die vrij is van de illusie van de dualiteit van ik’ en de 'we-
reld', weet terecht dat hij niet verschillend is van Brahman, en dat er geen dualiteit,
of een 'ander' is. Een Vedische Mahavakya verwoordt dit als Tatvamasi (Dat zijt
Gij). Dezelfde gelijkheid is in Bijbel verwoord als "Ik en de Vader zijn één".

Deze uitspraken kunnen echter niet waar zijn voor de sterflijke mens die zichzelf en
de wereld als van elkaar onathankelijke entiteiten beschouwt en ervaart. Dit is de
staat van dualiteit, 'ik' en de 'ander'. In dat geval openbaart een Grote Uitspraak zijn
bedoelde betekenis en autoriteit niet. Het gelijkstellen van het sterfelijke en gebon-
den individu aan het Opperste Wezen, dat onsterfelijk, alwetend, alomtegenwoordig
is, is een teken van onwetendheid en dat is niet bevorderlijk voor het overwinnen
van die onwetendheid. Het kan ook niet de bedoeling zijn de Naam van het Opperste
Wezen op deze wijze onterecht te gebruiken.

Alvorens op de Grote Uitspraken uit de Veda's in te gaan, is het nuttig eerst enige
aandacht te besteden aan de begrippen 'Atman' en 'Brahman', waar de Vedische
Grote Uitspraken, ofwel mahavakya's, over gaan.

2.1. Atman en Brahman

Zolang het individu en de wereld als van elkaar onathankelijke entiteiten worden
beschouwd, kunnen hun respectievelijke bestaansgronden niet rechtstreeks maar
alleen door gebruik van analogieén begrijpelijk worden gemaakt.

Elke manifestatie, zowel fysiek als subtiel, heeft een naam en bestaat uit vorm en
substantie. Vorm kan niet zonder substantie bestaan, en substantie kan zich niet
zonder vorm manifesteren. Vorm is veranderlijk en voorbijgaand, substantie niet,
zoals vele potten en schalen (vorm) bestaan uit klei (substantie). Wanneer men
voorbijgaat aan de veranderlijke en voorbijgaande vormen, zoals potten en schalen,
dan toont klei zich als hun bestaansgrond. Zo zijn ook de mens en de wereld ver-
schijningsvormen van één en dezelfde substantie. Wanneer voorbij wordt gegaan
aan veranderlijke en voorbijgaande verschijningsvormen als mens en wereld, dan zal
hun onveranderlijke bestandsgrond zich tonen.

Het veranderlijke en voorbijgaande in de mens doet zich voor in de vorm van ge-
dachten. Ik ben dit of dat, ik zie er zo en zo uit, ik ben man, huisvader, moeder, kok,
heb mijn wensen, verwachtingen enz. Als deze gedachten ophouden, dan blijft de
staat van stilte over en dan is er in elk individu diep in het Hart van zijn bestaan een

" Getallen tussen vierkante haakjes verwijzen naar literatuur achterin. De werken ge-
merkt met * zijn rechtstreeks op de homepagina of via koppelingen op de links-pagina
van mijn website www.arav.live te vinden.



innerlijk onloochenbaar "Weten'. Hjj is er, hij is zich van zijn bestaan bewust, hij is
zichzelf gewaar. Hij voelt: 'Ik ben'. Overal en altijd wanneer men zich herinnert en
in gedachten niet met "iets' bezig is, is er dit zichzelf gewaarzijn. Dit gewaarzijn
heeft geen eigenschappen, heeft geen naam, grootte, kleur, plaats, of iets anders. Het
heeft geen begin, midden of einde, het komt nergens vandaan en het gaat nergens
naar toe. Daar is geen verleden noch toekomst, geen voorkeur noch afkeer, geen
vriend noch vijand. Het is onveranderlijk en eeuwig. In dat ene eigenschaploze ge-
waarzijn schijnt echter het idee te ontstaan 'ik ben een individu' met allerlei kenmer-
ken die eraan wordt toegekend. Maar het is slechts een verschijning in het zuivere
gewaarzijn. We kunnen ervan uitgaan dat dat IK-gewaarzijn, dat zich diep in de
hartstreek openbaart en vrij is van allerlei ideeén over mijzelf, voor Atman staat.

Wanneer dezelfde analogie op de wereld wordt losgelaten, en als aan de verschij-
ningsvormen en namen voorbij wordt gegaan, dan zal hun onderliggende bestaans-
grond zich tonen. Laten we vooralsnog ervan uitgaan dat het gewaarzijn waarin al
deze verschijningsvormen zich manifesteren, voor Brahman staat.

(Uiteindelijk is het één en hetzelfde ondeelbaar gewaarzijn waarin het individu en de
wereld zich manifesteren. Dat is ook wat de mahavakya's stellen.)

Wellicht werpt de onderstaande passage uit Brhadaranyaka Upanisad meer licht op
de vraag waar het woord Brahman voor staat. Brahman, de bestaansgrond van alles
wat gekend wordt maar wat zelf onbeschrijflijk en zonder kenmerken is:

"Dat ("Brahman’) is het Al, dit (‘'universum’) is het Al. Het Al ('universum') komt
voort uit het Al ('Brahman'). Als het Al ('universum') oplost in het Al ('Brahman’)
wat er overblijft is het Al (Brahman)" [1] (V.1.1).

De volgende passage uit Yoga Vasistha [2] (V1.1.99) verduidelijkt dit: Net zoals de
oceaan als enige bestaat wanneer het woord 'golf' van zijn betekenis wordt ontdaan,
zo bestaat ook Brahman als enige wanneer het woord 'schepping’ als betekenisloos
wordt gezien. Deze schepping is Brahman, alleen Brahman is zich gewaar van deze
schepping. Wanneer de betekenis van het woord 'schepping' wordt losgelaten, wordt
de ware betekenis van 'schepping' gezien als hetzelfde als de eeuwige Brahman.
Wanneer men het woord 'Brahman' onderzoekt, dan wordt het Al begrepen. Wan-
neer men op dezelfde manier het woord 'schepping’ onderzoekt, dan wordt Brahman
begrepen. Evenzo dat bewustzijn dat de bestaansgrond is van al zulke gedachten en
van het ervan gewaar zijn, wordt door het woord 'Brahman' gekend. Wanneer die
waarheid duidelijk wordt begrepen en wanneer aan de dualiteit van kenner en het
gekende voorbij wordt gegaan, dan blijft de hoogste, onbeschrijfelijke en niet te
verwoorden Kennis over."”

Dat Brahman de bestaansgrond is van al wat bestaat kan door analogieén verduide-
lijkt en herkenbaar worden gemaakt. Zoals met het voorbeeld van het meest subtiele
element: de oneindige ruimte, die door alle fysieke voorwerpen wordt gedeeld. Zon-
der ruimte kunnen de voorwerpen niet bestaan, hun fijnste essentie is ruimte. De op



4

zichzelf staande, ondeelbare en eigenschaploze ruimte heeft echter niets te maken
met de afzonderlijke objecten die ervan deel uitmaken en ook niet met de wetten die
voor deze objecten gelden. Zo ook is puur gewaarzijn, op zichzelf bestaand, eeuwig
en onbegrensd. Wanneer in dat gewaarzijn ideeén of noties als 'ik' en 'wereld' ont-
staan, neemt gewaarzijn de identiteit hiervan aan en gelooft men in de werkelijkheid
van deze ideeén omdat gewaarzijn de enige werkelijkheid is. Alle noties, wat ze ook
inhouden, bestaan nergens anders en zijn ook niets anders dan verschijningsvormen
in het ene ondeelbare gewaarzijn. Bovendien, verschijningen zijn gebonden aan
wetten, zoals oorzaak en gevolg, tijd en ruimte, zwaartekracht enz. maar deze wetten
bestaan niet voor het ondeelbaar gewaarzijn.

Het bestaan van de onbegrensde fysieke ruimte wordt op indirecte wijze afgeleid
door onderzoek naar de aard van voorwerpen die daar deel van uitmaken. Zonder
voorwerpen is ruimte immers niet direct kenbaar. Zo worden door onderzoek naar
verschijningsvormen zoals 'ik' en de 'wereld' Atman en Brahman herkend en erkend.
Hierin wordt de zoeker bijgestaan door geschriften zoals de Upanisads en de Bijbel
en grote leraren als Sankara en Jezus.

2.2. De vier Mahavakya's; een korte kennismaking

De directe methode van zelfrealisatie via de weg van kennis, de non-dualiteit en van
de Opperste Waarheid is in de Upanisads uitgelegd. Upanisads zijn de jongste en
meest wijsgerige gedeelten van de Veda's. Het hoofdthema van de Upanisads is een
filosofisch (ervarings)onderzoek naar het menselijk bestaan om de ongebonden staat
van de mens te ervaren. De Upanisads stellen, dat wanneer Atman, het Zelf, ofwel
de werkelijke betekenis van het woord 'ik', gekend wordt, alles zal worden gekend.
Dit kennen is niet mentaal maar is gebaseerd op directe ervaring.

Uit elk van de vier Veda's blijkt er één Grote Uitspraak, 'mahavakya', als de voor-
naamste te worden beschouwd. Deze vier zijn:

- Prajiianam brahma ('Deze intelligentie is Brahman'), Aitareya Up. 3.3, Rg Veda.

- Ayam atma brahma ('Deze Atman is Brahman'), Mandiikya Up. 1.2, Atharva Veda.
- Aham brahmasmi ('lk ben Brahman'), Brhadaranyaka Up. 1.4.10, Yajur Veda.

- Tat tvam asi ('Dat zijt Gij'), Chandogya Up. 6.8, Sama Veda; Hier staat 'Dat' voor
Brahman en 'Gij' voor Atman.

Deze mahavakya's uit de Veda's verkondigen het niet van elkaar verschillend zijn
van Atman en Brahman. Er wordt gesteld dat volledig begrip van één van deze
mahavakya's tot onmiddellijke bevrijding van de banden van onwetendheid leidt.
Toch, naar mijn ondervinding, mede in verband met het verschil in hun verwoor-
ding, is er een zekere onderlinge verband en complementariteit, en valt er enige
volgorde in deze uitspraken te ontdekken. Dit zal hier nader uiteengezet worden.

De eerste twee genoemde mahavakya's Prajiianambrahma ('Deze intelligentie is
Brahman') en Ayamatmabrahma ('Deze Atman is Brahman') zijn uitspraken in derde
persoon. Het is de 'getuige' die door middel van zuivere rede — na onderzoek naar de



5

onderliggende betekenis van de woorden 'ik' (individu) en 'dit' (de wereld) — ontdekt
dat ze niet verschillend van Brahman zijn.

Ahambrahmasmi ('lk ben Brahman') is een eerste persoon uitspraak en staat voor de
herinnering ofwel de directe realisatie van dat Ik — na bevrijding van de bedekkingen
— niet verschillend van Brahman ben.

Tattvamasi ('Dat zijt Gij") is een tweede persoon uitspraak. Het zijn de woorden van
de leraar die de leerling — die reeds ontdekt heeft dat zowel hij zelf als de wereld in

essentie niets anders dan gewaarzijn zijn — bewustmaakt dat, omdat gewaarzijn on-

deelbaar is, hij en de wereld in essentie niet verschillend van elkaar zijn.

In de volgende hoofdstukken worden deze vier mahavakya's kort besproken.
3. De Vedische mahavakya's in het kort

Omdat Brahman niet rechtstreeks door het denkvermogen gekend kan worden, ge-
ven de mahavakya's aanwijzingen om dat te kennen wat niet verschillend van Brah-
man is. Wanneer door onderzoek en contemplatie dat gekend wordt wat als niet
verschillend van Brahman wordt verklaard, dan wordt ook Brahman gekend.

3.1. Prajrianambrahma

De uitspraak prajiianam brahma volgt op de vier aanwijzingen in II1.i.3 tegen het
einde van de Aitareya Upanisad:

sarvam tatprajiianetram, prajiiane pratisthitam, prajiianetro lokah, prajia
pratistha, prajiianarii brahma

Een mogelijke vertaling hiervan is:

"Al dit wordt opgeworpen door intelligentie. Al dit is gevestigd in intelligentie. Al
dit wordt gekend door intelligentie. Al dit wordt door intelligentie in stand gehou-
den. Deze intelligentie is Brahman."

De overwegend naar buiten gerichte mens onderzoekt gewoonlijk eerst de wereld,
vol verscheidenheid. Neem een willekeurig object, bijvoorbeeld een appel. Wat
heeft hem doen ontstaan? Wat is zijn substantie of bestaansgrond (dat gaat die-
per dan de fysieke elementen)? Waaraan heeft het zijn vorm en andere eigen-
schappen zoals smaak te danken? Wat maakt mogelijk dat hij onderscheiden en
gekend wordt? Welke intelligentie bepaalt zijn levensloop?

Contemplatie op deze vragen kan leiden tot de ontdekking dat in alle gevallen deze

intelligentie, op het niveau van de ongemanifesteerde natuur (avyakta) aan alle ge-

noemde veranderlijke en voorbijgaande gemanifesteerde bestaansvormen vooraf-

gaat. Zij die in deze staat verwijlen worden als "standvastig in kennis' (sthitsprajia),
. 1 ' . e g

een wijze mens of een 'in dit leven bevrijde' (jivanmukta)” beschouwd

' Bhagavad Gita I1.54- 58, 61, 68.
? Vivekactidamani 428.



6

In Pariicadasi [12] (V.1, 2) zegt Swami Vidyaranya het volgende over deze maha-
vakya: "Dat waardoor men ziet, ruikt, spreekt en het zoete van het bittere smaak
onderscheidt enz., wordt intelligentie genoemd. De ene intelligentie dat in Brahma,
Indra en andere goden, zo ook in mensen, paarden, enz. is, is Brahman". Deze intel-
ligentie is Brahman en de realisatie hiervan wordt door onderzoek' bereikt.

3.2. Ayamatma brahma

Als de mahavakya Prajiianambrahma zegt dat 'Dit alles' intelligentie is, dan rijst nu
de vraag wie de getuige zelf van 'Al dit' is.

Het tweede vers van de slechts 12 verzen tellende Mandukya Upanisad luidt:

Sarvam hyetad brahma ayamatmda brahma so'yamatma catuspat

"Dit alles is waarlijk Brahman; dit Zelf is Brahman; Dit Zelf heeft vier kwartieren.'

Na de bevestiging dat dit alles niet anders dan Brahman is (sarvam hyetad brahma)
volgt nu onderzoek naar wie de drie voorbijgaande staten van waken, dromen en
diepe slaap — waarin 'dit alles' al of niet verschijnt — ervaart. Het overstijgen van
deze voorbijgaande drie staten door aanhoudend onderzoek ernaar en contemplatie
erover resulteert in de ontdekking van Atman ofwel het Zelf. De mahavakya
ayamatma brahma verkondigt dat deze Atman Brahman is.

In het laatste vers (12) wordt aangestipt hoe door het in praktijk brengen van de vier
fasen van de Om-klank de eerste drie staten kunnen worden overstegen zodat 'vierde
kwartier' (turiya), zich toont.

3.3. Ahambrahmasmi

Sri Santananda Sarasvati zegt: "Om te zijn wat je bent moet je tevoorschijn komen
uit wat je niet bent.” Het ligt voor de hand dat zolang de valse ideeén over wat ik
denk te zijn (het niet-Zelf) de overhand hebben, dan kan noch de onderliggende
betekenis van het woord 'ik', Atman, noch die van de wereld, Brahman, gekend of
ervaren worden. In de meeste werken van Sankara van onderrichtende aard is Tatt-
vamasi (Dat zijt Gij) het kernthema. De leerling wordt echter aangespoord eerst de
betekenis van het woord 'gij' (voor de leerling 'ik') te onderzoeken.

In Upadesa Sahasri [7] 8.90 zegt Sankara: "De leer 'Dat zijt Gij' zal zeker nutteloos
zijn bij het ontbreken van de kennis 'lk ben Brahman'. Deze leer is van betekenis
alleen voor hen die het onderscheid tussen het Zelf en het niet-Zelf kennen."

! Sankara's Aparoksanubhiiti [8]:

11. Kennis wordt niet verkregen zonder plegen van onderzoek, zoals een object niet
wordt gezien zonder [de hulp van] licht.

12. Wie ben ik? Hoe kwam deze wereld tot bestaan? Wie is de schepper daarvan? Uit
welke materie is deze [wereld] gemaakt? Zo begint dat onderzoek.



7

Een dergelijke uitspraak komt ook voor al in het allereerste vers van Sarnkara's
Tattvopadesa [S]: '‘Denk grondig na over de betekenis van het woord ‘Gij’ (tvam) in
de zin ‘Gij zijt Dat' (tattvamasi).”” Om deze redenen krijgt de mahavakya
Ahambrahmdasmi hier eerder aandacht dan Tattvamasi.

Ahambrahmasmi is ontleend aan de Brhadaranyaka Upanisad [1] (L.iv.10):

"Brahma va idamagra asit, tadatmanamevavet, aham brahma asmi iti |
tasmattatsarvamabhavat"

"Dit (Zelf) was in het begin Brahman. Hij kende alleen zichzelf als 'Ik ben Brah-
man'. Daardoor werd Het alles ..."

Wat willen deze, op de beginwoorden van het Evangelie van Johannes (1:1-3) gelij-
kende woorden' zeggen? Dat oorspronkelijk alles één en het enige was, en dat dat
ene veel werd. Elk uit het 'veel' dacht één uit vele te zijn (individu) door het vergeten
zijn van zijn onverdeelde aard.

In de mens is er een innerlijke drang naar verlossing ofwel terugkeer naar de oor-
sprong, de gelukzalige staat, die de drijfveer van al zijn handelingen is. In het evan-
gelie van Thomas [14] (18) komt de volgende veel betekenende passage voor: "De
discipelen zeiden tot Jezus: Zeg ons hoe het einde zal zijn. Jezus zei: Hebt gij dan
het begin ontsluierd om naar het einde te zoeken? Want daar waar het begin is daar
zal het einde zijn. Zalig hij die in het begin zal staan en hij zal het einde kennen en
hij zal de dood niet smaken."

Waar is het begin dat ook het einde is? Als je bij iemand komt en op de deur klopt
hoor je "wie is daar?". Je zegt dan wat eerst in je opkomt "Ik ben het." IK is je echte
en enige naam. Als je niet herkend wordt zeg je dan pas de naam die verbonden is
aan wat je denkt te zijn en zoals anderen je kennen. De kennis van de ware aard van
de mens is altijd aanwezig maar is bedekt door idee€n over wat hij denkt te zijn en
hoe anderen hem kennen. De vraag 'wie ben ik' vernietigt deze ideeén.

Als je binnen jezelf op zoek gaat naar je gegeven naam, zult je hem niet vinden; je
komt altijd terecht bij je echte en enige naam: 'Ik ben', puur gewaarzijn, bestaan of
het Zelf dat niet verschillend is van Brahman.

Het Zelf, onze werkelijkheid, zijn wij ons gedurende de dag ontelbare keren bewust
maar het blijft onopgemerkt. Telkens tussen twee gedachten in is er het gewaarzijn
van het Zelf. Het Zelf ofwel puur gewaarzijn is altijd aanwezig zoals de draad in een
kralenketting waar de kralen de gedachten voorstellen ook onopgemerkt aanwezig
is. [9](9-11). Wanneer de gedachten ophouden, verdwijnt de begoocheling van 'ik'
als een zelfstandige individu en dan blijft alleen het gelukzalige Zelf over. Het begin
en het einde is er altijd, onafgebroken, in het nu, zonder deling in het bewustzijn.

"' "In den beginne was het Woord en het Woord was bij God, en het Woord was God. Dit
was in den beginne bij God. Alle dingen zijn door Hetzelve gemaakt, en zonder Hetzelve
is geen ding gemaakt, dat gemaakt is."



8

De ideeén begin en einde bestaan alleen als het idee tijd bestaat. Het zijn ideeén en
zoals eerder genoemd zijn zij de oorzaak van onwetendheid.

In Atma Bodha [22] (44) zegt Sankara "Hoewel de Atman altijd aanwezig is, wordt
dit door onwetendheid niet gerealiseerd. Als deze (onwetendheid) vernietigd is,
wordt Hij (Atman) gerealiseerd en straalt Hij. Hij is als de halsketting (die men
zoekt, terwijl men hem om de hals heeft)."”

Hij geeft aanwijzingen hoe onwetendheid te overwinnen en benadrukt de noodzaak
van onderzoek en onafgebroken meditatie op Atman (Zie [3], [4], [6], [9], [10] en
[9], [10] voor meer hierover).

Met de realisatie van "Ik ben Brahman" eindigt de 'doenerschap'.
3.4 Tattvamasi (Dat zijt Gij)

De uitspraak Tattvamasi is ontleend aan de dialoog tussen de wijze Uddalaka en zijn
zoon Svetaketu in Chandogya Upanisad 6.8. Door middel van gelijkenissen legt
Uddalaka aan zijn zoon Svetaketu de aard van ondeelbare Atman telkens uit onder
anderen in het volgende passage:

"Uddalaka vroeg zijn zoon een banyanvrucht te gaan halen. 'Hier is het, Heer!',
'‘Breek hem open,' zei Uddalaka. 'lk heb hem opengebroken, Heer!' 'Wat zie je daar?’
'Kleine zaadjes, Heer!' 'Breek er één van open, mijn zoon!" 'Het is opengebroken,
Heer!" 'Wat zie je daar?' 'Niets, Heer!' zei Svetaketu. Udddlaka zeide: 'Mijn zoon!
Deze grote banyanboom is uit zulk een klein zaadje gegroeid, dat je het niet kunt
zien. Geloof in wat ik zeg, mijn zoon!’

Hierna volgt:
sa ya eso'nimaitadatmyamidam sarvam tatsatyam sa atma tattvamasi svetaketo iti
bhiiya eva ma bhagavanvijiiapayatviti tatha somyeti hovaca.

"Dat wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is
de waarheid. Hij is het Zelf. Svetaketu! Dat zijt gij!' 'Leg het nog eens uit, Heer!' zei
Svetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddalaka.”

Uiteindelijk, na vele gelijkenissen en langdurige contemplaties, begreep Svetaketu
de bedoelde betekenis van 'Dat zijt Gij'.

Tattvamasi is de realisatie van het ondeelbaar gewaarzijn waarin zowel het individu
als de wereld zich hebben opgelost. Met dit (niet rationele) begrip eindigt de kring-
loop van de illusoire dualiteit.

3.4 Omgang met de Vedische uitspraken: een persoonlijke zienswijze

Aan begin van hoofdstuk 2 is vermeld dat een uitspraak zoals Ahambrahmasmi (1k
ben Brahman) niet waar kan zijn voor de sterflijke mens die zichzelf en de wereld
als van elkaar onafthankelijke entiteiten beschouwt. In dat geval verliezen de afzon-
derlijke woorden aham en Brahman hun onderliggende betekenis en bijgevolg ver-
liest de mahavakya zijn bedoelde betekenis en autoriteit.



9

Dezelfde constatering geldt ook bij het uitspreken van de Mahavakya Tattvamasi
('Dat zijt Gij'), omdat men hiermee onterecht op de stoel van de verlichte Leraar gaat
zitten die zich tot zijn ontwaakte leerling richt, wat hier niet het geval is. Ook in dit
geval verliest de mahavakya zijn bedoelde betekenis en autoriteit. Welk nut kan
verwacht worden deze woorden uit te spreken zonder de autoriteit van de Leraar en
de ontbrekende rijpe leerling?

Dat deze vermeende gelijkheid van het individu en het Opperste Wezen niet waar
kan zijn legt Sankara in de volgende verzen van Vivekactidamani uit:

241-242-243. Uitspraken in geschriften zoals ‘Dat zijt gij’ (tat tvam asi) openbaren
steeds de absolute eenzelvigheid van Brahman (of I$vara, de Heer), aangeduid met
‘Dat’, en het individu (jiva), aangeduid met ‘gij’. Deze eenzelvigheid wordt echter
niet aangetoond met de letterlijke betekenis van ‘Dat’ en ‘gij’. Want beide zijn niet-
bestaande bedekkingen als gevolg van maya, de oorzaak en het effect van niet-
bestaande verschijningen. De letterlijke betekenis van ‘Dat’ is de maya van I$vara
(de Heer, God, de schepper) die de oorzaak is van het universum. De letterlijke
betekenis van ‘gij’ wijst naar de vijf sluiers van het individu (jiva). Hun eigenschap-
pen zijn tegengesteld, zoals de zon en de vuurvlieg, de koning en zijn dienaar, de
oceaan en de bron, of de berg Meru en het atoom. Dus, er kan geen sprake zijn van
gelijkheid tussen Brahman en het individu in de letterlijke betekenis van ‘Dat’ en
‘oij’. Dit is niet de manier waarop de geschriften eenzelvigheid postuleren.

En wanneer deze gelijkheid wel het geval is legt hij als volg uit:

244. Wanneer deze bedekkingen (upadhi’s), respectievelijk ISvara en jiva, worden
verwijderd, blijven noch God noch individu over. Als je een koning zijn koninkrijk
afneemt en een krijger zijn wapens, is er noch een koning, noch een soldaat.

245. De Veda’s verwerpen de veronderstelde dualiteit in Brahman. De verwijdering
van deze twee bedekkingen (I$vara en jiva) wordt bereikt door directe kennis ge-
steund door de autoriteit van de Veda’s.

246. Noch dit (grofstoffelijke universum) noch dit (subtiele universum) is het Zelf.
Daar ze het product van verbeelding zijn, zijn ze onwerkelijk, net als het zien van
een slang in een touw, of net als een droom. Door de volledige eliminatie van de
objectieve wereld door middel van juiste redenering dient men de eenheid te realise-
ren die aan ISvara en jiva ten grondslag ligt.

247. Daarom dient de betekenis die deze termen [ISvara en jiva, of ‘Dat’ en ‘gij’]
inhouden zorgvuldig te worden overwogen zodat hun volkomen gelijkheid begrepen
wordt. Noch de methode van volledig afwijzen noch die van volledig accepteren is
Juist. Men moet het proces volgen dat beide combineert [Anvayavyatireka].

Voor zover mij bekend, zijn in alle onderrichtende werken van Sankara de
mahavakya's Tattvamasi [3], [4], [5], [6], [7], [8] en Ahambrahmdsmi [9], [10] het



10

hoofdthema. De leerling die voor zijn onderricht geschikt wordt geachtl, wordt stap
voor stap begeleid in het ontdekken van de onderliggende betekenis van de afzon-
derlijke woorden en van de bedoelde betekenis van deze mahavakya's door het pro-
ces van Sravana, manana en nididhyésanaz. Het horen of vernemen van een uitspraak
zoals een mahavakya is sravana. Het onderzoeken en ontdekken van de betekenis als
de vrucht van overpeinzing en onderzoek met gebruik van de rede is manana. Het
verblijven in de staat van de ontdekte betekenis is nididhyasana. Hierop volgt de
geleidelijke oplossing van alle ideeén in het Zelf, de staat van samadhi.

Manana over de mahavakya's Ahambrahmasmi (ik ben Brahman) en Tattvamasi
(Dat zijt Gij) houdt in onderzoek naar de impliciete (of indirecte, onderliggende)
betekenis van de woorden 'ik' of 'Gij' en 'Brahman' of 'Dat, zoals uitgelegd in hoofd-
stuk 2.1. Elk zelfstandig naamwoord heeft twee betekenissen: bij een pot uit klei
staat de vorm voor de directe of ogenschijnlijke betekenis (veranderlijk, voorbij-
gaand) en klei voor de indirecte of onderliggende betekenis (de onveranderlijke
substantie die zich als pot enz. manifesteert). Door het voorbijgaan aan de ogen-
schijnlijke betekenis die tegenstrijdig zijn (verschillende verschijningsvormen van
dezelfde substantie), wordt de onderliggende betekenis (de onveranderlijke substan-
tie achter alle verschijningsvormen) ontdekt. Deze methode van het negeren van
tegenstrijdige ogenschijnlijke betekenissen (vyatireka) en accepteren van met elkaar
overeenstemmende onderliggende betekenissen (anvaya) wordt de methode van
anvayavyatireka genoemd [19].

Voor het ontdekken van de onderliggende betekenis van woorden als 'ik' of 'Gij' en
'Brahman' of 'Dat', wijst Sankara naar de bovenuitgelegde methode van 'anvayavya-
tireka'. Hij zegt in Upades$a Sahasr1 [7] (8.96): "Anvaya en vyatireka (Overeenstem-
ming en tegenstrijdigheid) met betrekking tot woorden en hun betekenissen zijn het
enige middel waarmee de impliciete betekenis van het woord 'ik' (d.w.z. de werkelij-
ke betekenis van het woord 'ik' in de zin 'lk ben Brahman') kan worden vastgesteld.”
Enin [7] (8.181, 182): "De betekenis van zinnen zoals 'Dat zijt Gij' d.i. men Brah-
man is, altijd vrij, komt niet tot manifestatie vanwege het niet onderscheiden van de
impliciete betekenis van het woord 'Gij'. Daarom is het voor het onderscheiden van
de betekenis van dat woord (Gij), en voor geen ander doel, is de methode van 'Over-
eenstemming en tegenstrijdigheid’ (anvayavyatireka) beschreven. Want, alleen wan-
neer de betekenis van het woord 'Gij' is onderscheiden, zal [pas dan]de betekenis
van de zin (Dat zijt Gij), zich [als 'één ondeelbaar bewustzijn'] tonen, zoals een vilva
fruit [een soort boomvrucht in India] in de palm van je hand.”

' Voldoen aan de vier vereisten o.a. in [3] 16-32, [6], [8].

2[1]11.4.1-5:"Het Zelf, mijn lieve Maitreyi, is dat wat je dient te realiseren, dat waar-
over je dient te horen (Sravanam), dat wat je volledig dient te overwegen (mananam),
dat waarop je dient te mediteren (nididhyasam). Door horen, overdenking en meditatie
wordt het Zelf gerealiseerd. Door de realisatie van het Zelf wordt dit alles gekend." ..



11

In Tattvamasi (‘'Dat zijt Gij') wordt het één en hetzelfde zijn van Atman en Brahman
afgeleid door toepassing van de boven uitgelegde methode van anvayavyatireka.
'Dat' staat voor Brahman of het universum ontdaan van zijn maya (veranderlijke en
voorbijgaande eigenschappen zoals naam en vorm), en 'Gij' staat voor Atman, het
individu ontdaan van zijn maya (de drie staten, vijf sluiers en de drie lichamen'). In
Sankara's werken worden door de toepassing van de methode van Anvayavyatireka
zowel Atman als Brahman stap voor stap van hun bedekkingen ontdaan waarna de
eenzelvigheid van Atman en Brahman zich openbaart, net zo onomstotelijk als
Sankara's verwijzing in Upade$a Sahasti [7] (8.172) "De zin 'Dat zijt Gij’ bewerk-
stelligt de onmiddellijke kennis van Zelf-Brahman zoals wanneer gezegd wordt: 'Jij
bent de tiende'"*

Andere methoden, zoals de herhaling van een mahavakya, voor de realisatie van de
betekenis ervan wijst Sankara af. In zijn Brahma Siitra Bhasya [17] (4.2) zegt hij:
"Als een uitspraak als ‘Dat zijt Gij’, wanneer hij eenmaal gehoord is, niet direct de
ware kennis van Brahman voortbrengt, welke hoop is er dan dat het gewenste effect
zal bereikt worden door het te herhalen? Kan een met rede begiftigd persoon enig
effect verwachten van het herhalen van uitspraken waarvan hij de betekenis van de
samenstellende woorden niet kent?’

In Vivekaciidamani [3] zegt Sankara:

62. Een ziekte verdwijnt niet door simpelweg de naam van het medicijn uit te spre-
ken, zonder het in te nemen. Zo kan men zonder directe ervaring van Brahman niet
bevrijd worden door alleen het woord 'Brahman' uit te spreken.

63. Hoe kan bevrijding bereikt worden door simpelweg het woord 'Brahman’ uit te
spreken zolang de zich aan de ogen voordoende tastbare wereld niet uit het bewust-
zijn is verdwenen en zolang het Zelf niet is ervaren. Het resultaat zou niet meer dan
een uiting van spraak zonder enige uitwerking zijn.

64. Men kan geen koning worden door eenvoudig te zeggen: 'lk ben koning’, zolang

! De drie staten van dromen, waken en diepe slaap; de vijf sluiers van voedsel, levens-
kracht, denkvermogen, intellect en geluk; en de drie lichamen; stoffelijk, subtiel en cau-
saal.

? Dit verwijst naar het verhaal van de tien mensen die naar de andere oever van een rivier
hebben gezwommen. Daar aangekomen telt een van hen alle anderen maar vergeet daar-
bij zichzelf mee te tellen.

3 Zie Saikara's Vakyavritti [4]:

9. De leerling beklaagt zich: Hoe kan ik de betekenis begrijpen van de zin 'lk ben Brah-
man', als ik niet op klare wijze de betekenis ken van de woorden daarin, leg het mij uit,
O Heer.

10. De leraar antwoordt: Jij sprak de waarheid, de kennis van de betekenis van de
woorden in een zin is bepalend voor het begrijpen van de betekenis van die zin. Er kun-
nen hierover geen twee meningen bestaan.



12

men zijn vijanden niet heeft vernietigd en bezit heeft genomen van de luister en rijk-
dom van het hele koninkrijk.

65. Een diep begraven schat komt tevoorschijn door de juiste aanwijzingen te vol-
gen, te graven, de stenen en de aarde te verwijderen die er bovenop liggen en niet
door het bij zijn naam te roepen. Op dezelfde wijze kan de zuivere waarheid van het
Zelf, die bedekt is door maya en zijn uitwerking, alleen bereikt worden door de aan-
wijzingen van een kenner van Brahman, gevolgd door contemplatie, meditatie enzo-
voorts, maar nooit door verzinsels.

In zijn bijna 20 pagina vullende bespreking van de passage uit de Brhadaranyaka
Upanisad Liv.10 waaraan de mahavakya Ahambrahmasmi is ontleend zegt Sankara
dat een voorbijgaande entiteit (saguna) niet eeuwig kan zijn. Die kennis over Brah-
man, de alles doordringende entiteit, is opgelegd. De kennis van non-dualiteit alleen
verdrijft onwetendheid. Meditatie op basis van gelijkenis is slechts een idee.

Uit de verzen 32-46 van Sankara's Drg Dréya Viveka [18] blijkt eveneens dat noch
voor de 'pratibhasika jiva' die de droomstaat ervaart noch voor de 'vyavahara jiva'
die zich in de illusoire staat van dualiteit van de wakende staat bevindt, kan de uit-
spraak Ahambrahmasmi van enige betekenis zijn. Alleen de 'Paramarthika Jiva',
waarin de 'vyavarara jiva' geheel is opgelost en er geen 'ander’ is, weet dat hij Brah-
man is. Er is slechts één ondeelbaar gewaarzijn; de 'paramarthika satya' ofwel de
hoogste waarheid. Daar is geen reden de woorden Ahambrahmasmi uit te spreken.

Ook Sri Ramana Mabharsi zegt [20] (p. 141): "Ik ben Brahman' is slechts een ge-
dachte. Wie zegt dat? Brahman zelf zegt het niet. Waarom zou hij dat zeggen? Want
ik' blijft altijd in Brahman. Het zeggen is slechts een gedachte. Wiens gedachte is
het? Alle gedachten komen van het onwerkelijke 'ik’, dat de ik’ gedachte is. Blijf
zonder denken.” . Hij zegt ook: "Herhaalt een mens alsmaar: ik ben een mens'?"

Ahambrahmasmi is de realisatie dat Ik Brahman ben, net zoals alleen door het baren
van een kind weet een vrouw dat ze 'moeder' is en niet door het herhalen van de
woorden 'tk ben moeder'.

Het ligt voor de hand dat kennis op een zeker niveau alleen toegankelijk is wanneer
men zich op de overeenkomstige trede van de spirituele ladder bevindt. Het kan niet
anders dan dat deze trede alleen dan vruchtbaar zal zijn, wanneer de voorafgaande
treden met succes doorlopen zijn. Zo ook zal de kennis, die de Grote Uitspraken
teweegbrengen, zich niet openbaren aan iemand die daar niet aan toe is.

Bovendien kan het gebruik van Grote Uitspraken voor andere doeleinden dan waar-
voor ze bedoeld zijn eerder tot misleiding dan tot enig gunstig effect leiden door het
niet kennen van de bedoelde betekenis van de gebezigde woorden en van de uit-
spraak. Herhaling van woorden en uitspraken met éénpuntige aandacht kan tot het
kalmeren van de geest en heldere waarnemingen leiden maar niet tot de realisatie
van diens betekenis. Bovendien op den duur kan men gaan geloven in de zelf toege-



13

kende letterlijke betekenis van de uitspraak die men herhaalt (autosuggestie) en
ontneemt men zich de mogelijkheid om achter de werkelijke betekenis te komen.

Daarnaast waarschuwt Sankara ervoor dat de Upanisads met eerbied behandeld
moeten worden en dat de Leraar die ze uitlegt als de Heer geéerd dient te worden [5]
(86). Binnen de Vedische traditie wordt deze van oorsprong verborgen gehouden
kennis alleen aan de zoeker toevertrouwd die zijn rijpheid hiervoor heeft aangetoond
en die erom vraagt [3] (575). Sri Santananda Sarasvati zegt "De leer moet gegeven
worden aan hen die met toewijding zoeken, en dan alleen als zij erom vragen." [23]
(1.3). De Grote Uitspraken zijn kostbare juwelen van wijsheid die het verdienen om
met grote zorg te worden bewaard en ermee om te gaan.

In vele van zijn werken heeft Sankara onderricht gegeven over de betekenis en reali-
satie van Grote Uitspraken. Alleen al in Upadesa Sahasr1 besteedde hij 233 verzen
aan de uitleg en bespreking van enkel en alleen 'Tattvamasi'. Voor wie zou al die
werken van Sankara en andere leraren bedoeld zijn als je simpelweg door het herha-
len van een mahavakya bevrijding kon bereiken? Sankara benadrukt dat alleen door
studie, onderzoek, inspanning, doorzettingsvermogen, standvastigheid en gebruik
van de rede onder begeleiding van een competente leraar de betekenis van een
mahavakya in de rijpe kandidaat kan dagen en tot realisatie kan leiden.

4. Bijbelse Grote Uitspraken:

In de Bijbel komen eveneens Grote Uitspraken voor die de eenzelvigheid van mens
en God verkondigen en op zeer opvallende wijze overeenkomen met de Vedische
mahavakya's. Er zullen hier eerst twee Grote Uitspraken uit het Oude Testament
worden behandeld: "Laat af en weet dat Ik God ben" en "Ik ben die Ik ben". Si1
Ramana Mabharsi stelt dat de gehele Vedanta in deze twee uitspraken is vervat [15].

Vervolgens zullen de volgende twee uitspraken uit het Nieuwe Testament "Ik en de
Vader zijn één" en "Ik ben het Al" aan de orde komen.

4.1 Uit het Oude Testament
4.1.1 "Laat af en weet dat Ik God ben" Psalm 46.11 (SV 1618-1619).

Met 'laat af' wordt de mens aangespoord al zijn identificaties met wat hij niet is los
te laten waarna zijn werkelijke 'Ik' dat niet verschillend van God is zich zal openba-
ren. Deze uitspraak is identiek aan de Vedische mahavakya's die het van elkaar niet
verschillend zijn van het individu en de wereld, na het ontdoen van hun bedekkin-
gen, verkondigen.

In de latere vertalingen van de Bijbel staat 'Wees stil’ in plaats van 'Laat af ...". Stilte
is de ervaring van de staat van vrij zijn van ideeén en identificaties.

4.1.2. "Ik ben die Ik ben'"; Ex. 3:14 (NBG51)

Hoe kon Mozes wat zich in hem openbaarde anders noemen? Hier wordt niets aan
de woorden 'lk ben' toegevoegd! ‘Ik ben’ is puur gewaarzijn, het is geen gedachte,



14

het is de gedachteloze staat zonder het minste spoortje van mentale beweging, of een
persoonlijk ego. S1T Ramana Maharsi zei: ‘Ik ben'is de eerste naam van God [16].
Er is niets anders dan 'k ben'. De herhaling (die Ik ben) voor de tweede keer beves-
tigt dat er naast 'Ik ben' geen ander is.

In het tien verzen tellende werk Dasasloki van Sankara eindigt elke vers, na zich
ontdaan te hebben van identificaties, met de woorden "Ben ik wat er overblijft, het
ene gelukzalige Zelf alleen.”

Sri Vasistha zegt "Wanneer alle mentale bewegingen ophouden ben jij dat wat is."
4.2 Uit het Nieuwe Testament:

Wanneer de woorden van Jezus in het Nieuwe Testament aan de methode van an-
vayayatireka worden onderworpen zullen de ogenschijnlijke betekenis en de onder-
liggende betekenis van het woord 'Jezus' onderscheiden worden. De ogenschijnlijke
betekenis hiervan is de mens Jezus, zoals door anderen beschreven, uit Maria gebo-
ren de verschillende levensstadia heeft doorgemaakt zoals elke mens (mensenzoon).
De onderliggende betekenis is af te leiden uit wat hij over zichzelf zegt; ongeboren,
onveranderlijk, eeuwig, alwetend, alomtegenwoordig enz., de werkelijkheid van
allen (Godszoon), het Zelf of Atman (geldt ook voor elke mens). Zie verder [11].

4.2.1 "Ik en Vader zijn één" (Johannes 10:30)

De uitspraak "Ik en Vader zijn één" stelt onomstotelijk vast het één en hetzelfde zijn
van het individu en wat als de wereld wordt beschouwd wanneer ze ontdaan zijn van
hun illusoire bedekkingen. De overeenkomst van deze woorden met 'Tk ben Brah-
man' (Ahambrahmdasmi) en Tattvamasi (Dat zijt Gij) is verbluffend.

Net als Sarkara stelt ook Jezus dat eerst de verborgen betekenis van het woord 'ik'
onthuld moet worden alvorens de betekenis van 'vader' of Brahman kan worden
gekend, zoals in hoofdstuk 3.4 is gerefereerd naar Upades$a Sahasr1 [7] (8.181, 182):

- "Ik ben de Weg, en de Waarheid, en het Leven. Niemand komt tot den Vader, dan
door Mij.” (Johannes 14:6).

Het sleutelwoord is hier 'ik' waarvan de onderliggende betekenis eerst onydekt moet
worden. Dat is de weg. De onderliggende betekenis van het woord 'ik' is de waar-
heid en alleen die staat van puur gelukzaligheid verdient het predicaat 'leven'. Net als
in hoofdstuk 3.3 behandeld wordt ook hier gezegd dat pas na de realisatie van
Atman Brahman kan worden gekend (Niemand komt tot den Vader, dan door Mij).

- "Ik ben de Deur; indien iemand door Mij ingaat, die zal behouden worden" (Jo-
hannes 10:9).

- "Ik ben het Brood des levens; die tot Mij komt, zal geenszins hongeren, en die in
Mij gelooft, zal nimmermeer dorsten.” (Johannes 6:35).



15

Ook hier worden we aangespoord de onderliggende betekenis van het woord 'ik' te
ontdekken, want dat onderzoek is de deur naar de staat van puur gewaarzijn waar al
het wereldse zijn betekenis verliest.

- "Volg Mij, en laat de doden hun doden begraven." (Matthéiis 8:22).

Met 'Volg Mij' worden wij uitgenodigd in die staat van gelukzaligheid van puur
gewaarzijn te verblijven en voorbijgaan aan al het wereldse die veranderlijk en
voorbijgaand is (Zie ook in [21] (16-30).

- "Wie de wereld heeft gekend heeft een lijk gevonden en wie een lijk heeft gevonden
de wereld is hem niet waardig." Thomas [14] (56).

Vergeleken met het eeuwige gewaarzijn is de wereld, bestaande uit illusoire en
voorbijgaande verschijningsvormen, niet meer moeite waard dan een lijk.

- Toen zeide Jezus tot Zijn discipelen: "Zo iemand achter Mij wil komen, die verloo-
chene zichzelven, en neme zijn kruis op, en volge Mij. Want zo wie zijn leven zal
willen behouden, die zal hetzelve verliezen, maar zo wie zijn leven verliezen zal, om
Mijnentwil, die zal hetzelve vinden." (Matthéiis 16: 24, 25).

Het te verloochenen of te verliezen is hier het individuele 'ik' ofwel het ego. Pas
daarna kan de betekenis van het woord ‘Mij' zich openbaren. Dit zijn inspirerende
uitspraken geheel in overeenstemming met Advaita Vedanta. In het Nieuwe Testa-
ment zijn er talrijke vergelijkbare aanwijzingen te vinden.

Een zeer krachtige uitspraak van Jezus hierover is te vinden in Thomas [14] 42:
Jezus heeft gezegd: "Weest voorbijgangers."”
4.2.2 "Ik ben het Al, het Al is uit Mij gekomen" Thomas [14] (77).

"Ik ben het licht dat op hen allen rust. Ik ben het Al. Het Al is uit mij gekomen en
het Al is tot mij geraakt. Klieft het hout en ik ben daadr. Heft de steen: dadr zult gij
mij vinden."

In deze uitspraak zijn alle vier Vedische mahavakya's herkenbaar. Hier wordt de
staat van non-dualiteit — er is niets anders dan Mijzelf — verwoord. Puur en ondeel-
baar bewustzijn. Ik ben overal en besta eeuwig (anvaya). Deze woorden helpen ons
onszelf te herinneren, binnen in het Hart, en deze alomtegenwoordigheid als puur
gewaarzijn te ervaren. Innerlijk stil, voorbij alle gedoe van het denken over mijzelf
als een persoon en een aparte wereld. Wij worden voortdurend uitgenodigd onze
aandacht naar binnen, naar onze ware Ik te richten.

5. Slotwoord

Zoals uit deze verhandeling blijkt, verkondigen de Grote Uitspraken uit de Veda's en
de Bijbel de één en dezelfde waarheid, namelijk het één en hetzelfde zijn van de
mens en het Opperste Wezen. Hetzelfde komt ook voor in vele andere leersystemen.
Mens en wereld zijn niets anders dan manifestaties in een en hetzelfde bewustzijn.



16

Grote leraren als Jezus en Sankara helpen ons te beseffen dat gebondenheid slechts
een idee is en onze werkelijke staat eeuwig vrij en gelukzaligheid is. In Upadesa
Sahasr zegt Sankara [7] (8. 20): "Zoals door de zoon ervaren pijn door de vader
aan zichzelf'is opgelegd die zelf helemaal geen pijn heefi, zo ook het ego is opgelegd
aan het Zelf dat eeuwig vrij is van welke pijn dan ook". Ze wijzen ons de weg voor
het verwerven en in praktijk brengen van de kennis die ons van gebondenheid zal
bevrijden. Sankara moedigt ons daarnaast aan met de volgende woorden in vers 8.4
van hetzelfde werk: "Als de overtuiging 'lk ben niets anders dan Bestaan en altijd
vrij', nimmer te bereiken zou zijn, waarom onderwijst de Sruti [geschriften zoals de
Veda's en de Bijbel] ons dit op liefhebbende wijze als een moeder?"

Dank en eerbied aan alle leraren en geschriften die altijd klaar staan de zoeker naar
waarheid te begeleiden. "Ik ben met u al de dagen” (Mat.28:20). Het is altijd de
zoeker die eerst aan zet is.

6. Literatuur

De werken gemerkt met * zijn rechtstreeks op de 'home' pagina of via koppelingen
op de 'links' pagina van mijn website www.arav.live te vinden.

[1] Brhadaranyaka Upanisad*, Swami Madhavananda, Advaita Ashrama, 1930.
[2] De Hoogste Yoga Swami Venkatesananda, (Yoga Vasistha), vertaling Marijke
de Graad, F. Arav, 2016, p. 321.

[3] Vivekaciidamani*, Sankara, Vertaling F. Arav.

[4] Vakyavritti*, Sankara, vertaling F. Arav.

[5] Tattvopadesa*, Sankara, vertaling Arie van der Voort, F. Arav.

[6] Svatmaniriipanam, Sankara, H. Ramamoorthy & Nome, SAT, USA.

[7] Upades$a Sahasri*, Sankara, Swami Jagadananda, S1T Ramakrishna Math.
[8] Aparoksanubhiiti*, Sankara, vertaling F. Arav.

[9] Laghuvakyavritti*, Sankara, vertaling F. Arav.

[10] Brahmanucintanam*, Sankara, vertaling F. Arav.

[11] Jezus' leer van non-dualiteit*. F. Arav,

[12] Paficadasi Swami Vidyaranya.

[13] Brahmajnanvalimala*, Sankara, vertaling F. Arav

[14] Het Evangelie van Thomas*.

[15] Talks with Ramana Maharshi, talk nr. 338. Sri Ramanasramam, 1989.
[16] Day by Day with Bhagavan Mudaliar, A.D., 8-5-46 Sri Ramanashramam,
2002. Nader besproken in 'Mountain Path', 1992, pp. 25-35,

[17] Brahmasiitra Bhasya*, Sankara.

[18] Drg Drsya Viveka, Supplement*, Sankara, vertaling F. Arav.

[19] Saikara's leer van non-dualiteit*, F. Arav,

[20] De Leringen van Ramana Maharsi, D. Godman, Mirananda, Den Haag.
[21] Upade$a Saram*, Ramana Maharsi.

[22] Atma Bodha*, Sankara.

[23] Gesprekken 1985, S17 Santananda Sarasvati. Groteuitspraken_w



