
 

 

 

OVER GROTE UITSPRAKEN IN DE VEDA'S  

EN DE BIJBEL (MAHĀVĀKYA'S) 

Ferit Arav  

(zomer 2019) 

 

1. Inleiding 

Zij die op zoek zijn naar antwoorden op de levensvragen zoals 'wie ben ik', 'wat is de 

wereld' en 'waarom ben ik hier op deze aarde', vinden vaak aanwijzingen in filosofi-

sche werken en leerstellingen. Deze zijn soms tot grondslagen verheven van religies 

zoals de Veda's bij het Hindoeïsme en de Bijbel bij het Christendom. Deze leerstel-

lingen gaan oorspronkelijk over het mysterie van het menselijk bestaan en hebben 

als doel de verlossing van het menselijk lijden. Op het hoogste niveau herinneren 

deze leerstellingen, elk op hun eigen wijze, afhankelijk van de geldende cultuur en 

omstandigheden, de mens aan zijn altijd vrije werkelijkheid. Door middel van Grote 

Uitspraken verkondigen ze het één en hetzelfde zijn van de mens en het Opperste 

Wezen. Dat wezen dat met God, Brahman, het Zelf, de Heer enz. wordt aangeduid. 

Onderscheid tussen het individu en de wereld, en als gevolg daarvan het menselijk 

lijden, wordt aan onwetendheid van je ware aard toegeschreven. 

Een onverwachte ontmoeting met twee Vedische Grote Uitspraken (mahāvākya's) 

enkele jaren geleden bracht mij innerlijk zodanig in beroering dat onderzoek naar 

het doel en de betekenis van deze uitspraken niet kon uitblijven. Uit dat onderzoek is 

het gebleken dat achter de simpel ogende woorden van een Grote Uitspraak een 

betekenis schuilgaat die van immense relevantie is voor de zoeker naar kennis be-

treffende zijn menselijk bestaan. Om tot deze bedoelde betekenis van een Grote 

Uitspraak door te dringen en dat te realiseren, blijkt dat het noodzakelijk is dat aan 

de letterlijke betekenis van de gebezigde woorden voorbij wordt gegaan.  

Dit is de aanleiding geweest om nader op de Grote Uitspraken uit de Veda's en de 

Bijbel in te gaan en ze in samenhang met de context waarin ze voorkomen in het 

bedoelde kader te plaatsen. Hoewel deze verhandeling mijn eigen inzichten over de 

Grote Uitspraken weergeeft, vinden deze inzichten bevestiging in de bronnen waar-

naar gerefereerd wordt. Bronnen zoals geschriften en leraren (o.a. Śaṅkara) die in de 

traditie van Advaita Vedānta staan. Ik hoop hierbij op het begrip van de lezer en ik 

ben graag bereid nader op eventuele reacties in te gaan.   



2 

 
2. De Vedische Grote Uitspraken: De Mahāvākya's  

Het niet van elkaar verschillend zijn van de mens (jīva) en het Opperste Wezen 

(Brahman) heeft Śaṅkara in de twintigste vers van Brahmajñānāvalīmālā verwoordt 

[13]
1
: "Brahman is werkelijk, de wereld is illusie, het individu is niet verschillend 

van Brahman." De mens die vrij is van de illusie van de dualiteit van 'ik' en de 'we-

reld', weet terecht dat hij niet verschillend is van Brahman, en dat er geen dualiteit, 

of een 'ander' is. Een Vedische Mahāvākya verwoordt dit als Tatvamasi (Dat zijt 

Gij). Dezelfde gelijkheid is in Bijbel verwoord als "Ik en de Vader zijn één".  

Deze uitspraken kunnen echter niet waar zijn voor de sterflijke mens die zichzelf en 

de wereld als van elkaar onafhankelijke entiteiten beschouwt en ervaart. Dit is de 

staat van dualiteit, 'ik' en de 'ander'. In dat geval openbaart een Grote Uitspraak zijn 

bedoelde betekenis en autoriteit niet. Het gelijkstellen van het sterfelijke en gebon-

den individu aan het Opperste Wezen, dat onsterfelijk, alwetend, alomtegenwoordig 

is, is een teken van onwetendheid en dat is niet bevorderlijk voor het overwinnen 

van die onwetendheid. Het kan ook niet de bedoeling zijn de Naam van het Opperste 

Wezen op deze wijze onterecht te gebruiken. 

Alvorens op de Grote Uitspraken uit de Veda's in te gaan, is het nuttig eerst enige 

aandacht te besteden aan de begrippen 'Ātman' en 'Brahman', waar de Vedische 

Grote Uitspraken, ofwel mahāvākya's, over gaan.  

2.1. Ātman en Brahman 

Zolang het individu en de wereld als van elkaar onafhankelijke entiteiten worden 

beschouwd, kunnen hun respectievelijke bestaansgronden niet rechtstreeks maar 

alleen door gebruik van analogieën begrijpelijk worden gemaakt. 

Elke manifestatie, zowel fysiek als subtiel, heeft een naam en bestaat uit vorm en 

substantie. Vorm kan niet zonder substantie bestaan, en substantie kan zich niet 

zonder vorm manifesteren. Vorm is veranderlijk en voorbijgaand, substantie niet, 

zoals vele potten en schalen (vorm) bestaan uit klei (substantie). Wanneer men 

voorbijgaat aan de veranderlijke en voorbijgaande vormen, zoals potten en schalen, 

dan toont klei zich als hun bestaansgrond. Zo zijn ook de mens en de wereld ver-

schijningsvormen van één en dezelfde substantie. Wanneer voorbij wordt gegaan 

aan veranderlijke en voorbijgaande verschijningsvormen als mens en wereld, dan zal 

hun onveranderlijke bestandsgrond zich tonen. 

Het veranderlijke en voorbijgaande in de mens doet zich voor in de vorm van ge-

dachten. Ik ben dit of dat, ik zie er zo en zo uit, ik ben man, huisvader, moeder, kok, 

heb mijn wensen, verwachtingen enz. Als deze gedachten ophouden, dan blijft de 
staat van stilte over en dan is er in elk individu diep in het Hart van zijn bestaan een 

                                                      
1
 Getallen tussen vierkante haakjes verwijzen naar literatuur achterin. De werken ge-

merkt met * zijn rechtstreeks op de homepagina of via koppelingen op de links-pagina 

van mijn website www.arav.live te vinden. 



3 

 
innerlijk onloochenbaar 'Weten'. Hij is er, hij is zich van zijn bestaan bewust, hij is 

zichzelf gewaar. Hij voelt: 'Ik ben'. Overal en altijd wanneer men zich herinnert en 

in gedachten niet met 'iets' bezig is, is er dit zichzelf gewaarzijn. Dit gewaarzijn 

heeft geen eigenschappen, heeft geen naam, grootte, kleur, plaats, of iets anders. Het 

heeft geen begin, midden of einde, het komt nergens vandaan en het gaat nergens 

naar toe. Daar is geen verleden noch toekomst, geen voorkeur noch afkeer, geen 

vriend noch vijand. Het is onveranderlijk en eeuwig. In dat ene eigenschaploze ge-

waarzijn schijnt echter het idee te ontstaan 'ik ben een individu' met allerlei kenmer-

ken die eraan wordt toegekend. Maar het is slechts een verschijning in het zuivere 

gewaarzijn. We kunnen ervan uitgaan dat dat IK-gewaarzijn, dat zich diep in de 

hartstreek openbaart en vrij is van allerlei ideeën over mijzelf, voor Ātman staat. 

Wanneer dezelfde analogie op de wereld wordt losgelaten, en als aan de verschij-

ningsvormen en namen voorbij wordt gegaan, dan zal hun onderliggende bestaans-

grond zich tonen. Laten we vooralsnog ervan uitgaan dat het gewaarzijn waarin al 

deze verschijningsvormen zich manifesteren, voor Brahman staat. 

(Uiteindelijk is het één en hetzelfde ondeelbaar gewaarzijn waarin het individu en de 

wereld zich manifesteren. Dat is ook wat de mahāvākya's stellen.) 

Wellicht werpt de onderstaande passage uit Bṛhadāranyaka Upaniṣad meer licht op 

de vraag waar het woord Brahman voor staat. Brahman, de bestaansgrond van alles 

wat gekend wordt maar wat zelf onbeschrijflijk en zonder kenmerken is:  

"Dat ('Brahman') is het Al, dit ('universum') is het Al. Het Al ('universum') komt 

voort uit het Al ('Brahman'). Als het Al ('universum') oplost in het Al ('Brahman') 
wat er overblijft is het Al (Brahman)"  [1] (V.i.1). 

De volgende passage uit Yoga Vāsiṣṭha [2] (VI.1.99) verduidelijkt dit: Net zoals de 
oceaan als enige bestaat wanneer het woord 'golf' van zijn betekenis wordt ontdaan, 

zo bestaat ook Brahman als enige wanneer het woord 'schepping' als betekenisloos 

wordt gezien. Deze schepping is Brahman; alleen Brahman is zich gewaar van deze 
schepping. Wanneer de betekenis van het woord 'schepping' wordt losgelaten, wordt 

de ware betekenis van 'schepping' gezien als hetzelfde als de eeuwige Brahman. 
Wanneer men het woord 'Brahman' onderzoekt, dan wordt het Al begrepen. Wan-

neer men op dezelfde manier het woord 'schepping' onderzoekt, dan wordt Brahman 

begrepen. Evenzo dat bewustzijn dat de bestaansgrond is van al zulke gedachten en 
van het ervan gewaar zijn, wordt door het woord 'Brahman' gekend. Wanneer die 

waarheid duidelijk wordt begrepen en wanneer aan de dualiteit van kenner en het 
gekende voorbij wordt gegaan, dan blijft de hoogste, onbeschrijfelijke en niet te 

verwoorden Kennis over." 

Dat Brahman de bestaansgrond is van al wat bestaat kan door analogieën verduide-

lijkt en herkenbaar worden gemaakt. Zoals met het voorbeeld van het meest subtiele 

element: de oneindige ruimte, die door alle fysieke voorwerpen wordt gedeeld. Zon-

der ruimte kunnen de voorwerpen niet bestaan, hun fijnste essentie is ruimte. De op 



4 

 
zichzelf staande, ondeelbare en eigenschaploze ruimte heeft echter niets te maken 

met de afzonderlijke objecten die ervan deel uitmaken en ook niet met de wetten die 

voor deze objecten gelden. Zo ook is puur gewaarzijn, op zichzelf bestaand, eeuwig 

en onbegrensd. Wanneer in dat gewaarzijn ideeën of noties als 'ik' en 'wereld' ont-

staan, neemt gewaarzijn de identiteit hiervan aan en gelooft men in de werkelijkheid 

van deze ideeën omdat gewaarzijn de enige werkelijkheid is. Alle noties, wat ze ook 

inhouden, bestaan nergens anders en zijn ook niets anders dan verschijningsvormen 

in het ene ondeelbare gewaarzijn. Bovendien, verschijningen zijn gebonden aan 

wetten, zoals oorzaak en gevolg, tijd en ruimte, zwaartekracht enz. maar deze wetten 

bestaan niet voor het ondeelbaar gewaarzijn. 

Het bestaan van de onbegrensde fysieke ruimte wordt op indirecte wijze afgeleid 

door onderzoek naar de aard van voorwerpen die daar deel van uitmaken. Zonder 

voorwerpen is ruimte immers niet direct kenbaar. Zo worden door onderzoek naar 

verschijningsvormen zoals 'ik' en de 'wereld' Ātman en Brahman herkend en erkend.  

Hierin wordt de zoeker bijgestaan door geschriften zoals de Upaniṣads en de Bijbel 

en grote leraren als Śaṅkara en Jezus.  

2.2. De vier Mahāvākya's; een korte kennismaking 

De directe methode van zelfrealisatie via de weg van kennis, de non-dualiteit en van 

de Opperste Waarheid is in de Upaniṣads uitgelegd. Upaniṣads zijn de jongste en 

meest wijsgerige gedeelten van de Veda's. Het hoofdthema van de Upaniṣads is een 

filosofisch (ervarings)onderzoek naar het menselijk bestaan om de ongebonden staat 

van de mens te ervaren. De Upaniṣads stellen, dat wanneer Ātman, het Zelf, ofwel 

de werkelijke betekenis van het woord 'ik', gekend wordt, alles zal worden gekend. 

Dit kennen is niet mentaal maar is gebaseerd op directe ervaring. 

Uit elk van de vier Veda's blijkt er één Grote Uitspraak, 'mahāvākya', als de voor-

naamste te worden beschouwd. Deze vier zijn: 

- Prajñānam brahma ('Deze intelligentie is Brahman'), Aitareya Up. 3.3, Ṛg Veda.  

- Ayam ātmā brahma ('Deze Ātman is Brahman'), Māṇḍūkya Up. 1.2, Atharva Veda. 

- Aham brahmāsmi ('Ik ben Brahman'), Bṛhadāraṇyaka Up. 1.4.10, Yajur Veda.  

- Tat tvam asi ('Dat zijt Gij'), Chāndogya Up. 6.8, Sama Veda; Hier staat 'Dat' voor 

Brahman en 'Gij' voor Ātman.  

Deze mahāvākya's uit de Veda's verkondigen het niet van elkaar verschillend zijn 

van Ātman en Brahman. Er wordt gesteld dat volledig begrip van één van deze 

mahāvākya's tot onmiddellijke bevrijding van de banden van onwetendheid leidt. 

Toch, naar mijn ondervinding, mede in verband met het verschil in hun verwoor-

ding, is er een zekere onderlinge verband en complementariteit, en valt er enige 

volgorde in deze uitspraken te ontdekken. Dit zal hier nader uiteengezet worden.  

De eerste twee genoemde mahāvākya's Prajñānambrahma ('Deze intelligentie is 

Brahman') en Ayamātmābrahma ('Deze Ātman is Brahman') zijn uitspraken in derde 

persoon. Het is de 'getuige' die door middel van zuivere rede – na onderzoek naar de 



5 

 
onderliggende betekenis van de woorden 'ik' (individu) en 'dit' (de wereld) – ontdekt 

dat ze niet verschillend van Brahman zijn.  

Ahambrahmāsmi ('Ik ben Brahman') is een eerste persoon uitspraak en staat voor de 

herinnering ofwel de directe realisatie van dat Ik – na bevrijding van de bedekkingen 

– niet verschillend van Brahman ben.  

Tattvamasi ('Dat zijt Gij') is een tweede persoon uitspraak. Het zijn de woorden van 

de leraar die de leerling – die reeds ontdekt heeft dat zowel hij zelf als de wereld in 

essentie niets anders dan gewaarzijn zijn – bewustmaakt dat, omdat gewaarzijn on-

deelbaar is, hij en de wereld in essentie niet verschillend van elkaar zijn. 

In de volgende hoofdstukken worden deze vier mahāvākya's kort besproken. 

3. De Vedische mahāvākya's in het kort 

Omdat Brahman niet rechtstreeks door het denkvermogen gekend kan worden, ge-

ven de mahāvākya's aanwijzingen om dát te kennen wat niet verschillend van Brah-

man is. Wanneer door onderzoek en contemplatie dat gekend wordt wat als niet 

verschillend van Brahman wordt verklaard, dan wordt ook Brahman gekend. 

3.1. Prajñānambrahma 

De uitspraak prajñānaṁ brahma volgt op de vier aanwijzingen in III.i.3 tegen het 

einde van de Aitareya Upaniṣad:  

sarvaṁ tatprajñānetram, prajñāne pratiṣṭhitaṁ, prajñānetro lokaḥ, prajñā 

pratiṣṭhā,  prajñānaṁ brahma 

Een mogelijke vertaling hiervan is: 

"Al dit wordt opgeworpen door intelligentie. Al dit is gevestigd in intelligentie. Al 

dit wordt gekend door intelligentie. Al dit wordt door intelligentie in stand gehou-

den. Deze intelligentie is Brahman." 

De overwegend naar buiten gerichte mens onderzoekt gewoonlijk eerst de wereld, 

vol verscheidenheid. Neem een willekeurig object, bijvoorbeeld een appel. Wat 

heeft hem doen ontstaan? Wat is zijn substantie of bestaansgrond (dat gaat die-

per dan de fysieke elementen)? Waaraan heeft het zijn vorm en andere eigen-

schappen zoals smaak te danken? Wat maakt mogelijk dat hij onderscheiden en 

gekend wordt? Welke intelligentie bepaalt zijn levensloop? 

Contemplatie op deze vragen kan leiden tot de ontdekking dat in alle gevallen deze 

intelligentie, op het niveau van de ongemanifesteerde natuur (avyakta) aan alle ge-

noemde veranderlijke en voorbijgaande gemanifesteerde bestaansvormen vooraf-

gaat. Zij die in deze staat verwijlen worden als "standvastig in kennis' (sthitsprājña), 

een wijze mens
1
 of een 'in dit leven bevrijde' (jīvanmukta)

2
 beschouwd 

                                                      
1
 Bhagavad Gītā II.54- 58, 61, 68. 

2
 Vivekacūḍāmaṇi 428. 



6 

 
In Pañcadaśi [12] (V.1, 2) zegt Swami Vidyaranya het volgende over deze mahā-

vākya: "Dat waardoor men ziet, ruikt, spreekt en het zoete van het bittere smaak 

onderscheidt enz., wordt intelligentie genoemd. De ene intelligentie dat in Brahmā, 

Indra en andere goden, zo ook in mensen, paarden, enz. is, is Brahman". Deze intel-

ligentie is Brahman en de realisatie hiervan wordt door onderzoek
1
 bereikt. 

3.2. Ayamātmā brahma 

Als de mahāvākya Prajñānambrahma zegt dat 'Dit alles' intelligentie is, dan rijst nu 

de vraag wie de getuige zelf van 'Al dit' is.  

Het tweede vers van de slechts 12 verzen tellende Māṇḍūkya Upaniṣad luidt: 

Sarvaṁ hyetad brahma ayamātmā brahma so'yamātmā catuṣpāt  

"Dit alles is waarlijk Brahman; dit Zelf is Brahman; Dit Zelf heeft vier kwartieren." 

Na de bevestiging dat dit alles niet anders dan Brahman is (sarvam hyetad brahma) 

volgt nu onderzoek naar wie de drie voorbijgaande staten van waken, dromen en 

diepe slaap – waarin 'dit alles' al of niet verschijnt – ervaart. Het overstijgen van 

deze voorbijgaande drie staten door aanhoudend onderzoek ernaar en contemplatie 

erover resulteert in de ontdekking van Ātman ofwel het Zelf. De mahāvākya 

ayamātmā brahma verkondigt dat deze Ātman Brahman is.  

In het laatste vers (12) wordt aangestipt hoe door het in praktijk brengen van de vier 

fasen van de Om-klank de eerste drie staten kunnen worden overstegen zodat 'vierde 

kwartier' (turīya), zich toont.  

3.3. Ahambrahmāsmi 

Śrī Śāntānanda Sarasvatī zegt: "Om te zijn wat je bent moet je tevoorschijn komen 

uit wat je niet bent." Het ligt voor de hand dat zolang de valse ideeën over wat ik 

denk te zijn (het niet-Zelf) de overhand hebben, dan kan noch de onderliggende 

betekenis van het woord 'ik', Ātman, noch die van de wereld, Brahman, gekend of 

ervaren worden. In de meeste werken van Śaṅkara van onderrichtende aard is Tatt-
vamasi (Dat zijt Gij) het kernthema. De leerling wordt echter aangespoord eerst de 

betekenis van het woord 'gij' (voor de leerling 'ik') te onderzoeken.  

In Upadeśa Sāhasrī [7] 8.90 zegt Śaṅkara: "De leer 'Dat zijt Gij' zal zeker nutteloos 

zijn bij het ontbreken van de kennis 'Ik ben Brahman'. Deze leer is van betekenis 
alleen voor hen die het onderscheid tussen het Zelf en het niet-Zelf kennen."  

  

                                                      
1
 Śaṅkara's Aparokṣānubhūti [8]: 

11. Kennis wordt niet verkregen zonder plegen van onderzoek, zoals een object niet 

wordt gezien zonder [de hulp van] licht.  

12. Wie ben ik? Hoe kwam deze wereld tot bestaan? Wie is de schepper daarvan? Uit 

welke materie is deze [wereld] gemaakt?  Zo begint dat onderzoek. 



7 

 
Een dergelijke uitspraak komt ook voor al in het allereerste vers van Śaṅkara's 

Tattvopadeśa [5]: 'Denk grondig na over de betekenis van het woord ‘Gij’ (tvam) in 

de zin ‘Gij zijt Dat' (tattvamasi).'” Om deze redenen krijgt de mahāvākya 

Ahambrahmāsmi hier eerder aandacht dan Tattvamasi. 

Ahambrahmāsmi is ontleend aan de Bṛhadāranyaka Upaniṣad [1] (I.iv.10):  

"Brahma vā idamagra āsīt, tadātmānamevāvet, aham brahma asmi iti | 
tasmāttatsarvamabhavat" 

"Dit (Zelf) was in het begin Brahman. Hij kende alleen zichzelf als 'Ik ben Brah-

man'. Daardoor werd Het alles …"  

Wat willen deze, op de beginwoorden van het Evangelie van Johannes (1:1-3) gelij-

kende woorden
1
 zeggen? Dat oorspronkelijk alles één en het enige was, en dat dat 

ene veel werd. Elk uit het 'veel' dacht één uit vele te zijn (individu) door het vergeten 

zijn van zijn onverdeelde aard. 

In de mens is er een innerlijke drang naar verlossing ofwel terugkeer naar de oor-

sprong, de gelukzalige staat, die de drijfveer van al zijn handelingen is. In het evan-

gelie van Thomas [14] (18) komt de volgende veel betekenende passage voor: "De 
discipelen zeiden tot Jezus: Zeg ons hoe het einde zal zijn. Jezus zei: Hebt gij dan 

het begin ontsluierd om naar het einde te zoeken? Want daar waar het begin is daar 

zal het einde zijn. Zalig hij die in het begin zal staan en hij zal het einde kennen en 
hij zal de dood niet smaken." 

Waar is het begin dat ook het einde is? Als je bij iemand komt en op de deur klopt 

hoor je "wie is daar?". Je zegt dan wat eerst in je opkomt "Ik ben het." IK is je echte 

en enige naam. Als je niet herkend wordt zeg je dan pas de naam die verbonden is 

aan wat je denkt te zijn en zoals anderen je kennen. De kennis van de ware aard van 

de mens is altijd aanwezig maar is bedekt door ideeën over wat hij denkt te zijn en 

hoe anderen hem kennen. De vraag 'wie ben ik' vernietigt deze ideeën.  

Als je binnen jezelf op zoek gaat naar je gegeven naam, zult je hem niet vinden; je 

komt altijd terecht bij je echte en enige naam: 'Ik ben', puur gewaarzijn, bestaan of 

het Zelf dat niet verschillend is van Brahman. 

Het Zelf, onze werkelijkheid, zijn wij ons gedurende de dag ontelbare keren bewust 

maar het blijft onopgemerkt. Telkens tussen twee gedachten in is er het gewaarzijn 

van het Zelf. Het Zelf ofwel puur gewaarzijn is altijd aanwezig zoals de draad in een 

kralenketting waar de kralen de gedachten voorstellen ook onopgemerkt aanwezig 

is. [9](9-11). Wanneer de gedachten ophouden, verdwijnt de begoocheling van 'ik' 
als een zelfstandige individu en dan blijft alleen het gelukzalige Zelf over. Het begin 

en het einde is er altijd, onafgebroken, in het nu, zonder deling in het bewustzijn.  

                                                      
1
 "In den beginne was het Woord en het Woord was bij God, en het Woord was God. Dit 

was in den beginne bij God. Alle dingen zijn door Hetzelve gemaakt, en zonder Hetzelve 

is geen ding gemaakt, dat gemaakt is." 



8 

 
De ideeën begin en einde bestaan alleen als het idee tijd bestaat. Het zijn ideeën en 

zoals eerder genoemd zijn zij de oorzaak van onwetendheid. 

In Ātma Bodha [22] (44) zegt Śaṅkara "Hoewel de Ātman altijd aanwezig is, wordt 

dit door onwetendheid niet gerealiseerd. Als deze (onwetendheid) vernietigd is, 
wordt Hij (Ātman) gerealiseerd en straalt Hij. Hij is als de halsketting (die men 

zoekt, terwijl men hem om de hals heeft)."  

Hij geeft aanwijzingen hoe onwetendheid te overwinnen en benadrukt de noodzaak 

van onderzoek en onafgebroken meditatie op Ātman (Zie [3], [4], [6], [9], [10] en 

[9], [10] voor meer hierover). 

Met de realisatie van "Ik ben Brahman" eindigt de 'doenerschap'. 

3.4 Tattvamasi (Dat zijt Gij) 

De uitspraak Tattvamasi is ontleend aan de dialoog tussen de wijze Uddālaka en zijn 

zoon Śvetaketu in Chandogya Upaniṣad 6.8. Door middel van gelijkenissen legt 

Uddālaka aan zijn zoon Śvetaketu de aard van ondeelbare Ātman telkens uit onder 

anderen in het volgende passage: 

"Uddālaka vroeg zijn zoon een banyanvrucht te gaan halen. 'Hier is het, Heer!', 

'Breek hem open,' zei Uddālaka. 'Ik heb hem opengebroken, Heer!' 'Wat zie je daar?' 

'Kleine zaadjes, Heer!' 'Breek er één van open, mijn zoon!' 'Het is opengebroken, 
Heer!' 'Wat zie je daar?' 'Niets, Heer!' zei Śvetaketu. Uddālaka zeide: 'Mijn zoon! 

Deze grote banyanboom is uit zulk een klein zaadje gegroeid, dat je het niet kunt 

zien. Geloof in wat ik zeg, mijn zoon!'  

Hierna volgt:  

sa ya eṣo'ṇimaitadātmyamidaṃ sarvaṃ tatsatyaṃ sa ātmā tattvamasi śvetaketo iti 

bhūya eva mā bhagavānvijñāpayatviti tathā somyeti hovāca. 

"Dat wezen is het zaad; al het andere slechts wat Hij tot uitdrukking brengt. Hij is 

de waarheid. Hij is het Zelf. Śvetaketu! Dat zijt gij!' 'Leg het nog eens uit, Heer!' zei 

Śvetaketu. 'Ik zal het uitleggen,' zei Uddālaka." 

Uiteindelijk, na vele gelijkenissen en langdurige contemplaties, begreep Śvetaketu 

de bedoelde betekenis van 'Dat zijt Gij'.   

Tattvamasi is de realisatie van het ondeelbaar gewaarzijn waarin zowel het individu 

als de wereld zich hebben opgelost. Met dit (niet rationele) begrip eindigt de kring-

loop van de illusoire dualiteit. 

3.4 Omgang met de Vedische uitspraken: een persoonlijke zienswijze 

Aan begin van hoofdstuk 2 is vermeld dat een uitspraak zoals Ahambrahmāsmi (Ik 

ben Brahman) niet waar kan zijn voor de sterflijke mens die zichzelf en de wereld 

als van elkaar onafhankelijke entiteiten beschouwt. In dat geval verliezen de afzon-

derlijke woorden aham en Brahman hun onderliggende betekenis en bijgevolg ver-

liest de mahāvākya zijn bedoelde betekenis en autoriteit.  



9 

 
Dezelfde constatering geldt ook bij het uitspreken van de Mahāvākya Tattvamasi 

('Dat zijt Gij'), omdat men hiermee onterecht op de stoel van de verlichte Leraar gaat 

zitten die zich tot zijn ontwaakte leerling richt, wat hier niet het geval is. Ook in dit 

geval verliest de mahāvākya zijn bedoelde betekenis en autoriteit. Welk nut kan 

verwacht worden deze woorden uit te spreken zonder de autoriteit van de Leraar en 

de ontbrekende rijpe leerling? 

Dat deze vermeende gelijkheid van het individu en het Opperste Wezen niet waar 

kan zijn legt Śaṅkara in de volgende verzen van Vivekacūḍāmaṇi uit: 

241-242-243. Uitspraken in geschriften zoals ‘Dat zijt gij’ (tat tvam asi) openbaren 

steeds de absolute eenzelvigheid van Brahman (of Īśvara, de Heer), aangeduid met 

‘Dat’, en het individu (jīva), aangeduid met ‘gij’. Deze eenzelvigheid wordt echter 

niet aangetoond met de letterlijke betekenis van ‘Dat’ en ‘gij’. Want beide zijn niet-

bestaande bedekkingen als gevolg van māyā, de oorzaak en het effect van niet-
bestaande verschijningen. De letterlijke betekenis van ‘Dat’ is de māyā  van Īśvara 

(de Heer, God, de schepper) die de oorzaak is van het universum. De letterlijke 

betekenis van ‘gij’ wijst naar de vijf sluiers van het individu (jīva). Hun eigenschap-
pen zijn tegengesteld, zoals de zon en de vuurvlieg, de koning en zijn dienaar, de 

oceaan en de bron, of de berg Meru en het atoom. Dus, er kan geen sprake zijn van 

gelijkheid tussen Brahman en het individu in de letterlijke betekenis van ‘Dat’ en 
‘gij’. Dit is niet de manier waarop de geschriften eenzelvigheid postuleren.  

En wanneer deze gelijkheid wel het geval is legt hij als volg uit: 

244. Wanneer deze bedekkingen (upādhi’s), respectievelijk Īśvara en jīva, worden 
verwijderd, blijven noch God noch individu over. Als je een koning zijn koninkrijk 

afneemt en een krijger zijn wapens, is er noch een koning, noch een soldaat. 

245. De Veda’s verwerpen de veronderstelde dualiteit in Brahman. De verwijdering 

van deze twee bedekkingen (Īśvara en jīva) wordt bereikt door directe kennis ge-

steund door de autoriteit van de Veda’s.  

246. Noch dit (grofstoffelijke universum) noch dit (subtiele universum) is het Zelf. 
Daar ze het product van verbeelding zijn, zijn ze onwerkelijk, net als het zien van 

een slang in een touw, of net als een droom. Door de volledige eliminatie van de 

objectieve wereld door middel van juiste redenering dient men de eenheid te realise-

ren die aan Īśvara en jīva ten grondslag ligt. 

247. Daarom dient de betekenis die deze termen [Īśvara en jīva, of ‘Dat’ en ‘gij’] 
inhouden zorgvuldig te worden overwogen zodat hun volkomen gelijkheid begrepen 

wordt. Noch de methode van volledig afwijzen noch die van volledig accepteren is 
juist. Men moet het proces volgen dat beide combineert [Anvayavyatireka]. 

Voor zover mij bekend, zijn in alle onderrichtende werken van Śaṅkara de 

mahāvākya's Tattvamasi [3], [4], [5], [6], [7], [8] en Ahambrahmāsmi [9], [10] het 



10 

 
hoofdthema. De leerling die voor zijn onderricht geschikt wordt geacht

1
, wordt stap 

voor stap begeleid in het ontdekken van de onderliggende betekenis van de afzon-

derlijke woorden en van de bedoelde betekenis van deze mahāvākya's door het pro-

ces van śravaṇa, manana en nididhyāsana
2
. Het horen of vernemen van een uitspraak 

zoals een mahāvākya is śravana. Het onderzoeken en ontdekken van de betekenis als 

de vrucht van overpeinzing en onderzoek met gebruik van de rede is manana. Het 

verblijven in de staat van de ontdekte betekenis is nididhyāsana. Hierop volgt de 

geleidelijke oplossing van alle ideeën in het Zelf, de staat van samādhi.  

Manana over de mahāvākya's Ahambrahmāsmi (ik ben Brahman) en Tattvamasi 
(Dat zijt Gij) houdt in onderzoek naar de impliciete (of indirecte, onderliggende) 

betekenis van de woorden 'ik' of 'Gij' en 'Brahman' of 'Dat', zoals uitgelegd in hoofd-

stuk 2.1. Elk zelfstandig naamwoord heeft twee betekenissen: bij een pot uit klei 

staat de vorm voor de directe of ogenschijnlijke betekenis (veranderlijk, voorbij-

gaand) en klei voor de indirecte of onderliggende betekenis (de onveranderlijke 

substantie die zich als pot enz. manifesteert). Door het voorbijgaan aan de ogen-

schijnlijke betekenis die tegenstrijdig zijn (verschillende verschijningsvormen van 

dezelfde substantie), wordt de onderliggende betekenis (de onveranderlijke substan-

tie achter alle verschijningsvormen) ontdekt. Deze methode van het negeren van 

tegenstrijdige ogenschijnlijke betekenissen (vyatireka) en accepteren van met elkaar 

overeenstemmende onderliggende betekenissen (anvaya) wordt de methode van 

anvayavyatireka genoemd [19]. 

Voor het ontdekken van de onderliggende betekenis van woorden als 'ik' of 'Gij' en 

'Brahman' of 'Dat', wijst Śaṅkara naar de bovenuitgelegde methode van 'anvayavya-

tireka'. Hij zegt in Upadeśa Sāhasrī [7] (8.96): "Anvaya en vyatireka (Overeenstem-
ming en tegenstrijdigheid) met betrekking tot woorden en hun betekenissen zijn het 

enige middel waarmee de impliciete betekenis van het woord 'ik' (d.w.z. de werkelij-

ke betekenis van het woord 'ik' in de zin 'Ik ben Brahman') kan worden vastgesteld." 

En in [7] (8.181, 182): "De betekenis van zinnen zoals 'Dat zijt Gij' d.i. men Brah-

man is, altijd vrij, komt niet tot manifestatie vanwege het niet onderscheiden van de 
impliciete betekenis van het woord 'Gij'. Daarom is het voor het onderscheiden van 

de betekenis van dat woord (Gij), en voor geen ander doel, is de methode van 'Over-

eenstemming en tegenstrijdigheid' (anvayavyatireka) beschreven. Want, alleen wan-

neer de betekenis van het woord 'Gij' is onderscheiden, zal [pas dan]de betekenis 

van de zin (Dat zijt Gij), zich [als 'één ondeelbaar bewustzijn'] tonen, zoals een vilva 
fruit [een soort boomvrucht in India] in de palm van je hand."  

                                                      
1
 Voldoen aan de vier vereisten o.a. in [3] 16-32, [6], [8]. 

2
 [1] II.4.1-5:"Het Zelf, mijn lieve Maitreyi, is dat wat je dient te realiseren, dat waar-

over je dient te horen (śravanam), dat wat je volledig dient te overwegen (mananam), 

dat waarop je dient te mediteren (nididhyāsam). Door horen, overdenking en meditatie 

wordt het Zelf gerealiseerd. Door de realisatie van het Zelf wordt dit alles gekend." ..  



11 

 
In Tattvamasi ('Dat zijt Gij') wordt het één en hetzelfde zijn van Ātman en Brahman 

afgeleid door toepassing van de boven uitgelegde methode van anvayavyatireka. 

'Dat' staat voor Brahman of het universum ontdaan van zijn māyā (veranderlijke en 

voorbijgaande eigenschappen zoals naam en vorm), en 'Gij' staat voor Ātman, het 

individu ontdaan van zijn māyā (de drie staten, vijf sluiers en de drie lichamen
1
). In 

Śaṅkara's werken worden door de toepassing van de methode van Anvayavyatireka 

zowel Ātman als Brahman stap voor stap van hun bedekkingen ontdaan waarna de 

eenzelvigheid van Ātman en Brahman zich openbaart, net zo onomstotelijk als 

Śaṅkara's verwijzing in Upadeśa Sāhasrī [7] (8.172) "De zin 'Dat zijt Gij' bewerk-

stelligt de onmiddellijke kennis van Zelf-Brahman zoals wanneer gezegd wordt: 'Jij 
bent de tiende'."

 2
 

Andere methoden, zoals de herhaling van een mahāvākya, voor de realisatie van de 

betekenis ervan wijst Śaṅkara af. In zijn Brahma Sūtra Bhāsya [17] (4.2) zegt hij: 

"Als een uitspraak als ‘Dat zijt Gij’, wanneer hij eenmaal gehoord is, niet direct de 
ware kennis van Brahman voortbrengt, welke hoop is er dan dat het gewenste effect 

zal bereikt worden door het te herhalen? Kan een met rede begiftigd persoon enig 

effect verwachten van het herhalen van uitspraken waarvan hij de betekenis van de 

samenstellende woorden niet kent?
3
 

In Vivekacūḍāmaṇi [3] zegt Śaṅkara: 

62. Een ziekte verdwijnt niet door simpelweg de naam van het medicijn uit te spre-
ken, zonder het in te nemen. Zo kan men zonder directe ervaring van Brahman niet 

bevrijd worden door alleen het woord 'Brahman' uit te spreken.  

 63. Hoe kan bevrijding bereikt worden door simpelweg het woord 'Brahman' uit te 

spreken zolang de zich aan de ogen voordoende tastbare wereld niet uit het bewust-

zijn is verdwenen en zolang het Zelf niet is ervaren. Het resultaat zou niet meer dan 
een uiting van spraak zonder enige uitwerking zijn. 

64. Men kan geen koning worden door eenvoudig te zeggen: 'Ik ben koning’, zolang 

                                                      
1
 De drie staten van dromen, waken en diepe slaap; de vijf sluiers van voedsel, levens-

kracht, denkvermogen, intellect en geluk; en de drie lichamen; stoffelijk, subtiel en cau-

saal. 
2
 Dit verwijst naar het verhaal van de tien mensen die naar de andere oever van een rivier 

hebben gezwommen. Daar aangekomen telt een van hen alle anderen maar vergeet daar-

bij zichzelf mee te tellen. 
3
 Zie Śaṅkara's Vākyavṛitti [4]: 

9. De leerling beklaagt zich: Hoe kan ik de betekenis begrijpen van de zin 'Ik ben Brah-

man', als ik niet op klare wijze de betekenis ken van de woorden daarin, leg het mij uit, 

O Heer.  

10. De leraar antwoordt: Jij sprak de waarheid, de kennis van de betekenis van de 

woorden in een zin is bepalend voor het begrijpen van de betekenis van die zin. Er kun-

nen hierover geen twee meningen bestaan. 



12 

 
men zijn vijanden niet heeft vernietigd en bezit heeft genomen van de luister en rijk-

dom van het hele koninkrijk. 

65. Een diep begraven schat komt tevoorschijn door de juiste aanwijzingen te vol-

gen, te graven, de stenen en de aarde te verwijderen die er bovenop liggen en niet 
door het bij zijn naam te roepen. Op dezelfde wijze kan de zuivere waarheid van het 

Zelf, die bedekt is door māyā en zijn uitwerking, alleen bereikt worden door de aan-

wijzingen van een kenner van Brahman, gevolgd door contemplatie, meditatie enzo-
voorts, maar nooit door verzinsels. 

In zijn bijna 20 pagina vullende bespreking van de passage uit de Bṛhadāranyaka 

Upaniṣad I.iv.10 waaraan de mahāvākya Ahambrahmāsmi is ontleend zegt Śaṅkara 

dat een voorbijgaande entiteit (saguna) niet eeuwig kan zijn. Die kennis over Brah-

man, de alles doordringende entiteit, is opgelegd. De kennis van non-dualiteit alleen 

verdrijft onwetendheid. Meditatie op basis van gelijkenis is slechts een idee. 

Uit de verzen 32-46 van Śaṅkara's Dṛg Dṛśya Viveka [18] blijkt eveneens dat noch 

voor de 'prātibhāsika jīva' die de droomstaat ervaart noch voor de 'vyāvahāra jīva' 

die zich in de illusoire staat van dualiteit van de wakende staat bevindt, kan de uit-

spraak Ahambrahmāsmi van enige betekenis zijn. Alleen de 'Pāramārthika Jīva', 

waarin de 'vyāvarāra jīva' geheel is opgelost en er geen 'ander' is, weet dat hij Brah-

man is. Er is slechts één ondeelbaar gewaarzijn; de 'pāramārthika satya' ofwel de 

hoogste waarheid. Daar is geen reden de woorden Ahambrahmāsmi uit te spreken. 

Ook Śrī Ramaṇa Maharṣi zegt [20] (p. 141): "Ik ben Brahman' is slechts een ge-

dachte. Wie zegt dat? Brahman zelf zegt het niet. Waarom zou hij dat zeggen? Want 
'ik' blijft altijd in Brahman. Het zeggen is slechts een gedachte. Wiens gedachte is 

het? Alle gedachten komen van het onwerkelijke 'ik', dat de 'ik' gedachte is. Blijf 

zonder denken."  . Hij zegt ook: "Herhaalt een mens alsmaar: 'ik ben een mens'?" 

Ahambrahmāsmi is de realisatie dat Ik Brahman ben, net zoals alleen door het baren 

van een kind weet een vrouw dat ze 'moeder' is en niet door het herhalen van de 

woorden 'ik ben moeder'.  

Het ligt voor de hand dat kennis op een zeker niveau alleen toegankelijk is wanneer 

men zich op de overeenkomstige trede van de spirituele ladder bevindt. Het kan niet 

anders dan dat deze trede alleen dan vruchtbaar zal zijn, wanneer de voorafgaande 

treden met succes doorlopen zijn. Zo ook zal de kennis, die de Grote Uitspraken 

teweegbrengen, zich niet openbaren aan iemand die daar niet aan toe is. 

Bovendien kan het gebruik van Grote Uitspraken voor andere doeleinden dan waar-

voor ze bedoeld zijn eerder tot misleiding dan tot enig gunstig effect leiden door het 
niet kennen van de bedoelde betekenis van de gebezigde woorden en van de uit-

spraak. Herhaling van woorden en uitspraken met éénpuntige aandacht kan tot het 

kalmeren van de geest en heldere waarnemingen leiden maar niet tot de realisatie 

van diens betekenis. Bovendien op den duur kan men gaan geloven in de zelf toege-



13 

 
kende letterlijke betekenis van de uitspraak die men herhaalt (autosuggestie) en 

ontneemt men zich de mogelijkheid om achter de werkelijke betekenis te komen.  

Daarnaast waarschuwt Śaṅkara ervoor dat de Upaniṣads met eerbied behandeld 

moeten worden en dat de Leraar die ze uitlegt als de Heer geëerd dient te worden [5] 

(86). Binnen de Vedische traditie wordt deze van oorsprong verborgen gehouden 

kennis alleen aan de zoeker toevertrouwd die zijn rijpheid hiervoor heeft aangetoond 

en die erom vraagt [3] (575). Śrī Śāntānanda Sarasvatī zegt "De leer moet gegeven 
worden aan hen die met toewijding zoeken, en dan alleen als zij erom vragen."  [23] 

(1.3). De Grote Uitspraken zijn kostbare juwelen van wijsheid die het verdienen om 

met grote zorg te worden bewaard en ermee om te gaan. 

In vele van zijn werken heeft Śaṅkara onderricht gegeven over de betekenis en reali-

satie van Grote Uitspraken. Alleen al in Upadeśa Sāhasrī besteedde hij 233 verzen 

aan de uitleg en bespreking van enkel en alleen 'Tattvamasi'. Voor wie zou al die 

werken van Śaṅkara en andere leraren bedoeld zijn als je simpelweg door het herha-

len van een mahāvākya bevrijding kon bereiken? Śaṅkara benadrukt dat alleen door 

studie, onderzoek, inspanning, doorzettingsvermogen, standvastigheid en gebruik 

van de rede onder begeleiding van een competente leraar de betekenis van een 

mahāvākya in de rijpe kandidaat kan dagen en tot realisatie kan leiden. 

4. Bijbelse Grote Uitspraken: 

In de Bijbel komen eveneens Grote Uitspraken voor die de eenzelvigheid van mens 

en God verkondigen en op zeer opvallende wijze overeenkomen met de Vedische 

mahāvākya's. Er zullen hier eerst twee Grote Uitspraken uit het Oude Testament 

worden behandeld: "Laat af en weet dat Ik God ben" en "Ik ben die Ik ben". Śrī 

Ramaṇa Maharṣi stelt dat de gehele Vedanta in deze twee uitspraken is vervat [15]. 

Vervolgens zullen de volgende twee uitspraken uit het Nieuwe Testament "Ik en de 

Vader zijn één" en "Ik ben het Al" aan de orde komen.  

4.1 Uit het Oude Testament 

4.1.1 "Laat af en weet dat Ik God ben" Psalm 46.11 (SV 1618-1619). 

Met 'laat af' wordt de mens aangespoord al zijn identificaties met wat hij niet is los 

te laten waarna zijn werkelijke 'Ik' dat niet verschillend van God is zich zal openba-

ren. Deze uitspraak is identiek aan de Vedische mahāvākya's die het van elkaar niet 

verschillend zijn van het individu en de wereld, na het ontdoen van hun bedekkin-

gen, verkondigen.  

In de latere vertalingen van de Bijbel staat 'Wees stil' in plaats van 'Laat af …'. Stilte 

is de ervaring van de staat van vrij zijn van ideeën en identificaties. 

4.1.2. "Ik ben die Ik ben"; Ex. 3:14 (NBG51) 

Hoe kon Mozes wat zich in hem openbaarde anders noemen? Hier wordt niets aan 

de woorden 'Ik ben' toegevoegd! ‘Ik ben’ is puur gewaarzijn, het is geen gedachte, 



14 

 
het is de gedachteloze staat zonder het minste spoortje van mentale beweging, of een 

persoonlijk ego. Śrī Ramaṇa Maharṣi  zei: ‘Ik ben' is de eerste naam van God [16]. 

Er is niets anders dan 'Ik ben'. De herhaling (die Ik ben) voor de tweede keer beves-

tigt dat er naast 'Ik ben' geen ander is. 

In het tien verzen tellende werk Daśaślokī van Śaṅkara eindigt elke vers, na zich 

ontdaan te hebben van identificaties, met de woorden "Ben ik wat er overblijft, het 

ene gelukzalige Zelf alleen."  

Śrī Vāsiṣṭha zegt "Wanneer alle mentale bewegingen ophouden ben jij dat wat is." 

4.2 Uit het Nieuwe Testament: 

Wanneer de woorden van Jezus in het Nieuwe Testament aan de methode van an-

vayayatireka worden onderworpen zullen de ogenschijnlijke betekenis en de onder-

liggende betekenis van het woord 'Jezus' onderscheiden worden. De ogenschijnlijke 

betekenis hiervan is de mens Jezus, zoals door anderen beschreven, uit Maria gebo-

ren de verschillende levensstadia heeft doorgemaakt zoals elke mens (mensenzoon). 

De onderliggende betekenis is af te leiden uit wat hij over zichzelf zegt; ongeboren, 

onveranderlijk, eeuwig, alwetend, alomtegenwoordig enz., de werkelijkheid van 

allen (Godszoon), het Zelf of Ātman (geldt ook voor elke mens). Zie verder [11]. 

4.2.1 "Ik en Vader zijn één" (Johannes 10:30) 

De uitspraak "Ik en Vader zijn één" stelt onomstotelijk vast het één en hetzelfde zijn 

van het individu en wat als de wereld wordt beschouwd wanneer ze ontdaan zijn van 

hun illusoire bedekkingen. De overeenkomst van deze woorden met 'Ik ben Brah-

man' (Ahambrahmāsmi) en Tattvamasi (Dat zijt Gij) is verbluffend. 

Net als Śaṅkara stelt ook Jezus dat eerst de verborgen betekenis van het woord 'ik' 

onthuld moet worden alvorens de betekenis van 'vader' of Brahman kan worden 

gekend, zoals in hoofdstuk 3.4 is gerefereerd naar Upadeśa Sāhasrī [7] (8.181, 182): 

- "Ik ben de Weg, en de Waarheid, en het Leven. Niemand komt tot den Vader, dan 

door Mij." (Johannes 14:6). 

Het sleutelwoord is hier 'ik' waarvan de onderliggende betekenis eerst onydekt moet 

worden. Dat is de weg. De onderliggende betekenis van het woord 'ik' is de waar-

heid en alleen die staat van puur gelukzaligheid verdient het predicaat 'leven'. Net als 

in hoofdstuk 3.3 behandeld wordt ook hier gezegd dat pas na de realisatie van 

Ātman Brahman kan worden gekend (Niemand komt tot den Vader, dan door Mij). 

- "Ik ben de Deur; indien iemand door Mij ingaat, die zal behouden worden" (Jo-
hannes 10:9). 

- "Ik ben het Brood des levens; die tot Mij komt, zal geenszins hongeren, en die in 

Mij gelooft, zal nimmermeer dorsten." (Johannes 6:35). 



15 

 
Ook hier worden we aangespoord de onderliggende betekenis van het woord 'ik' te 

ontdekken, want dat onderzoek is de deur naar de staat van puur gewaarzijn waar al 

het wereldse zijn betekenis verliest.  

- "Volg Mij, en laat de doden hun doden begraven." (Matthéüs 8:22). 

Met 'Volg Mij' worden wij uitgenodigd in die staat van gelukzaligheid van puur 

gewaarzijn te verblijven en voorbijgaan aan al het wereldse die veranderlijk en 

voorbijgaand is (Zie ook in [21] (16-30). 

- "Wie de wereld heeft gekend heeft een lijk gevonden en wie een lijk heeft gevonden 

de wereld is hem niet waardig." Thomas [14] (56). 

Vergeleken met het eeuwige gewaarzijn is de wereld, bestaande uit illusoire en 

voorbijgaande verschijningsvormen, niet meer moeite waard dan een lijk. 

- Toen zeide Jezus tot Zijn discipelen: "Zo iemand achter Mij wil komen, die verloo-

chene zichzelven, en neme zijn kruis op, en volge Mij. Want zo wie zijn leven zal 
willen behouden, die zal hetzelve verliezen; maar zo wie zijn leven verliezen zal, om 

Mijnentwil, die zal hetzelve vinden." (Matthéüs 16: 24, 25). 

Het te verloochenen of te verliezen is hier het individuele 'ik' ofwel het ego. Pas 

daarna kan de betekenis van het woord ‘Mij' zich openbaren. Dit zijn inspirerende 

uitspraken geheel in overeenstemming met Advaita Vedānta. In het Nieuwe Testa-

ment zijn er talrijke vergelijkbare aanwijzingen te vinden. 

Een zeer krachtige uitspraak van Jezus hierover is te vinden in Thomas [14] 42: 

Jezus heeft gezegd: "Weest voorbijgangers." 

4.2.2 "Ik ben het Al, het Al is uit Mij gekomen" Thomas [14] (77). 

"Ik ben het licht dat op hen allen rust. Ik ben het Al. Het Al is uit mij gekomen en 

het Al is tot mij geraakt. Klieft het hout en ik ben dáár. Heft de steen: dáár zult gij 

mij vinden."  

In deze uitspraak zijn alle vier Vedische mahāvākya's herkenbaar. Hier wordt de 

staat van non-dualiteit – er is niets anders dan Mijzelf – verwoord.  Puur en ondeel-

baar bewustzijn. Ik ben overal en besta eeuwig (anvaya). Deze woorden helpen ons 

onszelf te herinneren, binnen in het Hart, en deze alomtegenwoordigheid als puur 

gewaarzijn te ervaren. Innerlijk stil, voorbij alle gedoe van het denken over mijzelf 

als een persoon en een aparte wereld. Wij worden voortdurend uitgenodigd onze 

aandacht naar binnen, naar onze ware Ik te richten. 

5. Slotwoord 

Zoals uit deze verhandeling blijkt, verkondigen de Grote Uitspraken uit de Veda's en 

de Bijbel de één en dezelfde waarheid, namelijk het één en hetzelfde zijn van de 

mens en het Opperste Wezen. Hetzelfde komt ook voor in vele andere leersystemen. 

Mens en wereld zijn niets anders dan manifestaties in een en hetzelfde bewustzijn. 



16 

 
Grote leraren als Jezus en Śaṅkara helpen ons te beseffen dat gebondenheid slechts 

een idee is en onze werkelijke staat eeuwig vrij en gelukzaligheid is. In Upadeśa 

Sāhasrī zegt Śaṅkara [7] (8. 20): "Zoals door de zoon ervaren pijn door de vader 

aan zichzelf is opgelegd die zelf helemaal geen pijn heeft, zo ook het ego is opgelegd 

aan het Zelf dat eeuwig vrij is van welke pijn dan ook". Ze wijzen ons de weg voor 

het verwerven en in praktijk brengen van de kennis die ons van gebondenheid zal 

bevrijden. Śaṅkara moedigt ons daarnaast aan met de volgende woorden in vers 8.4 

van hetzelfde werk: "Als de overtuiging 'Ik ben niets anders dan Bestaan en altijd 

vrij', nimmer te bereiken zou zijn, waarom onderwijst de Śruti [geschriften zoals de 

Veda's en de Bijbel] ons dit op liefhebbende wijze als een moeder?" 

Dank en eerbied aan alle leraren en geschriften die altijd klaar staan de zoeker naar 

waarheid te begeleiden. "Ik ben met u al de dagen" (Mat.28:20). Het is altijd de 

zoeker die eerst aan zet is. 

6. Literatuur 

De werken gemerkt met * zijn rechtstreeks op de 'home' pagina of via koppelingen 

op de 'links' pagina van mijn website www.arav.live te vinden. 

[1] Bṛhadāranyaka Upaniṣad*, Swami Madhavananda, Advaita Ashrama, 1930. 

[2] De Hoogste Yoga Swami Venkatesananda, (Yoga Vāsiṣṭha), vertaling Marijke 

de Graad, F. Arav, 2016, p. 321. 

[3] Vivekacūḍāmaṇi*, Śaṅkara, Vertaling F. Arav. 

[4] Vākyavṛitti*, Śaṅkara, vertaling F. Arav. 

[5] Tattvopadeśa*, Śaṅkara, vertaling Arie van der Voort, F. Arav. 

[6] Svātmanirūpānam, Śaṅkara, H. Ramamoorthy & Nome, SAT, USA. 

[7] Upadeśa Sāhasrī*, Śaṅkara, Swami Jagadananda, Śrī Ramakrishna Math. 

[8] Aparokṣānubhūti*, Śaṅkara, vertaling F. Arav. 

[9] Laghuvākyavṛitti*, Śaṅkara, vertaling F. Arav. 

[10] Brahmānucintanam*, Śaṅkara, vertaling F. Arav. 

[11] Jezus' leer van non-dualiteit*. F. Arav,  

[12] Pañcadaśi Swami Vidyaranya.  

[13] Brahmajnanvalimala*, Śaṅkara, vertaling F. Arav 

[14] Het Evangelie van Thomas*. 

[15] Talks with Ramana Maharshi, talk nr. 338. Sri Ramanasramam, 1989. 

[16] Day by Day with Bhagavan Mudaliar, A.D., 8-5-46 Sri Ramanashramam, 

2002. Nader besproken in 'Mountain Path', 1992, pp. 25-35, 

[17] Brahmasūtra Bhāṣya*, Śaṅkara. 

[18] Dṛg Dṛśya Viveka, Supplement*, Śaṅkara, vertaling F. Arav. 

[19] Śaṅkara's leer van non-dualiteit*, F. Arav,  

[20] De Leringen van Ramaṇa Maharṣi, D. Godman, Mirananda, Den Haag. 

[21] Upadeśa Sāram*, Ramaṇa Maharṣi. 

[22] Ātma Bodha*, Śaṅkara. 

[23] Gesprekken 1985, Śrī Śāntānanda Sarasvatī.    Groteuitspraken_w 


