
 

 

 

 

 

PAÑCĪKARAṆAM 

Een kleine verhandeling door Śrī Śaṅkaracārya 

 

 

EN 

 

VĀRTTIKA 

(De vijf grove elementen) 

Nadere detaillering van PAÑCĪKARAṆAM  

Door Śrī Sureśvarāchārya  

(Sri Śaṅkaracārya 's ware discipel) 

 

 

Vertaling: Ferit Arav 

 

 



Pañcikaraṇam Een kleine verhandeling door Śrī Śaṅkara 

1. Aum. Gezegd wordt dat de Virāṭ de totale som van alle vijf vervijfvoudigde 

elementen en hun effecten is. Dit wordt het grofstoffelijke lichaam van de 

Ātman (ziel) genoemd. De wakende staat is die waarin de zinnen de kennis 

van objecten doen oprijzen. De Ātman die zich zowel met de wakende staat 

alsmede met het stoffelijke lichaam identificeert staat bekend als de Viśva. 

Deze drie (het stoffelijke lichaam, de wakende staat en de Viśva) tezamen 

worden met de letter 'A' in de monosyllabe Aum voorgesteld.  

2. De vijf niet-vervijfvoudigde rudimentaire elementen (tanmātra's) en hun 

effect, het subtiele lichaam, vormen tezamen wat 'Hiranyagarbha' wordt ge-

noemd. Het materiële subtiele lichaam kent zeventien bestanddelen, te weten: 

de vijf vitale krachten, de tien organen van waarneming en handeling, de geest 

en het intellect. Dat wordt het subtiele lichaam van de Ātman genoemd. 

3. Wanneer de zintuigen stil of teruggetrokken zijn, de kennis die uit de in-

drukken van de wakende staat oprijzen, tezamen met de daarin waargenomen 

imaginaire objecten wordt de droomstaat genoemd. De Taijasa is de Ātman 

die zich met zowel de droomstaat alsmede met het subtiele lichaam identifi-

ceert. Deze drie (het subtiele lichaam, de droomstaat en de Taijasa, worden 

door de tweede letter 'U' in de monosyllabe Aum voorgesteld. 

4. Verbonden met de reflectie van Puur-bewustzijn, wordt de Onwetendheid, 

die de Ātman verbergt en de oorzaak is van het grove alsmede subtiele licha-

men, 'Avyākṛta' of het ongemanifesteerde genoemd. Dit wordt het causale 

lichaam van Ātman genoemd. Het is bestaand noch niet-bestaand, zelfs noch 

zowel bestaand en niet-bestaand; noch verschillend van, noch identiek aan, 

noch zowel verschillend van en identiek aan, Ātman. Deze onwetendheid is 

noch samengesteld noch niet-samengesteld, noch zowel samengesteld en niet-

samengesteld, maar verwijderbaar door de kennis van de eenzelvigheid van 

Brahman en de Ātman alleen. 

5. Wanneer alle gedachten tezamen met het determinatieve intellect ophouden, 

terugval in zijn causale toestand, de staat van diepe slaap verschijnt. De per-

soonlijkheid die zich deze twee, namelijk het causale lichaam en de staat van 

diepe slaap, toe-eigent wordt als Prājña omschreven. Deze drie (het causale 

lichaam Onwetendheid, de staat van diepe slaap en de Prājña) worden door de 

derde letter 'M' in de monosyllabe Aum gesymboliseerd. 

6. Nu, de 'A', de wakende persoonlijkheid, moet zich oplossen in de 'U', de 

droompersoonlijkheid, en de 'U' in 'M', met andere woorden de diepe-slaap-

persoonlijkheid.  Verder, de 'M' moet gereduceerd worden tot 'Aum' en 'Aum' 

in 'Ik'. Ik ben, de Ātman, de getuige van alles, het Absolute, van de aard van 



3 

 

Puur Bewustzijn; Ik ben niet Onwetendheid noch zijn effect maar Ik ben 

Brahman alleen, voorgoed zuiver, altijd verlicht, altijd vrij en absoluut be-

staan. Ik ben de absolute gelukzaligheid, Eén zonder tweede en het innigst 

Bewustzijn. Verblijven in deze staat van absolute identificatie wordt samādhi 

of de staat van opperste-bewustzijn genoemd. 

7. 'Dat zijt Gij', 'Ik ben Brahman', 'Bewustzijn-gelukzaligheid is Brahman', 'Dit 

Zelf is Brahman' enz. - al deze Śruti's, d.i. de Upanishaadse uitspraken, zijn 

directe verklaringen naar de eenzelvigheid van de Ātman, de individuele ziel, 

en Brahman. Dat is wat Pañcikaraṇam of 'vervijfvoudiging' wordt genoemd. 

Hier eindigt de kleine verhandeling genaamd 'Pañcikaraṇam', opgesteld door 

Bhagavān Śrī Śaṅkarācarya. 

 

Noot van de vertaler: 

1. Samenvattend: 

 A = Viśva + totale som van alle stoffelijke objecten (Virāṭ) + wakende 

staat 

U = Taijasa + totale som van alle subtiele objecten (Hiraṇyagarbha) + 

droomstaat 

M = Prājña + het algehele causale lichaam (Avyākṛta) + diepe slaap staat. 

2.  Vervijfvoudiging (quintuplication) is in Pañcikaraṇam Vārttika (64 ver-

zen) nader uitgelegd tevens als de vorming van de grofstoffelijke elementen 

uit de subtiele elementen (tanmātra's). 

In dit verband Pañcikaraṇam Vārttika vers 3: 

Uit dat (opperste Brahman) ontsproot Ether
1
 (akaśam) die van de aard van 

geluid (śabda-tanmātra) is. 

Uit Ether, Lucht (vāyuh) met het kenmerk van aanraken (tasten) 

(sparśatmakah) kwam tot bestaan. 

Dan weer Licht (tejah), waarvan het kenmerk vorm (rūpātmakam) is, kwam 

voort. 

Uit Licht ontstond Water (āpah) met smaak (proeven) (rasātmikah). 

Uit Water ontstond Aarde (mahi) gekarakteriseerd door reuk (geur, ruiken) 

(Gandhātmikā). 

                                                      
1
 Op de vraag waarom Brahman vergankelijke vormen aanneemt  wordt geantwoord 

dat zoals goud niet zonder vorm kan bestaan zo ook voor het zuiver bewustzijn (cit) 

niet mogelijk is zonder manifestatie te bestaan (Yoga Vāsiṣṭha V.1. 82.6). 



Śrī Sureśvarāchārya's Vārttika 

 over Pañcikaraṇam van Śaṅkara  

1. 'Aum' openbaart de hoogste waarheid en is de essentie van alle 

Veda's. De methode van concentratie door dat 'Aum' wordt ter wille van 

hen die naar bevrijding streven, hier uitgelegd. 

2. De Opperste Brahman, eeuwig vrij en onveranderlijk, bestond alleen. 

Dat, als gevolg van de opgelegde identiteit met Zijn eigen Māyā, werd, 

als het ware, het zaad van het universum als het ongevormde en onbe-

noemde. 

3. Uit Dat ontstond Ether, met het kenmerk geluid. Uit Ether, Lucht, 

gekenmerkt met tast, kwam tot bestaan. Daarvan weer Licht met het 

kenmerk vorm was tot standgebracht. Uit het Licht ontstond Water, van 

de aard van smaak. Uit Water kwam Aarde tot bestaan met het kenmerk 

geur. 

4, 5, 6. Ether heeft alleen het kenmerk van geluid. Lucht heeft het dub-

bele kenmerk van geluid en aanraking. Van Licht en vuur wordt gezegd 

dat het de drievoudige kenmerken bezit; geluid, aanraking en vorm. 

Water heeft vier kenmerken: geluid, aanraking, vorm en smaak. Aarde 

is begiftigd met vijf kenmerken: geluid, aanraking, vorm, smaak en 

reuk. Uit al deze subtiele elementen ontstond het grote, universele, al-

lesdoordringende principe, genaamd 'Sutra'. 

7. Deze subtiele elementen leveren de grove elementen waaruit VIRAT 

- de Macrokosmos of het geheel aan objecten - tot bestand kwam. De 

wijzen beschouwen deze elementen als grof alleen nadat ze het proces 

van vervijfvoudiging zijn ondergaan.  

8-10. Elk van de verschillende elementen, Aarde enz.,  moet in twee 

gelijke delen worden verdeeld. Een van deze twee delen moet verder in 

vier gelijke delen worden verdeeld. Nu moet aan een helft van elk ele-

ment een kwart van elk gehalveerde elementen worden toegevoegd voor 

de aanmaak van een grof element. Dus Ether zal vijf samenstellende 

delen tellen. Een helft zal bestaan uit Ether en de andere helft zal be-

staan uit de vier delen die gezamenlijk door alle andere vier elementen 

zijn geleverd. Dat geldt ook in het geval van de andere vier elementen 

zoals Lucht enz. 



5 

 

11. De grove elementen zijn combinaties. Deze brengen de Virāṭ voort, 

dat is de gehele som van alle grofstoffelijke lichamen. Dit is het fysieke 

lichaam van de lichaamloze Ātman. 

12. De ene ondeelbare Brahman doet zich door illusie als drievoudig 

voorkomen maar niet in werkelijkheid. Deze drie vormen zijn 'het do-

mein van de goden', 'het domein behorende tot het lichaam' en 'het do-

mein van de elementen'. 

13. De zintuigen, gestimuleerd door de betreffende goden, doen kennis 

van objecten oprijzen. Die kennis, dat uit het gewaarworden van externe 

objecten zoals geluid enz. komt, wordt de wakende staat genoemd. 

14. Het zintuig van horen (oor) hoort bij het lichaam, terwijl wat ge-

hoord wordt, namelijk geluid, behoort tot het domein van de elementen. 

En de kwarten
2
, in dit verband, wordt gezegd, moet tot het domein van 

goden te worden aangerekend. 

15. Over het tastzintuig (huid), wordt gezegd, dat het behoort tot het 

lichaam, en wat aangeraakt wordt gekenmerkt door  de zin van aanra-

king, behoort tot het domein van de elementen. En de god van lucht is 

hier de heersende godheid. 

16. Het zintuig van zien behoort tot het lichaam. Dat wat gezien wordt, 

gekenmerkt door vorm, behoort tot het domein van de elementen, en de 

Zon is de overeenkomende godheid in het domein van goden. 

17. Het zintuig van smaak behoort tot het lichaam en wat door de tong 

geproefd wordt, behoort tot het domein van de elementen, De god 

Varuna, is de heersende godheid in de tong. 

 18. Van het reukzintuig, wordt gezegd, tot het lichaam te behoren. Dat 

wat geroken wordt, hebbende de aard van geur, behoort tot het domein 

van elementen, en de Aarde-god is daar de heersende godheid. 

19. Er wordt gezegd dat het orgaan van spraak tot het lichaam behoort, 

waarbij wat gesproken wordt, zijnde van de aard van geluid, behoort tot 

het domein van elementen. De god van vuur is daar de heersende god-

heid. 

                                                      
2
 Met de kwarten geassocieerde godheden die in de vorm van de zin van horen binnen 

in de oren zijn getreden. 



6 

 

20. Het orgaan van de handen, wordt er gezegd, behoort tot het lichaam. 

Dat wat gehanteerd wordt behoort tot het domein van de elementen, en 

de god Indra, is daar de heersende godheid. 

21. Het orgaan van de voeten, wordt er gezegd, behoort tot het lichaam. 

Dat wat in dit verband het object of de plaats van bestemming is be-

hoort tot het domein van de elementen, en de god Indra, is daar de heer-

sende godheid. 

22. Het orgaan van uitscheiding is binnen het domein van het lichaam. 

Uitscheiding behoort tot het domein van de elementen. De god van de 

dood is de heersende godheid. 

23. Het geslachtsorgaan behoort tot het lichaam. Het oogmerk van ple-

zier is de corresponderende factor in het domein van de elementen. De 

god Prajapati is de heersende godheid. 

24. Over de geest wordt gezegd dat het tot het domein van het lichaam 

behoort. Waaraan gedacht wordt behoort tot het domein van de elemen-

ten. De maan-god is de heersende godheid van de geest. 

25. Het determinatieve intellect (buddhi) behoort tot het domein van het 

lichaam, waarbij al wat daaraan wordt onderworpen behoort tot het do-

mein van de elementen. De god Bṛhaspati is de heersende godheid. 

26. Evenzeer, het gevoel van ego is in de sfeer van het lichaam, en al 

wat met betrekking tot het gevoel van ego wordt uitgevoerd behoort tot 

het domein van de elementen. De god Rudra is de heersende godheid. 

27. Het vermogen tot overweging (citta), wordt er gezegd, in de sfeer 

van het lichaam is, en dat wat het object van redenering is tot het do-

mein van de elementen behoort. Kshetrajña, of het getuige Bewustzijn, 

is de overeenkomende godheid in het domein van de goden. 

28. Onwetendheid (tamas), wordt er gezegd, dat het in de sfeer van het 

lichaam is, waarbij veranderingen die daarin plaatsvinden tot het do-

mein van de elementen behoort. De opperste Godheid (Īśvara) is de 

heersende godheid. 

29. Aldus, met 'wakende staat' wordt bedoeld de kennis van de desbe-

treffende objecten die voortkomt uit de werking van de zintuigen, zowel 



7 

 

uitwendig als inwendig, bijgestaan door hun overeenkomende godhe-

den.  

30. Dat wat Zichzelf identificeert met zowel de wakende staat als het 

lichaam, dat de zetel van de zinnen is, wordt beschreven als Viśva.  

31. Deze Viśva (het individuele bewustzijn dat zich met de wakende 

staat en het fysieke lichaam identificeert) moet als identiek aan Virāṭ 

(het microkosmische bewustzijn) worden beschouwd zodat dualiteit 

overstegen kan worden. 

32, 33, 34. De vijf waarnemingsorganen zijn de zintuigen van horen, 

aanraking, zien, ruiken en smaak. Er zijn ook vijf organen van hande-

len, n.l. dat van spraak, handen, voeten, uitscheiding en voortbrengen. 

Er zijn vier interne organen, n.l. de geest, het intellect, het ego en het 

apparaat van overweging. De geest overweegt de pro's en contra's van 

een onderwerp, en het intellect is het vermogen dat keuzes maakt. 

Evenzeer, het beginsel van ego, zegt men, van de aard van het gevoel 

van eigenaarschap is, en, Citta of geheugen die factor is dat herinnert. 

35, 36, 37.1. De Prāṇa, Apāna, Vyāna, Udāna en Samāna - al deze wor-

den de vijf vitale krachten genoemd. De subtiele elementen zijn even-

eens vijf in getal; te weten: ether, lucht, vuur, water en aarde. Al deze 

vijf groepen tezamen met onwetendheid (onwetendheid van onze ware 

aard), verlangen en handeling - ook de acht steden genoemd - gaan het 

subtiele (linga) lichaam vormen. Dit is het illusoire subtiele lichaam van 

het binnenste Zelf of Ātman.  

37.2, 38. Droom is de staat bedongen door de non-activiteit van de zin-

tuigen, met betrekking tot de potentie van de indrukken van de wakende 

staat en het functioneren van bewustzijn in de rol van subject en object 

(waarnemer en waargenomene). Het ego dat het gevoel van eigenaar-

schap in relatie tot beiden heeft (de droomstaat en het subtiele lichaam) 

wordt 'Taijasa' genoemd. 

39.1. De wijze moet deze Taijasa als identiek aan Hiraṇyagarbha, het 

geheel van subtiele objecten, beschouwen. 

39.2, 40. Verbonden met de reflectie van Puur Bewustzijn, vormt de 

onwetendheid van de Ātman - de oorzaak van de grove en subtiele li-

chamen - het Ongemanifesteerde (d.i. on-genaamd, on-gevormed). Dit 



8 

 

is noch bestaand noch niet-bestaand, noch beiden bestaand en niet-

bestaand. Het is noch verschillend van, noch gelijk aan Ātman. 

41. Het bestaat noch uit delen, noch is het onsamengesteld, zelfs noch 

samengesteld noch onsamengesteld. Vanwege zijn onwerkelijkheid, is 

het vatbaar voor eliminatie door de realisatie van de gelijkheid van 

Brahman en Ātman. 

42. In analogie met de banyanboom in het zaad, wanneer alle gedachten 

verdwijnen en wanneer het determinerende intellect opgaat in zijn cau-

sale staat, breekt de staat van diepe slaap aan. 

43. De persoonlijkheid die deze twee (de diepe slaap en het causale li-

chaam) toe-eigent wordt Prājña genoemd. Men dient deze Prājña als het 

gelijke te beschouwen van de Grote Oorzaak van het Universum Īśvara.  

44. De Ultieme Realiteit die één, en van de aard van Puur Bewustzijn is, 

verschijnt ten gevolge van illusie als de menigte in de vormen van 

Viśva, Taijasa, Prājña, Virāṭ, Sutra (Hiraṇyagarbha) en Akasha. 

45. De drie vormen, Viśva, Taijasa en Prājña, Moet beschouwd worden 

als gelijke respectievelijk met Virāṭ, Sutratma en Akshara, zodat het 

niet-bestaan van deze entiteiten kan worden vastgesteld. 

46. 'Aum' is de gehele universum gevormd door de drie zelven Viśva, 

Taijasa en Prājña. Dit is zo omdat er uiteindelijk geen verschil bestaat 

tussen naam en het genoemde (entiteit) en ook omdat deze twee nimmer 

als wederzijdse scheiding gekend worden. 

47. Het onderdeel 'A' is Viśva, en de letter 'U' wordt als Taijasa be-

schouwd, terwijl de laatste letter 'M' één met Prājña is. Dus de gelijk-

heid van deze samenstellende delen van 'Aum' en de drie zelven moet in 

de juiste wijze begrepen worden. 

48. Contemplerend met grote zorg op deze grote waarheid, zelfs voor-

afgaand aan het dagen van Samādhi, dient men al dit op progressieve 

wijze op te lossen in de volgorde van grove, subtiele en causale staten 

in de Opperste Ātman, dat van de aard van Puur Kennis is. 

49. De wakende persoonlijkheid van Viśva, gesymboliseerd door 'A' 

moet opgelost worden in 'U' (dat is de droom-persoonlijkheid). De sub-

tiele stralende persoonlijkheid van droom, de Taijasa, gesymboliseerd 



9 

 

door 'U' moet opgaan in 'M' (dat is de persoonlijkheid van diepe slaap). 

Wederom, de Prājña, het diepe-slaap Bewustzijn gesymboliseerd door 

'M' en die de causale persoonlijkheid is, moet teruggebracht worden 

naar de Ātman, of de natuur van Puur Bewustzijn. 

50, 51. Ik ben de Atman, Puur Bewustzijn, eeuwig pure intelligentie  

van de Absolute, altijd vrij en Eén zonder een tweede. Ik ben de onein-

dige Gelukzaligheid. Ik ben Vasudeva, de alles doordringende Opperste 

Essentie en Ik ben Aum. Aldus begrijpend moet ook het contemplatieve 

vermogen opgaan in de uiteindelijke getuige, het Absolute Ātman. 

52. Wanneer de contemplatieve geest is opgegaan in de Ātman, Puur 

Bewustzijn, mag het niet verstoord worden. Men dient dan als het On-

eindige Bewustzijn, gelijkend op de volle en bewegingsloze oceaan, te 

verblijven. 

53. Op deze wijze door constante praktijk realiseert een aspirant, begif-

tigd met vertrouwen en overgave en die de zinnen en kwaad heeft 

overwonnen, de Ātman, de Ene zonder tweede. 

54. De ervaringswereld in zijn geheel is van de aard van smart, aan het 

begin, in het midden en aan het einde. Daarom, na afstand doen van 

alles, dient een aspirant standvastig in Waarheid te verblijven. 

55. Voor hem, die de allesdoordringende Ātman ziet, van de aard van 

opperste vrede en gelukzaligheid en de enige werkelijkheid, blijven er 

niets meer te bereiken, en niets meer te worden geweten. 

56. De wijze mens bereikt het hoogste punt van het leven, heeft niets 

meer te verrichten, en dus wordt eeuwig vrij terwijl hij leeft.  

57. Soms, zelfs wanneer hij in het gewone verloop van het leven gewaar 

wordt van dualiteit, ziet hij dat in werkelijkheid niet als verschillend 

van de altijd-bewuste Ātman, omdat Bewustzijn stroomt in en door al-

les. 

58. Bovendien, ziet de mens van perfectie de wereld van dualiteit als 

onwerkelijk, zoals het zien van twee manen wetende de werkelijkheid al 

die tijd. Zijn geest en hart door en door vol met de Ātman, ziet hij deze 

wereld niet. 



10 

 

59. De Upaniṣad zegt, "Zo lang prarābdha duurt enz.". In geval van een 

bevrijde functioneert prarābdha, zonder de potentie van begoocheling, 

alleen als verschijningen zoals het lichaam enz.. 

60-62. Nadat de overgebleven Prarābdha is doorlopen, bereikt de ver-

lichte de staat van Viṣṇu, het Opperste Werkelijkheid, die: 

- vrij is van de duisternis van Onwetendheid en ontdaan van alle ver-

schijningen, 

- is van de aard van vlekkeloos bewustzijn en absolute zuiverheid, 

- noch af te wijzen noch toe te laten is, 

- van de aard van zelfstralende bewustzijn en Gelukzaligheid is, 

- overstijgt de geest en spraak, en het onderscheid van naam en het ge-

noemde. 

63. Deze verhandeling behoort door de zoekers naar zelfrealisatie be-

studeerd en op de juiste wijze begrepen te worden. Men dient de studie 

van deugden als nederigheid, dienstbaarheid uit het hart enz. aan de 

leraar voor te leggen. 

64. Hij die uitmunt in het begrijpen en in onthechting van aardse en 

hemelse soort plezier, in ernst tot eenwording met het Opperste streeft, 

dient deze wetenschap grondig in praktijk brengen gedurende de sche-

mering van zijn gehele leven. 

* * * 

  



11 

 

Pañcikaraṇam 

Śaṅkara  

om 

śrīmacchaṅkarācāryaviracitam pañcīkaraṇam 

om pañcīkṛtampañcamahābhūtāni tatkāryaṁ 

ca sarvaṁ virāḍityucyate | 

etatsthulaśariramātmanaḥ | 

īndriyairarthopalabdhirjāgaritam | 

tadubhayābhimānyātmā viśvaḥ | 

etat trayamakāraḥ || 1|| 

apañcīkṛtapañcamahābhūtāni pañcatanmātraṇi 

tatkāryaṁ ca pañca prāṇāḥ daśendriyāṇi 

manobuddhiśceti saptadaśakaṁ liṅkam bhautikaṁ 

hiraṇyagarbha ityucyate | 

etatsūkṣmaśariramātmanaḥ || 2|| 

karaṇeṣūpasaṁhṛteṣu jāgaritasaṁskārajaḥ pratyayaḥ 

saviṣayaḥ svapna ityucyate | 

yadubhayābhimānyātmā taijasaḥ | 

etat trayamukāraḥ || 3|| 

śarīradvayakāraṇamātmājñānaṁ 

sābhāsamavyākṛtamityucyate | 

etat kāraṇaśarīramātmanaḥ | 

tacca na sannāsannāpi sadasanna bhinnaṁ nābhinnaṁ 

nāpi bhinnābhinnaṁ kutaścit 

na niravayavaṁ na sāvayavaṁ 

nobhayaṁ kintu 

kevalabrahmātmaikatvajñānāpanodyam || 4|| 

sarvaprakārajñānopasaṁhāre buddheḥ 

kāraṇātmanā'vasthānaṁ suṣuptiḥ | 

tadubhayāmimānyātmā prājñaḥ | 

etat trayam makāraḥ || 5|| 

akāra ukāre ukāro makāre makāra oṅkāre 

oṅkāro'hamyeva | 

ahamātmā sākṣī kevalaścinmātrasvarūpaḥ 

nājñānaṁ nāpi tatkāryaṁ kintu 

nityaśuddhabuddhamuktasatyasbhāvaṁ 



12 

 

paramānandādvayaṁ pratyagbhūtacaitanyaṁ brahmai 

vāhamasmītyabhedenāvasthānaṁ samādhiḥ || 6|| 

tattvamasi brahmahamasmi prajñānamānandaṁ brahma 

ayamātmā brahma ityādiśrutibhyaḥ || 7|| 

iti pañcīkaraṇaṁ bhavati || 

iti śrīśaṅkarācāryaviracitaṁ pañcīkaraṇam || 

 

 

pañcīkaraṇavārttikam 

            śrīsureśvarācāryakṛta 

omkāraḥ sarvavedānāṁ sārastattvaprakāśakaḥ | 

tena cittasamādhānaṁ mumukṣūṇāṁ prakāśyate || 1|| 

āsīdekaṁ paraṁ brahma nityamuktamavīkriyam | 

tatsvamāyāsamāveśād bījamavyākṛtātmakam || 2|| 

tasmādākāśamutpannaṁ śabdatanmātrarūpakam | 

sparśātmakastato vāyustejorūpātmakaṁ tataḥ || 3|| 

āpo rasātmikāstasmāttābhyo gandhātmikā mahi | 

śabdaikaguṇamākāśaṁ śabdasparśaguṇo marūt || 4|| 

śabdasparśarūpaguṇaistriguṇaṁ teja ucyate | 

śabdasparśarūparasaguṇairāpaścaturguṇāḥ || 5|| 

śabdasparśarūparasagandhaiḥ pañcaguṇā mahī | 

tebhyaḥ samabhavatsūtraṁ bhūtaṁ sarvātmakaṁ mahat || 6|| 

tataḥ sthūlāni bhūtāni pañca tebhyo virāḍabhūt | 

pañcīkṛtāni bhūtāni sthūlānītyucyate budhaiḥ || 7|| 

pṛthivyādīni bhūtāni pratyekaṁ vibhajed dvidhā | 

ekaikaṁ bhāgamādāya caturdhā vibhajetpunaḥ || 8|| 

śekaikaṁ bhāgamekasmin bhūte saṁveśayetkramāt | 

tataścākāśabhūtasya bhāgāḥ pañca bhavanti hi || 9|| 

vāyvādibhāgāśctvāro vāyvādiṣvevamādiśet | 

pañcīkaraṇametatsyādityahustattvavedinaḥ || 10|| 

pañcakṛtāni bhūtāni tatkāryaṁ ca virāḍ bhavet | 

sthūlaṁ śarīrametatsyādaśarīrasya cātmanaḥ || 11|| 



13 

 

adhidaivatamadhyātmamadhibhūtamiti tridhā | 

ekaṁ brahma vibhāgena bhramādmāti na tattvattaḥ || 12|| 

indriyairarthavijñānaṁ devatānugrahāntivataiḥ | 

śabdādiviṣayaṁ jñānaṁ tajjāgaritamucyate || 13|| 

śrotramadhyātmamityuktaṁ śrotavyaṁ śabdalakṣaṇam | 

adhibhūtaṁ tadityuktaṁ diśastatrādhidaivatam || 14|| 

tvagadhyātmamiti proktaṁ spraṣṭavyaṁ sparśalakṣaṇam 

adhibhūtaṁ tadityuktaṁ vāyustatradhidaivatam || 15|| 

cakṣuradhyātmamityuktaṁ draṣṭavyaṁ rūpalakṣaṇam | 

adhibhūtaṁ tadityuktamādityo'trādhidaivatam || 16|| 

jihvā'dhyātmaṁ tayā'svādyamādhibhūtaṁ rasātmakam | 

varūṇo devatā tatra jihvāyāmadhidaivatam || 17|| 

dhrāṇamadhyātmamityuktaṁ dhrātavyaṁ gandhalakṣaṇam | 

adhibhūtaṁ tadityuktaṁ pṛthivyatrādhidaivatam || 18|| 

vāgadhyātmamiti proktaṁ vaktvayaṁ śabdalakṣaṇam | 

adhibhūtaṁ tadityuktamagnistatrādhidaivatam || 19|| 

hastāvadhyātmamityuktamādātavyaṁ ca yadmavet | 

adhibhūtaṁ tadityyuktamindrastatrādhidaicatam || 20|| 

pādāvadhyātmamityuktaṁ gantavyaṁ tatra yadmavet | 

adhibhūtaṁ tadityuktaṁ viṣṇustatrādhidaivatam || 21|| 

pāyurindriyamadhyātmaṁ visargastatra yo bhavet | 

adhibhūtaṁ tadityuktamṁ mṛtyustatrādhidaivatam || 22|| 

upasthendriyamadhyātmaṁ stryādyānandasya kāraṇam 

adibhūtaṁ tadityuktamadhidaivaṁ prajāpatiḥ || 23|| 

mano'dhyātmamiti proktaṁ mantavyaṁ tatra yadmavet | 

adhibhūtaṁ tadityuktaṁ candrastatrādhidaivatam || 24|| 

buddhiradhyātmamityuktaṁ boddhavyaṁ tatra yadmavet | 

adhibhūtaṁ tadityuktamadhidaivaṁ bṛhaspatiḥ || 25|| 

ahaṅkārastathā'dhyātmamahaṅkartavyameva ca | 

adhibhūtaṁ tadityuktaṁ rudrastatrādhidaivatam || 26|| 

citamadhyātmamityuktaṁ cetavyaṁ tatra yadmavet | 

adhibhūtaṁ tadityuktaṁ kṣetrajño'trādhidaivatam || 27|| 



14 

 

tamo'dhyātmamatmiti proktaṁ vikārastatra yo bhavet | 

adhibhūtaṁ tadityuktamīśvaro'trādhidaivatam || 28|| 

bāhyāntaḥkaraṇairevaṁ devatānugrahānvitaiḥ | 

svaṁ svaṁ ca viṣyajñānaṁ tajjāgaritamucyate || 29 

yeyaṁ jāgaritāvasthā śarīraṁ karaṇāśrayam | 

yastayorabhimānī syadviśva ityabhidhīyate || 30|| 

viśvaṁ vairājarūpeṇa paśyedmedanivṛttaye | 

jñānendriyāṇi pañcaiva pañca karmendriyāṇi ca || 31|| 

śrotratvaṅnayanaghrāṇajihvā dhīndriyapañcakam | 

vākpāṇipādapāyūpasthāḥ karmendriyapañcakam || 32|| 

manobuddhirahaṅkāraścittaṁ ceti catuṣṭayam | 

saṅkalpāravyaṁ manorūpaṁ buddhirniścayarūpiṇī || 33|| 

abhimānātmakastadvadahaṅkāraḥ prakīrtitaḥ | 

anusandhānarūpamṁ ca cittamityabhidhīyate || 34|| 

prāṇo'pānastathā vyāna udānāravyastathaiva ca | 

samānaśceti pañcaitāḥ kirtitāḥ praṇavṛttayaḥ || 35|| 

khavāvyagnyambukṣitayo bhūtasūkṣmāṇi pañca ca | 

avidyākāmakarmāṇi liṅgaṁ puyeṣṭakaṁ viduḥ || 36|| 

etatsūkṣmaśarīraṁ syānmāyikaṁ prātyagātmanaḥ | 

karaṇoparame jāgratsaṅkārotthaṁ prabodhavat || 37|| 

grāhyagrāhakarūpeṇa sphuraṇaṁ svapna ucyate | 

abhimānī tayoryastu taijasaḥ parikīrtitaḥ || 38|| 

hiraṇyagarbharūpeṇa taijasaṁ cintayed budhaḥ | 

caitanyābhāsakhacitaṁ śarīradvayakāraṇam || 39|| 

ātmājñānaṁ tadavyaktamavyākṛtamitīryate | 

na sannāsanna sadasadminnābhinnaṁ na cātmanaḥ || 40|| 

na sabhāgaṁ na nirbhāgaṁ na cāpyubhayarūpakam | 

brahmātmaikatvavijñānaheyaṁ mithyātvakāraṇāt || 41|| 

jñānānāmupasaṁhāro budveḥ karaṇatāsthitiḥ | 

vaṭabīje vaṭasyeva suṣuptirabhidhīyate || 42|| 

abhimānī tayoryastu prājña ityabhidhīyate | 

jagatkāraṇarūpeṇa prājñātmānaṁ vicintayet || 43|| 



15 

 

viśvataijasasauṣupta virāṭ sūtrākṣarātmabhiḥ | 

vibhinnamiva saṁmohādekaṁ tattvaṁ cidātmakam || 44|| 

viśvādikatrayaṁ yasmādvairājāditrayātmakam | 

ekatvenaiva sampaśyedanyābhāvaprasiddhaye || 45|| 

omkāramātramakhilaṁ viśvaprājñādilakṣaṇam | 

vācyavācakatābhedādbhedenānupalābdhitaḥ || 46|| 

akāramātraṁ viśvaḥ syādukārastaijasaḥ smṛtaḥ | 

prājño makāra ityevaṁ paripaśyetkrameṇa tu || 47|| 

samādhikālātpragevaṁ vicintyātiprayatnataḥ | 

sthūlasūkṣmakramātsarvaṁ cidātmani vilāpayet || 48|| 

akāraṁ purūṣaṁ viśvamukāre pravilāpayet | 

ukāraṁ taijasaṁ sūkṣmaṁ makāre pravilāpayet || 49|| 

makāraṁ karaṇaṁ prājñaṁ cidātmani vilāpayet | 

cidātmā'haṁ nityaśuddhabuddhamuktasadadvayaḥ || 50|| 

paramānandasandohavāsudevo'hamomiti | 

jñātvā vivecakaṁ cittaṁ tatsākṣiṇi vilāpayet || 51|| 

cidātmani vilīnaṁ cettaccittaṁ naiva cālayet | 

pūrṇabodhātmanā'sīta pūrṇācalasamudravat || 52|| 

evaṁ samāhito yogī śraddhabhaktisamanvitaḥ | 

jitendriyo jitakrodhaḥ paśyedātmānamadvayam || 53|| 

ādimadhyāvasāneṣu duḥkhaṁ sarvamidaṁ yataḥ | 

tasmātsarvaṁ parityajya tattvaniṣṭho bhavetsadā || 54|| 

yaḥ paśyetsarvagaṁ śāntamānandātmānamadvayam | 

na tena kiṁcidāptatyaṁ jñātavyaṁ vāvaśiṣyate || 55|| 

kṛtakṛtyo bhavedvidvāñjīvanmukto bhavetsadā | 

ātmanyevārūḍhabhāvo jagadetanna vīkṣate || 56|| 

kadācidavyavahāre tu dvaitaṁ yadyapi paśyati | 

bodhātmavyatirekeṇa na paśyati cidanvayāt || 57|| 

kintu paśyati mithayaiva diṅ mohenduvibhāgavat | 

pratibhāsaḥ śarīrasya tadā'prārabdhasaṅkṣayāt || 58|| 

tasya tāvadeva ciramityādi śrutirabravīt | 

prārabdhasyānuvṛttistu muktasyābhāsamātrataḥ || 59|| 



16 

 

sarvadā mukta eva syājjñātatattvaḥ pumānasau | 

prārabdhabhogaśeṣasya  saṅkṣaye tadanantaram || 60|| 

avidyātimirātītaṁ sarvābhāsavivarjitam | 

citanyamamalaṁ śuddhaṁ manovācāmagocaram || 61|| 

vācyavācakanirmuktaṁ heyopādeyavarjitam | 

prajñānaghanamānandaṁ vaiṣṇavaṁ padamaśnute || 62|| 

idaṁ prakaraṇaṁ yatnājjñātavyaṁ bhagavattamaiḥ | 

amānitvādiniyamairgurūbhaktiprasādatah || 63|| 

imāṁ vidyāṁ prayatnena yogī sandhyāsu sarvadā | 

samabhyasedihāmutrabhogānāsaktadhīḥ sudhīḥ || 64|| 

iti śrīmatsureśvarācāryaviracitaṁ pañcīkaraṇavārttikaṁ sampūrṇam || 

* * * 

 


