
सदाचारःसदाचारःसदाचारः               
वके   

SSSAAADDDĀĀĀCCCĀĀĀRRRAAAḤḤḤ      
 

ŚŚŚaaaṅṅṅkkkaaarrraaa   

DDDEEEUUUGGGDDDZZZAAAAAAMMM   

LLLEEEVVVEEENNN   





 
 
 
 
 

सदाचारः 
Sadācāraḥ 

Deugdzaam Leven 

 

Śrī Śaṅkaracārya   

  



4 

 

 

Over dit boek 

Na het vertalen van een twaalftal werken van Śaṅkara1 verscheen er onlangs een 

van zijn zeer weinig bekende werken, Sadācara, op mijn pad. Net zo enthousiast 

over de inhoud als die van zijn eerdere werken kon de vertaling hiervan niet lang 

op zich laten wachten.  

Net als in zijn andere Prakaraṇa Grantha's wijst Śaṅkara ook in dit werk de weg 

naar zelfkennis en bevrijding. Dat doet hij met dewoorden van een wijze die zelf 

een deugdzaam leven leidt, stap voor stap en op diepgaande maar begrijpelijke 

wijze. In elk van zijn werken besteedt Śaṅkara extra aandacht aan een specifiek 

aspect. In Sadācara is dit 'kennis' en in het bijzonder onderscheid tussen 'jñāna' 

'vijñāna'. 

Bij deze vertaling kon ik op twee bronnen beschikken: 

1.  Complete Works of Śrī Śaṅkarācarya 1910 Edition (alleen in het Sanskrit),  

Volume 16. Deze is identiek aan de publicatie op de website van Sanskrit 

Documents: "sanskritdocuments.org". 

2.  Sadācaraḥ, vertaald door Swamini Vimalananda en uitgegeven door Chin-

maya  Mission, ISBN: 978-81-7597-330-5, 2005. 

De laatstgenoemde bevat tevens een woord-voor-woord Engelse vertaling en 

bespreking van de verzen door de vertaalster zelf. Ten opzichte van de onder 1. 

genoemde uitgave ontbreekt hier een vers en er zijn tevens enkele minimale ver-

schillen in de gebruikte Sanskrit woorden en ook in de volgorde van de verzen. 

Omdat deze verschillen in mijn visie niet van doorslaggevende betekenis bleek 

te zijn, heb ik dankbaar gebruik gemaakt van deze door de Chinmaya Mission 

uitgegeven versie.  

Deze vertaling omvat de Sanskrit tekst Devanāgarī schrift, de transliteratie en de 

woord-voor-woord vertaling van de verzen. Waar nodig heb ik de tekst voorzien 

van toelichtingen zoveel mogelijk in overeenstemming met Śaṅkara's andere 

werken. 

Ronald Fransen dank ik voor zijn enthousiaste steun en bijdragen aan de tot-

standkoming van deze uiteindelijke vertaling. 

Ferit Arav 

Hengelo, september 2018  

                                                 
1
 Zie https:\\arav.live 



5 

 

Sadācāraḥ,  
de verzen 

1. Gegroet Heer Viṣṇu, die van de natuur van 
 Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid is. 
 De bestaansgrond van de wereld, 
 De altijd tegenwoordige, volledige en eeuwige. 

2  Nu zal ik hier Sadācāra uitleggen, 
Dat zuiver en welgezind is 
En door alle Vedantische teksten wordt erkend, 
Nodig voor het verwerven van de Kennis van de Yogins 

3. Bij dageraad herinner Ik me die straling van het Zelf 
Gelijk aan de uit zichzelf stralende Zon. 
Moge die voortreffelijk Ene onze geesten inspireren 
Naar [het Zelf dat van de aard van] Bewustzijn-Gelukzaligheid [is]. 

4. Ik ben waarlijk die opperste, oneindige, loutere Kennis, 

 Welke gevestigd wordt door de methode van 
 Overeenstemming en tegenstrijdigheid  
 Met betrekking tot de staten van waken, dromen en diepe slaap. 

5. Dit is het spel van kennis en onwetendheid 
 En wordt alleen in kennis en onwetendheid gezien. 

 Na het opgeven van kennis en onwetendheid [beiden] 
 Blijft alleen Kennis over. 

6. Het lichaam is uiterst onzuiver 
 En de bewoner ervan uiterst zuiver. 
 De kennis van ‘Ik ben ongebonden” 
 Wordt als Zuivering verklaard. 

7. Zoals een vis, speelt mijn geest altijd 
 In de oceaan van gelukzaligheid. 
 De uitnemende wateren van kennis 
 Verschoont de mens en loutert het Zelf. 

8.  Daarnaast dient men aan boetedoening te doen 
 Door het bedwingen van uit- en inademing, 
 Na de geest goed te hebben weggelegd in het Absolute 
 Zoals een in water onderdompelde pot. 

9. De geest is wensloos 
 Bij de verbinding van oplossing en projectie. 
 Hij die dat bereikt is bevrijd. 
 Daarover is er geen twijfel. 



6 

 
10. De fluistering van “Ik ben Dat, Dat ben Ik”  

 Vindt plaats in alle tijden in alle wezens. 
 Door de kennis hiervan 
 Wordt men van alle bindingen verlost. 

11.  Verzadiging is de tevredenheid van de zinnen 
 Door de gelukzaligheid van het Zelf. 

 Bij het waarnemen van de geest door de geest 
 Straalt het Zelf uit Zichzelf. 

12 Men dient de geest als de enige offergave  
Aan het zelfstralende vuur van het Zelf te offeren. 

Hij dient te worden erkend als de uitvoerende (het offervuur). 

Alle andere uitvoerenden zijn slechts naamgenoten. 

13. Van het lichaam wordt gezegd dat het de tempel is. 
 De bewoner van het lichaam is de zuivere Heer. 
 Bij het met volle devotie aanbidden, 
 Straalt Hij voort als de kennis van het Zelf. 

14 Studie van geschriften leidt tot Stilte.  
 Meditatie is het continu houden van de aandacht op Brahman. 
 De volledige ontkenning van beide door Kennis, 
 Is het zicht op de Waarheid. 

15. Ik herinner me niet, noch houd me in het minst op 
 Met het verleden en de toekomst. 
 Ik geniet zowel van het aangename als het onaangename 
 Die worden verkregen zonder voorkeur en afkeer 

16.  De wijzen beschrijven vreesloosheid 
 Voor alle wezens, als kennis . 

 Alleen de hunkering naar de gelukzaligheid van het Zelf 
  Wordt als het einde van onthechten beschouwd. 

17. Men moet naar de Upaniṣads luisteren, 
 En er met rationele analyse op reflecteren. 
 Na de continu praktijk hiervan in Yoga, 

 Rijst daaruit het zicht op het Zelf op. 

18. Men wordt iemand van rechtstreekse ervaring 
 Vanwege de woorden van de geschriften, 
 Als gevolg van de onpeilbare krachten daarvan; 
 Zoals een slapende ontwaakt door de woorden (van een ander). 

19. Onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf 
 Bestendigt Kennis. 



7 

 
 De leerling die door de Leraar onderwezen wordt 

 Overstijgt de Veda’s. 

20. Jij bent niet het lichaam noch de zintuigen, noch de geest, 
 Noch de organen van handeling, de levenskracht, en het intellect. 
 Omdat ze allen, zoals een pot, gezien worden  
 En veranderlijk en vergankelijk zijn. 

21 Dat wat uiterst zuiver is, vrij van diversiteit, 
[Van de aard van] kennis en zonder kenmerken,  
Zonder onzuiverheden en niet-duaal,  
De ene opperste gelukzaligheid, Dat zijt Gij. 

22 Dat wat gekend wordt aan het begin en aan het einde van klank, 
En ook tussen het begin en einde van gedachten, 
En dat wat altijd bestaat als de getuige van gedachten, 
Dat, waarlijk, ben jij. Vernietig de illusie. 

23. Er is eenzelvigheid tussen 
Het individuele stoffelijk lichaam en het universele stoffelijk lichaam, 
Tussen het individuele subtiel lichaam en het universele subtiel lichaam, 
Tussen het individuele causaal lichaam en het universele causaal lichaam, 
En ook tussen het (individueel) bewustzijn en het universeel bewustzijn. 

24. Zoals het oprijzen van de illusie dat het touw een slang is, 
 Zo ook ontstond de wereld vanwege illusie alleen, 
In het ene, uniforme, alles doordringend pure bewustzijn, 
 Dat van de natuur van éénheid van Brahman en het Zelf is. 

25. Wijze mensen weten dat de logici alleen  
 De ogenschijnlijke betekenis van het individu en de Heer accepteren 

 Dat Sāṅkhya en Yoga de onderliggende betekenis accepteren , 
 En de Vedantisten de eenzelvigheid van beiden zien. 

26 De oorzaak-en-gevolg aspecten van de ogenschijnlijke betekenis 
Van het individu en de Heer dienen te worden verworpen. 
Maar de onderliggende betekenis, dat van de aard van bewustzijn, 

En van dezelfde natuur is, die moeten behouden blijven. 

27. Waar is dan in de geschriften kennis te vinden over rituelen? 
 Gebruik van logica heeft evenmin tot gedegen conclusies geleid. 
 Sāṅkhya en Yoga gaan uit het dualiteitsbeginsel.  
 En de grammatici leggen zich alleen op woorden toe. 

28. Alle andere dwaalgeesten zijn zwak in zelfkennis. 
 Vanwege zijn directe ervaring 
 Schittert de non-duale wijsheid  
 Van Vedānta glansrijk. 



8 

 
29. Deze gebondenheid is van de aard van ‘ik’ en ‘mij’, 

 De ontkenning van ‘ik’ en ‘mij’ is bevrijding.  
 Gebondenheid en bevrijding verschijnen vanwege de guṇa’s. 
 En de guṇa’s zijn uit Prakṛti ontstaan. 

30. De Ene pure Kennis straalt 
 In alle staten van verwijlen; 

 De onfortuinlijke is zich niet bewust 
 Van zijn absolute en oneindige natuur. 

31. De kenner van de getuige van alle gedachten, 
 En van het levensprincipe van alle wezens  
 Als “Dat alleen ben Ik”, is waarlijk de bevrijde. 

Hierover kan geen twijfel zijn. 

32.  Door wiens uitstraling de kenner, het middel tot kennis, 
Het object van kennis, [en] de kennis van een object worden verlicht, 
Om Dat te kennen, 
Is er behoefte aan middelen van kennis? 

33. De gedachte neemt de vorm van een object aan. 
 Het object wordt verlicht door het gereflecteerde bewustzijn. 
 Dat wat de kennis van het object heeft 
 Wordt [door de wijze] als het Opperste Zelf gekend. 

34. Daar het Zelf, van de aard van Bewustzijn, 
 Zelf-stralend en onloochenbaar is, 
 Doordringt Het de gedachten. 
` Een reflectie [van het bewustzijn] kan dat niet doen. 

35. Gedachten bewegen van het ene naar een andere object. 

 En de staat van de geest ertussenin, die op zichzelf bestaat  
Zonder enige steun en zonder welke modificatie dan ook, 
Wordt gekend als Unmani. 

36. Wanneer de Cit-ta (geest) zonder ‘ta’ is, 
 Weet dat Citta (geest) dan zelf de Cit (bewustzijn) is. 

 De ‘ta’ stelt de oplegging van objecten voor, 
 Zoals in het kristal de kleur van de Chinese roos is opgelegd. 

37. Kennis alleen resteert wanneer 
 Kennis van objecten wordt verzaakt. 
 Wanneer de triade ophoudt 
 Wordt bevrijding verwezenlijkt. 

38. Al dit is niets anders dan de geest. 
 Die natuur van de geest is die van kennis. 



9 

 
 Onwetendheid [zeggen de wijzen] is illusie 

 En Kennis is de opperste staat. 

39. De wijzen verklaren dat deze twee, 
Onwetendheid en verkeerd begrip, dat is māyā . 
De Heer is de drager van māyā, 
En Dat wat māyā overstijgt is het onberispelijke. 

40. In de ruimte van bewustzijn, 
 [Wiens aard] bestaan en gelukzaligheid is, 
 Is māyā de wolk, de geest de bliksemschicht, het ego de donder, 
 En, waarlijk, de stortbui is bedwelming. 

41. In deze diep donkere illusie 
 Regent de Heer op speelse wijze. 
 Voor het eindigen van deze stortregen, 
 Is zelfrealisatie als de wind die de wolken uiteendrijft. 

42. Jñānam is het gewaarzijn van het verschil van de Ziener  
en het geziene, 
Vijñānam is de afwezigheid van het geziene (objecten). 
 De Waarheid is, waarlijk, één en niet duaal. 
Daarin is geen enkele verscheidenheid. 

43.  Kennis van het ervarene en de ervaarder 
 Wordt jñānam genoemd. 
 Vijñānam is de realisatie van de eenzelvigheid 
Van beiden, de ervaarder en het Opperste Heer zelf. 

44. Jñānam is indirecte kennis, ontstaan uit de studie van Geschriften. 
 Vijñānam is de zelf-realisatie van de aard van  

 De totale verwerping van de twee soorten van conditionering,  
 Behorende tot het Zelf en Brahman. 

45. Jñāna is het verstaan van de essentie van ‘Gij’. 
 Vijñāna is de kennis van het woord ‘Dat’. 
 Waarlijk, de kennis van de eenzelvigheid 

 Van deze twee woorden wordt jñāna-vijñāna genoemd. 

46. Onderscheid tussen het Zelf en het niet-Zelf noemt de wijze jñāna. 
En in deze wereld is onwetendheid verkeerd waarnemen. 
Vijñāna is het zien van de wereld 
Niets anders is dan Dat. 

47. Door de methode van de overeenstemming en tegenstrijdigheid 
 Ziet diegene die helder kan zien de Ene overal. 
 Verder, wat uit gedachten is ontstaan wordt jñāna genoemd. 
 Vijñāna is Pure Kennis [vrij van gedachten]. 



10 

 
48. Jñāna is de vernietiger van onwetendheid 

 Terwijl vijñāna van de natuur van beiden is. 
 Verwijlen in jñāna en vijñāna is de versmelting 
 In die altijd-bestaande Waarheid. 

49. De ervaarder is de pure sattva guṇa, 
En het instrument van ervaring is rajo guṇa. 

De Wijze zegt dat het object van ervaring tamo guṇa is 
 En het Zelf is de verlichter van dit alles. 

50. Hij die begiftigd is met de studie van de Veda’s 
En altijd trouw aan de eed van brahmacārya, 
Die alles als Brahman kent, 

Wordt een brahmacārī genoemd. 

51. Het lichaam wordt het huis genoemd. 
 De huishouder leeft temidden van de guṇa’s. 
 De wijze huishouder weet dat niet hij de doener is 
 Maar dat het de guṇa’s zijn die handelen. 

52. Wat is het nut van het dienen aan strenge soberheid 
 Voor hem wiens soberheid de aard van Kennis heeft? 
 Hij die vrij is van plezier en begeerte 
 Wordt een Vānaprastha genoemd. 

53. De overtuiging ‘Ik ben niet dit lichaam maar ik ben het Zelf’, 
 Is het bewijs van afstand doen. 
 Deze praktijk betreffende het lichaam is zeker sannyāsa, 
 En dit is zeker anders dan het allen maar dragen van oranje kleding.  

54. De wijze mensen die onophoudelijk  

Deze Sadācāra in praktijk brengen 
Worden gauw bevrijd van hergeboorten. 
Hierover kan geen enkele twijfel bestaan. 

       * * *  



11 

 सदाचारः 
sadācāraḥ2

, 

Deugdzaam leven 

सच्चिदानन्दकन्दाय जगदङ्कुरहतेव।े 
सदोच्चदताय परु्ा ाय नमोऽनन्ताय च्चवष्णव॥े१॥ 
saccidānandakandāya jagadaṅkurahetave | 

sadoditāya purṇāya namo'nantāya viṣṇave ||1|| 

namah: gegroet; viṣṇave: aan Heer Viṣṇu; saccidānandakandāya: van de natuur 

van bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid; jagadaṅkurahetave: de oorzaak van de 

wereld; sadoditāya: de altijd tegenwoordige; purṇāyā: de volledige: anantāya: 

de eeuwige.  

1. Gegroet Heer Viṣṇu, die van de natuur van 

 Bestaan-bewustzijn-gelukzaligheid is. 

 De bestaansgrond van de wereld, 

 De altijd tegenwoordige, volledige en eeuwige.  

 

सवावदेन्तच्चसद्धान्तरै्ग् ाच्चित ंच्चनम ालं च्चिवम।् 
सदाचरं प्रवक्ष्याच्चम योच्चगना ंज्ञानच्चसद्धय॥े२॥ 
sarvavedantasiddhāntairgrathitaṁ nirmalaṁ śivam | 

sadācaraṁ pravakṣyāmi yogināṁ jñānasiddhaye ||2|| 

pravakṣyāmi: Ik zal uiteenzetten; sadācara: wat zuiver is; nirmalam: dat zuiver 

is; śivam: welgezind, veel belovendwelwillend; grathitam: ontvouwd, uitgelegd; 

sarvavedantasiddhāntaih: door alle Vedantische teksten, schriften; 

jñānasiddhaye: voor het verwerven van kennis; yoginām: van de Yogins. 

2.  Nu zal ik hier Sadācāra uitleggen,  

 Dat zuiver en welgezind is  

 En door alle Vedantische teksten wordt erkend, 

 Voor het verwerven van de Kennis van de Yogins3.  

                                                 
2
 Sadācara: Monier Williams: Practise of good men, virtuous conduct, good manners. 

3
 Yogin: Beoefenaar van Yoga. 



12 

 

प्रातः स्मराच्चम दवेस्य सच्चवतरु् ाग ा आत्मनः  
वरेन्य ंतच्चद्धयो यो नच्चिदानन्द ेप्रचोदयात॥्३॥ 

prātaḥ smarāmi devasya saviturbharga ātmanaḥ  

varenyaṁ taddhiyo yo naścidānande pracodayāt ||3||  

smarāmi: Ik herinner (contempleer); prātaḥ: bij dageraad; yaḥ: die; harga: 

straling; devasya saviturbharga: van de uit zichzelf stralende Zon; tat varenyam: 

de meest voortreffelijke; pracodayāt: mag inspireren; nah: ons; dhiyaḥ: 

gedachten, geest, verstand; cidānande: naar Bewustzijn en Gelukzaligheid.  

3. Bij dageraad herinner ik me die straling van het Zelf 

Die gelijk is aan de uit zichzelf stralende Zon. 

Moge die voortreffelijk Ene onze geesten inspireren 

Naar [het Zelf dat van de aard van] Bewustzijn-Gelukzaligheid [is]. 

 

अन्वयव्यच्चतरकेाभ्ा ंजार्ग्त्स्वप्नसषुचु्चिष।ु 
यदकंे केवलं ज्ञान ंतदवेाच्चस्म परं बहृत॥्४॥ 
anvayavyatirekābhyāṁ jāgratsvapnasuṣuptiṣu | 

yadekaṁ kevalaṁ ṁ tadevāsmi paraṁ bṛhat ||4||| 

aham: Ik ben; eva: waarlijk, inderdaad; tat: dat; param: opperste; bṛhat: 

oneindig; yat: welke: kevalam: louter; ekam: één; jñānam: Kennis; 

anvayavyatirekābhyām: welke gevestigd wordt door het systeem van 

overeenstemming en tegenstrijdigheid; jāgratsvapnasuṣuptiṣu: met betrekking 

tot de staten van waken, droom en diepe slaap.  

4. Ik ben waarlijk die opperste, oneindige, zuivere Kennis,  

 Welke gevestigd wordt door de methode van 

 Overeenstemming en tegenstrijdigheid4  

 Met betrekking tot de staten van waken, dromen en diepe slaap.  

Dit vers overleggen  

                                                 
4
 Anvayavyatireka (MW: agreement and contrariety). Vyatireka staat hier voor het zien 

en zich ontdoen van opleggingen zoals een lichaam, persoonlijkheid enz, waarmee het 
‘ik’ zich gewoonlijk geïdentificeerd beschouwt, waarna alleen het pure Zelf overblijft. 
Anvaya staat voor het zien dat wat eerst als oplegging werd beschouwd niet verschillend 
van het Zelf is.. Zie vers 20 als voorbeeld van vyatireka en vers 47anvaya.  



13 

 

ज्ञानाज्ञानच्चवलासोऽय ंज्ञानाज्ञान ेच पश्यच्चत। 
ज्ञानाज्नान ेपच्चरत्यज्य ज्ञानमवेावच्चिष्यत॥े५॥ 
jñānājñānavilāso'yaṁ jñānājñāne ca paśyati | 

jñānājnāne parityajya jñānamevāvaśiṣyate ||5|| 

ekam: dit, deze; jñāna-ajñānavilāsah: is het spel van kennis en onwetendheid; 

ca: en; paśyati: wordt gezien: jñāna-ajnāne: in kennis en onwetendheid; 

parityajya: na het opgeven van; jñāna-ajnāne: kennis en onwetendheid beiden; 

jñānam: Kennis: eva: alleen, louter; avaśiṣyate: overblijft, resteert.  

5. Dit is het spel van kennis en onwetendheid
5
 

 En wordt alleen in kennis en onwetendheid gezien.  

 Na het opgeven van kennis en onwetendheid [beiden]  

 Blijft alleen Kennis6 over. 

 

अत्यन्तमच्चलनो दहेो दहेी चात्यन्तच्चनमालः। 
असङ्गोऽहच्चमच्चत ज्ञात्वा िौचमतेत्प्रचक्षत॥े६॥ 

atyantamalino deho dehī cātyantanirmalaḥ | 

asaṅgo'hamiti jñātvā śaucametatpracakṣate ||6|| 

Dehaḥ: lichaam; atyanta-malinaḥ: is uiterst onrein; ca: en; dehi: de bezitter van 

het lichaam: atyanta-nirmalaḥ: is uiterst zuiver; iti: dus: jñātvā: na geweten te 

hebben; aham: Ik ben; asaṅgaḥ: ongebonden; etat: deze; pracakṣate: is 

verklaard; śaucam: als zuivering, loutering.  

6. Het lichaam is uiterst onzuiver7 

 En de bewoner ervan is uiterst zuiver8. 

 De kennis van ‘Ik ben ongebonden” 

 Wordt als Zuivering verklaard. 

 

  

                                                 
5
 Kennis van objecten en onwetendheid van hun ware aard.  

6
 Wanneer kennis van objecten en onwetendheid van hun ware aard worden opgeheven 

blijft er alleen ware Kennis over zoals de staat waarbij zowel de slang alsmede het touw 
beiden afwezig zijn (pāramārthika satya; zie Dṛg Dṛśya Viveka verzen  32-46). 
7
 Het wordt geboren, groeit en sterft, en is uiterst kwetsbaar. 

8
 Het is ongeboren, onveranderlijk, onsterfelijk en eeuwig. 



14 

 

मन्मनो मीनवच्चित्य ंक्रीडत्यानन्दवाच्चरधौ। 
ससु्नातस्तने पतूात्म सम्यच्चववज्ञानवाच्चरर्ा॥७॥ 

manmano mīnavannityaṁ krīḍatyānandavāridhau | 

susnātastena pūtātma samyagvijñānavāriṇā ||7|| 

mat-mano: mijn geest; mīnavat: zoals een vis; nityam: altijd; krīḍati: speelt; 

ānandavāridhau: in de oceaan van gelukzaligheid; tena: door dat; samyak-

vijñāna-vāriṇā: door de uitnemende wateren van kennis; susnātaḥ: wordt men 

verschoond, aangenaam gebaad; pūtātma: en het Zelf wordt gelouterd.  

7. Zoals een vis, speelt mijn geest altijd 

 In de oceaan van gelukzaligheid.  

 De excellente poel van kennis 

 Reingt de mens en zuivert9 het Zelf. 

 

अिाघमष ार् ंकुया ात ् प्रार्ापानच्चनरोधतः। 
मनः परू् ेसमाधाय मग्नकुम्भो यिार् ाव॥े८॥ 
athāghamarṣaṇaṁ kuryāt prāṇāpānanirodhataḥ | 

manaḥ pūrṇe samādhāya magnakumbho yathārṇave ||8|| 

atha: vervolgens, daarnaast, dan; kuryat: dient men te voltrekken, 

verwezenlijken, verrichten, vervullen, nakomen; agha-marṣaṇam: boetedoening; 

prāṇa-apāna-nirodhataḥ: door het bedwingen van uit- en inademing; 

samādhāya: na goed te hebben weggelegd, gedeponeerd; manaḥ: de geest; 

pūrṇe: in het Absolute; yathā: zoals; magnakumbhaḥ: een onderdompelde pot; 

arṇave: in water.  

8.  Na de geest te hebben opgelost in het Absolute 

 Zoals een in water ondergedompelde pot10.    

 Dient men dan aan boetedoening11 te doen  

 Zoals het bedwingen van uit- en inademing12,  

                                                 
9
 Zoals het lichaam met water wordt gereinigd, wordt de geest gezuiverd van 

onwetendheid door kennis als gevolg van studie, goed gezelschap, een leraar enz. maar 
vooral meditatie. 
10

 Binnen en buiten de pot is er alleen water. Na de reiniging van de geest is er geen 
verschil met zijn bestaansgrond, bewustzijn. 
11

 Inspanning voor het herstellen van de oorspronkelijke, zuivere, staat. 
12

 Beheersing van de adem (prāṇāyāma) is behulpzaam voor het verstilling van de geest. 



15 

 

लयच्चवक्षपेयोः सन्धौ मनस्तत्र च्चनराच्चमषम।् 
स सच्चन्धः साच्चधतो यने स मकु्तो नात्र सिंयः॥९॥ 
layavikṣepayoḥ sandhau manastatra nirāmiṣam | 

sa sandhiḥ sādhito yena sa mukto nātra saṁśayaḥ ||9|| 

sandhau: op de conjunctie; layavikṣepayoḥ: van oplossing en projectie; manaḥ: 

de geest; tatra: daar; nirāmiṣam: is wensloos; yena: door wie; saḥ: dat; sandhiḥ: 

conjunctie, samenstand; sādhitaḥ: wordt bereikt; saḥ: zo’n persoon; muktaḥ: is 

bevrijd; atra: op deze wijze; na: zonder; saṁśayaḥ: twijfel.  

9. De geest is in zijn wensloze staat  

 Waar inactiviteit en projectie elkaar ontmoeten13 

 Hij die dat bereikt is bevrijd.  

 Daarover bestaat geen twijfel. 

 

सवात्र प्राच्चर्ना ंदहे ेजपो र्वच्चत सवादा। 
हंस सोऽहच्चमच्चत ज्ञात्वा सवाबन्धचै्चवामचु्य्त॥े१०॥ 
sarvatra prāṇināṁ dehe japo bhavati sarvadā | 

haṁsa so'hamiti jñātvā sarvabandhairvimucyate ||10||  

sarvatra dehe: in alle lichamen; prāṇinām: van wezens; sarvadā: ten alle tijde; 

japa: japa, stil of subtiel fluisteren; bhavati: gebeurt; [a]haṁ-saḥ; Ik ben Dat; 

saḥ aham; Dat ben Ik; iti; aldus; jñātvā: gekend hebbende; vimucyate: wordt 

men bevrijd; sarvabandhaiḥ: van alle bindingen. 

10. De fluistering “Ik ben Dat, Dat ben Ik”  

 Vindt plaats in alle tijden en in alle wezens14. 

 Door deze kennis 

 Wordt men van alle bindingen verlost.  

                                                 
13

 Gedachten volgen elkaar onophoudelijk. Tussen het ophouden van een gedachte en het 

oprijzen van een volgende is er een moment van de afwezigheid van mentale activiteit. 
De vestiging van deze staat is bevrijding. Zie ook vers 22. Wijziging niet begrepen 
14

 De kennis “Ik ben Dat, Dat ben Ik” (haṁ'sa, so'ham) is in alle tijden in alle wezens 
aanwezig. Het ‘klopt’ voortdurend op de achtergrond, maar is bedekt door gedachten die 
de geest vormen. Door voortdurend herinnerd worden hieraan zullen de bindingen, die 
zich als gedachten voordoen, afnemen. 



16 

 

तप ार् ंस्वसखुनेवै स्वचे्चियार्ा ंप्रतप ार्म।् 
मनसा मन आलोक्य स्वयमात्मा प्रकाित॥े ११॥ 
tarpaṇaṁ svasukhenaiva svendriyāṇāṁ pratarpaṇam | 

manasā mana ālokya ātmā || 11||  

tarpaṇam: verzadiging; eva: is waarlijk; pratarpaṇam: de tevredenheid, 

genoegen, voldoening; sva-jñandriyāṇāṁ: van de zintuigen (van waarneming en 

kennis); svasukhena: door de gelukzaligheid van het Zelf; ālokya: waargenomen 

hebbend; manaḥ: de geest; manasā: door de geest; ātmā: het Zelf; prakāśate: 

straalt, schijnt; svayam: door Hemzelf.  

11. Bij het waarnemen van de geest door de geest  

Straalt het Zelf uit Zichzelf15. 

Door de gelukzaligheid van het Zelf 

Ontstaat 'tarpaṇam': vervulling van de zinnen 

 

आत्मच्चन स्वप्रकािाग्नौ च्चचत्तमकेाहुच्चत ंच्चक्षपते।् 
अच्चग्नहोत्री स च्चवज्ञयेितेरा नामधारकाः॥ १२॥ 
ātmani svaprakāśāgnau cittamekāhutiṁ kṣipet | 

agnihotrī sa vijñeyaśce nāmadhārakāḥ || 12|| 

   

kṣipet: men moet offeren; cittam: de totaliteit van de geest; eka-ahutiṁ: als een 

enkele offergave; ātmani: in het Zelf; sva-prakāśa-agnau: in het zelfstralende 

vuur; saḥ: hij; vijñeyaḥ: moet worden erkend; agnihotrī: als een aanbieder van 

Vuuroffer; ca: en; itarāḥ: alle andere aanbieders; nāmadhārakāḥ: zijn enkel en 

alleen naamgenoten.   

12. Als de enige offergave16 dient men de geest17  

Aan het uit zichzelfstralende vuur18 van het Zelf te offeren.  

Het Zelf dient te worden erkend als de uitvoerende (het offervuur).  

Alle andere uitvoerenden zijn slechts naamgenoten19.   

                                                 
15

 Wanneer de geest zichzelf gaat waarnemen wordt hij de getuige van zichzelf.  
16

 Het offeren van de geest alleen is voldoende voor de totale bevrijding. 
17

 Met geest wordt hier citta bedoeld: het persoonlijke bewustzijn dat zich als al het 
veranderlijke en voorbijgaande manifesteert. Het omvat zowel het waargenomene 
(manas), onderscheidingsvermogen (buddhi), herinnering (citta) alsmede het ego 
(ahaṁkāra). Zie ook vers 36. 
18

 Vuur is het voertuig dat het offer naar het doel van toewijding brengt. 
19

 Goden zoals Viṣṇu.  



17 

 

दहेो दवेालयः प्रोक्तो दहेी दवेो च्चनरञ्जनः। 
अच्चचातः सवार्ावने स्वानरु्तू्या च्चवराजत॥े १३॥ 
deho devālayaḥ prokto dehī devo nirañjanaḥ | 

arcitaḥ sarvabhāvena svānubhūtyā virājate || 13|| 
 

dehaḥ: het lichaam; proktaḥ: wordt gezegd; de tempel is; dehi : van de bewoner 

(eigenaar) van het lichaam; nirañjanaḥ: is de zuiver, vlekkeloos, onvermengd: 

deva: Heer; arcitaḥ: wanneer vereerd; sarvabhāvena: met volle devotie; 

virājate: schijnt voort; sva-anubhūtyā: door de ervaring (kennis) van het Zelf.  

13. Van het lichaam wordt gezegd dat het de tempel is. 

 De bewoner van het lichaam is de zuivere Heer.  

 Bij het met volle devotie aanbidden, 

 Straalt Hij voort als de kennis van het Zelf20. 

 

मौन ंस्वाध्ययन ंध्यान ंध्यये ंब्रह्मानचु्चचन्तनम।् 
ज्ञाननेचे्चत तयोः सम्यच्चिषधेात्तत्त्वदिानम॥् १४॥ 
maunaṁ svādhyayanaṁ dhyānaṁ dhyeyaṁ brahmānucintanam | 

jñāneneti tayoḥ samyaṅniṣedhāttattvadarśanam || 14||  

maunam: stilte; svādhyayanam: is de studie van de geschriften; dhyānam: 

meditatie: brahma-anucintanam: aandacht continu op Brahman houden; 

dhyeyam: object van meditatie; samyak-niṣedhāt: door volledige negatie, 

ontkenning; tayo; van beiden; jñānena: door kennis; iti: is dus; tattvadarśanam: 

het zicht van de waarheid.   

14 Studie [en recitatie] van geschriften leidt tot Stilte. 

 Het continu houden van de aandacht op Brahman is meditatie. 

 De volledige ontkenning van beide21 door Kennis22, 

 Is het zicht op de Waarheid.  

                                                 
20

 Hier wordt de meditatie beschreven waarbij het ego in het reine lichaam zich overgeeft 
aan het Zelf. 
21

 De totale afwezigheid van zelfs stilte en meditatie op Brahman, is het kennen van de 
Waarheid.  Hier wordt alles ontkend wat beschrijfelijk is. 
22

 Alwetendheid, niet spcifieke kennis.  



18 

 

अतीतानागत ंच्चकच्चिि स्मराच्चम न च्चचन्तय।े 
रागद्वेषच्चवना प्राि ंर्ञु्जाम्यत्र िरु्ािरु्म॥् १५॥ 
atītānāgataṁ kiñcinna smarāmi na cintaye | 

rāgadveṣavinā prāptaṁ bhuñjāmyatra śubhāśubham || 15||  

na smarāmi: Ik herinner me niet; na cintaye ik broed niet op; na kiñcit: zelfs een 

beetje; atītānāgatam: over het verleden en de toekomst; bhuñjām: ik geniet; 

atra: hier; śubhāśubham: aangenaam of onaangenaam; prāptam: wat bereikt, 

verkregen of verworven is; rāgadveṣavinā: zonder voorkeur en afkeer.  

15. Ik herinner me niet, noch houd me in het minst op 

 Met het verleden en de toekomst23. 

 Ik geniet zowel van het aangename als het onaangename 

 Die worden ontvangen, zonder voorkeur en afkeer24. 

 

अर्य ंसवार्तूाना ंज्ञानमाहुम ानीच्चषर्ः। 
च्चनजानन्द ेस्पहृा नान्य ेवरैावयस्यावच्चधमाताः॥ १६॥ 
abhayaṁ sarvabhūtānāṁ jñānamāhurmanīṣiṇaḥ | 

nijānande spṛhā nānye vairāgyasyāvadhirmatāḥ || 16|| 

manīṣiṇaḥ: Wijze mensen; āhuḥ: beschrijven: jñānam: als kennis; abhayam: 

vreesloosheid; sarva-bhūtānām: voor alle wezens; spṛhā: hunkeren; nija-anande: 

naar de gelukzaligheid van het Zelf; na: niet; anye: voor iets anders; mataḥ: 

wordt beschouwd; avadhiḥ: als het einde; vairāgyasya: van onthechting, 

begeerteloosheid.   

16.  De wijzen beschrijven vreesloosheid 

 Voor alle wezens, als Kennis 25. 

 Alleen de hunkering naar de gelukzaligheid van het Zelf  

  Wordt als het einde van [het proces van] onthechten beschouwd26.  

                                                 
23

 Verleden en toekomst bestaan alleen in het denken en zijn dus illusoir.  
24

 In het 'nu' is er alleen gewaarzijn zonder keuzes. 
25

 Van vrees kan alleen sprake zijn als een 'een ander' is. "Zolang er een tweede is, is er 
vrees‟, Bṛhadāraṇyaka Up. I, 4, 2. 
26

 Alle inspanningen tot onthechten verdwijnen bij het oprijzen van het verlangen naar 
het Zelf. Zie ook Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad I-iv-8: "Dit Zelf is nader dan al het andere; 
dierbaarder dan een zoon, dierbaarder dan rijkdom, dierbaarder dan wat ook. Indien een 
mens iets dierbaarder dan het Zelf noemt, zeg hem dan dat hij verliezen zal wat hem 



19 

 

वदेान्तश्रवर् ंकुया ान्मनन ंचोपपच्चत्तच्चर्ः। 
योगनेाभ्सन ंच्चनत्य ंततो दिानमात्मनः॥ १७॥ 
vedāntaśravaṇaṁ kuryānmananaṁ copapattibhiḥ | 

yogenābhyasanaṁ nityaṁ tato darśanamātmanaḥ || 17|| 

kuryāt: men moet doen; śravaṇam: luisteren; vedāntauḥ: met de Upaniṣaden; ca: 

en; mananam: overweging, reflectie; apattibhiḥ: door rationele analyse; 

abhyasanam: praktijk; nityam: altijd; yogena: door yoga; tataḥ: daarna (rijst op); 

darśanam: het zicht; ātmanaḥ: op het Zelf.  

17. Men moet naar de Upaniṣads luisteren, 

 En er met rationele analyse op reflecteren27. 

 Na de continu praktijk hiervan in Yoga28, 

 Ontstaat het zicht op het Zelf op. 

 

िब्दिके्तरच्चचन्त्यत्वाच्छब्दादवेापरोक्षधीः। 
सषुिुः परुुषो यद्वच्छब्दनेवैावबदु्ध्यत॥े १८॥ 
śabdaśakteracintyatvācchabdādevāparokṣadhīḥ | 

suṣuptaḥ puruṣo yadvacchabdenaivāvabuddhyate || 18||  

aparokṣadhīḥ: men wordt iemand van rechtstreekse ervaring; ṣabdād eva: uit de 

woorden (van de geschriften); acintyatvāt: door de onpeilbare; śabda-śakteḥ: 

kracht van woorden (van de geschriften); yad-vat: zoals; suṣuptiḥ: de slapende; 

puruṣaḥ: persoon; avabuddhyate: ontwaakt; eva door die: śabdena: woorden 

(van een ander). 

18. Men wordt iemand van rechtstreekse ervaring 

 Vanwege de woorden van de geschriften,  

 Als gevolg van de onpeilbare krachten daarvan; 

 Zoals een slapende ontwaakt door de woorden (van een ander).  

                                                                                                                        
dierbaar is; alleen het Zelf is dierbaar. Daarom moet men over het Zelf alleen mediteren. 
Wie over het Zelf alleen mediteert zal het nooit verliezen.".  
27

 Śravanam, mananam en nididhyāsanam, in het kort ‘horen, reflectie en contemplatie’, 

kunnen opgevat worden als de drie stadia van vicāra, of zelfonderzoek, dat naar 
bevrijding (mokṣa) leidt. Het horen van de waarheid van de leermeester is śravanam. Het 
overwegen van het gehoorde tot het begrepen door gebruik van de rede of rationele 
analysis is en elke twijfel erover geheel verdwenen is heet mananam. De twijfelloze 
verwezenlijking van wat tot dan toe een begrip was, is ten slotte nididhyāsanam. 
28

 Wijst op de staat van nididhyāsanam. 



20 

 

आत्मानात्मच्चववकेेन ज्ञान ंर्वच्चत च्चनिलम।् 
गरुुर्ा बोच्चधतः च्चिष्यः िब्दब्रह्माच्चतवत ात॥े १९॥ 
ātmānātmavivekena jñānaṁ bhavati niścalam | 

guruṇā bodhitaḥ śiṣyaḥ śabdabrahmātivartate || 19|| 

jñāna: kennis: bhavati: wordt; niścalam: bestendig, gevestigd; ātma-anātma-

vivekena: door onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf; śiṣyaḥ: de leerling; 

bodhitaḥ: die onderwezen wordt; guruṇā: door de leraar; tivartate: trancendeerd; 

śabdabrahma: de Veda’s.  

19. Onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf 

 Bestendigt Kennis.  

 De leerling die door de Leraar onderwezen wordt 

 Overstijgt de Veda’s29. 

 

न त्व ंदहेो नचे्चियाच्चर् न प्रार्ो न मनो न धीः। 
च्चवकाच्चरत्वाच्चद्वनाच्चित्वात ् दृश्यत्वाि घटो यिा॥ २०॥ 
na tvaṁ deho nendriyāṇi na prāṇo na mano na dhīḥ | 

vikāritvādvināśitvāt dṛśyatvācca ghaṭo yathā || 20|| 

tvam: jij; na: niet; dehaḥ: het lichaam; na: niet; indriyāṇi: de organen van 

waarneming (zintuigen) en handeling; na: niet; prāṇaḥ; de levenskracht; na: 

niet; manaḥ: de geest, denkvermogen; na: niet; dhīḥ: het intellect; vikāritvāt: 

omdat ze veranderlijk zijn; vināśitvāt: ze zijn vergankelijk; ca: en; dṛśyatvāt: 

worden gezien het geziene; yathā: zoals; ghaṭaḥ: een pot.  

20. Jij bent niet het lichaam noch de zintuigen, noch de geest, 

 Noch de organen van handeling, de levenskracht, en het intellect.  

 Omdat ze allen, zoals een pot, gezien worden  

 En veranderlijk en vergankelijk zijn.  

                                                 
29

 De directe kennis ontvangen van de leraar aan wie de leerling zich heeft overgegeven 
gaat boven de kennis uit de studie van de geschriften. 



21 

 

च्चविदंु्ध केवलं ज्ञान ंच्चनच्चवािषे ंच्चनरञ्जनम।् 
यदकंे परमानन्द ंतत्त्वमस्यद्वय ंपरम॥् २१॥ 
viśuddhaṁ kevalaṁ jñānaṁ nirviśeṣaṁ nirañjanam | 

yadekaṁ paramānandaṁ tattvamasyadvayaṁ param || 21|| 

tat: dat wat; viśuddham: uiterst zuiver is; kevalam: geheel, vrij van diversiteit; 

jñānam: (van de aard van ) kennis; nirviśeṣam: zonder kenmerken; nirañjanam: 

zonder onzuiverheden; ekam: één; paramānandam: opperste gelukzaligheid; 

advayam: non-duaal; param: opperste; tat: Dat; tvam; jij (Gij); asi: ben (zijt).  

21 Dat wat uiterst zuiver is, vrij van diversiteit,  

[Van de aard van] kennis en zonder kenmerken,  

Zonder onzuiverheden en niet-duaal,  

De ene opperste gelukzaligheid, Dat zijt Gij. 

 

िब्दस्याद्यन्तयोः च्चसद्ध ंमनसोऽच्चप तिवै च। 
मध्य ेसाच्चक्षतया च्चनत्य ंतदवे त्व ंभ्रम ंजच्चह॥ २२॥ 
śabdasyādyantayoḥ siddhaṁ manaso'pi tathaiva ca | 

madhye sākṣitayā nityaṁ tadeva tvaṁ bhramaṁ jahi || 22|| 

siddham: Dat wat gekend wordt; ādi-antayoḥ: het begin en het einde, beiden; 

śabdasya: van de klank (woord); tatha eva ca: en zo ook; manasaḥ api: van de 

geest; madhye: in het midden (d.w.z. wanneer de geest bestaat); nityam: dat wat 

altijd bestaat; sākṣitayā: als de Getuige; tat: dat: eva: waarlijk; tvam: ben jij; 

jahi: vernietigen; bhramam: de illusie, drogbeeld.  

22. Dat wat gekend wordt aan het begin en aan het einde van klank30, 

En ook tussen het begin en einde van gedachten31, 

En dat wat altijd bestaat als de getuige van gedachten,  

Dat, waarlijk, ben jij. Vernietig de illusie.  

                                                 
30

 Of woord. 
31

 Laghu Śaṅkara's Vākyavṛitti 9, 10, 11.  
Gedachten veranderen voortdurend, maar bewustzijn niet.  

Zoals de draad in een parelsnoer, doordringt puur bewustzijn alle gedachten.  
Een draad, bedekt door parels, kan tussen twee parels worden gezien.   
Zo ook kan puur bewustzijn, bedekt door gedachten   
Tussen twee opeenvolgende gedachten worden gekend.  
Nadat een gedachte is opgehouden  en de volgende nog niet is opgerezen,   
Schijnt onbewogen puur bewustzijn, tussenin, uit zichzelf overduidelijk. 



22 

 

स्थलूवरैाज्योरकै्य ंसकू्ष्महरैण्यगर्ायोः। 
अज्ञानमाययोरकै्य ंप्रत्यच्चववज्ञानपरू् ायोः॥ २३॥ 
sthūlavairājyoraikyaṁ sūkṣmahairaṇyagarbhayoḥ | 

ajñānamāyayoraikyaṁ pratyagvijñānapūrṇayoḥ || 23|| 

aikyam: er is eenzelvigheid; sthūlavairājyoḥ: tussen het individuele stoffelijk 

lichaam en het totale stoffelijk lichaam; aikyam: er is eenzelvigheid: 

sūkṣmahairaṇyagarbhayoḥ: tussen het individuele subtiel lichaam en het totale 

subtiel lichaam: ; aikyam: er is eenzelvigheid: ajñānamāyayoḥ: tussen het 

individuele causaal lichaam en het totale causaal lichaam: pratyagvijñāna-

pūrṇayoḥ: tussen het (individueel) bewustzijn en het totaal bewustzijn.  

23. Eén en hetzelfde zijn: 

Het individuele stoffelijk lichaam en het totale stoffelijk lichaam 32, 

Het individuele subtiel lichaam en het totale subtiel lichaam 33, 

Het individuele causaal lichaam en het totale causaal lichaam 34, 

En ook het (individueel) bewustzijn35 en het totaal bewustzijn36. 

 

च्चचन्मात्रकैरस ेच्चवष्णौ ब्रह्मात्मकै्यस्वरूपके। 
भ्रमरे्वै जगज्जात ंरज्ज्ा ंसप ाभ्रमो यिा॥ २४॥ 
cinmātraikarase viṣṇau brahmātmaikyasvarūpake | 

bhrameṇaiva jagajjātaṁ rajjvāṁ sarpabhramo yathā || 24||  

yatha: zoals; sarpabhraḥ: (daar rijst op) de begoocheling van de slang; rajjvām: 

op het touw; bhramaṇa-eva: vanwege de waan alleen; jagat: de wereld; jātam: 

rees op; cit-mātra-eka-rase: in het eenvormig (homogeen) puur bewustzijn; 

viṣṇau: in alles doordringende; brahm-ātma-ekya-svarūpake: in (dat waarvan) de 

natuur van eenheid van Brahman en het Zelf.  

24. Net zoals het oprijzen van de illusie dat het touw een slang is, 

Zo ook ontstond de wereld vanwege alleen illusie, 

In het ene, uniforme, alles doordringende pure bewustzijn, 

Dat van de essentie van éénheid van Brahman en het Zelf37 is.  

                                                 
32

 Totale stoffelijk lichaam (het stoffelijke universum en mijn lichaam): Virāṭ. 
33

 Totale subtiel lichaam (het mentale universum en mijn geest): Hiraṇyagarbha.  
34

 Totale causaal lichaam (het causale universum en mijn causaal lichaam): Avyākṛta. 
35

 Het Zelf of Ātman.  
36

 Totaal bewustzijn: Brahman of Dát! 
37

 Of Ātman en Brahman.  



23 

 

ताच्चकिकार्ा ंत ुजीविेौ वाच्यावतेौ च्चवदुब ुाधाः। 
लक्ष्यौ च साङ्ख्ययोगाभ्ा ंवदेान्तरैकै्यता तयोः॥ २५॥ 
tārkikāṇāṁ tu jīveśau vācyāvetau vidurbudhāḥ | 

lakṣyau ca sāṅkhyayogābhyāṁ vedāntairaikyatā tayoḥ || 25|| 

budhāḥ: wijze mensen; viduḥ: weet, verstaat; etau: deze twee; jīva-īśau: het 

individu en de Heer; in hun letterlijke, ogenschijnlijke betekenis; tārkikāṇām: in 

het geval van logici; ca: en; sāṅkhya-yogābhyām: in het geval van Sāṅkhya en 

Yoga; lakṣyau: de bedoelde, onderliggende betekenis; aikyatā: de eenzelvigheid, 

identiteit, gelijkheid; tayoḥ: van deze beiden; vedāntaiḥ: door de Vedantisten.  

25. Wijze mensen weten  

 Dat de logici alleen de ogenschijnlijke betekenis van het individu en de 

 Heer accepteren38 

 Dat Sāṅkhya en Yoga de onderliggende betekenis accepteren 39, 

 En dat de Vedantisten de eenzelvigheid van beiden zien40. 

 

कायाकारर्वाच्यांिौ जीविेौ यौ जहि तौ। 
अजहि तयोलाक्ष्यौ च्चचदिंावकेरूच्चपर्ौ॥ २६॥ 
kāryakāraṇavācyāṁśau jīveśau yau jahacca tau | 

ajahacca tayorlakṣyau cidaṁśāvekarūpiṇau || 26|| 

cau-kārya-kāraṇa-vācya-aṁśau: De effect-en-oorzaak aspecten van de 

ogenschijnlijke betekenis; jīva-īśau: het individu en de Heer; tau: deze beiden; 

jahat-ca: moet verworpen worden; tayoḥ ca: en deze twee; de bedoelde of 

onderliggende betekenis; cidaṁśau: dat betreft bewustzijn; ekarūpiṇau: van 

dezelfde natuur; moet niet verworpen worden.   

26.  De oorzaak-en-gevolg aspecten van de ogenschijnlijke betekenis 

       Van het individu en de Heer dienen te worden verworpen
41

. 

       Maar de onderliggende betekenis, dat van de aard van bewustzijn,  

       En van dezelfde natuur is, die moeten behouden blijven42. 

                                                 
38

 Als van elkaar onafhankelijke verschijningsvormen; jīva en Īśvara (mens en God). 
39

Jīva en Īśvara beiden hebben dezelfde bestaansgrond (bewustzijn) 
40

 Geen onderscheid tussen verschijningsvorm en bestaansgrond (bewustzijn). 
41

 De oorzaak-en-gevolg aspecten betreffen het veranderlijke en voorbijgaande die 
kenmerkend zijn voor de ogenschijnlijke waarnemingen. 
42

 Het proces van de bepaling van de impliciete betekenis van uitdrukkingen wordt bij 
Indiase logica lakṣaṇa genoemd. Zie vers 47 van mijn vertaling van Vākyavṛitti. 



24 

 

कमािास्त्र ेकुतो ज्ञान ंतके नवैाच्चस्त च्चनियः। 
साङ्ख्ययोगौ च्चद्वधापिौ िाच्चब्दकाः िब्दतत्पराः॥ २७॥ 
karmaśāstre kuto jñānaṁ tarke naivāsti niścayaḥ | 

sāṅkhyayogau dvidhāpannau śābdikāḥ śabdatatparāḥ || 27|| 

kutaḥ: waar is; jñānam: kennis; karma-śāstre: in geschriften over rituelen 

(Mimāṁsā); na eva asti: is er zeker geen; niścayaḥ: gedegen conclusie; tarke: in 

verhandelingen over logica; dvidhāpannau: dualiteit wordt verworven; sāṅkhya-

yogau: in Sāṅkhya en yoga; śābdikāḥ: de grammatici; śabda-tat-parāḥ: leggen 

zich toe alleen op woorden.  

27. Waar is in de geschriften over rituelen43 kennis te vinden? 

 Gebruik van logica heeft evenmin tot gedegen conclusies geleid. 

 Sāṅkhya en Yoga gaan uit het dualiteitbeginsel44. 

 En de grammatici leggen zich alleen op woorden toe.45 

 

अन्य ेपाषच्चण्डनः सव ेज्ञानवाता ासदुुलार्ाः। 
एकं वदेान्तच्चवज्ञान ंस्वानरु्तू्या च्चवराजत॥े २८॥ 
anye pāṣaṇḍinaḥ sarve jñānavārtāsudurlabhāḥ | 

ekaṁ vedāntavijñānaṁ svānubhūtyā virājate || 28|| 

anye sarva: alle anderen; pāṣaṇḍinaḥ: de ketters, dwaalgeesten; jñāna-vārtāsu 

durlabhāḥ: zijn zwak in zelfkennis; ekam: de ene; vedānta-vijñānam: wijsheid 

van Vedānta; svānubhūtyā: vanwege zijn directe ervaring; virājate: straalt 

glansrijk.  

28. Vanwege zijn directe ervaring 

 Schittert de non-duale wijsheid  

 Van Vedānta glansrijk.  

 Alle andere dwaalgeesten zijn zwak in zelfkennis
46

.  

                                                 
43

 Mimāṁsā. 
44

 Onderscheid tussen Puruṣa en Prakṛti.  
45

 Śaṅkara stelt in dit vers dat geen van de andere vijf scholen dan Vedānta die uit de 

Veda’s zijn ontsproten tot ware kennis leidt. 
46

 In de verzen 27 en 28 wijst Śaṅkara de vijf van de zes op de Veda 's gebaseerde 
scholen af en stelt dat alleen Vedānta tot zelfkennis leidt. De andere vijf scholen zijn 
Nyāya (logica), Vaiśeṣika (natuurlijke wereld en metafysica), Sāṅkhya (erkent de duliteit 
van Puruṣa en Prakṛti), Yoga (Sāṅkhya met een praktische inslag) en Mimāṁsā (studie 
van de betekenis van Vedische rituelen). 



25 

 

अहं ममते्यय ंबन्धो नाहं ममचे्चत मकु्तता। 
बन्धमोक्षौ गरु्रै्ा ाच्चत गरु्ाः प्रकृच्चतसम्भवाः॥ २९॥ 
ahaṁ mametyayaṁ bandho nāhaṁ mameti muktatā | 

bandhamokṣau guṇairbhāti guṇāḥ prakṛtisambhavāḥ || 29||  

ayam: deze; bandhaḥ: gebondenheid; ahaṁ mama iti: is van de aard van ‘ik’ en 

‘mij’; na iti: de ontkenning; aham mama: van ‘ik’ en ‘mij’; muktatā: is 

bevrijding; bandha-mokṣau: gebondenheid en bevrijding; bhāti: verschijnen, 

opdraven; guṇauḥ: door de guṇa’s; guṇaḥ: de guṇa’s; prakṛtisambhavāḥ: zijn uit 

prakṛti ontstaan. 

29. Gebondenheid is van de aard van ‘ik’ en ‘mij’,  

 De ontkenning van ‘ik’ en ‘mij’ is bevrijding. 

 Gebondenheid en bevrijding verschijnen vanwege de guṇa’s47. 

 En de guṇa’s zijn uit Prakṛti48 ontstaan. 

 

ज्ञानमकंे सदा र्ाच्चत सवाावस्थास ुच्चनम ालम।् 
मन्दर्ावया न जानच्चन्त स्वरूप ंकेवलं बहृत॥् ३०॥ 
jñānamekaṁ sadā bhāti sarvāvasthāsu nirmalam | 

mandabhāgyā na jānanti svarūpaṁ kevalaṁ bṛhat || 30|| 

ekam: de Eén; nirmalam: puur; jñānam: kennis; sadā: altijd; bhāti: schijnt, 

straalt; sarva-avasthāsu: in alle staten van verwijlen, zijn; mandabhāgyāḥ: de 

onfortuinlijke: na jānanti: zijn zich niet gewaar; svarūpam: hun eigen natuur; 

kevalam: gelijksoortig, homogeen uniform, absoluut; bṛhat: oneindig. 

30. De Ene pure Kennis straalt 

 In alle staten van ervaren; 

 De onfortuinlijke is zich niet bewust 

 Van zijn absolute en oneindige natuur
49

.  

                                                 
47

 Satva, rajas en tamas. 
48

 De natuur of op ervaring gebaseerde werkelijkheid.  
49

 Bhagavad Gītā (15.10): "Zij die bewogwn door de guṇa's in de begoocheling leven, 
worden Hem niet gewaar, als Hij heengaat of verblijft, of geniet; zij die zien met de ogen 
van wijsheid, worden Hem gewaar." 



26 

 

सङ्कल्पसाच्चक्ष यज्ज्ञान ंसवालोकैकजीवनम।् 
तदवेास्मीच्चत यो वदे स मकु्तो नात्र सिंयः॥ ३१॥ 
saṅkalpasākṣi yajjñānaṁ sarvalokaikajīvanam | 

tadevāsmīti yo veda sa mukto nātra saṁśayaḥ || 31|| 

yat-jñānam: Die Kennis; saṅkalpa-sākṣi: de getuige van alle gedachten; sarva-

loka-eka-jīvanam: [en] het principe van leven van alle wezens; yaḥ: diegene wie; 

veda: weet; iti: aldus; tat-eva-asmi : Dat alleen ben Ik; saḥ: hij; muktaḥ: is 

bevrijd; na: er is geen; saṁśayaḥ: twijfel; ātra: in deze. 

31. De kenner van de getuige van alle gedachten, 

 En van het levensprincipe van alle wezens  

Als “Dat alleen ben Ik”, is waarlijk de bevrijde.  

Hierover kan geen twijfel zijn.  

 

प्रमाता च प्रमार् ंच प्रमये ंप्रच्चमच्चतस्तिा। 
यस्य र्ासावर्ासन्त ेमान ंज्ञानाय तस्य च्चकम॥् ३२॥ 
pramātā ca pramāṇaṁ ca prameyaṁ pramitistathā | 

yasya bhāsāvabhāsante mānaṁ jñānāya tasya kim || 32|| 

pramātā: de kenner; ca: en; pramāṇam: middel van kennis; ca: en; prameyam: 

het object van kennis; tathā: en; pramiti: de kennis van een object; yasya: door 

wiens; bhāsā: straling; avabhāsante: ze [allen] zijn verlicht; jñānāya: voor de 

kennis; tasya: van dat; kim: waaraan behoefte is; mānam: voor een middel van 

kennis. 

32.  Door wiens uitstraling de kenner, het middel tot kennis, 

Het object van kennis, [en] de kennis van een object worden verlicht50, 
Om Dat51 te kennen, 

Is er behoefte aan middelen van kennis?   

                                                 
50

 Geen ervaring of kennis is mogelijk zonder: 1) de kenner, ik, 2) het middel tot kennis 
zoals directe waarneming, gevolgtrekking, het gehoorde of geschrevene, 3) het object 
van kennis, fysiek of subtiel, 4) de kennis of ervaring zelf als gedachte. Maar alle vier 
bovengenoemden zouden niet mogelijk zijn zonder het bestaan van bewustzijn, de 
verlichter van hen allen. Dát, kan niet door middel van iets anders gekend worden. 
51

 Dat: díe Kennis. 



27 

 

अिााकारा र्वदे्वृच्चत्तः फलेनाि ाः प्रकाित।े 
अि ाज्ञान ंच्चवजानाच्चत स एवाि ाः परः स्मृतः॥ ३३॥ 
arthākārā bhavedvṛttiḥ phalenārthaḥ prakāśate | 

arthajñānaṁ vijānāti sa evārthaḥ paraḥ smṛtaḥ || 33|| 

vṛttiḥ: de gedachte; bhavet: neemt; arthākārā: de vorm van een object; arthaḥ: 

het object; prakāśate: wordt verlicht; phalena: door het gereflecteerde 

bewustzijn; vijānāti: hij die kent; arthajñānam: de kennis van het object; saḥ: 

dat; eva: alleen; paraḥ artaḥ: Opperste Zelf; smṛtaḥ: wordt gekend.  

33. De gedachte neemt de vorm van een object aan. 

 Het object wordt verlicht door het gereflecteerde bewustzijn. 

 Dat wat de kennis van het object heeft 

 Wordt [door de wijze] als het Opperste Zelf gekend.  

 

वृच्चत्तव्याप्यत्वमवेास्त ुफलव्याच्चिः कि ंर्वते।् 
स्वप्रकािस्वरूपत्वाच्चिद्धत्वाि च्चचदात्मनः॥ ३४॥ 
vṛttivyāpyatvamevāstu phalavyāptiḥ kathaṁ bhavet | 

svaprakāśa-svarūpatvātsiddhatvācca cidātmanaḥ || 34|| 

cidātmanaḥ: van het Zelf dat van de aard van bewustzijn is; sva-

prakāśasvarūpatvāt: vanwege zijn zelf-stralende aard; ca: en; siddhatvāt: omdat 

het onloochenbaar is; astu: daar is; vṛttivyāpyatvam: gedachte impregnatie, 

doordringen; eva: alleen; katham: hoe; bhavet: kan daar zijn; phala-vyāptiḥ: 

doordringing door het gereflecteerde bewustzijn.  

34. Daar het Zelf, van de aard van Bewustzijn, 

Zelf-stralend en onloochenbaar is,  

Doordringt Het de gedachten. 

Een reflectie [van het bewustzijn] kan dat niet doen
52

.  

                                                 
52

 De reflectie van de zon als beeld op het water doordring het water niet, zoals een 
reflectie op een spiegel. De warmte en eventueel het licht van de zon doordringt echter 
het water dat de eigenschappen van de zon, warmte en licht, aanneemt. 



28 

 

अिाादिाान्तर ेवृच्चत्तगान्त ु ंचलच्चत चान्तरे। 
च्चनराधारा च्चनच्चवाकारा या दिा सोन्मनी स्मृता॥ ३५॥ 
arthādarthāntare vṛttirgantuṁ calati cāntare | 

nirādhārā nirvikārā yā daśā sonmanī smṛtā || 35|| 

vṛttiḥ: de gedachte; gantum: gaat; arthāt: van één object; artha-antare: naar een 

ander object; calati : beweegt; ca-antare: en ertussenin; yā: dat; daśā: staat; 

nirādhārā: dat op zichzelf, zonder enig steun, bestaat; nirvikārā: (en) zonder 

modificaties; sā: dat (staat); smṛtā: is bekend als; unmanī: Unmani.  

35. Gedachten bewegen van het ene naar een andere object. 

En de staat ertussenin, die op zichzelf bestaat  

Zonder enige steun en zonder welke modificatie dan ook, 

Wordt gekend als Unmani53. 

 

च्चचत्त ंच्चचच्चदच्चत जानीयात्तकाररच्चहत ंयदा। 
तकारो च्चवषयाध्यासो जपारागो यिा मर्ौ॥ ३६॥ 
cittaṁ ciditi jānīyāttakārarahitaṁ yadā | 

takāro viṣayādhyāso japārāgo yathā maṇau || 36|| 

yadā: wanneer; takāra-rahitam: (de Cit-ta) zonder de ‘ta’ is; vijānīyāt: weet dat; 

cittam cita ca: de geest zelf het bewustzijn is; takārāḥ: de ‘ta’; viṣayādhyāsaḥ: 

stelt de superpositie (oplegging) van de objecten voor; yathā: zoals; maṇau: in 

het kristal; japā-rāgaḥ: de kleur van de Chinese roos (wordt opgelegd).  

36. Wanneer de Cit-ta (geest) zonder ‘ta’ is, 

 Weet dat Citta (geest) dan zelf de Cit (bewustzijn) is. 

 De ‘ta’ stelt de oplegging van objecten voor, 

 Zoals in het kristal de kleur van de Chinese roos is opgelegd.  

                                                 
53

 Unmani: een lege, transparante geest (MW: to become absent in mind). 



29 

 

ज्ञयेवस्त ुपच्चरत्यागाज्ज्ञान ंच्चतष्ठच्चत केवलम।् 
च्चत्रपटुी क्षीर्तामचे्चत ब्रह्मच्चनवाार्मचृ्छच्चत॥ ३७॥ 
jñeyavastu parityāgājjñānaṁ tiṣṭhati kevalam | 

tripuṭī kṣīṇatāmeti brahmanirvāṇamṛcchati || 37|| 

jñānam: kennis; kevalam: alleen (resteert); jñeya-vastu parityāgāt: uit het 

afstand doen van objecten van kennis; tripuṭī: de triade; kṣīṇatām: houdt op; eti: 

verwerft, bereikt; ṛcchati: men verwerft,  bereikt; brahmanirvāṇam: (de staat 

van) bevrijding.  

37. Kennis alleen resteert wanneer 

 Kennis van objecten wordt verzaakt.  

 Wanneer de triade54 ophoudt 

 Wordt bevrijding verwezenlijkt.  

 

मनोमात्रच्चमद ंसवं तन्मनो ज्ञानमात्रकम।् 
अज्ञान ंभ्रम इत्याहुच्चवाज्ञान ंपरम ंपदम॥् ३८॥ 
manomātramidaṁ sarvaṁ tanmano jñānamātrakam | 

ajñānaṁ bhrama ityāhurvijñānaṁ paramaṁ padam || 38|| 

sarvam; alle; idam: dit, deze; manomātram: is niets anders dan de geest; tat-

manaḥ; die geest; jñānamātrakam: is van de aard van kennis; ajñānam: 

onwetendheid; iti ahuḥ: wordt (door de wijze) als; bhrama: illusie; vijñānam: 

kennis; paramam: opperste; padam: staat.  

38. Al dit is niets anders dan de geest.  

 Die natuur van de geest is die van kennis55. 

 Onwetendheid [zeggen de wijzen] is illusie 

 En Kennis56 is de opperste staat.  

                                                 
54

 Kenner, kennis en het gekende 
55

 Kennis van objecten. 
56

 Vijñānam: opperste Kennis. Jñānam en Vijñānam, beiden, worden met het woord 
‘Kennis’ vertaald. In de verzen 42 t/m 48 legt Śaṅkara het verschil tussen deze twee 
soorten kennis uit. 
 



30 

 

अज्ञान ंचान्यिाज्ञान ंमायामतेा ंवदच्चन्त त।े 
ईश्वरं माच्चयन ंच्चवद्यान्मायातीत ंच्चनरञ्जनम॥् ३९॥ 
ajñānaṁ cānyathājñānaṁ māyāmetāṁ vadanti te | 

īśvaraṁ māyinaṁ vidyānmāyātītaṁ nirañjanam || 39|| 

te: zij (de wijzen); vadanti: verklaren; etām: deze twee; ajñānam: onwetendheid 

(niet-verstaan of beseffen) ca: en; anyatha-ajñānam: misverstand; māyām: als 

māyā; īśvaram: de Heer; vidyāt: dient te worden gekend; māyinam; de drager 

van māyā; māyātītam: (dat wat is) voorbij māyā; nirañjanam: onberispelijk.  

39. De wijzen verklaren dat deze twee,  

Onwetendheid en verkeerd begrip, dat is māyā 57. 

De Heer58 is de drager van māyā,  

En Dat wat māyā overstijgt is het onberispelijke59. 

 

सदानन्द ेच्चचदाकाि ेमायामघेस्तच्चटन्मनः। 
अहन्ता गजान ंतत्र धारासारो च्चह यत्तमः॥ ४०॥ 
sadānande cidākāśe māyāmeghastaṭinmanaḥ | 

ahantā garjanaṁ tatra dhārāsāro hi yattamaḥ || 40|| 

cidākāśe: in de ruimte van bewustzijn; sat-ānande: (dat is van de aard van) 

bestaan en gelukzaligheid; māyā-meghaḥ: māyā is de wolk; manaḥ: (en) de 

geest; taṭit: (is) (verwant aan) bliksemschicht; tatra: daar (in de metafoor); 

ahantā: ego; garjanam: is de donder; hi: waarlijk; dhārāsāraḥ: de stortbui; yat 

tamaḥ: is de traagheid, lamlendigheid, logheid, duisternis. 

40. In de ruimte van bewustzijn, 

 [Wiens aard] bestaan en gelukzaligheid is,  

 Is māyā de wolk, de geest de bliksemschicht, het ego de donder, 

 En, waarlijk, de stortbui is bedwelming
60

.  

                                                 
57

 Māyā: verbeelding, begoocheling. Zie Vivekacūḍāmaṇi 108, 111 en 113. 
58

 Īśvara.  
59

 Brahman. 
60

 Bedwelming: mentale traagheid, tamas. In deze metafoor biedt het oneindig 
bewustzijn ruimte aan wolken, bliksems en regen maar blijft zelf volledig onaangedaan 
daardoor. 



31 

 

महामोहान्धकारेऽच्चस्मन्दवेो वष ाच्चत लीलया। 
तस्या वृष्टचे्चवारामाय प्रबोधकैसमीरर्ः॥ ४१॥ 
mahāmohāndhakāre'smindevo varṣati līlayā | 

tasyā vṛṣṭervirāmāya prabodhaikasamīraṇaḥ || 41|| 

asmin: in deze; mahā-moha-andhakāre: pik duister van diepe illusie; devaḥ: de 

Heer (Īśvara); varṣati: regent; līlayā: doolt, speelt, vermaakt zich; virāmāya: 

voor het ophouden van; tasyāḥ: van deze; vṛṣṭe: stortbui; prabodha: 

Zelfrealisatie; eka: alleen; samīraṇaḥ: (is) de wind (dat de wolken uiteen jaagt). 

41. In deze diep donkere illusie 

 Regent de Heer op speelse wijze. 

 Voor het eindigen van deze stortregen, 

 Is zelfrealisatie als de wind die de wolken uiteendrijft.  

 

ज्ञान ंदृवदृश्ययोर्ाान ंच्चवज्ञान ंदृश्यिनू्यता। 
एकमवेाद्वय ंब्रह्म नहे नानाऽच्चस्त च्चकिन॥ ४२॥ 
jñānaṁ dṛgdṛśyayorbhānaṁ vijñānaṁ dṛśyaśūnyatā | 

ekamevādvayaṁ brahma neha nānā'sti kiñcana || 42|| 

 

jñānam: Kennis; bhānam: (is het) gewaarzijn; dṛgdṛśyayoḥ:  van (het verschil 

van) de Ziener en het geziene; vijñānam: vijñānam: dṛśyaśūnyatā: (is de) 

afwezigheid van het geziene (objecten); brahma: Waarheid; ekam eva advayam: 

is één en, waarlijk, niet duaal; iha: hier; na asti: is er geen; nānā: 

verscheidenheid; kiñcana: welke ook.  

42. Jñānam61 is het gewaarzijn van het verschil van de Ziener  

en het geziene, 

Vijñānam is de afwezigheid van het geziene (objecten). 

 De Waarheid is, waarlijk, één en niet duaal. 

Daarin is geen enkele verscheidenheid.  

  

                                                 
61

 Jñānam en Vijñānam, beiden, worden met het woord ‘Kennis’ vertaald. In de verzen 
42 t/m 48 legt Śaṅkara het verschil tussen deze twee soorten kennis uit. 



32 

 

क्षते्रक्षते्रज्ञयोज्ञाान ंतज्ज्ञान ंज्ञानमचु्यत।े 
च्चवज्ञान ंचोर्योरकै्य ंक्षते्रज्ञपरमात्मनोः॥ ४३॥ 
kṣetrakṣetrajñayorjñānaṁ tajjñānaṁ jñānamucyate | 

vijñānaṁ cobhayoraikyaṁ kṣetrajñaparamātmanoḥ || 43|| 

tat-jñānam: Die kennis; jñānam ucyate: wordt Kennis (jñānam) genoemd; 

jñānam: dat de kennis is; kṣetra-kṣetrajña: van het ervarene en de ervaarder; ca: 

en; vijñānam: (directe realisatie); ekyam: de eenzelfigheid; ubhayoḥ: van beiden; 

kṣetrajña-paramātmanoḥ: de ervaarder en het Opperste Heer, het Zelf.  

43.  Kennis van het ervarene en de ervaarder 

Wordt jñānam genoemd. 

Vijñānam is de realisatie van de eenzelvigheid 

Van beiden, de ervaarder en het Opperste Heer zelf. 

 

परोक्ष ंिास्त्रज ंज्ञान ंच्चवज्ञान ंचात्मदिानम।् 
आत्मनो ब्रह्मर्ः सम्यगपुाच्चधद्वयवच्चजातम॥् ४४॥ 
parokṣaṁ śāstrajaṁ jñānaṁ vijñānaṁ cātmadarśanam | 

ātmano brahmaṇaḥ samyagupādhidvayavarjitam || 44|| 

jñānam: jñānam; parokṣam: (is) indirect; śāstrajam: (wanneer) ontstaat uit de 

studie van geschriften; ca: en; vijñānam: vijñānam; atmadarśanam: zelf-

realisatie; ātmanaḥ: van het Zelf; brahmaṇaḥ: van de Waarheid, Brahman; 

samyak-upādhi-dvaya-varjitam: (is van de aard van) de totale verwijdering van 

de twee types van conditionering.  

44. Jñānam is indirecte kennis, ontstaan uit de studie van Geschriften.  

 Vijñānam is de zelf-realisatie van de aard van  

 De totale verwerping van de twee soorten van conditionering62, 

 Behorende tot het Zelf en Brahman.  

                                                 
62

 De verwerping van de conditionering (māyā) van de jīva (de vijf sluiers, de drie 
lichamen en de drie staten waken, dromen en diepe slaap) leidt tot de ātman of het Zelf 
en van de Īśvara (namen en vormen) tot de Waarheid of Brahman. 



33 

 

त्वमिाच्चवषय ंज्ञान ंच्चवज्ञान ंतत्पदाश्रयम।् 
पदयोरकै्यबोधस्त ुज्ञानच्चवज्ञानसचं्चज्ञतम॥् ४५॥ 
tvamarthaviṣayaṁ jñānaṁ vijñānaṁ tatpadāśrayam | 

padayoraikyabodhastu jñānavijñānasaṁjñitam || 45|| 

jñānam: jñānam: tvam-artha-viṣayam: (is verstaan) de essentie van ‘Gij’; 

vijñānam: vijñānam: (is de kennis) van het woord ‘Dat’; tu: in waarheid; ekya-

bodhaḥ: de kennis van de eenzelvigheid; padayoḥ: tussen de twee woorden; 

jñāna-vijñāna-saṁjñitam: (wordt) jñāna-vijñāna genoemd. 

45. Jñāna is het verstaan van de essentie van ‘Gij’63. 

 Vijñāna is de kennis van het woord ‘Dat’.  

 Waarlijk, de kennis van de eenzelvigheid 

 Van deze twee woorden wordt jñāna-vijñāna genoemd. 

  

आत्मानात्मच्चववकंे च ज्ञानमाहुम ानीच्चषर्ः। 
अज्ञान ंचान्यिा लोके च्चवज्ञान ंतन्मय ंजगत॥् ४६॥ 
ātmānātmavivekaṁ ca jñānamāhurmanīṣiṇaḥ | 

ajñānaṁ cānyathā loke vijñānaṁ tanmayaṁ jagat || 46|| 

ca: en; manīṣiṇaḥ: de wijzen; āhuḥ: ātma-anātma-vivekam: onderscheid tussen het Zelf 
en het niet-Zelf; jñānam: jñānam: ca: en; loka: indeze wereld; ajñānam: onwetendheid; 
anyathā: verschillend, verkeerd waarneming (het niet-zelf als het Zelf); vijñānam: 
vijñānam; jagat: (is het zien van) de wereld; tanmayam: als niets anders dan Dat (MW: 

made of that, absorbed in or identical with that). 

 

46. Onderscheid tussen het Zelf en het niet-Zelf noemt de wijze jñāna. 

En in deze wereld is onwetendheid verkeerd waarnemen64. 

Vijñāna is het zien van de wereld 

Niets anders is dan Dat.  

                                                 
63

 In de verklaring “Dat zijt Gij”. 
64

 Het niet-Zelf als het Zelf. 



34 

 

अन्वयव्यच्चतरकेाभ्ा ंसवात्रकंै प्रपश्यच्चत। 
यत्त ुवृच्चत्तज ंज्ञान ंच्चवज्ञान ंज्ञानमात्रकम॥् ४७॥ 
anvayavyatirekābhyāṁ sarvatraikaṁ prapaśyati | 

yattu vṛttijaṁ jñānaṁ vijñānaṁ jñānamātrakam || 47|| 

prapaśyati: hij die helder kan zien; ekam: de Ene (Waarheid); sarvatra: overal; 

anvaya-vyatirekābhyām: door de methode van de onveranderlijke samenhangen; 

tu: verder; yat: dat wat; vṛttijam: is uit het denken ontstaan; jñānam: jñānam 

(wordt genoemd); vijñānam: vijñānam; jñāna-mātrakam; (is) Puur Kennis (vrij 

van gedachten).  

47. Door de methode van de overeenstemming en tegenstrijdigheid65 

 Ziet diegene die helder kan zien de Ene overal.  

 Verder, wat uit gedachten is ontstaan wordt jñāna genoemd. 

 Vijñāna is Pure Kennis [vrij van gedachten]. 

 

अज्ञानध्वंसकं ज्ञान ंच्चवज्ञान ंचोर्यात्मकम।् 
ज्ञानच्चवज्ञानच्चनष्ठये ंतिद्ब्रह्मच्चर् चाप ार्म॥् ४८॥ 
ajñānadhvaṁsakaṁ jñānaṁ vijñānaṁ cobhayātmakam | 

jñānavijñānaniṣṭheyaṁ tatsadbrahmaṇi cārpaṇam || 48|| 

jñānam: jñānam; ajñāna-dhvaṁsakam: is de vernietiger van onwetendheid; ca: 

en; vijñānam: vijñānam; ubhayātmakam: (is) van de natuur van beiden; iyam: dit 

is; jñāna-vijñāna-niṣṭhta: verwijlen in jñāna en vijñāna; ca-arpaṇam: dat 

versmelting, oplossing; tat-sat-brahmaṇi: in dat altijd-bestaande Waarheid.  

48. Jñāna is de vernietiger van onwetendheid 

 Terwijl vijñāna van de natuur van beiden66 is. 

 Verblijven in jñāna en vijñāna is de versmelting 

 In die altijd-bestaande Waarheid
67

.  

                                                 
65

 Anvayavyatireka. Zie voetnoot bij vers 4. 
66

 Kennis en onwetendheid. 
67

 Brahman. 



35 

 

र्ोक्ता सत्त्वगरु्ः िदु्धो र्ोगाना ंसाधन ंरजः। 
र्ोवय ंतमोगरु्ः प्राहुरात्मा चषैा ंप्रकािकः॥ ४९॥ 
bhoktā sattvaguṇaḥ śuddho bhogānāṁ sādhanaṁ rajaḥ | 

bhogyaṁ tamoguṇaḥ prāhurātmā caiṣāṁ prakāśakaḥ || 49|| 

bhokta: de ervaarder; śuddhaḥ: is de pure; sattva-guṇaḥ: sattva guṇa; sādhanam: 

(en) het instrument; bhogānām: van ervaring; rajaḥ: (is) rajo guṇa; prāhuḥ: (de 

wijze) zegt; bhogyam: object van ervaring; tamoguṇam: tamo guṇa; ca: en; 

ātmā: het Zelf; prakāśakaḥ: (is de) verlichter.  

49. De ervaarder is de pure sattva guṇa, 

En het instrument van ervaring is rajo guṇa. 

De Wijze zegt dat het object van ervaring tamo guṇa is 

 En het Zelf is de verlichter van dit alles.  

 

ब्रह्माध्ययनसयंकु्तो ब्रह्मचयाारतः सदा। 
सवं ब्रह्मचे्चत यो वदे ब्रह्मचारी स उच्यत॥े ५०॥ 
Brahmādhyayan-asaṁyukto brahmacaryārataḥ sadā | 

sarvaṁ brahmeti yo veda brahmacārī sa ucyate || 50||  

brahmā-adhyayana-saṁyukto: Hij die begiftigd is met de studie van de Veda’s; 

brahmacaryārataḥ: altijd trouw aan de eed van brahmacārya; yaḥ: hij wie; veda: 

weet; sarvam: alles; brahma-iti: als de Waarheid (Brahman); saḥ: zo’n persoon; 

ucyate: brahmacārī. 

50. Hij die begiftigd is met de studie van de Veda’s 

En altijd trouw aan de eed van brahmacārya68, 

Die alles als Brahman kent, 

Wordt een brahmacārī69 genoemd.  

                                                 
68

 De eerste van de vier levensfasen (aśrama). De andere drie zijn gṛhastha (huishouder), 
Vānaprastha (asceet) en saṃyāsa (afstand doen). 
69

 Brahmacāri: hij die achter Brahman aan gaat. 



36 

 

गहृस्थो गरु्मध्यस्थः िरीरं गहृमचु्यत।े 
गरु्ाः कुवाच्चन्त कमााच्चर् नाहं कतचे्चत बचु्चद्धमान॥् ५१॥ 
gṛhastho guṇamadhyasthaḥ śarīraṁ gṛhamucyate | 

guṇāḥ kurvanti karmāṇi nāhaṁ karteti buddhimān || 51|| 

śarīram: het lichaam; ucyate: wordt genoemd; gṛham: het huis; gṛhasthaḥ: een; 

guṇa-madhyasthaḥ: gezeten middenin de guṇa’s; buddhimān: De wijze 

(huishouder weet); guṇaḥ: dat de guṇa’s; kurvanti : doen; karmāṇi : de 

handelingen; aham: Ik (ben); na: niet; kartā iti: de doener. 

51. Het lichaam wordt het huis genoemd. 

 De huishouder leeft temidden van de guṇa’s. 

 De wijze huishouder weet dat niet hij de doener is 

 Maar dat het de guṇa’s zijn die handelen. 

 

च्चकमरु्ग्िै तपोच्चर्ि यस्य ज्ञानमय ंतपः। 
हषा ामष ाच्चवच्चनम ुाक्तो वानप्रस्थः स उच्यत॥े ५२॥ 
kimugraiśca tapobhiśca yasya jñānamayaṁ tapaḥ | 

harṣāmarṣavinirmukto vānaprasthaḥ sa ucyate || 52|| 

yasya: voor hem; tapaḥ: (wiens) soberheid; jñāna-mayam: van de aard van 

Kennis (is); kim: wat wordt gediend; ugraiḥ ca tapobhiḥ ca: door strenge, barre 

soberheid; saḥ: Hij; harṣa-amarṣa-vinirmuktoḥ: hij die vrij van vreugde en 

begeerte: ucyate: wordt genoemd; vānaprasthaḥ: vānaprasthaḥ. 

52. Wat is het nut van het dienen aan strenge soberheid 

Voor hem wiens soberheid de aard van Kennis heeft? 

 Hij die vrij is van plezier en begeerte 

Wordt een Vānaprastha70 genoemd.  

                                                 
70

 Vānaprastha: een Brahmaan in de derde fase van zijn leven (wie na de fases van 
student en huishouder huis en haard heeft verlaten en een ascetisch leven in de bossen 
leidt). Śaṅkara stelt hier dat alleen hij wiens soberheid van de aard van kennis is een 
Vānaprastha wordt genoemd en niet noodzaakleerwijze hij die huis en haard heeft 
verlaten. 



37 

 

दहेाभ्ासो च्चह सन्न्यासो नवै काषयवाससा। 
नऽहं दहेोऽहमामचे्चत च्चनियो न्यासलक्षनम।् ५३। 
dehābhyāso hi sannyāso naiva kāṣayavāsasā | 

na'haṁ deho'hamāmeti niścayo nyāsalakṣanam | 53| 

niścayaḥ: pertinente vastbeslotenheid; iti: aldus; aham: Ik (ben); na: niet; dehaḥ: 

het lichaam; aham: Ik (ben); ātmā: het Zelf; nyāsalakṣanam: is het teken van 

verzaking; dehābhyāsaḥ: Deze praktijk t.a.v. het lichaam; hi: waarlijk; 

sannyāsaḥ: na eva: zeker niet; kāṣayavāsasā: het alleen dragen van oranje 

kleding. 

53. De overtuiging ‘Ik ben niet dit lichaam maar ik ben het Zelf’,  

 Is het bewijs van afstand doen. 

 Deze praktijk betreffende het lichaam is zeker sannyāsa71, 

 En dit is zeker anders dan het allen maar dragen van oranje kleding.  

 

सदाचारच्चमम ंच्चनत्य ंयऽेनसुदंधत ेबधुः। 
ससंारसागराच्छीघ्र ंस मचु्यन्त ेनात्र सिंयः॥ ५४॥ 
sadācāramimaṁ nityaṁ ye' budhaḥ | 

saṁsārasāgarācchīghraṁ sa mucyante nātra saṁśayaḥ || 54|| 

ye: zij; budhaḥ: wijze mensen; nityam: (wie) constant; anusaṁdadhate: praktijk; 

imam: deze; sadācāram: Sadācāra; mucyante: wordt bevrijd; śīghram: snel, 

gauw; saṁsāra-sāgarāt: van de oceaan van zielsverhuizing, transmigratie, 

hergeboorte; atra: in dat opzicht; na; niet; saṁśayaḥ: twijfel (welk dan ook).  

54. De wijze mensen die onophoudelijk  

Deze Sadācāra in praktijk brengen 

Worden gauw bevrijd van hergeboorten. 

Hierover kan geen enkele twijfel bestaan. 

  

 

  

Sadachara_NL_A5 

  

                                                 
71

 Spirituele praktijk. 



38 

 

Onderscheid tussen jñāna en vijñāna 

Vers jñāna vijñāna 

1 Wereldse kennis Spirituele kennis 

2 Vaardigheden Begrijpen (bodha) 

3 Objecten beschrijvende Kennis Kennis dat een object van andere 

objecten onderscheidt 

4 Algemene kennis 

(sāmānya jñāna) 

Gedetailleerde, speciale of specifieke 

kennis 

5 Theoretische wetenschap / 

kennis 

Toegepaste wetenschap / kennis 

6 Kennis van verscheidenheid Kennis van de eenheid van diversiteit  

7 Kennis van de effecten 

(kārya jñāna) 

Kennis van de oorzaken van de 

effecten (kāraṇa jñāna) 

42 Onderscheid tussen de ziener 

en het geziene (Dṛg Dṛśya 

Viveka) 

Realisatie van de waarheid vrij van 

het geziene (dṛśya śūnyatā) 

43 Kennis van de ervaarder en het 

ervarene (kṣetra-kṣetrajñāna 

viveka 

De realisatie van de eenzelvigheid 

van ervaring (aikya jñānam) en het 

Opperste Zelf 

44 Verstandelijk begrijpen van de 

Waarheid uit spirituele studies 

(parokṣa śastrajaṁ jñānam) 

Zelf-realisatie (ātmadarśanam)  

45 Begrijpen van 'Gij' in de 

verklaring 'Dat zijt Gij' 

Begrijpen van 'Dat' in de verklaring 

'Dat zijt Gij' (tat artha jñānam). 

Jñāna-vijñāna is de realisatie van hun 

eenzelvigheid (padayor-aikya 

jñānam) 

46 Ajñānam is het zien van het 

niet-zelf als het Zelf (anyathā 

jñānam), jñānam is onder-

scheid tussen het Zelf en niet-

Zelf (ātma-anātmā-viveka) 

Vijñāna is het zien dat het Zelf de 

wereld doordringt 

47 Het oprijzen van de gedachte 

'Ik ben de oneindige Waarheid' 

uit juist begrijpen 

De realisatie van de Waarheid vrij 

van alle gedachten (jñāna mātra) 

48 Dat wat onwetendheid 

verwijderd 

Dat wat de aard is van kennis en 

onwetendheid beiden 

(ubhayātmakam) 



 

   

  



 

 

 

 

 

 

 

. 


