P >
£ ‘. ;., l.l.-n‘.,_(#_







NN

SReIREE]

TATTVOPEDESA

Sr1 Sankaracarya

ONDERRICHT
r IN 14
DAT WAT i

(BETEKENIS VAN DE UITSPRAAK
TAT-TVAM-ASI)






Over dit boek

Tattvopadesa heeft grote overeenkomst met Vakyavrtti en is een van de werken
van Sankara waarin de weg naar de staat van non-dualiteit door onderzoek naar
de betekenis van de mahavakya fat-tvam-asi wordt uitgelegd. Deze staat, of de
eenzelvigheid van het persoonlijke Zelf (@tman) en het universele Zelf (brah-
man), is de vrucht van de zoektocht naar zelfkennis waarbij het individu en wat
als de wereld wordt beschouwd van hun illusoire bedekkingen zijn bevrijd. De
in Vakyavrtti genoemde methode van “overeenstemming en tegenstrijdigheid”
wordt hier nader uitgelegd en de eenzelvigheid van het Zelf en Brahman ook
uit grammaticale overwegingen afgeleid.

In Tattvopadesa maakt Sankara ook gebruik van een verhaal waarin de gevol-
gen van de in onwetendheid verkerende mens worden geillustreerd en de weg
naar bevrijding wordt getoond. Ook aan de onmisbare rol van de geschriften en
de Leraar, en de kenmerken van de leerling, wordt in dit werk beknopt maar op
heldere wijze aandacht besteed.

Deze vertaling omvat de Sanskrit tekst in DevanagarT schrift, de transliteratie
en de woord-voor-woord vertaling van de verzen. Waar nodig heb ik de tekst
voorzien van toelichtingen, zoveel mogelijk in overeenstemming met die in
Sankara's andere werken.

Wat de titel betreft, het Sanskrit woord Upadesa staat hier voor onderricht.
Tattva is samengesteld uit Tat 'dat' en Tva '-heid', en betekent dus 'dat-heid’,
zoals het Sanskrit woord sadhu-tva edel-heid betekent. Zo betekent Tattva 'dat-
heid', of dat wat 'dat' DAT maakt, bij het ontbreken waarvan het niet DAT zou
kunnen zijn. Bijvoorbeeld: zoetheid is wat suiker SUIKER doet heten. Als het
niet om zijn zoetheid ging, zou suiker iets anders zijn. Tattva kan ook 'prin-
cipe' en 'waarheid' betekenen.

Ferit Arav
Maart 2022



TATTVOPADESA
ONDERRICHT IN DAT WAT IS

tattvampadarthasuddhyartham guruh sisyam vaco'bravit |
vakye tattvamasityatram tvampadartha vivecaya Il 11/

1. Voor het eenduidig begrijpen van de zin ‘Dat zijt Gij'
Zei de Leraar de volgende woorden tot zijn leerling:
Onderscheid’ de juiste betekenis van het woord 'Gij’'
In de aanwijzing 'tat-tvam-asi'.

na tvam deho'si drsyatvadupajatyadimattvatah /
bhautikatvadasuddhatvadanityattvattathaiva ca Il 21|

2. Het woord 'Gij' staat niet voor het lichaam
Want dat is een object van waarneming,
Bestaande uit materie en is vergankelijk,
Onderworpen aan geboorte en dood enz.’

adrsyo ripahinastvam jatihino'pyabhautikah /

Suddhanityo'si drgriipo ghato yadvanna drgbhavet Il 31l

3. 'Jij' bent onwaarneembaar, vormloos, ongeboren,
Bestaat niet uit de fysieke elementen, maar je bent zuiver en eeuwig.
Zoals een pot, is het lichaam een object van waarneming;
Jij bent de waarnemer.

na bhavanindriyanyesam karanatvena ya srutih /
prerakastvam prthaktebhyo na karta karanam bhavet Il 41/

4. Jij bent niet de zintuigen, omdat zij,
Net als het oor, instrumenten zijn.
Jij bent verschillend van de zintuigen,
En de gebruiker ervan, die geen instrument kan zijn.

' “Dat zijt Gij' is de vertaling van de Sanskrit uitspraak 'tat-tvam-asi' in Chandogya
Upanisad 6.8.7. Tattvopedesa is geheel gewijd aan de ontdekking van de betekenis van
deze uitspraak.

* Het woord 'onderscheid' is hier gebruikt als de betekenis van het Sanskrit woord 'vive-
caya', met als stam vic', dat ook onderzoek (vicara) kan betekenen.

* In de verzen 2 t/m 13 worden de voorbijgaande en niet uit zichzelf bestaande entitei-
ten genoemd, zoals lichaam, geest, levenskrach en intellect die waargenomen worden.



nanaitanyekaripastvam bhinnastebhyah kutah srnu |
na caikendriyariipastvam sarvatrahampratititah Il 51

5. Er zijn meerdere zintuigen maar 'Jij' bent één!
Jij bent verschillend van de zintuigen
Omdat je je niet met hen vereenzelvigt,
En omdat jij alles als 'Ik', de kenner, ervaart.

na tesam samuddyo'si tesamanyatamasya ca |
vinase'pyatmadhistavadasti syannaivamanyathda Il 6/l

6. Jij bent niet een specifiek zintuig,
Noch een verzameling van de zintuigen.
Want bij het verlies van een zintuig
BIijf je jezelf onverminderd gewaar'.

pratyekamapi tanyatma naiva tatra nayam synu /
nanasvamikadeho'vam nasyedbhinnamatasrayah Il 71

7. Noch kan elk van de zintuigen een Atman’ zijn
Want dan zou dat tot verwarring leiden,
Omdat het lichaam vele meesters zou hebben
Aan wie het moet gehoorzamen.

nandatmabhimatam naiva viruddhavisayatvatah |
svamyaikye tu vyavastha syadekaparthivadesavat Il 8 Il

8. Ook vanwege uiteenlopende zienswijzen
Is het bestaan van talrijke Atmans onhoudbaar,
Zoals er voor het waarborgen van eenduidig bestuur
Slechts één koning kan zijn’.

na manastvam na va prano jadatvadeva caitayoh /
gatamanyatra me cittamityanyatvanubhititah Il 91/

ksuttrdbhyam piditah prano mamdayam ceti bhedatah /
tayordrasta prthaktabhyam ghatadrasta ghatadyatha Il 101

! Bij het verlies van een zintuig, zoals bij blindheid, is er nog altijd het ik-gewaarzijn.
Men kan ook experimenteren door een of meerder zintuigen af te sluiten zoals het zien
of horen, maar zelfgewaarzijn blijft altijd aanwezig.,

? Synoniem voor 'het Zelf', er kan slechts één “Zelf* zijn.

? Gedurende zijn hele leven ervaart de mens hetzelfde 'ik'.



6

9, 10. 'Jij' bent niet de geest' noch de levensstroom?,
Omdat ze zonder Atman niet kunnen bestaan’.
We kennen het verschil tussen het Zelf en de geest,
Als de waarnemer en de dwalende gedachten.
De beleving van kwellingen als honger en dorst
Sluit ook uit dat de levensstroom het Zelf kan zijn.
Derhalve is de waarnemer verschillend daarvan,
Zoals de ziener van een pot verschillend van de pot is.

suptau linasti ya bodhe sarvam vyapnoti dehakam /
cicchayayd ca sambaddha na sa buddhirbhavandvija Il 11

nanaripavati bodhe suptau lindticaiicala /
yato drgekariupastvam prthaktasya prakasakah I 121/

11. O, Tweemaal geborene!”, Jij bent niet het intellect’
Dat in diepe slaap oplost [en inactief wordt]
En in de wakende staat het gehele lichaam doordringt
Door het samengaan met het bewustzijn.
Het uiterst onstandvastige intellect® neemt in de wakende staat
Verschillende vormen aan en lost geheel op in diepe slaap.
[Dat kun Jij niet zijn], Jij bent in wezen puur bewustzijn,
Dat het intellect verlicht en dus verschillend ervan is.

suptau dehdadyabhave'pi sakst tesam bhavanyatah |
svanubhitisvarapatvannanyastasyasti bhasakah I 131/

13. Hoewel het lichaam en het intellect in diepe slaap opgelost zijn,
Ben jij, het Zelf, getuige van deze veranderingen.

! Manas of alles wat zich in het denken manifesteert.
2 Prana, het levensbeginsel, wat de mens doet leven.
? Alles waar het Zelf (Atman) op toe kijkt is inert of onbezield.

* Een mens die voor de tweede maal lichamelijk geboren is en een leraar heeft. Traditi-
oneel was dit slechts weggelegd voor drie van de vier varna’s; de brahmana's, de
ksatriya's en de vaisya's. In Srimad Bhagavatam staat dat een mens tweemaal geboren
(dvija) wordt genoemd wanneer hij nogmaals, maar dan vanuit de geest, geboren wordt
- dit gebeurt tijdens de upanayana-ceremonie. (Krsna legenden, Boek XI, Hoofdstuk
XI).

> Buddhi, het vermogen tot onderscheid.

6 Buddhi, of intellect, is inert (onbezield, kan niet uit zichzelf bestaan), veranderlijk en
soms niet bestaand (in diepe slaap) daarom kan het niet het Zelf zijn.


https://nl.wikipedia.org/wiki/Varna_(kaste)
https://nl.wikipedia.org/wiki/Brahmaan
https://nl.wikipedia.org/wiki/Kshattriya
https://nl.wikipedia.org/wiki/Vaishya

Er is niets dat het Zelf kan verlichten omdat
Door zijn wonderlijke natuur het Zelf de ervaring van zichzelf is.

pramanam bodhayantam tam bodham manena ye janah /
bubhutsyante ta edhobhirdagdhum varnichanti pavakam Il 141/

14. Zij die dat, wat de middelen van kennis' verlicht,
Door gebruik van dezelfde middelen wensen te kennen,
Lijken op degenen die met brandhout
Een vuur willen aansteken’.

visvamatmanubhavati tenasau nanubhiiyate |
visvam prakasayatydtma tenasau na prakasyate Il 151/

15. Het Zelf ervaart de wereld,
De wereld ervaart het Zelf niet.
Zo ook verlicht het Zelf de wereld
Maar het Zelf wordt niet door de wereld verlicht.

idrsam tadrsam naitanna paroksam sadeva yat |
tadbrahma tvam na dehadidysyaripo'si sarvadrk Il 161/

16. Jij bent dat Brahman dat onaanwijsbaar is,
En niet iets dat aanwijsbaar en geen kenner is,
En dat de eeuwige waarheid is.
De ziener van alles kan door niets anders’ worden gezien.

idamtvenaiva yadbhati sarvam tacca nisidhyate |
avacyatattvamanidam na vedyam svaprakasatah Il 1711

17. Wat gezien wordt als 'dit'', wordt afgewezen als het niet-Zelf *,
Omdat het Zelf de kenner van alles is en dus niet 'dit' kan zijn.

! Zoals de zintuigen en het denkvermogen (manas) die inert zijn.

* Vuur kan hout verbranden maar hout kan uit zichzelf geen vuur maken.
? Zoals lichaam, zintuigen enz.

* Als iets anders dan mijzelf.

> In de Upanisads wordt deze methode van ontkenning als 'niet dit, niet dit' beschreven.
Alleen dat wat aan Brahman werd opgelegd, en daarom onwerkelijk is, wordt ontkend.
Een voorbeeld van de methode van negatie van wat niet Brahman is, is in de volgende
uitspraken van Brhadaranyaka Upanisad aangeleverd:

[I-iii-6: Daarom nu de beschrijving (van Brahman): Niet dit, niet dit'. Omdat er geen
andere meer geschikte omschrijving is dan dit: Niet dit'.



Zijn natuur kan niet verwoord worden omdat Het zelfstralend is,
Noch kan Het [via middelen] worden gekend.

satyam jianamanantam ca brahmalaksanamucyate |

18. Gezegd wordt dat de natuur van Brahman
Waarheid, Kennis en Oneindigheid is'.
Ook jij bent van dezelfde natuur van
Waarheid, Kennis en Oneindigheid.

sati dehadyupadhau sydjjivastasya niyamakah |
iSvarah Saktyupadhitvaddvyorbadhe svayamprabhah I 191

19. Met het lichaam als oplegging’ is het individu® de beheerder,
Met Maya als oplegging is Isvara’ de beheerder.
Wanneer beide opleggingen worden verwijderd,
Blijft alleen het uit zichzelf stralende Zelf over’.

III-ix-26: "Dit Zelf is Dat wat omschreven is als 'Niet dit, niet dit'. Het is onwaarneem-
baar omdat Het nimmer is waargenomen, niet onderhevig aan verval omdat Het nim-
mer vervalt, ongebonden omdat Het nimmer gebonden is, ongeketend omdat Het nim-
mer pijn voelt en aan letsel lijdt."

Zie ook Upadesa Sahasrt 18.21: "Deze oplegging (van het ego aan Brahman) wordt
ontkend, alsof daarmee iets wordt verkregen, met de woorden 'niet dit, niet dit'. Boven-
dien is geen bevel op basis van opleggingen steekhoudend.

" Taittiriya Upanisad 2.1.1. “satyam jiianam anantam brahma"

? Upadhi's zoals de vijf sluiers (waar het lichaam er een van is), de drie lichamen en de
drie staten.

3 —
De Jiva.

4 .
De Heer van het universum.

> Zie Vivekaciidamani 241-243. 241-244: “Verklaringen in geschriften zoals ‘Dat zijt
gij’ (tat tvam asi) openbaren steeds de absolute eenzelvigheid van Brahman (of Isvara,
de Heer), aangeduid met ‘Dat’, en het individu (jiva), aangeduid met ‘gij’. Deze een-
zelvigheid wordt echter niet aangetoond met de letterlijke betekenis van ‘Dat’ en “gij’.
Want beide zijn niet-bestaande bedekkingen (updadhikalpito) als gevolg van maya, de
oorzaak en het gevolg van niet-bestaande verschijningen. De letterlijke betekenis van
‘Dat’ is de maya van Isvara (de Heer, God, de schepper) die de oorzaak is van het
universum. De letterlijke betekenis van ‘gij’ wijst naar de vijf sluiers van het individu
(jiva). Hun eigenschappen zijn tegengesteld, zoals de zon en de vuurvlieg, de koning en
zijn dienaar, de oceaan en de bron, of de berg Meru en het atoom. Dus, er kan geen
sprake zijn van eenzelvigheid tussen Brahman en het individu in de letterlijke betekenis



apeksyate'khilairmanairna yanmanamapeksate |
vedavakyam pramanam tadbrahmatmavagatau matam Il 201

20. De Veda's die op andere middelen van kennis voorafgaan,
En die zulke andere middelen niet nodig hebben,
Zijn met geopenbaarde uitspraken voor kennisverwerving
De enige bronnen voor directe zelfrealisatie'.

ato hi tattvamasyadivedavakyam pramanatah |
brahmano'sti yaya yuktya sasmabhih samprakirtyate Il 211

21. Derhalve verklaren wij dat de redenerende werkwijze
Waarmee de betekenis van grote uitspraken
Zoals 'Dat zijt Gij' (tat-tvam-asi), wordt uitgelegd,
Als bewijs van het bestaan van Brahman wordt beschouwd.

Sodhite tvampadarthe hi tattvamasyadi cintitam |
sambhavennanyathd tasmacchodhanam krtamaditah 1 221/

22. Na onderzoek in het begin
Naar de betekenis van het woord 'Gij’,
Dient het onderzoek naar de zin 'Dat zijt Gij'
Te worden voltooid.”

dehendriyadidharmanyah svatmanyaropayanmysa |
kartrtvadyabhimant ca vacyarthastvampadasya sah Il 231l

23. Wie kenmerken als lichaam en zintuigen
Ten onrechte aan het Zelf toekent,
Beschouwt zichzelf als de doener en de ervaarder,
En wordt met de directe betekenis van 'Gij' aangeduid.

van ‘Dat’ en ‘gij’. Dit is niet de manier waarop de geschriften eenzelvigheid postule-
ren. Wanneer deze bedekkingen (upddhi’s), respectievelijk I§vara en jiva, worden
verwijderd blijven noch God noch individu over. Als je een koning zijn koninkrijk
afneemt en een krijger zijn wapens, is er noch een koning, noch een soldaat.”

' Met dit vers wordt de autoriteit van de Veda's gevestigd als voorwaarde waarna on-
derzoek naar de betekenis van de verklaringen daarin gestart.

? Er wordt gesteld dat de eerste stap in deze werkwijze onderzoek naar de mogelijke
betekenissen van het woord 'Gij' is. Daarna volgt onderzoek naar de betekenis van de
zin ‘Dat zijt Gij’.



10

dehendriyadisakst yastebhyo bhati vilaksanah |
svayam bodhasvariapatvallaksyarthastvampadasya sah Il 24 11

24. Wie getuige is van het lichaam en de zinnen
En derhalve verschillend is van hen,
Wordt vanwege zijn zelfbewuste natuur’,
Met de indirecte betekenis van 'Gij' aangeduid.

vedantavakyasamvedyavisvatitaksaradvayam |
visuddham yastvasamvedyam laksyarthastatpadasya sah Il 251l

25. De indirecte betekenis van het woord 'Dat’,
Wijst volgens de passages in de Upanigsads,
Naar wat non-duaal, onvergankelijk, onbesmet,
Voorbij alle begrenzingen en zelfbewust is’.

samanadhikaranyam hi padayostattvamordvayoh |
sambandhastena vedantairbrahmaikyam pratipadyate Il 26 Il

26. De beide woorden ‘Dat’ (tat) en ‘Gij’ (tvam)
Komen grammaticaal met elkaar overeen,
Waarmee door Vedanta de eenheid van
Brahman en Afman is aangetoond.’

bhinnapravrttihetutve padayorekavastuni /
vrttitvam yattathaivaikyam vibhaktyantakayostayoh Il 27 Il

samanddhikaranyam tatsampraddayibhirivitam /
tathd padarthayoreva visesanavisesyata Il 28Il

27, 28. Ofschoon de twee woorden als verschillend worden gekend
Betreffen zij één ondeelbare eenheid’
En daarom worden ze grammaticaal
Op gelijke wijze vervoegd.
Hiermede werd aangetoond dat tussen de twee woorden

1 %2 .
Eén, ondeelbaar en eeuwig.

? Hier wordt de indirecte betekenis van 'Dat' uitgelegd. De directe betekenis hiervan, de
wereld, zoals vers 23 voor 'Gij', wordt hier kennelijk overgeslagen.

? Dit vers maakt duidelijk dat de indirecte betekenissen van zowel ‘Dat’ (tat) en ‘Gij’
(tvam) hetzelfde is (zie vers 24 en 25). Dit wordt in vers 27 verder uitgewerkt.

4 Zoals bij 'witte koe', het woord 'wit' functioneert als de aanwijzer van kleur, en het
woord 'koe' functioneert als de aanwijzer van soort.



De relatie van bijvoeglijk en zelfstandig naamwoord bestaat.

Deze grammaticale overeenkomst werd vastgesteld
Door de hoeders van de traditie.

ayam sah so'yamitivatsambandho bhavati dvayoh |
pratyaktvam sadvitiyatvam paroksatvam ca pirnata Il 291/

parasparaviruddham syattato bhavati laksana /
laksyalaksanasambandhah padarthapratyagatmanoh Il 301

29, 30. De uitspraken 'Hij' is 'dit', en 'dit" is "Hij""
Houden een relatie tussen beide begrippen in.
De directe betekenissen leiden tot contradictie en dualiteit’.
De indirecte betekenissen zijn dezelfde ondeelbare Eenheid”.
Daar de directe betekenis van deze twee woorden
Tegenstrijdig met elkaar zijn,
Is alleen de indirecte betekenis van deze woorden,
Die naar het ondeelbare innerlijke Zelf wijst, geldig.

manantaroparodhdcca mukhyarthasyaparigrahe |
mukhyarthasyavinabhiite pravrttirlaksanocyate Il 311/

31. Wanneer de directe betekenis van een woord irreéel is
Doordat het inconsistente informatie bevat,
Wordt de indirecte betekenis aanvaard
Zonder de directe betekenis volledig te verwerpen.*

trividha laksand jiieya jahatyajahati tatha |
anyobhayatmika jiieya tatradya naiva sambhavet Il 32 1|

11

"'Met 'Hij' wordt I$vara, de Heer van het universum, en met 'Dit' de Jiva, of het indivi-

du bedoeld. De directe betekenissen van ‘Hij’ en ‘dit’ zijn dus verschillend.

? In letterlijke betekenissen kunnen het individu, of ik’ en de Heer van het universum

niet aan elkaar gelijk zijn.

’ Wanneer echter voorbij wordt gegaan aan de directe betekenissen van de woorden Hij
en Dit, blijft er alleen de ondeelbaar bestaansgrond van over, zijnde de bedoelde bete-
kenis van de woorden, het Zelf of Brahman. Zie Vivekaciidamani 241-243, of voetnoot

5 van vers 19.

* Dit wordt in het volgende vers nader uitgelegd.



12

32. De 'bedoelde' betekenis® wordt op drie wijzen bepaald door:
Gehele verwerping van de directe betekenis,
Gedeeltelijke verwerping van de directe betekenis,
En deels verwerping en deels behoud van de directe betekenis.
De eerste soort is bij 'Dat zijt Gij' niet relevant’.

vacyarthamakhilam tyaktva vrttih syadya tadanvite |

gangayam ghosa itivajjahati laksana hi sa /I 331/

33. Wanneer de directe betekenis geheel wordt verworpen
Kan de indirecte betekenis uit de context worden afgeleid.

Zoals bij 'een dorp aan de rivier' volgens de context
'Dorp aan de oever' wordt bedoeld. Dit is de eerste soort.

vacyarthasyaikadesasya prakrte tyaga isyate |
jahatt sambhavennaiva sampradayavirodhatah Il 341

34. In de uitspraak tat-twam-asi is de verwerping alleen
Van een deel van de directe betekenis® wenselijk.

! Bedoelde, ook wel 'impliciete’ genoemd, is de indirecte betekenis waar men op zoek
naar is.

? Het proces van de bepaling van de bedoelde (of impliciete) betekenis van uitdrukkin-
gen wordt bij Indiase logica laksana genoemd. Het onderscheidt zich in drie soorten:
Jjahal-laksand, ajahal-laksana en bhagal-laksana.

Bij het eerste wordt de directe betekenis van een uitdrukking verworpen en het indirec-
te behouden. Een klassiek voorbeeld hiervan is de uitdrukking 'een dorp aan de rivier',
waarmee in werkelijkheid een dorp aan de oever van een rivier wordt bedoeld. De
directe betekenis 'aan de rivier' wordt verworpen omdat het dorp anders onder water
zou lopen.

In het tweede geval wordt zowel de directe betekenis als de indirecte behouden. Een
klassiek voorbeeld hiervan is de uitdrukking 'het bruine galoppeert', verwijzend naar
een bruin paard. De directe betekenis 'bruin' wordt niet verworpen, omdat het verwijst
naar een paard dat bruin is. De indirecte betekenis van 'bruin' is een paard dat eerder als
bruin was gekenmerkt.

In het derde geval wordt de directe betekenis deels verworpen en deels behouden. In
het geval van 'Dat zijt Gij' worden de tijdelijke kenmerken verworpen en de eeuwige
kenmerken behouden.

Van deze drie kunnen dus in het bovengenoemde geval de eerste twee als onbruikbaar
buiten beschouwing worden gelaten en kan alleen het derde genomen worden.

* Omdat de directe betekenissen tegenstrijdig zijn.

* Alleen de opleggingen (upadhi's) aan tat en tvam dienen te worden afgewezen.



13

Op grond van de autoriteit van de geschriften'
Komt dit niet overeen met de eerste manier van betekenis bepalen.

vacyarthamaparityajya vrttiranyarthake tu ya /
kathiteyamajahati Sono'vam dhavatitivat Il 351

35. De tweede soort is het geval wanneer
Zonder de directe betekenis te verwerpen
Enige aanvullende betekenis wordt toegevoegd
Zoals in de zin 'Het bruine galoppeert'.

na sambhavati sapyatra vacyarthe'tivirodhatah |
virodhamsaparityago drsyate prakrte yatah I 36 /|

36. Ook in dit geval is de bedoelde betekenis niet de directe betekenis
Want dat zou niet begrepen worden.
De uitdrukking is ten dele betekenisvol aangezien ‘bruin’
Van toepassing is op een paard dat wordt bedoeld.

vacyarthasyaikadesam ca parityajyaikadesakam |
va bodhayati sa jiieya trtiya bhagalaksana I 371

37. Wanneer de directe betekenis deels wordt verworpen
En voor een deel behouden,
Wordt dat de derde soort bedoelde betekenis,
[Ofwel bhagalaksana genoemd].

so'vam vipra idam vakyam bodhayatyaditastatha /
tatkalatvavisistam ca tathaitatkalasamyutam Il 38 Il

atastayorviruddham tattatkalatvadidharmakam |
tyaktva vakyam yatha viprapindam bodhayatiritam I 391/

38, 39. De uitspraak 'Het is hem, de wijze'
Wijst naar dezelfde persoon
Die in het verleden was gekend
En nu ook wordt herkend.
Zoals bij het negeren van de tegenstrijdige kenmerken

' De traditie beschouwt deze eerste soort van impliciete betekenis, welke in vers 33 en
34 wordt besproken, als ontoereikend voor de realisatie van ‘Dat zijt Gij’.

? Hier duidt 'bruin’ de kleur aan, zijnde een kwaliteit die niet zonder een substantie kan
bestaan. Hier wordt een paard als substantie toegevoegd om de betekenis van de zin 'de
bruine galoppeert' te begrijpen.



14

Van vroeger en nu dezelfde persoon wordt herkend’,
Zo ook dient de contextuele betekenis van
De uitspraak 'Dat zijt Gij' te worden gekend’.

tathaiva prakrte tattvamasityatra Srutau Synu /
pratyaktvadinparityajya jivadharmamstvamahpadat Il 401/

sarvajiiatvaparoksadinparityajya tatahpadat |
Suddham kiitasthamadvaitam bodhayatyadaratparam I 411

40-41. Wanneer het woord 'Gij' ontdaan wordt
Van alle noties zoals het innerlijke Zelf
En ook het woord 'Dat’ van ideeén als
Alwetendheid en onkenbaarheid,
Toont de uitspraak 'Dat zijt Gij' op zinvolle wijze
De eenheid van waar de woorden 'Gij' en 'Dat' voor staan:
De zuivere onveranderlijke, opperste Brahman,
Eén zonder tweede’.

tattvamoh padayoraikyameva tattvamasityalam |
itthamaikyavabodhena samyagjiianam dyrdham nayaih Il 421/

42. Aldus wordt met de uitspraak 'Dat zijt Gij'
De eenheid van 'Dat' en 'Gij' gerealiseerd.
Zo vestigen de wijzen zich in ware kennis
Door het gewaarzijn van deze eenheid.

aham brahmeti vijiianam yasya Sokam taratyasau /
atma prakasamano'pi mahavakyaistathaikata il 43 1/

tattvamorbodhyate'thapi paurvaparyanusaratah /
tathapi Sakyate naiva sriguroh karunam vina Il 441/

' Door voorbij te gaan aan uiterlijke kenmerken zoals het fysieke voorkomen en kle-
ding.
? Zie het volgende vers.

? Dit vers stelt dat zelfs de minste notie over de kwaliteiten die de woorden 'Dat' en 'Gij'
vertegenwoordigen, een belemmering vormt om de eenheid die deze woorden ver-
woorden te realiseren. Begrippen als eeuwig, alomvattend, oneindig, onkenbaar enz.
hebben immers alleen betekenis door illusoire idee€n als voorbijgaand, beperkt, be-
grensd, wereldse kennis enz.



43-44. Ook al wordt het zelfstralende Zelf
En de eenheid tussen de woorden 'Dat’ en 'Gij',
Behorende tot de grote uitspraken,
Naar de vroegere en de nog komende opvattingen
[In de Upanisads] onderwezen,
Dan nog kan de betekenis niet worden gekend
Door hen die zich wijs achten
Zonder de genade van een leermeester.

aparoksayitum loke midhaih panditamanibhih |
antahkaranasamsuddhau svayam jiianam prakasate Il 451/
vedavakyairatah kim syadguruneti na sampratam |

45-46a. Het is niet juist te denken
Waar een leermeester voor zou dienen
Daar de kennis van de Upanisads toch
Uit zichzelf in de pure geest zou opdagen.

acaryavanpuruso hi vedetyevam Srutirjagau Il 46 I/
anddaviha samsare bodhako gurureva hi /

46b-47a. Want de Veda's hebben verklaard dat alleen een persoon
Die een leermeester heeft, kent [het Zelf]l.
Weet dus dat de leermeester de enige verkondiger
Van Kkennis in deze beginloze wereld is.

ato brahmatmavastvaikyam jaatva drsyamasattaya I 47 Il

advaite brahmani stheyam pratyagbrahmatmand sada |
tatpratyaksatparijiatamadvaitabrahmacidghanam Il 481l

47b-48. Dus, de eenheid van Brahman en het Zelf kennende

En rekening houdend met de onwerkelijkheid van de wereld,

Dient men zich voor altijd in Brahman te vestigen
Die niet verschillend is van je eigen Zelf.

De non-duale Brahman van de natuur van bewustzijn
Wordt dan onmiddellijk gekend.

pratipadyam tadevatra vedantairna dvayam jadam |
sukhariupam cidadvaitam dubkharipamasajjadam I 491

' Chandogya Upanisad 6:14.2, 'Hij die een leraar heeft, weet’.

15



16

49. De Upanisads onderwijzen dit,
Maar niet de duale wereld.
Bewustzijn is non-duaal en gelukzalig van natuur,
Terwijl het inerte, het onwerkelijke, van nature ellende is.

vedantaistaddvayam samyannirnitam vastuto nayat |
advaitameva satyam tvam viddhi dvaitamasatsada Il 501/

50. Op overtuigende wijze hebben de Upanisads
Volstrekt onderscheid gemaakt tussen deze twee.
Weet dus dat alleen non-dualiteit de werkelijkheid,
En de duale manifestatie onwerkelijkheid is.

Suddhe kathamasuddhah syaddyrsyam mayamayam tatah /
Suktau riipyam mrsa yadvattatha visvam paratmani Il 511/

51. Hoe zou immers iets onzuivers in het zuivere kunnen bestaan?
Weet dus dat het waarnemen van dualiteit onwetendheid is.
Precies zoals parelmoer zich als zilver voordoet,

Zo ook verschijnt de wereld in het opperste Zelf.

vidyate na svatah sattvam nasatah sattvamasti va |
badhyatvannaiva saddvaitam nasatpratyaksabhanatah I 521/

52. Onwetendheid bestaat noch uit zichzelf
Noch uit iets anders’.
Terwijl de wereld, van de aard van dualiteit, niet werkelijk is,
Is die evenmin onwerkelijk daar hij waargenomen wordt.

sadasanna viruddhatvadato'nirvacyameva tat |
yah piurvameka evasitsystva pascadidam jagat Il 531/

53. Hij kan ook niet zowel werkelijk als onwerkelijk zijn
Omdat deze tegenstrijdig zijn.
Het is dus iets voorbij definieerbaarheid’.
Dat wat véor de schepping één zonder een tweede was
Manifesteerde zich als de wereld.

pravisto jivarupena sa evatma bhavanparah /
saccidananda eva tvam vismrtyatmatayd param Il 541

! Sankara definieert hier onwetendheid.

* Dus in Advaita is onwetendheid niet afwezig, maar alleen onwerkelijk.



17

54. Het trad binnen in het lichaam als het individu',
Het is het opperste Zelf dat jij bent.
Jij ben van nature Bestaan, Bewustzijn en Gelukzaligheid.
Je vergat je ware natuur van het opperste Zelf, en werd een individu.

Jjivabhavamanupraptah sa evatmasi bodhatah |
advayanandacinmatrah suddhah samrajyamagatah I 551/

55. Ondanks je individuele vorm, dankzij Kennis,
Ben jij alléén dat Zelf, dat non-duaal, gelukzalig,
Puur bewustzijn en zuiver is.

Jij hebt het rijk van onsterfelijkheid bereikt.

kartrtvadini yanyasamstvayi brahmddvaye pare |
tanidanim vicarya tvam kimsvaripani vastutah Il 56 I/

56. Laten we nu de werkelijke natuur onderzoeken
Van de kwaliteiten als de ‘doener’ enz.
Die aan werden toegekend aan jouw Zelf,
Dat voorbij alle manifestaties, en het opperste Brahman is.

atraiva Synu vrttantamapirvam srutibhasitam /
kascidgandharadesiyo maharatnavibhiisitah Il 571l

57. Luister nu in dit verband naar een nieuwe weergave
Van een verhaal uit de geopenbaarde geschriften’.
Er was eens een man uit de regio Gandhara
Die zich met grote juwelen had opgesierd.

svagrhe svangane suptah pramattah sankadacana |
ratrau caurah samagatya bhiisananam pralobhitah Il 581

58. Op een dag viel hij bedwelmd in slaap
Op het erf van zijn eigen huis.
Aangetrokken door de juwelen
Kwamen er die nacht dieven.

baddhva desantaram caurairnitah sangahane vane /
bhiisananyapahrtyapi baddhaksakarapadakah Il 5911

1 —
Jiva.

? Genoemd in Chandogya Upanisad 6.14.1-3 tijdens de uitleg van tat-tvam-asi aan
Svetaketu.



18

59. De rovers ontvoerden hem naar een ander land
En brachten hem naar een donker woud.
Ze beroofden hem van zijn juwelen,
Blinddoekten hem en bonden zijn handen en voeten vast.

niksipto vipine'tiva kusakantakavrscikaih /
vyalavyaghradibhiscaiva sankule tarusankate Il 601/

60. Hij werd achtergelaten in een ondoordringbaar bos
Vol roofdieren zoals tijgers
En waar het krioelde van de schorpioenen
Tussen de doornen en het puntige gras.

vyaladidustasatvebhyo maharanye bhayaturah |
Silakantakadarbhadyairdehasya pratikillakaih 11 611

61. Hij raakte bevreesd
Vanwege de vijandige beesten in dat grote woud,
En zijn lichaam werd gepijnigd
Door de rotsen, doornen en het puntige gras.
kriyamane viluthane visirnango'samarthakah /
ksuttrdatapavayvagnyadibhistapto 'titapakaih Il 62 I/
62. Onmachtig door zijn gebroken ledematen
Kroop hij door het bos en leed verschrikkelijk

Door honger, dorst en ijzige kou,
Afgewisseld door verzengende hitte.

bandhamuktau tatha desapraptaveva sudubkhadhih /
dadrse kamcidakrosannaikam tatraiva tasthivan Il 631/

63. Om zich van de pijnlijke boeien te bevrijden
En naar zijn land terug te kunnen keren
Riep hij in een wanhopige staat
Anderen om hulp.
tathd ragadibhirvargaih satrubhirdubkhadayibhih |
caurairdehabhimanadyaih svanandadhanaharibhih Il 641/

brahmanande pramattah svajiiananidravasikrtah /
baddhastvam bandhanairbhogatysnajvaradibhirdrdham Il 651/

64-65. Op een soortgelijke manier werd jij

In de gelukzalige staat van Brahman door onoplettendheid



Overmeesterd door de onwetendheid van individualiteit.

En als gevolg daarvan raakte je gebonden

Door talrijke vijandige en pijnlijke gehechtheden

— Zoals het gevoel van het hebben van een lichaam —
Die als dieven de mens van zijn geluk beroven

En hem binden aan plezier, pijn en hebzucht.

advayanandaripattvam pracyavyativa dhirtakaih |
diranito'si dehesu samsararanyabhiimisu Il 66/

66. Je werd weggevoerd naar de verre wouden van
De kringloop van het wereldse bestaan,
Waardoor je weggleed uit je ware natuur
Van non-duale gelukzaligheid.

sarvaduhkhanidanesu Sariraditrayesu ca |
nandyonisu karmandhavasananirmitasu ca Il 67 Il

pravesito'si systo'si baddhah svanandadrstitah |
anadikalamarabhya duhkham canubhavansada Il 681/

67-68. Als gevolg van opgeslagen indrukken’,
Kwam je gedurende beginloze tijden
Verschillende lichamen binnen,

Veroorzaakt door binding aan handelingen,
Verricht in de drie lichamen” in het verleden,
Die de oorzaak van alle ellende zijn.

Je werd geschapen omdat je ware vorm

Van gelukzaligheid verborgen is.

Jjanmamrtyujaradosanarakadiparamparam |
nirantaram visanno nubhavannatyantasokavan I 691/

69. Sinds mensenheugenis onderga je steeds weer
Wanhopig de kwellingen
Van de aaneenschakeling van
Geboorte, dood en ouderdom.

avidyabhiitabandhasya navrttau dubhkhadasya ca /
svariupanandasampraptau satyopayam na labdhavan Il 701/

1 . . - -
Latente neigingen, vasana's.

* Het grofstoffelijke, het subtiele en het causale lichaam.

19



20

70. Je hebt de weg naar de waarheid, waarin
De ellende uit gebondenheid door onwetendheid oplost,
En waarin de gelukzaligheid die je eigen natuur is
Herwonnen wordt, nog niet ontdekt.

yatha gandharadesiyasciram daivaddayalubhih |
kaiscitpanthaih paripraptairmuktadystyadibandhanah Il 71

sah svasthairupadistasca pandito niscitatmakah /
gramadgramantaram gacchenmedhavi margatatparah Il 721

gatva gandharadesam sa svagrham prapya pirvavat |
bandhavaih samparisvaktah sukht bhiitva sthito'bhavat Il 73 Il

71-73. Zoals de bewoner van Gandhara door reizigers,
Die gelukkigerwijze langs de plaats van onheil kwamen,
Na lange tijd van de blinddoek en de ketenen was bevrijd,
En zoals die na aanwijzingen door de wijzen, een intelligente
En standvastige wijze werd, en ijverig het pad opging,
En van dorp naar dorp reizend zijn huis in Gandhara bereikte,
Door zijn verwanten werd omhelsd, gelukkig werd,
En zich weer, zoals vroeger, daar vestigde ...
tvamapyevamanekesu duhkhadayisu janmasu /

bhranto daivacchubhe marge jatasraddhah sukarmakyt Il 74 1l

varnasramdacaraparo'vaptapunyamahodayah /
isvaranugrahallabdho brahmavidgurusattamah Il 75 I/

vidhivatkrtasamnyaso vivekadiyutah sudhih |
prapto brahmopadeso'dya vairagyabhyasatah param Il 76 Il

panditastatra medhavi yuktya vastu vicarayan |
nididhyasanasampannah prapto hi tvam param padam Il 77 Il

74-77. Zo ook heb jij nu op gelukkige wijze de zegenrijke weg betreden
Na talrijke ellendige geboorten in begoocheling.
Dank zij je ferm geloof voer je nu goede daden uit en
Doet de plichten behorende tot jouw klasse ' en leefwijze.”

' Varna: de vier klassen van de samenleving zijn: brahmana (priester), ksatriya (krij-
ger), vaisya (koopman), siidra (arbeider).

2 ASrama: de verschillende leefwijzen zijn: brahmacarin (Brahmaan student), grhastha
(gezinshoofd), vanaprastha (heremiet) en sariryasin (asceet).



21

Vanwege de vruchten van je grote verdiensten

En dank zij de genade van de Heer trof je nu

Een leermeester die een kenner van Brahman is.

In overeenstemming met de geschriften

Heb je de weg aanvaard begiftigd met

Het dagen van onderscheidingsvermogen

En door het beoefenen van uiterste onthechting.

Als kenner van Brahman ben jij nu een geleerd wijs mens
Die door gebruik van de rede en diepgaand meditatie

Op deze wijze, waarlijk, het hoogste heeft gerealiseerd.

ato brahmatmavijianamupadistam yathavidhi |
maydcaryena te dhira samyaktatra prayatnavan Il 78Il

bhiitva vimuktabandhastvam chinnadvaitatmasamsayah /
nirdvandvo nihsprho bhiitva vicarasva yathasukham Il 79 Il

78-79. O, 1Jverige, jij die je de nodige inspanning hebt getroost,
De kennis van de eenzelvigheid van het Zelf en Brahman,
Is door mij, je leraar, aan jou op de juiste wijze uitgelegd.
Wees onthecht, vrij van dualiteit in het leven,
Vrij van de twijfel aangaande de dualiteit van het Zelf.
Handel vrij van gebondenheid
En breng zo je leven door in vreugde, zoals jij wilt.

vastuto nispraparico'si nityamuktah svabhavatah |
na te bandhavimoksau stah kalpitau tau yatastvayi Il 801/

80. Door jouw ware natuur ben jij voor altijd vrij
En zonder wereldse gehechtheid.
Voor jou bestaat geen gebondenheid noch bevrijding,
Omdat deze slechts verbeelde opleggingen zijn.

na nirodho na cotpattirna baddho na ca sadhakah |

na mumuksurna vai mukta ityesa paramarthata Il 811/

81. In waarheid is er misleiding noch schepping
Niemand is gebonden noch is er een zoeker,
Niemand die naar bevrijding streeft,

Noch is er een bevrijde'.

! Zie Vivekaciidamani 574: "Er bestaat dood noch geboorte, [schepping noch oplos-
sing], er is niemand die gebonden is noch een zoeker, geen asceet noch een bevrijde;
dit is de uiteindelijke en absolute waarheid (paramarthata)".



22

Srutisiddhantasaro'vam tathaiva tvam svaya dhiya |
samvicarya nididhyasya nijanandatmakam param I 82 Il

saksatkrtva paricchinnadvaitabrahmdaksaram svayam |
Jjivanneva vinirmukto visrantah santimasraya Il 83/l

82-83 Dit is de essentie en de leer van de Veda's.
Na gedegen onderzoek met je intellect
Ken jij nu onmiddellijk uit jezelf,
Je gelukzalige eigen natuur,
En de ongeconditioneerde, non-duale,
Onverwoestbare Brahman.
Wees zo bevrijd van ellende
En leef verder in stilte en vrede.

vicaraniya vedantda vandaniyo guruh sada /
gurianam vacanam pathyam darsanam sevanam nynam Il 84 I/

84. Er moet op de Upanisads worden gereflecteerd
En de leraar moet altijd worden geéerd.
De woorden van de leraren zijn weldadig ;
Het is voor mensen heilzaam hen te bezoeken en te dienen.

gururbrahma svayam saksatsevyo vandyo mumuksubhih |
nodvejaniya evayam krtajiiena vivekina Il 85Il

85. De leraar die de onmiddellijke vorm van Brahman is,
Dient te worden gediend en te worden geéerd,
En niet gevreesd te worden door de rechtvaardigen
Die naar bevrijding streven en onderscheid maken.

yavadayustvaya vandyo vedantd gururisvarah /
manasa karmand vaca srutirevaisa niscayah Il 86 Il

86. Want zo lang jij leeft moet jij
In geest, spraak en handeling,

Dit is ook in overeenstemming met Gaupada’s Karika Il. 32 (commentaar op
Mandiikya Upanisad): Er is oplossing noch schepping, niemand in gebondenheid en
niemand die disciplines in praktijk brengt. Er is niemand die bevrijding zoekt en
niemand wordt bevrijd. Dit is de absolute waarheid”.

Zie ook Yoga Vasistha V:71:27: “Er is gebondenheid noch bevrijding, nooit, nergens
en voor niemand”



23

De Upanisads, de leraar en de Heer vereren.
Dit is het gebod van de geopenbaarde leer.

bhavadvaitam sada kuryatkriyadvaitam na karhicit |
advaitam trisu lokesu nadvaitam gurunad saha Il 871

87. Bewaar de innerlijke staat van non-dualiteit altijd,
Maak echter onderscheid in alledaagse handelingen.
Zelfs als je in de drie werelden in non-dualiteit verkeert,
Moet je dat nimmer toepassen in de relatie tot de leraar'.

% * %

Literatuur

- Thathvopadesa, Sri Jagadguru Granthamala - 9 - Dakshinamurthy Ashtaka,
Advaitanubhuti, Tatvopadesa, Sri Gurvashtaka, Dhanyashtaka, Vani Vilas
Press, 1963.

- The Teaching of Reality, Warwick Jessup, 2014, The School of Economic
Science, London.

- Onderricht in Werkelijkheid, vertaling van '"The Teaching of Reality', Arie
van de Voort, School voor Praktische Filosofie en Spiritualiteit, Nederland.

- Onderricht in Werkelijkheid, vertaling van 'The Teaching of Reality' door Jan
Visser en Nel Wiegerinck-Reuvers, School voor Praktische Filosofie en Spiri-
tualiteit, Nederland.

' Gelijkluidend aan vers 39 in "Ulladu Narpadu Anubandham" (Veertig verzen, Sup-
plement) van S1T Ramana Maharsi: "Bewaar het besef van non-dualiteit in het Hart,
maar druk het niet uit in je handelen. Het besef van non-dualiteit kan dan wel van toe-
passing zijn op de drie werelden, maar je moet begrijpen, zoon, dat dat in relatie tot de
Meester niet het geval is."

Sri Ramana lichtte dit als volgt toe: "Non-dualiteit (advaita) wordt wel geadviseerd,
maar niet in je handelingen. Want hoe zou je de waarheid van advaita kunnen leren
kennen als je niet een leermeester vindt en onderricht ontvangt? Is daarin immers niet
dualiteit? Dat is de betekenis van dit vers"; in Talks, nr. 458. Ook uit andere tekstjes
blijkt hoe Ramana het idee 'alles is één' niet van toepassing achtte op de wereldse situa-
tie, met verschillen tussen mensen en dieren, mannen en vrouwen, enzovoort. Zie "Li-
ving by the Words of Bhagavan” p. 104-105 en 222-223.



24



25






