
 

तत्त्वोपदशेतत्त्वोपदशेतत्त्वोपदशे   
               

वके   

TTTAAATTTTTTVVVOOOPPPAAADDDEEEŚŚŚAAA      
 

ŚŚŚaaaṅṅṅkkkaaarrraaa   

OOONNNDDDEEERRRRRRIIICCCHHHTTT   

IIINNN      

DDDÁÁÁTTT   WWWAAATTT   ÍÍÍSSS      

   





 

 

तत्त्वोपदशे 
TATTVOPEDEŚA 

Śrī Śaṅkarācarya  

 

ONDERRICHT 

IN  

DÁT WAT ÍS 

 

 

(BETEKENIS VAN DE UITSPRAAK 

TAT-TVAM-ASI)





3 

 

 

 

Over dit boek 
Tattvopadeśa heeft grote overeenkomst met Vākyavṛtti en is een van de werken 

van Śaṅkara waarin de weg naar de staat van non-dualiteit door onderzoek naar 

de betekenis van de mahāvākya tat-tvam-asi wordt uitgelegd. Deze staat, of de 

eenzelvigheid van het persoonlijke Zelf (ātman) en het universele Zelf (brah-

man), is de vrucht van de zoektocht naar zelfkennis waarbij het individu en wat 

als de wereld wordt beschouwd van hun illusoire bedekkingen zijn bevrijd. De 

in Vākyavṛtti genoemde methode van “overeenstemming en tegenstrijdigheid” 

wordt hier nader uitgelegd en de eenzelvigheid van het Zelf en Brahman ook 

uit grammaticale overwegingen afgeleid.  

In Tattvopadeśa maakt Śaṅkara ook gebruik van een verhaal waarin de gevol-

gen van de in onwetendheid verkerende mens worden geïllustreerd en de weg 

naar bevrijding wordt getoond. Ook aan de onmisbare rol van de geschriften en 

de Leraar, en de kenmerken van de leerling, wordt in dit werk beknopt maar op 

heldere wijze aandacht besteed. 

Deze vertaling omvat de Sanskrit tekst in Devanāgarī schrift, de transliteratie 

en de woord-voor-woord vertaling van de verzen. Waar nodig heb ik de tekst 

voorzien van toelichtingen, zoveel mogelijk in overeenstemming met die in 

Śaṅkara's andere werken. 

Wat de titel betreft, het Sanskrit woord Upadeśa staat hier voor onderricht. 

Tattva is samengesteld uit Tat 'dat' en Tva '-heid', en betekent dus 'dat-heid', 

zoals het Sanskrit woord sādhu-tva edel-heid betekent. Zo betekent Tattva 'dat-

heid', of dat wat 'dat' DAT maakt, bij het ontbreken waarvan het niet DAT zou 

kunnen zijn. Bijvoorbeeld: zoetheid is wat suiker SUIKER doet heten. Als het 

niet om zijn zoetheid ging, zou suiker iets anders zijn.  Tattva kan ook 'prin-

cipe' en 'waarheid' betekenen. 

 

Ferit Arav 

 Maart 2022  



4 

 

TATTVOPADEŚA 

ONDERRICHT IN DÁT WAT ÍS 

tattvaṃpadārthaśuddhyarthaṃ guruḥ śiṣyaṃ vaco'bravīt । 

vākye tattvamasītyatraṃ tvampadārtha vivecaya ॥ 1॥ 

1. Voor het eenduidig begrijpen van de zin ‘Dat zijt Gij'
1
 

 Zei de Leraar de volgende woorden tot zijn leerling: 

 Onderscheid
2
 de juiste betekenis van het woord 'Gij' 

 In de aanwijzing 'tat-tvam-asi'. 

na tvaṃ deho'si dṛśyatvādupajātyādimattvataḥ । 

bhautikatvādaśuddhatvādanityattvāttathaiva ca ॥ 2॥ 

2. Het woord 'Gij' staat niet voor het lichaam 

 Want dat is een object van waarneming, 

 Bestaande uit materie en is vergankelijk, 

 Onderworpen aan geboorte en dood enz.
3
 

adṛśyo rūpahīnastvaṃ jātihīno'pyabhautikaḥ । 

śuddhanityo'si dṛgrūpo ghaṭo yadvanna dṛgbhavet ॥ 3॥ 

3. 'Jij' bent onwaarneembaar, vormloos, ongeboren, 

 Bestaat niet uit de fysieke elementen, maar je bent zuiver en eeuwig. 

 Zoals een pot, is het lichaam een object van waarneming; 

 Jíj bent de waarnemer. 

na bhavānindriyāṇyeṣāṃ karaṇatvena yā śrutiḥ । 

prerakastvaṃ pṛthaktebhyo na kartā karaṇaṃ bhavet ॥ 4॥  

4. Jij bent niet de zintuigen, omdat zij, 

 Net als het oor, instrumenten zijn. 

 Jij bent verschillend van de zintuigen, 

 En de gebruiker ervan, die geen instrument kan zijn. 

                                                      
1
 ‘Dat zijt Gij' is de vertaling van de Sanskrit uitspraak 'tat-tvam-asi' in Chāndogya 

Upaniṣad 6.8.7. Tattvopedeśa is geheel gewijd aan de ontdekking van de betekenis van 

deze uitspraak. 
2
 Het woord 'onderscheid' is hier gebruikt als de betekenis van het Sanskrit woord 'vive-

caya', met als stam 'vic', dat ook onderzoek (vicāra) kan betekenen. 
3
 In de verzen 2 t/m 13 worden de voorbijgaande en niet uit zichzelf bestaande entitei-

ten genoemd, zoals lichaam, geest, levenskrach en intellect die waargenomen worden. 



5 

 

nānaitānyekarūpastvaṃ bhinnastebhyaḥ kutaḥ śṛṇu । 

na caikendriyarūpastvaṃ sarvatrāhampratītitaḥ ॥ 5॥ 

5. Er zijn meerdere zintuigen maar 'Jíj' bent één! 

 Jij bent verschillend van de zintuigen 

 Omdat je je niet met hen vereenzelvigt, 

 En omdat jij alles als 'Ik', de kenner, ervaart.  

na teṣāṃ samudāyo'si teṣāmanyatamasya ca । 

vināśe'pyātmadhīstāvadasti syānnaivamanyathā ॥ 6॥ 

6. Jij bent niet een specifiek zintuig, 

 Noch een verzameling van de zintuigen. 

 Want bij het verlies van een zintuig 

 Blijf je jezelf onverminderd gewaar
1
. 

pratyekamapi tānyātmā naiva tatra nayaṃ śṛṇu । 

nānāsvāmikadeho'yaṃ naśyedbhinnamatāśrayaḥ ॥ 7॥ 

7. Noch kan elk van de zintuigen een Ātman
2
 zijn 

 Want dan zou dat tot verwarring leiden, 

 Omdat het lichaam vele meesters zou hebben 

 Aan wie het moet gehoorzamen. 

nānātmābhimataṃ naiva viruddhaviṣayatvataḥ । 

svāmyaikye tu vyavasthā syādekapārthivadeśavat ॥ 8॥ 

8. Ook vanwege uiteenlopende zienswijzen 

 Is het bestaan van talrijke Ātmans onhoudbaar, 

 Zoals er voor het waarborgen van eenduidig bestuur 

 Slechts één koning kan zijn
3
. 

na manastvaṃ na vā prāṇo jaḍatvādeva caitayoḥ । 

gatamanyatra me cittamityanyatvānubhūtitaḥ ॥ 9॥ 

kṣuttṛḍbhyāṃ pīḍitaḥ prāṇo mamāyaṃ ceti bhedataḥ । 

tayordraṣṭā pṛthaktābhyāṃ ghaṭadraṣṭā ghaṭādyathā ॥ 10॥ 

                                                      
1
 Bij het verlies van een zintuig, zoals bij blindheid, is er nog altijd het ik-gewaarzijn. 

Men kan ook experimenteren door een of meerder zintuigen af te sluiten zoals het zien 

of horen, maar zelfgewaarzijn blijft altijd aanwezig., 
2
 Synoniem voor 'het Zelf', er kan slechts één ‘Zelf’ zijn. 

3
 Gedurende zijn hele leven ervaart de mens hetzelfde 'ik'. 



6 

 

9, 10. 'Jij' bent niet de geest
1
 noch de levensstroom

2
, 

 Omdat ze zonder Ātman niet kunnen bestaan
3
. 

 We kennen het verschil tussen het Zelf en de geest, 

 Als de waarnemer en de dwalende gedachten. 

 De beleving van kwellingen als honger en dorst 

 Sluit ook uit dat de levensstroom het Zelf kan zijn. 

 Derhalve is de waarnemer verschillend daarvan, 

 Zoals de ziener van een pot verschillend van de pot is. 

suptau līnāsti yā bodhe sarvaṃ vyāpnoti dehakam । 

cicchāyayā ca sambaddhā na sā buddhirbhavāndvija ॥ 11 

nānārūpavatī bodhe suptau līnāticañcalā । 

yato dṛgekarūpastvaṃ pṛthaktasya prakāśakaḥ ॥ 12॥ 

11. O, Tweemaal geborene!
4
, Jij bent niet het intellect

5
 

 Dat in diepe slaap oplost [en inactief wordt] 

 En in de wakende staat het gehele lichaam doordringt 

 Door het samengaan met het bewustzijn. 

  Het uiterst onstandvastige intellect
6
 neemt in de wakende staat 

 Verschillende vormen aan en lost geheel op in diepe slaap. 

 [Dat kun Jij niet zijn], Jij bent in wezen puur bewustzijn, 

 Dat het intellect verlicht en dus verschillend ervan is. 

suptau dehādyabhāve'pi sākṣī teṣāṃ bhavānyataḥ । 

svānubhūtisvarūpatvānnānyastasyāsti bhāsakaḥ ॥ 13॥ 

13. Hoewel het lichaam en het intellect in diepe slaap opgelost zijn, 

 Ben jij, het Zelf, getuige van deze veranderingen. 

                                                      
1
 Manas of alles wat zich in het denken manifesteert. 

2
 Prāṇa, het levensbeginsel, wat de mens doet leven. 

3
 Alles waar het Zelf (Ātman) op toe kijkt is inert of onbezield. 

4
 Een mens die voor de tweede maal lichamelijk geboren is en een leraar heeft. Traditi-

oneel was dit slechts weggelegd voor drie van de vier varna’s; de brahmaṇa's, de 

kşatriya's en de vaiśya's. In Śrīmad Bhāgavatam staat dat een mens tweemaal geboren 

(dvija) wordt genoemd wanneer hij nogmaals, maar dan vanuit de geest, geboren wordt 

- dit gebeurt tijdens de upanayana-ceremonie. (Kṛṣṇa legenden, Boek XI, Hoofdstuk 

XI). 
5
 Buddhi, het vermogen tot onderscheid. 

6
 Buddhi, of intellect, is inert (onbezield, kan niet uit zichzelf bestaan), veranderlijk en 

soms niet bestaand (in diepe slaap) daarom kan het niet het Zelf zijn. 

https://nl.wikipedia.org/wiki/Varna_(kaste)
https://nl.wikipedia.org/wiki/Brahmaan
https://nl.wikipedia.org/wiki/Kshattriya
https://nl.wikipedia.org/wiki/Vaishya


7 

 
 Er is niets dat het Zelf kan verlichten omdat 

 Door zijn wonderlijke natuur het Zelf de ervaring van zichzelf is. 

pramāṇaṃ bodhayantaṃ taṃ bodhaṃ mānena ye janāḥ । 

bubhutsyante ta edhobhirdagdhuṃ vāñchanti pāvakam ॥ 14॥ 

14. Zij die dát, wat de middelen van kennis
1
 verlicht,  

 Door gebruik van dezelfde middelen wensen te kennen, 

 Lijken op degenen die met brandhout 

 Een vuur willen aansteken
2
.  

viśvamātmānubhavati tenāsau nānubhūyate । 

viśvaṃ prakāśayatyātmā tenāsau na prakāśyate ॥ 15॥ 

15. Het Zelf ervaart de wereld, 

 De wereld ervaart het Zelf niet. 

 Zo ook verlicht het Zelf de wereld 

 Maar het Zelf wordt niet door de wereld verlicht. 

īdṛśaṃ tādṛśaṃ naitanna parokṣaṃ sadeva yat । 

tadbrahma tvaṃ na dehādidṛśyarūpo'si sarvadṛk ॥ 16॥ 

16. Jij bent dát Brahman dat onaanwijsbaar is, 

 En niet iets dat aanwijsbaar en geen kenner is, 

 En dat de eeuwige waarheid is. 

 De ziener van alles kan door niets anders
3
 worden gezien.  

idaṃtvenaiva yadbhāti sarvaṃ tacca niṣidhyate । 

avācyatattvamanidaṃ na vedyaṃ svaprakāśataḥ ॥ 17॥ 

17. Wat gezien wordt als 'dit'
4
, wordt afgewezen als het niet-Zelf 

5
, 

 Omdat het Zelf de kenner van alles is en dus niet 'dit' kan zijn. 

                                                      
1
 Zoals de zintuigen en het denkvermogen (manas) die inert zijn. 

2
 Vuur kan hout verbranden maar hout kan uit zichzelf geen vuur maken. 

3
 Zoals lichaam, zintuigen enz. 

4
 Als iets anders dan mijzelf. 

5
 In de Upaniṣads wordt deze methode van ontkenning als 'niet dit, niet dit' beschreven. 

Alleen dat wat aan Brahman werd opgelegd, en daarom onwerkelijk is, wordt ontkend. 

Een voorbeeld van de methode van negatie van wat niet Brahman is,  is in de volgende 

uitspraken van Bṛhadāranyaka Upaniṣad aangeleverd: 

II-iii-6: Daarom nu de beschrijving (van Brahman): 'Niet dit, niet dit'. Omdat er geen 

andere meer geschikte omschrijving is dan dit: 'Niet dit'. 



8 

 

 Zijn natuur kan niet verwoord worden omdat Het zelfstralend is, 

 Noch kan Het [via middelen] worden gekend. 

satyaṃ jñānamanantaṃ ca brahmalakṣaṇamucyate । 

satyatvājjñānarūpatvādanantatvāttvameva hi ॥ 18॥ 

18. Gezegd wordt dat de natuur van Brahman 

 Waarheid, Kennis en Oneindigheid is
1
. 

 Ook jij bent van dezelfde natuur van 

 Waarheid, Kennis en Oneindigheid.  

sati dehādyupādhau syājjīvastasya niyāmakaḥ । 

īśvaraḥ śaktyupādhitvāddvyorbādhe svayamprabhaḥ ॥ 19॥ 

19. Met het lichaam als oplegging
2
 is het individu

3
 de beheerder, 

 Met Māyā als oplegging is Īśvara
4
 de beheerder. 

 Wanneer beide opleggingen worden verwijderd, 

 Blijft alleen het uit zichzelf stralende Zelf over
5
.  

                                                                                                                                 
III-ix-26: "Dit Zelf is Dat wat omschreven is als 'Niet dit, niet dit'. Het is onwaarneem-

baar omdat Het nimmer is waargenomen, niet onderhevig aan verval omdat Het nim-

mer vervalt, ongebonden omdat Het nimmer gebonden is, ongeketend omdat Het nim-

mer pijn voelt en aan letsel lijdt." 

Zie ook Upadeśa Sāhasrī 18.21: "Deze oplegging (van het ego aan Brahman) wordt 

ontkend, alsof daarmee iets wordt verkregen, met de woorden 'niet dit, niet dit'. Boven-

dien is geen bevel op basis van opleggingen steekhoudend. 

1
 Taittirīya Upaniṣad 2.1.1. ”satyaṁ jñānam anantaṁ brahma" 

2
 Upādhi's zoals de vijf sluiers (waar het lichaam er een van is), de drie lichamen en de 

drie staten. 
3
 De Jīva.  

4
 De Heer van het universum. 

5
 Zie Vivekacūḍāmaṇi 241-243. 241-244: “Verklaringen in geschriften zoals ‘Dat zijt 

gij’ (tat tvam asi) openbaren steeds de absolute eenzelvigheid van Brahman (of Īśvara, 

de Heer), aangeduid met ‘Dat’, en het individu (jīva), aangeduid met ‘gij’. Deze een-

zelvigheid wordt echter niet aangetoond met de letterlijke betekenis van ‘Dat’ en ‘gij’. 

Want beide zijn niet-bestaande bedekkingen (upādhikalpito) als gevolg van māyā, de 

oorzaak en het gevolg van niet-bestaande verschijningen. De letterlijke betekenis van 

‘Dat’ is de māyā van Īśvara (de Heer, God, de schepper) die de oorzaak is van het 

universum. De letterlijke betekenis van ‘gij’ wijst naar de vijf sluiers van het individu 

(jīva). Hun eigenschappen zijn tegengesteld, zoals de zon en de vuurvlieg, de koning en 

zijn dienaar, de oceaan en de bron, of de berg Meru en het atoom. Dus, er kan geen 

sprake zijn van eenzelvigheid tussen Brahman en het individu in de letterlijke betekenis 



9 

 

apekṣyate'khilairmānairna yanmānamapekṣate । 

vedavākyaṃ pramāṇaṃ tadbrahmātmāvagatau matam ॥ 20॥ 

20.  De Veda's die op andere middelen van kennis voorafgaan, 

 En die zulke andere middelen niet nodig hebben, 

 Zijn met geopenbaarde uitspraken voor kennisverwerving 

 De enige bronnen voor directe zelfrealisatie
1
. 

ato hi tattvamasyādivedavākyaṃ pramāṇataḥ । 

brahmaṇo'sti yayā yuktyā sāsmābhiḥ samprakīrtyate ॥ 21॥ 

21. Derhalve verklaren wij dat de redenerende werkwijze 

 Waarmee de betekenis van grote uitspraken 

 Zoals 'Dat zijt Gij' (tat-tvam-asi), wordt uitgelegd, 

 Als bewijs van het bestaan van Brahman wordt beschouwd. 

śodhite tvampadārthe hi tattvamasyādi cintitam । 

sambhavennānyathā tasmācchodhanaṃ kṛtamāditaḥ ॥ 22॥ 

22. Na onderzoek in het begin  

 Naar de betekenis van het woord 'Gij', 

 Dient het onderzoek naar de zin 'Dat zijt Gij' 

 Te worden voltooid.
2
 

dehendriyādidharmānyaḥ svātmanyāropayanmṛṣā ।  

kartṛtvādyabhimānī ca vācyārthastvaṃpadasya saḥ ॥ 23॥ 

23. Wie kenmerken als lichaam en zintuigen 

 Ten onrechte aan het Zelf toekent, 

 Beschouwt zichzelf als de doener en de ervaarder, 

 En wordt met de directe betekenis van 'Gij' aangeduid. 

                                                                                                                                 
van ‘Dat’ en ‘gij’. Dit is niet de manier waarop de geschriften eenzelvigheid postule-

ren. Wanneer deze bedekkingen (upādhi’s), respectievelijk Īśvara en jīva, worden 

verwijderd blijven noch God noch individu over. Als je een koning zijn koninkrijk 

afneemt en een krijger zijn wapens, is er noch een koning, noch een soldaat.” 
1
 Met dit vers wordt de autoriteit van de Veda's gevestigd als voorwaarde waarna on-

derzoek naar de betekenis van de verklaringen daarin gestart. 
2
 Er wordt gesteld dat de eerste stap in deze werkwijze onderzoek naar de mogelijke 

betekenissen van het woord 'Gij' is. Daarna volgt onderzoek naar de betekenis van de 

zin ‘Dat zijt Gij’. 



10 

 

dehendriyādisākṣī yastebhyo bhāti vilakṣaṇaḥ । 

svayaṃ bodhasvarūpatvāllakṣyārthastvaṃpadasya saḥ ॥ 24॥ 

24. Wie getuige is van het lichaam en de zinnen 

 En derhalve verschillend is van hen, 

 Wordt vanwege zijn zelfbewuste natuur
1
, 

 Met de indirecte betekenis van 'Gij' aangeduid. 

vedāntavākyasaṃvedyaviśvātītākṣarādvayam । 

viśuddhaṃ yastvasaṃvedyaṃ lakṣyārthastatpadasya saḥ ॥ 25॥ 

25. De indirecte betekenis van het woord 'Dat', 

 Wijst volgens de passages in de Upaniṣads, 

 Naar wat non-duaal, onvergankelijk, onbesmet, 

 Voorbij alle begrenzingen en zelfbewust is
2
. 

sāmānādhikaraṇyaṃ hi padayostattvamordvayoḥ । 

sambandhastena vedāntairbrahmaikyaṃ pratipādyate ॥ 26॥ 

26. De beide woorden ‘Dat’ (tat) en ‘Gij’ (tvam)  

 Komen grammaticaal met elkaar overeen, 

 Waarmee door Vedānta de eenheid van 

 Brahman en Ātman is aangetoond.
 3
 

bhinnapravṛttihetutve padayorekavastuni । 

vṛttitvaṃ yattathaivaikyaṃ vibhaktyantakayostayoḥ ॥ 27॥ 

sāmānādhikaraṇyaṃ tatsampradāyibhirīritam । 

tathā padārthayoreva viśeṣaṇaviśeṣyatā ॥ 28॥ 

27, 28. Ofschoon de twee woorden als verschillend worden gekend 

 Betreffen zij één ondeelbare eenheid
4
 

 En daarom worden ze grammaticaal  

 Op gelijke wijze vervoegd. 

Hiermede werd aangetoond dat tussen de twee woorden  

                                                      
1
 Één, ondeelbaar en eeuwig. 

2
 Hier wordt de indirecte betekenis van 'Dat' uitgelegd. De directe betekenis hiervan, de 

wereld, zoals vers 23 voor 'Gij', wordt hier kennelijk overgeslagen. 
3
 Dit vers maakt duidelijk dat de indirecte betekenissen van zowel ‘Dat’ (tat) en ‘Gij’ 

(tvam) hetzelfde is (zie vers 24 en 25). Dit wordt in vers 27 verder uitgewerkt. 
4
 Zoals bij 'witte koe', het woord 'wit' functioneert als de aanwijzer van kleur, en het 

woord 'koe' functioneert als de aanwijzer van soort. 



11 

 

 De relatie van bijvoeglijk en zelfstandig naamwoord bestaat. 

 Deze grammaticale overeenkomst werd vastgesteld  

 Door de hoeders van de traditie. 

ayaṃ saḥ so'yamitivatsambandho bhavati dvayoḥ । 

pratyaktvaṃ sadvitīyatvaṃ parokṣatvaṃ ca pūrṇatā ॥ 29॥ 

parasparaviruddhaṃ syāttato bhavati lakṣaṇā । 

lakṣyalakṣaṇasambandhaḥ padārthapratyagātmanoḥ ॥ 30॥ 

29, 30. De uitspraken 'Hij' is 'dit', en 'dit' is 'Hij'
1
 

Houden een relatie tussen beide begrippen in. 

De directe betekenissen leiden tot contradictie en dualiteit
2
. 

De indirecte betekenissen zijn dezelfde ondeelbare Eenheid
3
. 

Daar de directe betekenis van deze twee woorden 

Tegenstrijdig met elkaar zijn, 

Is alleen de indirecte betekenis van deze woorden, 

Die naar het ondeelbare innerlijke Zelf wijst, geldig. 

mānāntaroparodhācca mukhyārthasyāparigrahe । 

mukhyārthasyāvinābhūte pravṛttirlakṣaṇocyate ॥ 31॥ 

31. Wanneer de directe betekenis van een woord irreëel is 

 Doordat het inconsistente informatie bevat, 

 Wordt de indirecte betekenis aanvaard 

 Zonder de directe betekenis volledig te verwerpen.
4
 

trividhā lakṣaṇā jñeyā jahatyajahatī tathā । 

anyobhayātmikā jñeyā tatrādyā naiva sambhavet ॥ 32॥ 

                                                      
1
 Met 'Hij' wordt Īśvara, de Heer van het universum, en met 'Dit' de Jīva, of het indivi-

du bedoeld. De directe betekenissen van ‘Hij’ en ‘dit’ zijn dus verschillend. 
2
 In letterlijke betekenissen kunnen het individu, of 'ik' en de Heer van het universum 

niet aan elkaar gelijk zijn. 
3
 Wanneer echter voorbij wordt gegaan aan de directe betekenissen van de woorden Hij 

en Dit, blijft er alleen de ondeelbaar bestaansgrond van over, zijnde de bedoelde bete-

kenis van de woorden, het Zelf of Brahman. Zie Vivekacūḍāmaṇi 241-243, of voetnoot 

5 van vers 19. 
4
 Dit wordt in het volgende vers nader uitgelegd. 



12 

 

32. De 'bedoelde'
1
 betekenis

2
 wordt op drie wijzen bepaald door: 

 Gehele verwerping van de directe betekenis,  

 Gedeeltelijke verwerping van de directe betekenis,  

 En deels verwerping en deels behoud van de directe betekenis. 

 De eerste soort is bij 'Dat zijt Gij' niet relevant
3
. 

vācyārthamakhilaṃ tyaktvā vṛttiḥ syādyā tadanvite । 

gaṅgāyāṃ ghoṣa itivajjahatī lakṣaṇā hi sā ॥ 33॥ 

33. Wanneer de directe betekenis geheel wordt verworpen 

 Kan de indirecte betekenis uit de context worden afgeleid. 

 Zoals bij 'een dorp aan de rivier' volgens de context 

 'Dorp aan de oever' wordt bedoeld. Dit is de eerste soort. 

vācyārthasyaikadeśasya prakṛte tyāga iṣyate । 

jahatī sambhavennaiva sampradāyavirodhataḥ ॥ 34॥ 

34. In de uitspraak tat-twam-asi is de verwerping alleen  

 Van een deel van de directe betekenis
4
 wenselijk. 

                                                      
1
 Bedoelde, ook wel 'impliciete' genoemd, is de indirecte betekenis waar men op zoek 

naar is. 
2
 Het proces van de bepaling van de bedoelde (of impliciete) betekenis van uitdrukkin-

gen wordt bij Indiase logica lakṣaṇa genoemd. Het onderscheidt zich in drie soorten: 

jahal-lakṣaṇā, ajahal-lakṣaṇā en bhāgal-lakṣaṇā.  

Bij het eerste wordt de directe betekenis van een uitdrukking verworpen en het indirec-

te behouden. Een klassiek voorbeeld hiervan is de uitdrukking 'een dorp aan de rivier', 

waarmee in werkelijkheid een dorp aan de oever van een rivier wordt bedoeld. De 

directe betekenis 'aan de rivier' wordt verworpen omdat het dorp anders onder water 

zou lopen. 

In het tweede geval wordt zowel de directe betekenis als de indirecte behouden. Een 

klassiek voorbeeld hiervan is de uitdrukking 'het bruine galoppeert', verwijzend naar 

een bruin paard. De directe betekenis 'bruin' wordt niet verworpen, omdat het verwijst 

naar een paard dat bruin is. De indirecte betekenis van 'bruin' is een paard dat eerder als 

bruin was gekenmerkt. 

In het derde geval wordt de directe betekenis deels verworpen en deels behouden. In 

het geval van 'Dat zijt Gij' worden de tijdelijke kenmerken verworpen en de eeuwige 

kenmerken behouden.  

Van deze drie kunnen dus in het bovengenoemde geval de eerste twee als onbruikbaar 

buiten beschouwing worden gelaten en kan alleen het derde genomen worden. 
3
 Omdat de directe betekenissen tegenstrijdig zijn. 

4
 Alleen de opleggingen (upādhi's) aan tat en tvam dienen te worden afgewezen. 



13 

 

 Op grond van de autoriteit van de geschriften
1
 

 Komt dit niet overeen met de eerste manier van betekenis bepalen. 

vācyārthamaparityajya vṛttiranyārthake tu yā । 

kathiteyamajahatī śoṇo'yaṃ dhāvatītivat ॥ 35॥ 

35. De tweede soort is het geval wanneer 

 Zonder de directe betekenis te verwerpen  

 Enige aanvullende betekenis wordt toegevoegd  

 Zoals in de zin 'Het bruine galoppeert'
2
. 

na sambhavati sāpyatra vācyārthe'tivirodhataḥ । 

virodhāṃśaparityāgo dṛśyate prakṛte yataḥ ॥ 36॥ 

36. Ook in dit geval is de bedoelde betekenis niet de directe betekenis 

 Want dat zou niet begrepen worden. 

 De uitdrukking is ten dele betekenisvol aangezien ‘bruin’ 

 Van toepassing is op een paard dat wordt bedoeld. 

vācyārthasyaikadeśaṃ ca parityajyaikadeśakam । 

yā bodhayati sā jñeyā tṛtīyā bhāgalakṣaṇā ॥ 37॥ 

37. Wanneer de directe betekenis deels wordt verworpen 

 En voor een deel behouden, 

 Wordt dat de derde soort bedoelde betekenis, 

 [Ofwel bhāgalakṣaṇā genoemd].  

so'yaṃ vipra idaṃ vākyaṃ bodhayatyāditastathā । 

tatkālatvaviśiṣṭaṃ ca tathaitatkālasaṃyutam ॥ 38॥ 

atastayorviruddhaṃ tattatkālatvādidharmakam । 

tyaktvā vākyaṃ yathā viprapiṇḍaṃ bodhayatīritam ॥ 39॥ 

38, 39. De uitspraak 'Het ís hem, de wijze' 

 Wijst naar dezelfde persoon 

 Die in het verleden was gekend 

 En nu ook wordt herkend.  

 Zoals bij het negeren van de tegenstrijdige kenmerken 

                                                      
1
 De traditie beschouwt deze eerste soort van impliciete betekenis, welke in vers  33 en 

34 wordt besproken, als ontoereikend voor de realisatie van ‘Dat zijt Gij’. 
2
 Hier duidt 'bruin' de kleur aan, zijnde een kwaliteit die niet zonder een substantie kan 

bestaan. Hier wordt een paard als substantie toegevoegd om de betekenis van de zin 'de 

bruine galoppeert' te begrijpen. 



14 

 

 Van vroeger en nu dezelfde persoon wordt herkend
1
, 

 Zo ook dient de contextuele betekenis van 

 De uitspraak 'Dat zijt Gij' te worden gekend
2
.  

tathaiva prakṛte tattvamasītyatra śrutau śṛṇu । 

pratyaktvādīnparityajya jīvadharmāṃstvamaḥpadāt ॥ 40॥ 

sarvajñatvaparokṣādīnparityajya tataḥpadāt । 

śuddhaṃ kūṭasthamadvaitaṃ bodhayatyādarātparam ॥ 41॥ 

40-41. Wanneer het woord 'Gij' ontdaan wordt 

 Van alle noties zoals het innerlijke Zelf  

 En ook het woord 'Dat' van ideeën als  

 Alwetendheid en onkenbaarheid, 

 Toont de uitspraak 'Dat zijt Gij' op zinvolle wijze 

 De eenheid van waar de woorden 'Gij' en 'Dat' voor staan: 

 De zuivere onveranderlijke, opperste Brahman,  

 Eén zonder tweede
3
.  

tattvamoḥ padayoraikyameva tattvamasītyalam । 

itthamaikyāvabodhena samyagjñānaṃ dṛḍhaṃ nayaiḥ ॥ 42॥ 

42. Aldus wordt met de uitspraak 'Dat zijt Gij' 

 De eenheid van 'Dat' en 'Gij' gerealiseerd. 

 Zo vestigen de wijzen zich in ware kennis 

 Door het gewaarzijn van deze eenheid. 

ahaṃ brahmeti vijñānaṃ yasya śokaṃ taratyasau । 

ātmā prakāśamāno'pi mahāvākyaistathaikatā ॥ 43॥ 

tattvamorbodhyate'thāpi paurvāparyānusārataḥ । 

tathāpi śakyate naiva śrīguroḥ karuṇāṃ vinā ॥ 44॥ 

                                                      
1
 Door voorbij te gaan aan uiterlijke kenmerken zoals het fysieke voorkomen en kle-

ding. 
2
 Zie het volgende vers. 

3
 Dit vers stelt dat zelfs de minste notie over de kwaliteiten die de woorden 'Dat' en 'Gij' 

vertegenwoordigen, een belemmering vormt om de eenheid die deze woorden ver-

woorden te realiseren. Begrippen als eeuwig, alomvattend, oneindig, onkenbaar enz. 

hebben immers alleen betekenis door illusoire ideeën als voorbijgaand, beperkt, be-

grensd, wereldse kennis enz. 



15 

 

43-44.  Ook al wordt het zelfstralende Zelf  

 En de eenheid tussen de woorden 'Dat' en 'Gij', 

 Behorende tot de grote uitspraken,  

 Naar de vroegere en de nog komende opvattingen 

 [In de Upaniṣads] onderwezen, 

 Dan nog kan de betekenis niet worden gekend  

 Door hen die zich wijs achten 

 Zonder de genade van een leermeester.  

aparokṣayituṃ loke mūḍhaiḥ paṇḍitamānibhiḥ । 

antaḥkaraṇasaṃśuddhau svayaṃ jñānaṃ prakāśate ॥ 45॥ 

vedavākyairataḥ kiṃ syādguruṇeti na sāmpratam । 

45-46a. Het is niet juist te denken 

 Waar een leermeester voor zou dienen 

 Daar de kennis van de Upaniṣads toch 

 Uit zichzelf in de pure geest zou opdagen.  

ācāryavānpuruṣo hi vedetyevaṃ śrutirjagau ॥ 46॥ 

anādāviha saṃsāre bodhako gurureva hi । 

46b-47a. Want de Veda's hebben verklaard dat alleen een persoon 

 Die een leermeester heeft, kent [het Zelf]
1
. 

 Weet dus dat de leermeester de enige verkondiger 

 Van kennis in deze beginloze wereld is. 

ato brahmātmavastvaikyaṃ jñātvā dṛśyamasattayā ॥ 47॥ 

advaite brahmaṇi stheyaṃ pratyagbrahmātmanā sadā । 

tatpratyakṣātparijñātamadvaitabrahmacidghanam ॥ 48॥ 

47b-48. Dus, de eenheid van Brahman en het Zelf kennende 

 En rekening houdend met de onwerkelijkheid van de wereld,  

 Dient men zich voor altijd in Brahman te vestigen 

 Die niet verschillend is van je eigen Zelf. 

 De non-duale Brahman van de natuur van bewustzijn 

 Wordt dan onmiddellijk gekend. 

pratipādyaṃ tadevātra vedāntairna dvayaṃ jaḍam । 

sukharūpaṃ cidadvaitaṃ duḥkharūpamasajjaḍam ॥ 49॥ 

                                                      
1
 Chāndogya Upaniṣad 6:14:2, ´Hij die een leraar heeft, weet´. 



16 

 

49. De Upaniṣads onderwijzen dit, 

 Maar niet de duale wereld. 

 Bewustzijn is non-duaal en gelukzalig van natuur, 

 Terwijl het inerte, het onwerkelijke, van nature ellende is. 

vedāntaistaddvayaṃ samyaṅnirṇītaṃ vastuto nayāt । 

advaitameva satyaṃ tvaṃ viddhi dvaitamasatsadā ॥ 50॥ 

50. Op overtuigende wijze hebben de Upaniṣads  

 Volstrekt onderscheid gemaakt tussen deze twee. 

 Weet dus dat alleen non-dualiteit de werkelijkheid,  

 En de duale manifestatie onwerkelijkheid is. 

śuddhe kathamaśuddhaḥ syāddṛśyaṃ māyāmayaṃ tataḥ । 

śuktau rūpyaṃ mṛṣā yadvattathā viśvaṃ parātmani ॥ 51॥ 

51. Hoe zou immers iets onzuivers in het zuivere kunnen bestaan? 

 Weet dus dat het waarnemen van dualiteit onwetendheid is. 

 Precies zoals parelmoer zich als zilver voordoet, 

 Zo ook verschijnt de wereld in het opperste Zelf. 

vidyate na svataḥ sattvaṃ nāsataḥ sattvamasti vā । 

bādhyatvānnaiva saddvaitaṃ nāsatpratyakṣabhānataḥ ॥ 52॥ 

52.  Onwetendheid bestaat noch uit zichzelf  

 Noch uit iets anders
1
. 

 Terwijl de wereld, van de aard van dualiteit, niet werkelijk is, 

 Is die evenmin onwerkelijk daar hij waargenomen wordt.  

sadasanna viruddhatvādato'nirvācyameva tat । 

yaḥ pūrvameka evāsītsṛṣṭvā paścādidaṃ jagat ॥ 53॥ 

53. Hij kan ook niet zowel werkelijk als onwerkelijk zijn 

 Omdat deze tegenstrijdig zijn.  

 Het is dus iets voorbij definieerbaarheid
2
.  

 Dat wat vóór de schepping één zonder een tweede was 

 Manifesteerde zich als de wereld.  

praviṣṭo jīvarūpeṇa sa evātmā bhavānparaḥ । 

saccidānanda eva tvaṃ vismṛtyātmatayā param ॥ 54॥ 

                                                      
1
 Śaṅkara definieert hier onwetendheid. 

2
 Dus in Advaita is onwetendheid niet afwezig, maar alleen onwerkelijk. 



17 

 

54. Het trad binnen in het lichaam als het individu
1
, 

 Het is het opperste Zelf dat jij bent. 

 Jij ben van nature Bestaan, Bewustzijn en Gelukzaligheid. 

 Je vergat je ware natuur van het opperste Zelf, en werd een individu. 

jīvabhāvamanuprāptaḥ sa evātmāsi bodhataḥ । 

advayānandacinmātraḥ śuddhaḥ sāmrājyamāgataḥ ॥ 55॥ 

55. Ondanks je individuele vorm, dankzij Kennis, 

 Ben jij alléén dat Zelf, dat non-duaal, gelukzalig, 

 Puur bewustzijn en zuiver is. 

 Jij hebt het rijk van onsterfelijkheid bereikt. 

kartṛtvādīni yānyāsaṃstvayi brahmādvaye pare । 

tānīdānīṃ vicārya tvaṃ kiṃsvarūpāṇi vastutaḥ ॥ 56॥ 

56. Laten we nu de werkelijke natuur onderzoeken  

Van de kwaliteiten als de ‘doener’ enz.  

Die aan werden toegekend aan jouw Zelf, 

Dat voorbij alle manifestaties, en het opperste Brahman is. 

atraiva śṛṇu vṛttāntamapūrvaṃ śrutibhāṣitam । 

kaścidgāndhāradeśīyo mahāratnavibhūṣitaḥ ॥ 57॥ 

57. Luister nu in dit verband naar een nieuwe weergave  

 Van een verhaal uit de geopenbaarde geschriften
2
. 

 Er was eens een man uit de regio Gāndharā 

 Die zich met grote juwelen had opgesierd. 

svagṛhe svāṅgaṇe suptaḥ pramattaḥ sankadācana । 

rātrau cauraḥ samāgatya bhūṣaṇānāṃ pralobhitaḥ ॥ 58॥ 

58. Op een dag viel hij bedwelmd in slaap 

 Op het erf van zijn eigen huis. 

 Aangetrokken door de juwelen 

 Kwamen er die nacht dieven. 

baddhvā deśāntaraṃ caurairnītaḥ sangahane vane । 

bhūṣaṇānyapahṛtyāpi baddhākṣakarapādakaḥ ॥ 59॥ 

                                                      
1
 Jīva.  

2
 Genoemd in Chāndogya Upaniṣad 6.14.1-3 tijdens de uitleg van tat-tvam-asi aan 

Śvetaketu. 



18 

 

59. De rovers ontvoerden hem naar een ander land 

 En brachten hem naar een donker woud. 

 Ze beroofden hem van zijn juwelen, 

 Blinddoekten hem en bonden zijn handen en voeten vast. 

nikṣipto vipine'tīva kuśakaṇṭakavṛścikaiḥ । 

vyālavyāghrādibhiścaiva saṅkule tarusaṅkaṭe ॥ 60॥ 

60. Hij werd achtergelaten in een ondoordringbaar bos 

 Vol roofdieren zoals tijgers 

 En waar het krioelde van de schorpioenen 

 Tussen de doornen en het puntige gras. 

vyālādiduṣṭasatvebhyo mahāraṇye bhayāturaḥ ।  

śilākaṇṭakadarbhādyairdehasya pratikūlakaiḥ ॥ 61। 

61. Hij raakte bevreesd  

 Vanwege de vijandige beesten in dat grote woud, 

 En zijn lichaam werd gepijnigd  

 Door de rotsen, doornen en het puntige gras. 

kriyamāṇe viluṭhane viśīrṇāṅgo'samarthakaḥ । 

kṣuttṛḍātapavāyvagnyādibhistapto'titāpakaiḥ ॥ 62॥ 

62. Onmachtig door zijn gebroken ledematen 

 Kroop hij door het bos en leed verschrikkelijk 

 Door honger, dorst en ijzige kou, 

 Afgewisseld door verzengende hitte. 

bandhamuktau tathā deśaprāptāveva suduḥkhadhīḥ । 

dadṛśe kaṃcidākrośannaikaṃ tatraiva tasthivān ॥ 63॥ 

63. Om zich van de pijnlijke boeien te bevrijden 

 En naar zijn land terug te kunnen keren 

 Riep hij in een wanhopige staat  

 Anderen om hulp. 

tathā rāgādibhirvargaiḥ śatrubhirduḥkhadāyibhiḥ । 

caurairdehābhimānādyaiḥ svānandadhanahāribhiḥ ॥ 64॥ 

brahmānande pramattaḥ svājñānanidrāvaśīkṛtaḥ । 

baddhastvaṃ bandhanairbhogatṛṣṇājvarādibhirdṛḍham ॥ 65॥ 

64-65. Op een soortgelijke manier werd jij  

 In de gelukzalige staat van Brahman door onoplettendheid 



19 

 

 Overmeesterd door de onwetendheid van individualiteit. 

 En als gevolg daarvan raakte je gebonden  

 Door talrijke vijandige en pijnlijke gehechtheden 

 – Zoals het gevoel van het hebben van een lichaam –   

 Die als dieven de mens van zijn geluk beroven 

 En hem binden aan plezier, pijn en hebzucht.  

advayānandarūpāttvāṃ pracyāvyātīva dhūrtakaiḥ । 

dūranīto'si deheṣu saṃsārāraṇyabhūmiṣu ॥ 66॥ 

66. Je werd weggevoerd naar de verre wouden van 

 De kringloop van het wereldse bestaan, 

 Waardoor je weggleed uit je ware natuur 

 Van non-duale gelukzaligheid. 

sarvaduḥkhanidāneṣu śarīrāditrayeṣu ca । 

nānāyoniṣu karmāndhavāsanānirmitāsu ca ॥ 67॥ 

praveśito'si sṛṣṭo'si baddhaḥ svānandadṛṣṭitaḥ । 

anādikālamārabhya duḥkhaṃ cānubhavansadā ॥ 68॥ 

67-68. Als gevolg van opgeslagen indrukken
1
, 

Kwam je gedurende beginloze tijden  

Verschillende lichamen binnen, 

 Veroorzaakt door binding aan handelingen,  

 Verricht in de drie lichamen
2
 in het verleden, 

 Die de oorzaak van alle ellende zijn. 

 Je werd geschapen omdat je ware vorm  

 Van gelukzaligheid verborgen is.  

janmamṛtyujarādoṣanarakādiparamparām । 

nirantaraṃ viṣaṇṇo'nubhavannatyantaśokavān ॥ 69॥ 

69. Sinds mensenheugenis onderga je steeds weer 

 Wanhopig de kwellingen  

 Van de aaneenschakeling van 

 Geboorte, dood en ouderdom.  

avidyābhūtabandhasya navṛttau duḥkhadasya ca । 

svarūpānandasaṃprāptau satyopāyaṃ na labdhavān ॥ 70॥ 

                                                      
1
 Latente neigingen, vāsanā's. 

2
 Het grofstoffelijke, het subtiele en het causale lichaam. 



20 

 

70. Je hebt de weg naar de waarheid, waarin  

 De ellende uit gebondenheid door onwetendheid oplost, 

 En waarin de gelukzaligheid die je eigen natuur is  

 Herwonnen wordt, nog niet ontdekt. 

yathā gāndhāradeśīyaściraṃ daivāddayālubhiḥ । 

kaiścitpānthaiḥ pariprāptairmuktadṛṣṭyādibandhanaḥ ॥ 71 

saḥ svasthairupadiṣṭaśca paṇḍito niścitātmakaḥ । 

grāmādgrāmāntaraṃ gacchenmedhāvī mārgatatparaḥ ॥ 72॥ 

gatvā gāndhāradeśaṃ sa svagṛhaṃ prāpya pūrvavat । 

bāndhavaiḥ sampariṣvaktaḥ sukhī bhūtvā sthito'bhavat ॥ 73॥ 

71-73. Zoals de bewoner van Gāndharā  door reizigers,  

 Die gelukkigerwijze langs de plaats van onheil kwamen, 

 Na lange tijd van de blinddoek en de ketenen was bevrijd, 

 En zoals die na aanwijzingen door de wijzen, een intelligente 

 En standvastige wijze werd, en ijverig het pad opging, 

 En van dorp naar dorp reizend zijn huis in Gāndharā bereikte, 

 Door zijn verwanten werd omhelsd, gelukkig werd, 

 En zich weer, zoals vroeger, daar vestigde … 

tvamapyevamanekeṣu duḥkhadāyiṣu janmasu । 

bhrānto daivācchubhe mārge jātaśraddhaḥ sukarmakṛt ॥ 74॥ 

varṇāśramācāraparo'vāptapuṇyamahodayaḥ । 

īśvarānugrahāllabdho brahmavidgurusattamaḥ ॥ 75॥ 

vidhivatkṛtasaṃnyāso vivekādiyutaḥ sudhīḥ । 

prāpto brahmopadeśo'dya vairāgyābhyāsataḥ param ॥ 76॥ 

paṇḍitastatra medhāvī yuktyā vastu vicārayan । 

nididhyāsanasampannaḥ prāpto hi tvaṃ paraṃ padam ॥ 77॥ 

74-77. Zo ook heb jij nu op gelukkige wijze de zegenrijke weg betreden 

 Na talrijke ellendige geboorten in begoocheling. 

 Dank zij je ferm geloof voer je nu goede daden uit en  

 Doet de plichten behorende tot jouw klasse 
1
 en leefwijze.

2
 

                                                      
1
 Varṇa: de vier klassen van de samenleving zijn: brahmāṇa (priester), kṣatriya (krij-

ger), vaiśya (koopman), śūdra (arbeider). 
2
 Aśrama: de verschillende leefwijzen zijn: brahmacārin (Brahmaan student), gṛhastha 

(gezinshoofd), vānaprastha (heremiet) en saṁyāsin (asceet). 



21 

 

 Vanwege de vruchten van je grote verdiensten 

 En dank zij de genade van de Heer trof je nu 

 Een leermeester die een kenner van Brahman is. 

 In overeenstemming met de geschriften 

 Heb je de weg aanvaard begiftigd met  

 Het dagen van onderscheidingsvermogen  

 En door het beoefenen van uiterste onthechting. 

 Als kenner van Brahman ben jij nu een geleerd wijs mens  

 Die door gebruik van de rede en diepgaand meditatie 

 Op deze wijze, waarlijk, het hoogste heeft gerealiseerd.  

ato brahmātmavijñānamupadiṣṭaṃ yathāvidhi । 

mayācāryeṇa te dhīra samyaktatra prayatnavān ॥ 78॥ 

bhūtvā vimuktabandhastvaṃ chinnadvaitātmasaṃśayaḥ । 

nirdvandvo niḥspṛho bhūtvā vicarasva yathāsukham ॥ 79॥ 

78-79. O, IJverige, jij die je de nodige inspanning hebt getroost, 

De kennis van de eenzelvigheid van het Zelf en Brahman,  

Is door mij, je leraar, aan jou op de juiste wijze uitgelegd. 

Wees onthecht, vrij van dualiteit in het leven, 

Vrij van de twijfel aangaande de dualiteit van het Zelf. 

Handel vrij van gebondenheid 

En breng zo je leven door in vreugde, zoals jij wilt. 

vastuto niṣprapañco'si nityamuktaḥ svabhāvataḥ । 

na te bandhavimokṣau staḥ kalpitau tau yatastvayi ॥ 80॥ 

80. Door jouw ware natuur ben jij voor altijd vrij  

 En zonder wereldse gehechtheid. 

 Voor jou bestaat geen gebondenheid noch bevrijding, 

 Omdat deze slechts verbeelde opleggingen zijn. 

na nirodho na cotpattirna baddho na ca sādhakaḥ । 

na mumukṣurna vai mukta ityeṣā paramārthatā ॥ 81॥ 

81. In waarheid is er misleiding noch schepping 

 Niemand is gebonden noch is er een zoeker, 

 Niemand die naar bevrijding streeft, 

 Noch is er een bevrijde
1
. 

                                                      
1
 Zie Vivekacūḍāmaṇi 574: "Er bestaat dood noch geboorte, [schepping noch oplos-

sing], er is niemand die gebonden is noch een zoeker, geen asceet noch een bevrijde; 

dit is de uiteindelijke en absolute waarheid (paramārthatā)". 



22 

 

śrutisiddhāntasāro'yaṃ tathaiva tvaṃ svayā dhiyā । 

saṃvicārya nididhyāsya nijānandātmakaṃ param ॥ 82॥ 

sākṣātkṛtvā paricchinnādvaitabrahmākṣaraṃ svayam । 

jīvanneva vinirmukto viśrāntaḥ śāntimāśraya ॥ 83॥ 

82-83 Dit is de essentie en de leer van de Veda's. 

 Na gedegen onderzoek met je intellect 

 Ken jij nu onmiddellijk uit jezelf,  

 Je gelukzalige eigen natuur, 

 En de ongeconditioneerde, non-duale,  

 Onverwoestbare Brahman. 

 Wees zo bevrijd van ellende 

 En leef verder in stilte en vrede. 

vicāraṇīyā vedāntā vandanīyo guruḥ sadā । 

gurūṇāṃ vacanaṃ pathyaṃ darśanaṃ sevanaṃ nṛṇām ॥ 84॥ 

84. Er moet op de Upaniṣads worden gereflecteerd 

 En de leraar moet altijd worden geëerd. 

 De woorden van de leraren zijn weldadig ; 

 Het is voor mensen heilzaam hen te bezoeken en te dienen.  

gururbrahma svayaṃ sākṣātsevyo vandyo mumukṣubhiḥ । 

nodvejanīya evāyaṃ kṛtajñena vivekinā ॥ 85॥ 

85. De leraar die de onmiddellijke vorm van Brahman is, 

 Dient te worden gediend en te worden geëerd, 

 En niet gevreesd te worden door de rechtvaardigen  

 Die naar bevrijding streven en onderscheid maken. 

yāvadāyustvayā vandyo vedāntā gururīśvaraḥ । 

manasā karmaṇā vācā śrutirevaiṣa niścayaḥ ॥ 86॥ 

86. Want zo lang jij leeft moet jij  

 In geest, spraak en handeling, 

                                                                                                                                 
Dit is ook in overeenstemming met Gaupaḍa’s Kārikā II. 32 (commentaar op 

Māṇdūkya Upaniṣad): ”Er is oplossing noch schepping, niemand in gebondenheid en 

niemand die disciplines in praktijk brengt. Er is niemand die bevrijding zoekt en 

niemand wordt bevrijd. Dit is de absolute waarheid”.  

Zie ook Yoga Vasiṣṭha V:71:27: “Er is gebondenheid noch bevrijding, nooit, nergens 

en voor niemand” 



23 

 

 De Upaniṣads, de leraar en de Heer vereren. 

 Dit is het gebod van de geopenbaarde leer. 

bhāvādvaitaṃ sadā kuryātkriyādvaitaṃ na karhicit । 

advaitaṃ triṣu lokeṣu nādvaitaṃ guruṇā saha ॥ 87॥ 

87. Bewaar de innerlijke staat van non-dualiteit altijd, 

 Maak echter onderscheid in alledaagse handelingen. 

 Zelfs als je in de drie werelden in non-dualiteit verkeert, 

 Moet je dat nimmer toepassen in de relatie tot de leraar
1
. 

* * * 

 

 

Literatuur 

- Thathvopadesa, Sri Jagadguru Granthamala - 9 - Dakshinamurthy Ashtaka, 

Advaitanubhuti, Tatvopadesa, Sri Gurvashtaka, Dhanyashtaka, Vani Vilas 

Press, 1963. 

- The Teaching of Reality, Warwick Jessup, 2014, The School of Economic 

Science, London. 

- Onderricht in Werkelijkheid, vertaling van 'The Teaching of Reality', Arie 

van de Voort, School voor Praktische Filosofie en Spiritualiteit, Nederland. 

- Onderricht in Werkelijkheid, vertaling van 'The Teaching of Reality' door Jan 

Visser en Nel Wiegerinck-Reuvers, School voor Praktische Filosofie en Spiri-

tualiteit, Nederland. 

 

 

                                                      
1
 Gelijkluidend aan vers 39 in "Ulladu Narpadu Anubandham" (Veertig verzen, Sup-

plement) van Śrī Ramaṇa Maharṣi: "Bewaar het besef van non-dualiteit in het Hart, 

maar druk het niet uit in je handelen. Het besef van non-dualiteit kan dan wel van toe-

passing zijn op de drie werelden, maar je moet begrijpen, zoon, dat dat in relatie tot de 

Meester niet het geval is." 

Śrī Ramaṇa lichtte dit als volgt toe: "Non-dualiteit (advaita) wordt wel geadviseerd, 

maar niet in je handelingen. Want hoe zou je de waarheid van advaita kunnen leren 

kennen als je niet een leermeester vindt en onderricht ontvangt? Is daarin immers niet 

dualiteit? Dat is de betekenis van dit vers"; in Talks, nr. 458. Ook uit andere tekstjes 

blijkt hoe Ramana het idee 'alles is één' niet van toepassing achtte op de wereldse situa-

tie, met verschillen tussen mensen en dieren, mannen en vrouwen, enzovoort. Zie "Li-

ving by the  Words of Bhagavan" p. 104-105 en 222-223. 



24 

 

  



25 

 

 



26 

 

 

 

 

 


