Het geheim van de vijf bedekkingen

Lezing van Swami Sarvapriyananda (‘The secret of the five sheaths’ videotalk 20
augustus 2016, Hollywood temple, Vedanta Society of Southern California)

https://www.youtube.com/watch?v=rPtHCCT1SZM&t=2405s

Uit het Engels vertaald en op schrift gesteld door:
Judith van Dril-Wijbenga en Arie van der Voort

Als vertalers van een lezing uit het Engels naar het Nederlands moet je allerlei
‘extra’ keuzes maken: het gaat dan niet alleen om de woordkeuze, de
zinsconstructie, de gezegdes, e.d. Maar bij het op schrift stellen van een lezing
moeten er ook keuzes gemaakt worden voor het gebruik van leestekens, voor een
opbouw in alinea’s, het weglaten van ‘spreekruis’, e.d. Ook de indeling in
paragrafen (met paragraaftitels) komt voor rekening van de vertalers. Met deze
aanpak is gepoogd om de Swami recht te doen, eventuele misinterpretaties en
fouten komen uiteraard voor rekening van de vertalers.


https://www.youtube.com/watch?v=rPtHCCT1SZM&t=2405s

Invocatie

Om

Saha navavatu

Saha nau bhunaktu

Saha viryam karavavahai
Teja svi navadhitamastu
Ma vidvisavahai

Om santih santih santih

Om, Moge Hij ons beiden beschermen. Moge Hij in ons beiden behagen hebben.
Mogen wij tezamen moed betonen. Moge geestelijke kennis ons pad verlichten.
Mogen wij elkaar nooit haten. Moge vrede en vrede en vrede overal zijn.

Inleiding

Goedemorgen, het onderwerp vandaag gaat over het geheim van de vijf
bedekkingen. In deze lezing zal zeer veel aan de orde worden gesteld en ik kan u
verzekeren dat we vanmorgen van een overvloedig Vedisch feestmaal gaan
genieten. Het onderwerp is ontleend aan de Taittirlya Upanisad. Dit is een van de
belangrijkste Upanisads en in het tweede hoofdstuk staat de veelbetekenende
Vedische zin 'brahmavidapnoti param': “de kenner van Brahma zal het hoogste
bereiken.” Dit korte zinnetje beschrijft niet alleen de essentie van Vedanta, maar
de essentie van elke religie. De kenner van Brahman bereikt het hoogste. De
woordkeuze van deze zin maakt ons meteen duidelijk dat het hier om een
spirituele reis gaat en dat het dus niet gaat om een reis in ruimte of in tijd. Het is
een reis van onwetendheid naar kennis en daarom is het dus een spirituele reis.
Hoe weten we dat? We weten dat omdat in bovengenoemde zin gesproken wordt
over de kenner van Brahman, waarbij de nadruk op het woord ‘kenner’ ligt.

Het gaat niet om een reis in de ruimte waarbij je ergens naar toe gaat. Je hoeft niet
naar Benares of een andere stad in India te gaan. In dit land zijn er veel mensen
voor wie hun spirituele reis begint met het aanvragen van een paspoort (inclusief
visum) voor India. En vervolgens gaan ze backpacken door India. Je hoeft zelfs je
koffers helemaal niet te pakken, noch hoef je een paspoort met visum voor India te
regelen. Ook hoef je niet af te reizen naar Benares, naar een andere stad in India of
naar Jeruzalem of Mekka. Nee, je hoeft niet naar een of andere plaats af te reizen.
Je hoeft zelfs geen reis naar de hemel te boeken. Het gaat er niet om dat je na de
dood naar de hemel of naar de verblijfplaats van Visnu of Siva gaat. Het gaat niet
om een reis in de ruimte.

Het is evenmin een reis in de tijd, bijvoorbeeld dat je zou moeten wachten tot het
moment dat God zal reincarneren en weer terug zal keren op aarde. In het



Hindoeisme kennen we tal van reincarnaties van God en dat je moet wachten tot
God weer op aarde terugkomt. Neen, je hoeft niet te wachten tot een nader
bepaald tijdstip. Je hoeft zelfs niet te wachten tot het moment waarop je sterft,
zodat je God zult vinden na de dood. God, die zich soms lijkt te verstoppen achter
de sluier van de dood (een post mortem religie). Neen, het is ook geen reis in de
tijd en je hoeft niet op een of andere toekomstige gebeurtenis te wachten.

De reis van onwetendheid naar kennis

De Upanisad vertelt ons dat het een reis is in termen van kennis; een reis van
onwetendheid naar kennis. Je kunt je allereerst afvragen wat er wordt bedoeld met
spirituele onwetendheid en met spirituele kennis. De Upanisad laat geen
misverstand bestaan over wat spirituele onwetendheid inhoudt: het is onze
onwetendheid op dit moment over ‘wie of wat wij zijn’. Wie ben ik, wat ben ik? In
tegenstelling tot wat wij doorgaans geloven stelt de Upanisad dat we niet weten
wie we zijn. Swami Vivekananda kon de mensen met wie hij in gesprek was soms
vol medelijden aankijken en zei dan zeer bedroefd: “ach, als je toch eens wist wie je
werkelijk bent, als je je ware Zelf toch eens zou leren kennen”.

We weten dus niet wie of wat we werkelijk zijn en dat is onwetendheid. En als je je
die kennis verwerft, dan geldt : ‘de kenner van Brahma bereikt het hoogste’. Het
verwerven van deze kennis betreft spirituele kennis: de kennis over wie of wat we
zijn. Het draait in de Upanisad om spirituele onwetendheid en om spirituele kennis.
Ik heb het hier dus niet over seculiere kennis met betrekking tot bijvoorbeeld
natuurkunde, wiskunde of Sanskrit. Dat is een andere soort van onwetendheid en
die kunnen we verhelpen door middel van seculiere kennis. Maar hier hebben we
het over spirituele onwetendheid en spirituele kennis. We hebben het hier dus
over een reis van onwetendheid naar kennis. 'Brahmavidapnoti param': de kenner
van Brahma zal het hoogste bereiken.

Wat is Brahman: “satyam jiianam anantarh Brahma”

De definitie van Brahma die we in mijn vorige lezing (‘De definitie van God’) met
elkaar hebben behandeld, luidt:“satyam jianam anantam brahma”. Hetis
werkelijk een prachtige definitie, misschien wel de mooiste definitie van God die ik
ooit ben tegengekomen. De vorige keer hebben we hier al uitgebreid over
gesproken. Onlangs las ik een boek van David Benthly Hard, een Engelsman die een
theoloog is van de Oosters-orthodoxe christelijke kerk. En die in zijn boek God
definieert als bestaan, bewustzijn en gelukzaligheid, waarbij hij aangeeft dat hij
deze definitie ontleend heeft aan het Hindoeistische ‘sat, cit, ananda’. En ook hij
stelt dat dit wellicht wel de best geformuleerde definitie van God uit de
geschiedenis van de mensheid is.



4

De woorden ‘anantam Brahma’ uit de zin “satyam jiianam anantam brahma” uit de
Taittirtlya Upanisad hebben we de vorige keer behandeld en we hebben toen gezien
dat deze woorden God definiéren als: God is werkelijkheid, God is bewustzijn en
God is oneindigheid. Maar daar gaan we het vandaag niet verder op door, want dat
staat nu immers niet op de agenda.

Waar kunnen wij Brahman vinden?

De leeuw in de grot

Wat er vandaag aan de orde is, zijn vragen zoals: hoe kunnen we die God realiseren
en waar is hij? Waar vinden we die oneindige werkelijkheid, waar is die Brahman
dan en hoe kunnen we Brahman leren kennen? Het kennen van Brahman is immers
hetzelfde als het realiseren van Brahman. Maar hoe verkrijgen we dan deze kennis
waarmee we Brahman kunnen realiseren? En waar moeten we Brahman gaan
zoeken? Dat zijn de vragen waar we het vandaag over gaan hebben en de Upanisad
geeft ons vervolgens de antwoorden op de vraag hoe we Brahman kunnen leren
kennen en hoe we deze reis van spirituele kennis moeten volbrengen. Maar dan
moet je natuurlijk op de eerste plaats weten waar je Brahman kunt vinden.

De Upanisad formuleert het als volgt: ‘yo veda nihitam guhayam parame vyoman’
hetgeen betekent dat je moet weten dat Brahman verstopt zit in de heilige ruimte
van de grot. Een nogal mystieke formulering, laten we daarom nu met elkaar gaan
onderzoeken wat het betekent. ‘Yo veda nihitam guhayam’ betekent: zich in de
grot, in de heilige ruimte van de grot bevinden. Maar wat en waar is die grot dan?
Laten we eens in die grot gluren om te zien of we Brahman kunnen vinden.
Sankaracarya noemt deze grot de ‘buddhi guha’, de grot van het intellect. Maar
meer in lijn met de Upanisad legt een opvolger van de Sankaracarya ,de beroemde
advaita-geleerde Vidyaranya in zijn boek Pafcadasi uit dat de grot eigenlijk gezien
moet worden als een systeem van vijf in elkaar genestelde grotten. Guha betekent
de 5 bedekkingen van de menselijke persoonlijkheid. De Upanisad vertelt ons dat
we als we eens goed naar onszelf kijken we dan zullen zien dat onze
persoonlijkheid uit vijf bedekkingen is opgebouwd. En dat wordt op een poétische
manier vergeleken met een grot, beter nog met een systeem van grotten. En de
vraag die we nu gaan onderzoeken is wat die vijf bedekkingen dan wel mogen zijn.

In de Himalaya’s bestaat er een Sanskrit-spreekwoord waarin de Vedanta wordt
vergeleken met een leeuw (Vedanta Kesari). “Wanneer de leeuw van de Vedanta
brult in het diepe duistere woud van de filosofie, dan vluchten alle jakhalzen van de
andere filosofieén voor hun leven.” De aanhangers van de Vedanta mogen namelijk
graag pochen dat de andere filosofieén niets voorstellen in vergelijking met de
Vedanta. Welnu de leeuw van de Vedanta bevindt zich in die grot. En zoals gezegd



gaat het eigenlijk niet om één grot, maar om een systeem van vijf in elkaar
genestelde grotten, om een systeem van vijf in elkaar genestelde en met elkaar
verweven bedekkingen van de menselijke persoonlijkheid.

Hoe gaan we te werk?

Wat we daarom vanmorgen gaan doen is dat we dit grotten-systeem diep binnen
gaan dringen om daar naar deze leeuw van de Vedanta te gaan zoeken. Er is echter
geen reden om bang te zijn voor die leeuw, want die leeuw dat ben je zelf! We
zullen vanmorgen gaan ontdekken dat dat is wie je werkelijk bent, dat dat je ware
natuur is!

De methode die in de Upanisad wordt gebruikt is de leermethode van een erg
goede leraar. Een goede leraar neemt de leerling altijd mee van het punt waar de
leerling nu is naar het punt dat de leerling moet gaan bereiken: van hier naar daar,
van waar je nu bent naar waar je naar toe moet, van het bekende naar het
onbekende. Een slechte leraar zal zeggen: God is oneindigheid, bewustzijn en
gelukzaligheid. Waar heeft U het over? Gelukkig neemt de Upanisad ons mee aan
de hand, zodat we dat zelf stap voor stap kunnen gaan ontdekken. We moeten
beginnen met dat wat al zonneklaar voor ons is, met dat wat geen van ons kan
ontkennen. Bij de vraag ‘wie ben ik’ stelt de Upanisad ons de wedervraag: wie denk
je dat je bent? En ons directe antwoord is: dit lichaam. Datgene waar we het meest
vertrouwd mee zijn. Wie ben ik? Dit ....kijk maar naar dit lichaam, dat ben ik. Dit is
het meest voor de hand liggende antwoord en daarom is dat het vertrekpunt van
de Upanisad.

Ter illustratie wil ik u vertellen over een ritueel dat in vroegere tijden (en misschien
nu nog wel eens) bij de huwelijksvoltrekking in India werd uitgevoerd. De
bruidegom nam de bruid mee naar buiten om haar een zwakke ster aan de
nachtelijke hemel aan te wijzen. Deze ster wordt de Arundhati genoemd. De
bruidegom wijst de bruid deze ster stap voor stap aan: eerst wijst hij haar een
boom aan, dan wijst hij haar een tak van die boom aan, dan een heldere ster die
naast de punt van de tak goed zichtbaar is, dan een zwakke ster die daar iets onder
zichtbaar is en dan pas wijst hij haar de nog zwakkere ster aan die hij feitelijk
bedoelt. Als je meteen naar die zwakke ster zou wijzen, dan weet jij wel waar je
moet kijken maar het meisje weet het dan nog steeds niet. Je zult haar daar stap
voor stap heen moeten leiden. Het doel is niet de tak van de boom, het doel is ook
niet de heldere ster, het doel is de zwakke ster Arundhati. In het Sanskrit wordt het
proces (ofwel de methodiek) om van het bekende naar het onbekende te gaan
Arundhati Nyaya genoemd. Elke goede leraar kent deze methodiek en past haar
toe.



Annamaya-kosa, de bedekking in de vorm van het lichaam

We nemen het lichaam als vertrekpunt, maar ben ik wel het lichaam?

De Upanisad zegt dus dat ons lichaam het vertrekpunt is, omdat we het meest
vertrouwd zijn met het lichaam. Ons primaire gevoel en ons primaire antwoord op
de vraag ‘wie ben ik’ is immers dat ik het lichaam ben en daarom beginnen we met
het lichaam. In het Sanskrit wordt het lichaam Annamaya genoemd en dat
betekent letterlijk: voortgebracht door voedsel. Dit lichaam is wat je eet en drinkt.
Ik luisterde eens naar een college van een wetenschapper die stelde: "Jij bent een
herordening van voedsel. Door het voedsel dat netjes geordend op tafel staat als
ontbijt of lunch opnieuw te ordenen kom jij tot bestaan."

De Vedanta is het bijna helemaal eens met deze wetenschapper, want de Vedanta
zegt: dat klopt inderdaad, met dien verstande dat het jouw lichaam is dat het
product is van wat je eet en drinkt. En daarom wordt het lichaam in het Sanskrit
Annamaya genoemd: het product van voedsel, een nieuwe samenstelling van wat
we eten en drinken. Ik gebruik in dit verband dikwijls een uitspraak van een
Italiaanse actrice, die zei: “weet u wat het geheim is van mijn lichaam, het geheim
van mijn schoonheid: dat is pasta!” Dit fysieke lichaam (bestaande uit huid, botten
en vlees) wordt dus Annamaya genoemd. En de Upanisad nodigt ons uit om dit
eens goed te onderzoeken: zijn we écht dit lichaam? En dan blijken er veel sterke
argumenten te zijn die dat tegenspreken.

Het lichaam verandert, maar ik blijif dezelfde persoon

Allereerst verandert ons lichaam voortdurend. Een en hetzelfde lichaam ontwikkelt
zich van baby tot kind, van een tiener tot een volwassen man of vrouw, vervolgens
tot een persoon van middelbare leeftijd en ten slotte heb je het lichaam van een
oude man of vrouw. Ons lichaam ondergaat ingrijpende veranderingen gedurende
onze ontwikkeling van kleuter tot bejaarde: en toch voel je je steeds dezelfde
persoon. Ik ben degene die een klein kind was en ik ben degene die nu een oude
man is. In de 10° eeuw leefde de beroemde Vedanta geleerde die naast de Vedanta
ook andere Hindoeistische filosofieén bestudeerde en daar meerdere boeken over
schreef. Hij werd daarom ook wel de sarvatantrasatantra “de meester die boven
alle filosofieén staat” genoemd. Hij is ook de auteur van het prachtige boek
‘Brahmadi’ met daarin een uitleg over Advaita Vedanta; het boek is een
commentaar op Sahkarécérya’s commentaar op de Brahma Sitras. Van deze
geleerde komt de ontroerende uitspraak: ‘ik was de kleine jongen die speelde op
de schoot van mijn grootvader en nu zit ik hier met mijn eigen kleinzoon op mijn
schoot. En toch ben ik nog steeds dezelfde’.



Enige maanden geleden ontmoette ik een oudere dame. Zij vertelde me dat zij
langs een etalage liep, opzij keek en haar eigen spiegelbeeld in het raam zag. Het
eerste wat ze dacht was: ‘wie is die oudere dame’ en meteen daarop besefte ze:
maar natuurlijk, ik ben het zelf! Ongelofelijk! Dertig jaar geleden was ik nog dat
kleine meisje. Sta er eens in psychologisch opzicht bij stil welke enorme
veranderingen ons lichaam doormaakt! Ik denk niet dat ik een andere persoon ben
dan die peuter die bij zijn opa op schoot zat, ik denk niet dat ik een andere persoon
was toen ik later een volwassene werd en ik denk niet dat ik een andere persoon
ben nu ik een oudere man ben geworden. Maar ik denk steeds dat ik nog dezelfde
persoon ben: dat geldt echter beslist niet voor mijn lichaam. Het lichaam verandert
voortdurend, maar ik blijf een en dezelfde persoon. Hoe zou ik dan dit lichaam
kunnen zijn?

Het lichaam is een object

Het tweede argument dat ik niet dit lichaam kan zijn, is dat het lichaam een object
is. Ken ik mijn lichaam? Ja, mijn lichaam is altijd een object dat ik kan zien, een
object dat ik kan kennen: ik kan het aanraken, ik kan het van binnenuit voelen
(bijvoorbeeld als ik pijn heb) en helaas kan ik het lichaam soms ook ruiken. Met
mijn vijf zintuigen kan ik het lichaam duidelijk waarnemen en daardoor ken ik mijn
lichaam. Het lichaam is daarom het gekende en ik ben de kenner. In het Sanskrit: ik
ben de drsta en het lichaam is drsyam. Hoe zou ik dan het lichaam kunnen zijn? De
kenner en het gekende zijn twee aparte entiteiten. Het is duidelijk dat ik de kenner
ben, want ik voel het lichaam. Ik heb nooit het gevoel gehad dat het lichaam mij
kent. Ik kijk naar mijn hand en ik voel dat ik naar mijn hand kijk. Ik heb nog nooit
het gevoel gehad dat de hand naar mij kijkt. Dat zou toch erg raar zijn? En dat wat
voor je hand geldt, geldt voor je hele lichaam. Jij kijkt naar je lichaam en jij voelt je
lichaam en het is nooit andersom. Jij bent de drsta, de ziener en het lichaam is dat
wat gezien wordt. Wij zijn niet het lichaam.

Het lichaam is inert

Ten derde. We denken altijd van onszelf dat we bewust zijn en nooit dat we
onbewust zijn. En het lichaam is iets waar we ons bewust van zijn. Het derde
argument — dat net iets anders gaat dan het zojuist behandelde onderscheid tussen
drsta en dr$yam — betreft het inert zijn van het lichaam. In het Sanskrit wordt dat
jada genoemd. Het lichaam is inert, zonder bewustzijn. Wij denken altijd aan
onszelf als cetana als een bewust wezen, met waarnemings-vermogen. Wat we
verder ook van onszelf mogen denken, we beseffen altijd en in de allereerste plaats
dat we bewust zijn en dat we waarnemen. En dat geldt niet voor het lichaam. Voor
zover het lichaam bewust is komt dat doordat het doortrokken is van mijn



bewustzijn. Ik doordring namelijk het lichaam als een bewust wezen. Daarom ben
ik dus niet het lichaam.

De wet van Karma

Aanvullend op de drie nu besproken ‘eenvoudige’ argumenten worden niet alleen
in de Vedanta, maar in elke filosofie van India (het Hindoeisme, Boeddhisme,
Jainisme, Sikhisme, maar niet de Carvaka-filosofie: dat is een uitzondering op de
regel) vele pagina’s vol geschreven met nog tal van andere argumenten waarom we
niet het lichaam zijn.

Een wat ingewikkelder argument waarom wij niet ons lichaam zijn gaat
bijvoorbeeld als volgt. Elke Indiase filosofie gelooft in de wet van Karma, de wet
van oorzaak en gevolg. Datgene wat we vandaag ervaren zijn de gevolgen van
oorzaken uit het (verre) verleden. Het geluk en het verdriet dat we vandaag
ervaren is het gevolg van wat we in het verleden hebben gedaan. Als je vandaag blij
bent, dan zegt de wet van Karma dat het komt omdat jij ooit — in dit leven of in
eerdere levens - iemand anders bijzonder goed hebt behandeld en blij hebt
gemaakt. En als je je vandaag ellendig voelt of als jou vandaag iets naars overkomt
dan komt dat omdat je in het verleden ooit een slechte jongen of een slecht meisje
bent geweest, maar je hebt daar geen herinnering meer aan. De wet van Karma
betreft dus deze keten van oorzaak en gevolg. Wat er ook met ons lichaam gebeurt
sinds dat het geboren is, komt door wat ik ooit heb gedaan: het moet een of
andere oorzaak hebben. Probeer dit goed te begrijpen. Alle gebeurtenissen die ik
ten aanzien van mijn lichaam bemerk, vanaf het prille begin van onze geboorte,
moeten volgens de wet van Karma een oorzaak hebben.

Het leven voor en na de dood

En ook voor onze geboorte als zodanig moet er volgens de wet van Karma een
oorzaak zijn. Daarom moeten er dus oorzaken bestaan die besloten liggen in de tijd
voorafgaande aan de geboorte. Dit impliceert dan weer dat ik dus ook al voor mijn
huidige geboorte in een of ander daaraan voorafgaand leven moet hebben
bestaan. En in dat leven moet ik het Karma hebben verkregen dat de oorzaak is van
de geboorte in dit lichaam. Kunt u me tot zover volgen? Als ik met betrekking tot
mijn lichaam iets meemaak in termen van blijdschap en verdriet (sukha en duhkha)
dan moet er sprake zijn van een oorzaak die daaraan vooraf gaat. Mensen doen
gedurende hun leven veel dingen, zowel goede als slechte dingen. De gevolgen
daarvan lijken echter niet altijd in hun huidige leven tot uiting te komen. Maar
aangezien ze volgens de wet van Karma die gevolgen ooit eens moeten gaan
ervaren, impliceert dit dat zij na hun dood weer opnieuw zullen worden geboren.
Hun lichaam kunnen zij bij hun overlijden immers niet behouden. Zij moeten dus
iets anders zijn en kunnen daarom niet hetzelfde zijn als hun lichaam. De Vedanta



zegt daarom dat als we de heilige wet van Karma volgen we dan ook zullen moeten
erkennen dat we al voor de geboorte van ons lichaam hebben bestaan en dat we
na het sterven van dit lichaam ook zullen blijven bestaan. Elke religie, zonder
uitzondering, stelt dat er iets moet zijn na de dood van het lichaam: een leven na
de dood, ofwel een post mortem bestaan. Er moet een of andere hemel en hel
bestaan, niets blijft zonder gevolg. Als de dood van het lichaam het einde zou zijn,
zou je het zelfs geen religie mogen noemen.

Ik ben niet het lichaam

Dus de Vedanta en alle andere religies gaan ervan uit dat we niet het lichaam zijn.
De argumentatie hiervoor hebben we zojuist aan de orde gehad en kort
samengevat zijn de argumenten als volgt:

- het lichaam verandert voortdurend (vikarin) vanaf de prille jeugd tot aan de
ouderdom, ik ben echter onveranderlijk (nirvikarin);

- het lichaam is drsyam, een object dat ik ervaar, ik ben degene die ervaart (drsta);
- het lichaam is inert (acetana, jada), ik ben bewust (cetana);

- het lichaam is onderhevig aan de wet van Karma, het komt en gaat, maar ik besta
reeds voor de geboorte en ik besta na de dood.

Kortom ik kan dus niet het lichaam zijn dat door voedsel wordt voortgebracht
(annamaya). En daarom zegt de Upanisad dat ik in werkelijkheid iets anders ben
dan de annamaya. De Upanisad zegt vervolgens ‘anyontara atma pranamaya’,
hetgeen betekent dat we naar een diepere bedekking, naar een diepere grot
moeten graven, dieper dan het lichaam. Wat is dieper dan het lichaam? lets dat
binnen in dit lichaam zit (prakyak antara), iets dat subtieler (siksma) is, iets dat nog
doordringender is (viyataka). En dan hebben we het over de levenskrachten.

Pranamaya-kosa, de bedekking in de vorm van de levenskrachten

De prana doen ons in- en uitademen

Het Sanskrit woord voor levenskrachten is prana. Wat doordringt dit lichaam
(annamaya)? Het leven zelf, de ademhaling! De prana doen ons in- en uitademen.
Als we aan Yoga doen leren we om op een goede manier adem te halen, we leren
pranayama. Dat wil zeggen we leren hoe de levenskrachten te beheersen. Er is
bloed dat door onze aderen stroomt, er is zuurstof dat in het bloed wordt
opgenomen, er is voedsel dat wordt verteerd en waarmee het lichaam in stand
wordt gehouden. Er gebeurt z6 verschrikkelijk veel in ons lichaam! Er wordt in ons
lichaam onder andere een heel scala aan biochemische stoffen geproduceerd. Een
dokter vertelde me eens dat één lever zoveel verschillende biochemische stoffen
produceert dat er een fabriek van 200 hectare nodig zou zijn om een gelijk aantal



10

stoffen te kunnen produceren. En dat alleen al gebeurt in ieder van ons in de lever!
Al die levensprocessen stromen continue door ons lichaam heen en zij houden ons
lichaam in leven, zij onderhouden het lichaam en voorzien het lichaam van energie.
Het ervaren van onze ademhaling wordt prana genoemd. Het ervaren van een
hongergevoel wordt prana genoemd. Onze ervaringen van dorst, gezondheid,
energie, ziekte of lusteloosheid komt allemaal door prana. Het lichaam is wat het is,
de prana’s zijn het getij dat voortdurend door ons lichaam heen stroomt. Onze
gezondheid is niet zozeer een kwestie van het lichaam, maar onze gezondheid is
veeleer een kwestie van de prana. Yoga, ayurveda, al die holistische gezondheid
systemen (niet alleen van India, maar van de gehele wereld) grijpen niet
rechtstreeks in op het lichaam. Zij proberen in te grijpen op de prana, op wat in
China ‘chi’ en in Japan ‘gi’ wordt genoemd. Het ingrijpen op de prana’s leidt tot een
goede fysieke gezondheid van het lichaam.

De Upanisad zegt dus dat je de pranamaya bent, je bent het leven als zodanig! En je
zou — gegeven de argumentatie - daarom best eens tot de conclusie kunnen komen
dat het op waarheid zou kunnen berusten. En ik zou kunnen gaan geloven dat ik
‘het leven’ ben!

Ben ik de prana?

Maar als we een en ander nauwkeurig bezien en de pranamaya nader gaan
onderzoeken dan kunnen we daar de nodige vragen bij stellen. Is de pranamaya
wel/niet aan verandering onderhevig? Nou en of, de ene keer zit je vol energie en
de andere keer voel je je doodmoe. Soms voel ik me kerngezond en een andere
keer voel ik me hondsberoerd. De prana stromen voortdurend in en uit ons lichaam
en zij veranderen continue! Maar ikzelf blijf onveranderd; ik ben dezelfde persoon
die ziek was en ik ben dezelfde persoon die nu weer genezen is. Maar de prana’s
zijn wel veranderd! Ik ben een en dezelfde persoon die hongerig was, maar nu kan
ik geen hap meer door mijn keel krijgen. Ik ben dezelfde persoon, maar de prana’s
zijn wel veranderd.

Ook nu weer blijkt dezelfde redenatie van toepassing te zijn. De prana’s zijn
drsyam, want ik ben me bewust van de prana. Ik ben me immers voortdurend
bewust van de activiteiten van de prana. Neem bijvoorbeeld de boeddhistische
meditatie methode waarin je gevraagd wordt om je ademhaling te volgen. En het
waarnemen van de in- en uitademing is hetzelfde als het waarnemen van de prana!
Jij bent dus de waarnemer van de prana. De prana zijn dréyam en jij bent drsta. Jij
bent de kenner en de prana zijn iets dat wordt gekend. De prana zijn veranderlijk,
vikarl. Jij bent onveranderlijk, nirvikari. En voor de prana geldt dat ze ook jada zijn,



11

Jij bent iets dat dieper gaat. En ook de Upanisad komt tot de conclusie dat je niet
de prana bent.

De Upanisad begon met ons ervan te overtuigen dat we de prana zijn. Maar vroeg
ons toen vervolgens om dat grondig te gaan onderzoeken en dan ontdek je dat —
net als het lichaam — ook de prana een object is. Prana kun je weliswaar niet zien
zoals je het lichaam kunt zien, maar je kunt de prana wel degelijk voelen. Het is een
subtiel object en daarom ben je ook dat niet!

Manomaya-kosa, de bedekking in de vorm van de geest

Mijn geest, respectievelijk mijn persoonlijkheid

De Upanisad zegt vervolgens: ‘anydntara atma manomaya’. Antara betekent dat je
in jezelf nog dieper in de grot moet graven. Duik diep naar binnen, dieper dan de
bedekking van de levensprocessen. Pratyak betekent binnen; suksma betekent
subtieler; dhyapaka betekent doordringender. Wat kan er nog subtieler en dieper
gaan dan de levensprocessen? Dat is de geest! Onze geest, onze gedachten, onze
emoties, onze herinneringen, onze hele persoonlijkheid.

Ben ik mijn geest, respectievelijk mijn persoonlijkheid?

En als ons gevraagd wordt of we onze persoonlijkheid zijn, zeggen we ‘ja natuurlijk,
dat is wat ik ben’. Nou heb ik mezelf gevonden! En het is immers toch zo dat wij net
als de meeste volwassen, goed opgeleide en ontwikkelde mensen ons inderdaad
met onze persoonlijkheid identificeren? Dat is toch wat wij geloven? Is het niet
onze diepste overtuiging dat we onze persoonlijkheid zijn? Zelfs als we voortdurend
de Vedanta bestuderen, dan nog blijft onze persoonlijkheid voor ons meestal een
onoverkomelijke blokkade. Het geheel van mijn voorkeuren en afkeuren, van mijn
ideeén, van mijn gedachten, van mijn herinneringen, van mijn gevoelens, van mijn
identiteit, van mijn persoonlijkheid: dat is wat ik ben!

Je ziet wel eens de volgende advertentie in de krant: ‘Ontdek wie je bent’. Wat ze
dan meestal bedoelen is je persoonlijkheid, je geest. De Upanisad zegt: maar wacht
eens even, wees niet te snel. Ben je je bewust van je geest? Ja! Als ik gelukkig ben,
dan weet ik dat ik gelukkig ben. En als ik ongelukkig ben, dan weet ik dat ik
ongelukkig ben. Als ik naar bepaalde dingen verlang, dan weet ik zonder enige
twijfel dat ik verlangens heb. etc. Neem als voorbeeld dat ik trek heb in chocolade,
dat ik chocolade wil eten. Het verlangen is daar en ik ben degene die dit wil. De
chocolade is het object en ik ben degene die naar dit object verlangt. Hiermee
wordt duidelijk dat ik de geest niet kan zijn. Waarom niet? Daar zijn weer een
heleboel redenen voor aan te voeren.



12

Natuurlijk in de eerste plaats omdat de geest iets is wat je kunt ervaren: net zoals jij
je lichaam en je prana kunt ervaren, ervaar jij ook zelf je gedachten en ervaar jij ook
zelf je persoonlijkheid. En dat kun je natuurlijk alleen maar zelf doen, een ander kan
dat niet voor je doen! Een ander kan slechts van buitenaf waarnemen hoe de geest
zich manifesteert: een ander kan bijvoorbeeld zien hoe jij je gedraagt. Maar wijzelf
kunnen de geest (ook) van binnenuit ervaren, wij hebben als het ware een
bevoorrechte en geprivilegieerde positie om de geest in de eerste persoon te
ervaren. lk ervaar de geest en dus is de geest dréyam, het object van mijn kennis en
ik ben drsta, de waarnemer van de geest.

Een tweede reden waarom ik de geest niet kan zijn: is dat de geest iets is dat
veranderlijk is. Dat is natuurlijk zo klaar als een klontje! lemand zei dat we als we
overdag wakker zijn, we in deze periode ongeveer 16.000 gedachten hebben voor
we weer gaan slapen. Het zijn natuurlijk niet 16000 verschillende gedachten, de
meeste van onze gedachten vormen immers repeterende patronen en onze
gedachten zijn vaak nutteloos. Als elk van onze gedachte nuttig was, dan zouden
we waarschijnlijk slimmer zijn dan willekeurig welke Nobelprijswinnaar dan ook!
Maar hoe dan ook, we hebben wel zo’n 16.000 gedachten per dag! En ik ben
degene aan wie de gedachten zich tonen en dus ben ik die gedachten niet.

Zo ervaren we elke dag ook tal van verlangens en de enige die ze ervaart ben ik
alleen. Ik ben niet vele, ik ben één: ik ben ‘de verlanger’ van deze verlangens. Ik
geloof immers echt niet dat ik vele ben, ik ben één (als dat niet zo was, dan zou ik
een gespleten persoonlijkheid hebben)! Ik ben dus maar die éne persoon, maar er
zijn zeer veel verschillende gedachten en verlangens. Ik herinner me het eerste wat
we destijds op school in de economielessen moesten leren: de menselijke
behoeftes zijn ontelbaar, maar de middelen om al deze behoeftes te bevredigen
zijn schaars. Dat is de grondslag van de economische wetenschap. Het punt waar
het om draait is dat hoewel de verlangens ontelbaar zijn ik toch slechts één ben.
Dus hoe zou ik mijn verlangens kunnen zijn? Ik ken mijn verlangens, zij bestaan in
mijn geest en zij maken deel uit van mijn persoonlijkheid. Maar dat ben ik niet!

Ik ben niet de persoonlijkheid, ik ben evenmin de geest. De achtergrond van het
woord ‘persoon’ is interessant, want het stamt af van het Griekse woord ‘personae’
en dat betekent ‘masker’. In het Griekse theater was het kennelijk zo dat de acteurs
het podium opkwamen om daar de tekst van hun naar het publiek te roepen (er
waren toen nog geen microfoons). De acteurs stonden achter grote maskers die zij
voor zich uit droegen. En deze maskers werden de ‘personae’ genoemd en daar
komt het woord persoonlijkheid vandaan. Je persoonlijkheid is dus een masker, een
masker die je opdoet om de wereld tegemoet te treden en het is niet wat jij bent
en evenmin ben jij de geest.



13

Vijianamaya-kosa, de bedekking in de vorm van het intellect
Het intellect

Maar wie ben je dan wel en de Upanisad zegt: je hebt inderdaad helemaal gelijk dat
je de geest niet bent, je moet nog dieper graven. In eerste instantie liet de
Upanisad ons dus geloven dat we de geest zijn, maar nu zegt ze ons dat we de
geest niet zijn! Binnen in de geest zit nog iets anders, iets dat nog subtieler is dan
de geest. De Upanisad zegt ‘prakyak antara’ dat wil zeggen: keer naar binnen. De
Upanisad zegt dan: ‘Anyontara atma vijianamaya’, graaf dieper. Vijianamaya
betekent de bedekking in de vorm van het intellect. De geest en het intellect zijn
eigenlijk hetzelfde want ze behoren tot een en hetzelfde innerlijke instrument van
de mens, maar ze voeren elk een andere functie uit. De Vedanta maakt binnen het
ene innerlijke instrument een nader onderscheid gebaseerd op de functie. De
vijianamaya is ‘dat wat begrijpt’, het is het intellect &én het is ook de doener. Als ik
nu voel ‘ik ben nu aan het praten’ dan is dat niet de geest als zodanig, maar het is
een zekerheid die zich toont aan mijn geest en die zekerheid ontstaat in de
bedekking van het intellect, de vijianamaya. De beste manier om ernaar te kijken is
als volgt: op dit moment ben je aan het proberen om deze tekst te begrijpen. En
dat doe je met behulp van de buddhi, dat een onderdeel is van de vijianamaya.
Dus het intellect waarmee je deze tekst probeert te begrijpen is de vijianamaya.

Ben ik het intellect?

Maar ben ik het intellect? Ik lijk het immers wel te geloven als ik bijvoorbeeld zeg:
‘ik ben Swami Sarvapriyananda’. Maar deze uitspraak komt voort uit de
vijianamaya. Of neem uitspraken zoals: ‘ik begrijp wel/niet waar hij het nu over
heeft’. Ook deze uitspraken komen voort uit de vijianamaya, want dat is wat
begrijpt of niet begrijpt! Het is een andere functie van het innerlijk instrument, de
antahkarana. Ook nu moeten we weer dezelfde logica toepassen. Zijn we ons
bewust van het intellect? Jazeker! Ik ben me er immers van bewust of ik iets snap.
En ik ben me ervan bewust of ik in de war ben als ik iets niet begrijp. Ook dat is
weer het intellect en dus ben ik me ook bewust van mijn intellect! Ben ik me ervan
bewust dat ik meneer of mevrouw ‘zus en zo’ ben? Ja natuurlijk wel. Als ik me
ervan bewust wordt dat ik iets wel/niet begrijp, dan wordt het intellect een object.
Het is weliswaar een uiterst subtiel object, maar het is wel degelijk een object. Het
is een object dat schijnt in het licht van het bewustzijn. Het is een object dat schijnt
in jouw licht en jij kunt daarom niet jouw intellect zijn.

Het intellect is van jou, het functioneert in jouw licht en jij verleent aan het intellect
het bewustzijn, het gevoel en het gewaarzijn. Maar jij kunt het intellect niet zijn.
Het intellect verandert voortdurend. Denk aan al die dingen die we op school
moesten leren en weer vergeten zijn. Denk aan de dingen die we vroeger op school



14

niet konden begrijpen, maar die we nu inmiddels wel snappen. Denk aan al die
dingen die we nog moeten leren. Dus het intellect verandert voortdurend. Ik voel
me nog steeds dezelfde als het jongetje die op de lagere school niks van rekenen
snapte, die op de middelbare school de rekenkunde leerde en die de rekenkunde
nu weer is vergeten. Ik ben dezelfde persoon, maar mijn intellect is veranderd. Het
intellect is dus een object dat voortdurend verandert en ik ben de onveranderlijke
getuige van het intellect. Het intellect is daarom ook een object van kennis,
dréyam. En ik ben de drsta, de getuige van het intellect. En al de overige
argumenten zijn eveneens van toepassing. Vikarin, nirvikarin. drsyam, drsta. Jada,
cetana. Al deze zaken zijn eveneens van toepassing op het intellect. Het intellect
bevindt zich in de directe nabijheid van de atman, het schijnt in het licht van de
atman en het lijkt erg alert en bewust te zijn. Het intellect is weliswaar bewuster
dan het lichaam, maar het blijft desalniettemin iets dat zijn bewustzijn aan jou
ontleent. Het is niet je ware zelf, het is niet je ware natuur.

Anandamaya-kosa, de bedekking in de vorm van gelukzaligheid

De diepe slaap

En ook nu weer zegt de Upanisad voor de zoveelste keer: je hebt gelijk, je bent ook
niet het intellect. Maar mijn lieve hemel, wat zijn we dan wel?? Laten we nog
dieper graven. De Upanisad zegt daarom: ‘Anyontara atma anandamaya’ We
moeten graven naar iets dat nog subtieler is dan het intellect!

De Upanisad zegt dat we als we naar bed gaan en op een gegeven moment diep
slapen, dat we dan de wereld om ons heen vergeten en dat we ook het lichaam
vergeten dat daar op bed ligt te slapen en misschien wel snurkt. Je lichaam is er dus
wel, maar jij bent je er in het geheel niet van bewust. En er zijn ook geen dromen,
want je bent in een diepe droomloze slaap gevallen. Er is dan een absolute leegte,
er is dan geen intellect. Je bent je niet bewust van een identiteit en je denkt ook
niet dat je de doener bent. Immers, zodra je voelt ‘ik ben aan het slapen’, dan
slaap je niet!

Ben ik de gelukzaligheid van de diepe slaap?

Dus het intellect is dan stilgevallen, maar toch is er nog iets overgebleven. Immers
wat is het dat na het ontwaken oprijst en zegt: ‘ik heb diep en lekker geslapen, ik
wist nergens meer van’? De Upanisad zegt: “Ik ben als een blok in slaap gevallen, ik
heb heerlijk geslapen, ik wist nergens meer van”. Maar dit impliceert dat ‘nergens
vanaf weten’ als zodanig toch nog steeds een soort ‘weten’ is! Er moet in de diepe
slaap dus nog wel iets zijn achtergebleven! Als dat gedurende de diepe slaap niet zo
zou zijn, dan konden we immers alleen maar zeggen: ‘ik ging slapen en ik werd



15

weer wakker’. In de diepe slaap heb ik echter een gevoel van een leegte, dan heb ik
een gevoel van niets meer weten en er is dan toch nog iets dat de afwezigheid van
het intellect belicht. Er is dus iets gedurende de diepe slaap een gevoel van een
leegte, dat een diepe rust ervaart.

En de Upanisad noemt dat de anandamaya, de bedekking in de vorm van
gelukzaligheid. Waarom wordt dat de bedekking van gelukzaligheid genoemd?
Omdat de diepe slaap wordt geassocieerd met een ongestoorde en diepe rust._En
volgens de Vedanta bevindt deze bedekking van gelukzaligheid zich het dichtste bij
de atman en het is de subtielste bedekking. Dit is ook de bron waardoor we in de
wakende staat blijdschap en geluk ervaren. Als er iets fijns gebeurt, bijvoorbeeld als
we een hapje nemen van een stuk chocolade-cake, dan ervaren we even een flits
van geluk en dat komt voort uit de anandamaya. Maar ook de anandamaya is een
object. Het wordt ervaren, maar wie is degene die het ervaart? Je bent dus ook niet
deze bedekking van gelukzaligheid.

Wie ben ik?

Ik ben geen van de vijf bedekkingen

We hebben zojuist de vijf bedekkingen besproken: de bedekking in de vorm van het
lichaam (annamaya); de bedekking in de vorm van de levenskrachten (pranamaya);
de bedekking in de vorm van de geest, van onze persoonlijkheid, van onze ideeén,
van wie we echt denken te zijn, maar dat niet waar blijkt te zijn (manomaya); de
bedekking in de vorm van het intellect dat ook op dit moment gebruiken
(vijianamaya); en het duister van de diepe slaap, die de bedekking in de vorm van
gelukzaligheid wordt genoemd (anandamaya).

En de Upanisad zegt dan: je bent geen van deze bedekkingen! Want het zijn
immers allemaal objecten die komen en gaan; het zijn objecten die veranderen; het
zijn objecten die je waarneemt; het zijn objecten waarvan jij je bewust bent, maar
die zelf jada, dat wil zeggen niet bewust zijn (hoewel doordrongen van ons
bewustzijn). En nu we al deze vijf bedekkingen een voor een hebben verworpen
komen we nu natuurlijk op het punt waarop de Upanisad ons gaat vertellen wie we
zijn! We leggen alles aan de kant en zijn één en al oor: vertel het ons nu maar! En
dan zwijgt de Upanisad en het blijft stil. Net als bij die Russische matroesjka-
poppetjes die in elkaar zijn genesteld (en waarbij je steeds opnieuw een kleiner
poppetje vindt als je het dan grootste poppetje hebt openmaakt) verwachten we
het geheim van de vijf bedekkingen aan te treffen. We hebben de vijf bedekkingen
weggenomen en we rekenen erop dat het geheim nu tevoorschijn komt. Maar wat
doet de leraar, wat doet de Upanisad nu? Het blijft stil, ssst! Wat vreemd!



16

Zit er eigenlijk wel iets onder de vijf bedekkingen?

We proberen de ware atman, het ware Zelf te vinden als antwoord op de vraag
‘wie ben ik?’ We hebben een voor een de vijf bedekkingen aan een onderzoek
onderworpen en ze stuk voor stuk verworpen en terzijde geschoven. We zijn op
zoek naar de ultieme werkelijkheid die door de Upanisad als volgt naar voren werd
gebracht: ‘satyam jianam anantam Brahma’. We zouden toch mogen verwachten
dat deze nu tevoorschijn komt? Maar er komt niets tevoorschijn!

Er zijn nu twee verschillende reacties denkbaar. De eerste en nogal voor de hand
liggende reactie op de constatering dat we niets vinden, is om daar onmiddellijk uit
te concluderen dat er ook niets te vinden is! Er bestaat helemaal geen Zelf, er is
slechts een leegte, Sunyam. De atman die de Upanisad ons beloofde bestaat dus
helemaal niet. Het is net als bij de schil voor schil afpellen van een ui: er blijft
tenslotte niets van de ui over. En van het schillen van een ui krijg je tranen en ook
nu eindigen we met tranen. Dat had u ons wel eens eerder mogen vertellen. Ik
trotseerde het drukke verkeer van deze mooie ochtend om het geheim van de vijf
bedekkingen te horen te krijgen. En nu blijkt dat u ons niets heeft te vertellen, u
blijft stil en u vertelt ons niet welk geheim er onder de vijf bedekkingen verborgen
ligt. En ook de leerling vraagt aan zijn leraar: vertel me toch alstublieft over het
geheim onder de vijf bedekkingen. En diezelfde vraag wordt ook in de Upanisad
gesteld. Bestaat er wel een Zelf?

Voor de tweede reactie is het goed om de hulp van Vidyaranya in te roepen.
Vidyaranya leefde ongeveer 700 jaar geleden en schreef de Paficadasi. En daarin
brengt hij vijf prachtige punten naar voren. We gaan deze vijf punten bespreken en
besluiten daarmee deze lezing. We zullen het geheim onder de vijf deklagen
ontdekken en we gaan ook onszelf vinden! Op z’n minst zullen we gaan begrijpen
wat de Upanisad ons probeert te vertellen en waarom de Upanisad stil bleef. En als
we geluk hebben krijgen we ook een korte flits van verlichting.

In het derde hoofdstuk van de Paficadasi heeft Vidyaranya een student als
opponent die hem vragen stelt. En de opponent zegt: we kennen nu de vijf
bedekkingen, die u me zo mooi hebt uitgelegd. Maar verder valt er niets te kennen!
Er is verder niets om te kennen, we hebben onszelf immers zeer grondig
onderzocht en we hebben alleen deze vijf deklagen gevonden. Wat zijn deze vijf
bedekkingen? Kijk bijvoorbeeld eens naar je hand: wat ik zie is de huid en de
botten, het vlees en het bloed onder de huid. Dit is de annamaya, de bedekking in
de vorm van het lichaam (voedsel). Wanneer ik mijn hand optil dan is de energie
die me in staat stelt om de hand te laten bewegen de pranamaya. De gedachte: ik
moet mijn hand optillen is de manomaya, de bedekking in de vorm van de geest.
Het gevoel ‘ik beweeg mijn hand’ doet me beseffen en geeft me de identiteit van



17

de doener en dat wordt de vijianamaya genoemd. En als je enige blijdschap voelt
als je je hand optilt, dan is dat een uitvloeisel van de ananadamaya kosa.

Je kunt je natuurlijk afvragen in hoeverre het bewegen van je hand een reden voor
blijdschap is? Maar laat ik u vertellen dat als je onverhoopt geen blijdschap voelt
dat je je hand kunt bewegen, dan heb je beslist een fysiotherapeut nodig! Leef je
maar eens in in iemand die door een hersenbloeding verlamt is geraakt en pas na
vele dagen, weken en maanden langdurig en moeizaam oefenen toch zijn hand
weer enigszins kan bewegen. Wat een enorme vreugde geeft dat dan! En die
vreugde ontspringt dus uit de anandamaya kosa.

We vergeten onszelf

Dat zijn dus de vijf lagen van onze persoonlijkheid, wat zou er verder nog kunnen
zijn? Er is verder niks! Dat is de vraag waar het om draait.

Ik zal u het verhaal vertellen over tien mensen die de rivier oversteken. Ik heb u
dat verhaal al eens verteld, maar het is hier ook relevant. Tien vrienden zwemmen
naar de overkant van de rivier. En als ze naar de overkant zijn gezwommen vraagt
een van hen zich af of ze inderdaad allemaal veilig de rivier zijn overgestoken, of is
er misschien iemand verdronken? Hij besluit om te gaan tellen en hij vraagt zijn
vrienden om in een rij te gaan staan en hijtelt: 1, 2, 3,4, 5, 6, 7, 8, 9. En hij herhaalt
dat een paar keer, maar komt telkens niet verder dan 9. Oh lieve help, we zijn maar
met z'n negenen, vriend nummer 10 is verdronken! Een andere vriend zegt: laat mij
maar eens tellen, je hebt vast verkeerd geteld. En ook hij telt: 1, 2,3, 4,5, 6, 7, 8, 9.
Ze gaan verdrietig bij elkaar zitten en beginnen te huilen: zij treuren om de vriend
die verdronken is. Dan passeert er een wijze man. Hij vraagt waarom ze moeten
huilen en de vrienden vertellen dat ze met z’'n tienen probeerden om de rivier over
te steken, maar omdat ze nu nog maar met z’n negenen zijn overgebleven moet er
iemand zijn verdronken en daarom zijn ze verdrietig. De wijze laat zijn blik even
over de groep vrienden glijden en telt er natuurlijk tien! Hij vraagt hen hoe ze
weten dat de tiende persoon verdronken is? En ze antwoorden: omdat we hebben
geteld, mijnheer, en we kunnen de tiende niet vinden: we komen met tellen steeds
niet verder dan tot negen. De wijze begrijpt dan hoe het misverstand is ontstaan en
zegt dan: kalmeer alstublieft.

En juist deze woorden zijn van groot belang. Vergelijk het maar met de guru die ons
vertelt dat je niet het lichaam of de geest bent en dat je niet sterfelijk bent, maar
dat je zuiver bewustzijn bent. Neem het maar van me aan en geloof me maar!

De wijze zegt vervolgens: u kunt gerust zijn, er is geen enkele reden om te huilen.
Geloof me maar, de tiende persoon is er ook! U kunt gerust zijn ik zal het u laten
zien. De vrienden vertrouwen hem en zeggen: laat het ons zien. De wijze verzoekt



18

ze om weer in de rij te gaan staan en vraagt een van de vrienden om opnieuw te
tellen. Maar ik heb al geteld! Geeft niks, tel nog maar eens. Prima, als u dat wilt: 1,
2,3,4,5,6,7,8,9: maar dan pakt de wijze de hand van degene die telt en laat hem
naar zichzelf wijzen en zegt: jij bent de tiende. En dan wordt er opnieuw geteld: 1,
2,3,4,5,6,7,8,9 en vervolgens wijst de teller op zichzelf: 10! We hebbende
tiende persoon gevonden, wat een blijdschap! En dan willen alle andere vrienden
het ook proberen en ook zij komen tot tien. Door dit inzicht werden ze allemaal
verlicht. Dolgelukkig vervolgen de tien vrienden hun weg.

De vijf argumenten van Vidyaranya

We zoeken altijd naar een object

Vidyaranya vertelt ons: nu lach je misschien om dit verhaal, maar weet dat jij keer
op keer hetzelfde doet. En hier komen we bij het geheim. Wat is het antwoord van
Vidyaranya aan degene die de vraag stelde: we zien en ervaren de vijf bedekkingen,
maar waar is de atman, waar is ons Zelf dat u ons beloofde? En Vidyaranya zegt: let
nu goed op, wat zei je zojuist? Zei je niet ‘ik ervaar de vijf bedekkingen’? En dat de
vijf bedekkingen in de vorm van het lichaam, van de geest, van het intellect, etc.,
worden ervaren? Jawel. En dan antwoordt Vidyaranya: als ze worden ervaren, dan
moet er ook iemand zijn die ze ervaart! Het klopt immers dat als er een ervaring is,
er ook iemand moet zijn die dat ervaart? En wie is dan degene die ervaart? Wat is
dat wat ervaart?

En dat is dus het eerste punt dat Vidyaranya wil maken: je bent op zoek naar een
object. Welke fout maakte de persoon die ging tellen? Hij telde 1, 2, 3,4, 5, 6, 7, 8,
9 en ging ‘ergens anders’ op zoek naar nummer 10. Maar de 10° persoon is niet
‘ergens anders’, hij is degene die telt! Vidyaranya vertelt ons dat wij precies
hetzelfde doen ten aanzien van het lichaam, de levenskrachten, de geest en het
intellect en het duister voorbij het intellect: wie is degene die dit allemaal
waarneemt? Diegene is geen object! Onze fout is zeer fundamenteel en
tegelijkertijd ook heel natuurlijk: we zoeken naar een object. Als Vidyaranya ons
vertelt dat er een atman, een Brahman moet bestaan, dan is het onze onbewuste,
natuurlijke en instinctieve reactie om buiten onszelf een object te gaan zoeken, om
atman en Brahma te gaan zoeken als iets dat we kunnen kennen. En we vinden het
niet. Vidyaranya zegt we vinden het niet, niet omdat het niet bestaat, maar omdat
het degene is die zoekt. Het is niet een object dat gezocht wordt, maar het is
degene die zoekt!



19

De kenner behoort niet tot het domein van kennis

Het tweede punt dat Vidyaranya wil maken is dat wanneer je het subject wilt leren
kennen er zich dan een probleem voordoet met betrekking tot ‘het domein van
kennis’ (NB we hebben het hier nog steeds over een spirituele reis en over
spirituele kennis). Vidyaranya ontleent aan de Kena-Upanisad een belangrijk punt,
namelijk dat ‘het domein van kennis’ opgedeeld is tussen het bekende enerzijds en
het onbekende anderzijds. Er bestaan zaken die we weten, boeken die we hebben
gelezen, mensen die we kennen, maaltijden die we hebben gegeten, plaatsen die
we hebben bezocht. Dat zijn allemaal zaken die we kennen. Maar anderzijds zijn er
ook plaatsen die we niet hebben bezocht, boeken die we niet hebben gelezen,
theorieén die we niet begrijpen, mensen die we niet kennen en ervaringen die we
niet hebben opgedaan. En dat zijn allemaal zaken die toebehoren toe aan het veld
van het onbekende.

Dus ons domein van kennis is opgedeeld in het bekende en het onbekende. Maar
bestaat er behalve het bekende en onbekende misschien nog iets meer??? Ja, de
kenner! Het gehele domein van kennis kan worden opgesplitst in het bekende en
het onbekende. Maar de kenner behoort niet tot dat domein, die staat daar geheel
los van! Daarom zegt de Upanisad dat iemand die denkt dat de atman gekend kan
worden (net zoals een object kan worden gekend), die kent de atman niet! Degene
die zegt dat de atman niet gekend kan worden, ook die beschouwt de atman als
een object dat je wellicht zou kunnen kennen en die kent de atman dus ook niet!
De atman behoort noch tot het bekende, noch tot het onbekende: het is de kenner.
Dit tweede punt van Vidyaranya is echt heel mooi. De atman is het subject van
kennis en geen object van kennis. De objecten van onze kennis zijn hetzij bekend,
hetzij onbekend. Er zijn veel zaken die we kennen, er zijn zaken die we nu zullen
leren kennen en er zijn zaken die we van al onze levensdagen nooit zullen kennen.
Maar het Zelf, dat wil zeggen jij, hoort niet in dat rijtje objecten thuis. Je bent het
subject. Dus jij bent noch het bekende noch het onbekende. Vidyaranya citeert de
Kena-Upanishad, die zegt: ‘anyadeva tadviditadatho aviditadadhi’ het Zelf (ik en
ook jij) staat los van alles wat ik ken en los van alles wat ik niet ken. Ik ben slechts
het Zelf als zodanig.

Het bewustzijn is uit zichzelf lichtgevend

Maar wat als je je er nog steeds in vastbijt en volhoudt: ok, ik weet dat het Zelf
geen object is, maar ik wil het desalniettemin toch kennen’? Vidyaranya geeft ons
in dit verband een prachtig voorbeeld: stel we hebben suiker, water en melk. Als ik
suiker bij het water doe, dan wordt het zoet. Als ik suiker bij de melk doe, dan
wordt dat ook zoet. Dus hoe maak je water zoet? Door er suiker bij te doen. Hoe



20

wordt melk zoet? Door er suiker bij te doen. Dus om iets zoet te maken moet je er
suiker bij doen.

De wereld zit vol met objecten en hoe ken ik die? Door er bewustzijn aan toe te
voegen: door een object in relatie te brengen met bewustzijn word je je immers
bewust van dat object. Neem bijvoorbeeld deze microfoon, hoe weet ik dat dat een
microfoon is? Door het in relatie te brengen met mijn bewustzijn! Het is een
bijzondere manier om er zo naar te kijken. Ergens naar kijken houdt in dat mijn
bewustzijn zich dat object gewaarwordt. Dus om iets te kennen moet je er
bewustzijn aan toe voegen. Net zoals je suiker moet toevoegen om iets zoet te
maken. Vidyaranya staat vervolgens stil bij de vraag ‘maar hoe maak ik die suiker
op haar beurt dan zoet?’ Moet ik dan wellicht ook suiker toevoegen aan de suiker
om de suiker zoet te maken? En moet ik aan die suiker dan ook weer suiker
toevoegen, etc, etc.? Dat is een zinloze vraag! De zoetheid van suiker is inherent
aan suiker! En de suiker geeft deze zoetheid aan andere zaken.

Voor wat betreft bewustzijn geldt naar analogie hetzelfde: je hoeft je niet bewust
hoeft te worden van je bewustzijn! Bewustzijn is wat ‘svaprakasa’ wordt genoemd:
uit zichzelf lichtgevend. Het verlicht alles en toont zichzelf in deze handeling, in dit
verlichten van al die andere zaken. Laat ik dit nog eens herhalen: Jij, je Zelf, wordt
getoond bij elke keer dat je iets kent. Jij - het bewustzijn - wordt getoond bij alles
wat je kent. Neem bijvoorbeeld je ogen, hoe worden deze getoond, hoe weet je dat
je ogen hebt? Doordat je dingen ziet. Wat zie je dan? Het eerste antwoord is dat je
je eigen ogen ziet, maar je hoeft je eigen ogen echt niet te zien om te weten dat je
ogen hebt. Immers alles wat je ziet, om het even wat, vormt het bewijs dat je ogen
hebt. En op dezelfde manier geldt dat ik bewustzijn ben, het zuivere Zelf is
bewustzijn en toont zich elke keer dat ik iets ken. Je hoeft daar geen bewustzijn aan
toe te voegen, je hoeft van bewustzijn geen object van bewustzijn te maken.

Het is beschamend en schandelijk om je Zelf te ontkennen

Het vierde punt dat Vidyaranya naar voren brengt is dat het schandelijk en
beschamend zou zijn als ikzelf hardop zou zeggen ‘ik heb geen tong’. Het simpele
gegeven dat ik praat, dat maakt die uitspraak ‘dat ik geen tong heb’ immers tot een
leugen! Daarom wordt mijn hardop uitgesproken zin ‘ik heb geen tong’
gekwalificeerd als een uitspraak die beschamend, die ‘lajja’ is. Het is iets
schandelijks om te zeggen dat je geen tong hebt, want als ik iets (willekeurig wat)
hardop zeg moet ik immers ook een tong hebben. Want anders zou dat immers
niet kunnen. Sankaracarya zegt: “Wie kan het Zelf ontkennen?” Het Zelf is het
bewustzijn, dus hoe zou je dat kunnen ontkennen? En dat is het vierde punt van
Vidyaranya: wie of wat wordt er ontkend als je het Zelf ontkent?



21

Verdwijnt de opponent in het niets?

En het vijfde punt van Vidyaranya is best grappig. Het is een technisch punt dat hij
in de vorm giet van een debat met ‘de boeddhistische nihilist’. In het debat zegt
deze boeddhistische nihilist: ‘Sunyam’, er bestaat geen ware natuur van de atman,
er bestaat slechts pure leegte. Om de boeddhistische nihilist geen onrecht aan te
doen, merk ik hierbij op dat dit door hem (Sunyam) niet letterlijk zo wordt gezegd.
Als wij dat in de Vedanta wel zo stellen, dan leggen we hem ten onrechte bepaalde
woorden in de mond. Want als we daadwerkelijk hun geschriften nauwkeurig
bestuderen dan wordt daar in werkelijkheid iets gezegd dat zeer sterk lijkt op
hetgeen wij in de Advaita Vedanta ook zeggen. Maar hoe dan ook, stel dat er
iemand is die zegt dat het Zelf niet bestaat. Er zijn wel vijf bedekkingen, maar als je
die — net zoals de schillen van een ui — een voor een wegdoet, dan blijft er niets
over. Niks, nada.

In een ‘debat’ heb je naast de hoofdpersoon ook een opponent, een tegenstander
nodig. In het Sanskrit wordt dat tweetal ‘vadi — prativadi’ genoemd. De vadi is de
hoofdpersoon van het debat (in dit geval Vidyaranya) en de prativadi (in dit geval is
‘Sunyavadi’ de opponent van Vidyaranya die in het debat de tegengestelde mening
verdedigt. In het geval van dit debat beweert ‘Sunyavadi’ dus dat de atman ofwel
het Zelf niet bestaat. Maar dat impliceert dat ‘Sunyavadi’ dus ook niet bestaat, de
opponent in het debat bestaat niet! En dus stelt Vidyaranya dat hij daarmee het
debat heeft gewonnen. Want aan wie zou ik mijn antwoorden moeten geven, de
opponent bestaat immers niet? Vidyaranya brengt hier (min of meer voor de grap)
een technisch punt naar voren: als het inderdaad zo is (zoals mijn opponent
beweert) dat er geen atman, geen Zelf bestaat en als beweerd wordt dat er in ons
binnenste slechts pure leegte, niets, bestaat, dan doet de opponent zichzelf door
die bewering als het ware teniet. Hij bestaat niet meer, hij is in rook opgegaan en
aan wie moet ik dan antwoorden? En dat is natuurlijk een retorische vraag. Dus de
prativadi is door zijn eigen bewering in het niets opgegaan.

Ik wil hier nogmaals benadrukken dat de boeddhistische nihilist het bovenstaande
niet beweert, in werkelijkheid is hij geen nihilist. Een van de manieren om de
Sunyavadi school van het boeddhisme (het madhyamaka boeddhisme) te
interpreteren komt in veel opzichten sterk overeen met het de Vedanta. Swami Sri
Ramakrishna, de auteur van ‘De grote meester’ zegt: dat wat zij leegte noemen,
wordt door ons volheid, heelheid, plirnam genoemd. Wat zij Sunyam noemen,
noemen wij plrnam en dat is een en hetzelfde.

Het geheim onder de vijf bedekkingen

Hiermee hebben wij de vijf punten van Vidyaranya behandeld. En we hebben
gesproken over een probleem dat zich voordoet zodra wij zeggen dat we niet de



22

bedekking van het fysieke lichaam zijn, dat we niet de bedekking van het leven zijn,
dat we niet de bedekking van de geest en niet de doener zijn, dat we niet de
bedekking van het intellect of de bedekking van de gelukzaligheid zijn. En dat
probleem is tweevoudig. Ten eerste blijven we zitten met het gevoel ‘en waar of
wie is de atman dan?’: we blijven voortdurend zoeken naar een object. En ten
tweede — als we zeggen dat atman geen object is — is er onze primaire reactie om
dan te concluderen dat er dus geen atman bestaat.

En deze twee aspecten van het probleem heeft Vidyaranya afdoende behandeld
met zijn vijf punten: Het eerste punt betreft het verhaal van de 10 vrienden die de
rivier oversteken, het Zelf dat je zoekt is geen object dat zich ergens anders
bevindt. Het tweede punt is dat je noch tot het domein van het gekende, noch tot
het domein van het ongekende behoort. Je bent de kenner. Het derde punt is dat je
(teneinde de kenner te kennen) geen bewustzijn aan bewustzijn hoeft toe te
voegen, net zomin als dat er suiker aan suiker hoeft te worden toegevoegd om
suiker zoet te maken. Het bewustzijn toont zichzelf, elke keer als je iets kent. Het
vierde punt is dat het schandelijk en beschamend is om van jezelf te beweren dat je
niet bestaat. Want wie zegt dat dan? Er moet immers iemand zijn die dat beweert!
Het is zoiets als hardop zeggen dat je geen tong hebt. Het vijfde en laatste punt is
van meer technische aard: in een debat tussen de vadi en prativadi, verdwijnt de
prativadi in het niets zodra hij beweert dat er in ons binnenste slechts leegte is.

We kunnen nu de volgende conclusie trekken. Het geheim onder de vijf
bedekkingen is dit bewustzijn. Dit bewustzijn dat ook op dit moment de
bedekkingen verlicht.

Afronding van de lezing

Voor de duidelijkheid, maar zonder hier nu dieper op in te gaan, wil ik voor ik mijn
lezing beéindig nog wel opmerken dat het niet zo is dat de Upanisad de vijf
bedekkingen van het bewustzijn afsplitst: met het ene bewustzijn aan de ene kant
en met de vijf bedekkingen aan de andere kant. Neen, de Upanisad vervolgt haar
verhaal met te vertellen dat slechts het ene bewustzijn bestaat. Het ene bewustzijn
toont zich in de vorm van de vijf bedekkingen. Deze vijf bedekkingen (het lichaam,
de geest, etc.) die we onze persoonlijkheid noemen, die bedekkingen rijzen slechts
op in ons bewustzijn: het zijn geen aparte objecten die buiten het bewustzijn
bestaan.

Eigenlijk is het zo dat de Upanisad ons een beetje lijkt te misleiden door ons te
vragen om diep naar binnen te keren teneinde daar het getuige-bewustzijn, dat wil
zeggen het bestaan, het bewustzijn en de gelukzaligheid te gaan ontdekken. Het
getuige-bewustzijn dat de toeschouwer is van de vijf bedekkingen. En op aanraden
van de Upanisad zijn we inderdaad diep naar binnen gekeerd, wat is daar dan



23

misleidend aan? Nou, stel je eens voor dat je op het strand staat en dat er een
enorme golf aan komt rollen. En neem daarbij als uitgangspunt dat ‘het water’ een
synoniem is voor ‘de werkelijkheid’. Het is alsof de Upanisad op dat punt dan zegt:
duik nu diep in deze golf, duik vervolgens nog dieper en pas dan zal je water
ontdekken. Neen, je hoeft die golf natuurlijk helemaal niet diep in te duiken: de
hele golf — weliswaar met een eigen naam en vorm — is immers water. En ook voor
wat betreft deze bedekkingen in de vorm van het lichaam, van het leven, van de
geest, van het intellect en van de leegte voorbij het intellect geldt dat alles oprijst
in ons bewustzijn en dat alles weer wegzinkt in ons bewustzijn. Alles is bewustzijn.

Als vervolg op ‘het geheim onder de vijf bedekkingen’ komt dit onderwerp in de
Upanisad aan de orde. Ontdek het zuivere bewustzijn en ontdek dat dit
grottenstelsel niets anders is dan het zuivere bewustzijn. Namen en vormen,
lichaam en geest, zij rijzen op en tonen zich in het bewustzijn en zakken weer terug
in het bewustzijn. Alles is bewustzijn. Alles is bestaan, bewustzijn en oneindigheid:
satyam jiianam anantam Brahma. Je hoeft echt niet diep in de tafel te zagen om
het hout te ontdekken, je hoeft echt niet naar een speciaal stukje aardewerk te
zoeken om de klei te vinden, je hoeft echt niet diep in de golf te duiken om het
water te ontdekken. Het is allemaal hout, klei of water.

En hetzelfde gaat ook op voor de vijf bedekkingen: zodra je je realiseert wat zuiver
bewustzijn is, zijn zij ook het zuivere bewustzijn. Dat is onze ware natuur. En zodra
je dat hebt ontdekt, realiseer je ook een onsterfelijke, onveranderlijke
werkelijkheid. Sterfelijkheid behoort tot het lichaam, ziekte en verval behoren tot
de levenskrachten, geluk, verdriet, begeerte en frustratie behoren tot de geest,
onwetendheid en kennis behoren tot het intellect. Al het bovengenoemde behoort
tot de vijf bedekkingen en niets van dat alles behoort tot het zuivere bewustzijn en
dat is wat we op dit moment al zijn! Wij zijn onsterfelijk, zuiver, oneindig,
bewustzijn, bestaan. Zoals Swami Vivekananda al zei: “If only you knew who you
really are.” Maar dit komt allemaal in mijn volgende lezing aan de orde.

Het gehele spirituele leven is erop gericht om ons dit te doen begrijpen. Niet door
middel van een lezing of door middel van een geschrift, maar door je dat als een
levende werkelijkheid te laten ervaren. Net zoals we nu ons lichaam ervaren,
moeten we ook voelen, weten en realiseren dat we oneindigheid, bestaan en
bewustzijn zijn.



