
 

Het geheim van de vijf bedekkingen 

           

 
 

Lezing van Swami Sarvapriyananda (‘The secret of the five sheaths’ videotalk 20 
augustus 2016, Hollywood temple, Vedānta Society of Southern California) 

https://www.youtube.com/watch?v=rPtHCCT1SZM&t=2405s  

Uit het Engels vertaald en op schrift gesteld door:  
Judith van Dril-Wijbenga en Arie van der Voort 

 

Als vertalers van een lezing uit het Engels naar het Nederlands moet je allerlei 
‘extra’ keuzes maken: het gaat dan niet alleen om de woordkeuze, de 
zinsconstructie, de gezegdes, e.d. Maar bij het op schrift stellen van een lezing 
moeten er ook keuzes gemaakt worden voor het gebruik van leestekens, voor een 
opbouw in alinea’s, het weglaten van ‘spreekruis’, e.d. Ook de indeling in 
paragrafen (met paragraaftitels) komt voor rekening van de vertalers. Met deze 
aanpak is gepoogd om de Swami recht te doen, eventuele misinterpretaties en 
fouten komen uiteraard voor rekening van de vertalers.   

https://www.youtube.com/watch?v=rPtHCCT1SZM&t=2405s


2 
 
Invocatie 

Om 
Saha nāvavatu 
Saha nau bhunaktu 
Saha vīryam karavāvahai 
Teja svi nāvadhītamastu 
Mā vidvișāvahai 
Om sāntiḥ sāntiḥ sāntiḥ 

Om, Moge Hij ons beiden beschermen. Moge Hij in ons beiden behagen hebben. 
Mogen wij tezamen moed betonen. Moge geestelijke kennis ons pad verlichten. 
Mogen wij elkaar nooit haten. Moge vrede en vrede en vrede overal zijn. 

Inleiding 

Goedemorgen, het onderwerp vandaag gaat over het geheim van de vijf 
bedekkingen. In deze lezing zal zeer veel aan de orde worden gesteld en ik kan u 
verzekeren dat we vanmorgen van een overvloedig Vedisch feestmaal gaan 
genieten. Het onderwerp is ontleend aan de Taittirīya Upaniṣad. Dit is een van de 
belangrijkste Upaniṣads en in het tweede hoofdstuk staat de veelbetekenende 
Vedische zin 'brahmavidāpnoti param': “de kenner van Brahma zal het hoogste 
bereiken.” Dit korte zinnetje beschrijft niet alleen de essentie van Vedānta, maar 
de essentie van elke religie. De kenner van Brahman bereikt het hoogste. De 
woordkeuze van deze zin maakt ons meteen duidelijk dat het hier om een 
spirituele reis gaat en dat het dus niet gaat om een reis in ruimte of in tijd. Het is 
een reis van onwetendheid naar kennis en daarom is het dus een spirituele reis. 
Hoe weten we dat? We weten dat omdat in bovengenoemde zin gesproken wordt 
over de kenner van Brahman, waarbij de nadruk op het woord ‘kenner’ ligt.  

Het gaat niet om een reis in de ruimte waarbij je ergens naar toe gaat. Je hoeft niet 
naar Benares of een andere stad in India te gaan. In dit land zijn er veel mensen 
voor wie hun spirituele reis begint met het aanvragen van een paspoort (inclusief 
visum) voor India. En vervolgens gaan ze backpacken door India. Je hoeft zelfs je 
koffers helemaal niet te pakken, noch hoef je een paspoort met visum voor India te 
regelen. Ook hoef je niet af te reizen naar Benares, naar een andere stad in India of 
naar Jeruzalem of Mekka. Nee, je hoeft niet naar een of andere plaats af te reizen. 
Je hoeft zelfs geen reis naar de hemel te boeken. Het gaat er niet om dat je na de 
dood naar de hemel of naar de verblijfplaats van Viṣṇu of Śiva gaat. Het gaat niet 
om een reis in de ruimte. 

Het is evenmin een reis in de tijd, bijvoorbeeld dat je zou moeten wachten tot het 
moment dat God zal reïncarneren en weer terug zal keren op aarde. In het 



3 
 
Hindoeïsme kennen we tal van reïncarnaties van God en dat je moet wachten tot 
God weer op aarde terugkomt. Neen, je hoeft niet te wachten tot  een nader 
bepaald tijdstip. Je hoeft zelfs niet te wachten tot het moment waarop je sterft, 
zodat je God zult vinden na de dood. God, die zich soms lijkt te verstoppen achter 
de sluier van de dood (een post mortem religie). Neen, het is ook geen reis in de 
tijd en je hoeft niet op een of andere toekomstige gebeurtenis te wachten.  

De reis van onwetendheid naar kennis 

De Upaniṣad vertelt ons dat het een reis is in termen van kennis; een reis van 
onwetendheid naar kennis. Je kunt je allereerst afvragen wat er wordt bedoeld met 
spirituele onwetendheid en met spirituele kennis. De Upaniṣad laat geen 
misverstand bestaan over wat spirituele onwetendheid inhoudt: het is onze 
onwetendheid op dit moment over ‘wie of wat wij zijn’. Wie ben ik, wat ben ik? In 
tegenstelling tot wat wij doorgaans geloven stelt de Upanișad dat we niet weten 
wie we zijn.  Swami Vivekananda kon de mensen met wie hij in gesprek was soms 
vol medelijden aankijken en zei dan zeer bedroefd: “ach, als je toch eens wist wie je 
werkelijk bent, als je je ware Zelf toch eens zou leren kennen”.  

We weten dus niet wie of wat we werkelijk zijn en dat is onwetendheid. En als je je 
die kennis verwerft, dan geldt : ‘de kenner van Brahma bereikt het hoogste’. Het 
verwerven van deze kennis betreft spirituele kennis: de kennis over wie of wat we 
zijn. Het draait in de Upaniṣad om spirituele onwetendheid en om spirituele kennis. 
Ik heb het hier dus niet over seculiere kennis met betrekking tot bijvoorbeeld 
natuurkunde, wiskunde of Sanskrit. Dat is een andere soort van onwetendheid en 
die kunnen we verhelpen door middel van seculiere kennis. Maar hier hebben we 
het over spirituele onwetendheid en spirituele kennis. We hebben het hier dus 
over een reis van onwetendheid naar kennis. 'Brahmavidāpnoti param': de kenner 
van Brahma zal het hoogste bereiken. 

Wat is Brahman: “satyam jñānam anantaṁ Brahma”   

De definitie van Brahma die we in mijn vorige lezing (‘De definitie van God’) met 
elkaar hebben behandeld, luidt:“satyam jñānam anantaṁ brahma”.  Het is 
werkelijk een prachtige definitie, misschien wel de mooiste definitie van God die ik 
ooit ben tegengekomen. De vorige keer hebben we hier al uitgebreid over 
gesproken. Onlangs las ik een boek van David Benthly Hard, een Engelsman die een 
theoloog is van de Oosters-orthodoxe christelijke kerk. En die in zijn boek God 
definieert als bestaan, bewustzijn en gelukzaligheid, waarbij hij aangeeft dat hij 
deze definitie ontleend heeft aan het Hindoeïstische ‘sat, cit, ānanda’. En ook hij 
stelt dat dit wellicht wel de best geformuleerde definitie van God uit de 
geschiedenis van de mensheid is. 



4 
 
De woorden ‘anantaṁ Brahma’ uit de zin  “satyam jñānam anantaṁ brahma” uit de 
Taittirīya Upaniṣad hebben we de vorige keer behandeld en we hebben toen gezien 
dat deze woorden God definiëren als: God is werkelijkheid, God is bewustzijn en 
God is oneindigheid. Maar daar gaan we het vandaag niet verder op door, want dat 
staat nu immers niet op de agenda. 
 

Waar kunnen wij Brahman vinden? 

De leeuw in de grot 

Wat er vandaag aan de orde is, zijn vragen zoals: hoe kunnen we die God realiseren 
en waar is hij? Waar vinden we die oneindige werkelijkheid, waar is die Brahman 
dan en hoe kunnen we Brahman leren kennen? Het kennen van Brahman is immers 
hetzelfde als het realiseren van Brahman. Maar hoe verkrijgen we dan deze kennis 
waarmee we Brahman kunnen realiseren? En waar moeten we Brahman gaan 
zoeken? Dat zijn de vragen waar we het vandaag over gaan hebben en de Upaniṣad 
geeft ons vervolgens de antwoorden op de vraag hoe we Brahman kunnen leren 
kennen en hoe we deze reis van spirituele kennis moeten volbrengen. Maar dan 
moet je natuurlijk op de eerste plaats weten waar je Brahman kunt vinden. 

De Upaniṣad formuleert het als volgt: ‘yo veda nihitaṃ guhāyāṃ parame vyoman’ 
hetgeen betekent dat je moet weten dat Brahman verstopt zit in de heilige ruimte 
van de grot. Een nogal mystieke formulering, laten we  daarom nu met elkaar gaan 
onderzoeken wat het betekent. ‘Yo veda nihitam guhāyām’ betekent: zich in de 
grot, in de heilige ruimte van de grot bevinden. Maar wat en waar is die grot dan? 
Laten we eens in die grot gluren om te zien of we Brahman kunnen vinden. 
Śaṅkarācārya noemt deze grot de ‘buddhi guhā’, de grot van het intellect. Maar 
meer in lijn met de Upaniṣad legt een opvolger van de Śaṅkarācārya ,de beroemde 
advaita-geleerde Vidyāraņya in zijn boek Pañcadaśi  uit dat de grot eigenlijk gezien 
moet worden als een systeem van vijf in elkaar genestelde grotten. Guhā betekent 
de 5 bedekkingen van de menselijke persoonlijkheid. De Upaniṣad vertelt ons dat 
we als we eens goed naar onszelf kijken we dan zullen zien dat onze 
persoonlijkheid uit vijf bedekkingen is opgebouwd. En dat wordt op een poëtische 
manier vergeleken met een grot, beter nog met een systeem van grotten. En de 
vraag die we nu gaan onderzoeken is wat die vijf bedekkingen dan wel mogen zijn.   

In de Himalaya’s bestaat er een Sanskrit-spreekwoord waarin de Vedānta wordt 
vergeleken met een leeuw (Vedānta  Kesari). “Wanneer de leeuw van de Vedānta 
brult in het diepe duistere woud van de filosofie, dan vluchten alle jakhalzen van de 
andere filosofieën voor hun leven.” De aanhangers van de Vedānta mogen namelijk 
graag pochen dat de andere filosofieën niets voorstellen in vergelijking met de 
Vedānta. Welnu de leeuw van de Vedānta bevindt zich in die grot. En zoals gezegd 



5 
 
gaat het eigenlijk niet om één grot, maar om een systeem van vijf in elkaar 
genestelde grotten, om een systeem van vijf in elkaar genestelde en met elkaar 
verweven bedekkingen van de menselijke persoonlijkheid.  

Hoe gaan we te werk? 

Wat we daarom vanmorgen gaan doen is dat we dit grotten-systeem diep binnen 
gaan dringen om daar naar deze leeuw van de Vedānta te gaan zoeken. Er is echter 
geen reden om bang te zijn voor die leeuw, want die leeuw dat ben je zelf! We 
zullen vanmorgen gaan ontdekken dat dát is wie je werkelijk bent, dat dát je ware 
natuur is! 

De methode die in de Upaniṣad wordt gebruikt is de leermethode van een erg 
goede leraar. Een goede leraar neemt de leerling altijd mee van het punt waar de 
leerling nu is naar het punt dat de leerling moet gaan bereiken: van hier naar daar, 
van waar je nu bent naar waar je naar toe moet, van het bekende naar het 
onbekende. Een slechte leraar zal zeggen: God is oneindigheid, bewustzijn en 
gelukzaligheid. Waar heeft U het over? Gelukkig neemt de Upaniṣad ons mee aan 
de hand, zodat we dat zelf stap voor stap kunnen gaan ontdekken. We moeten 
beginnen met dat wat al zonneklaar voor ons is, met dat wat geen van ons kan 
ontkennen. Bij de vraag ‘wie ben ik’ stelt de Upaniṣad ons de wedervraag: wie denk 
je dat je bent? En ons directe antwoord is: dit lichaam. Datgene waar we het meest 
vertrouwd mee zijn. Wie ben ik? Dit ….kijk maar naar dit lichaam, dát ben ik. Dit is 
het meest voor de hand liggende antwoord en daarom is dat het vertrekpunt van 
de Upaniṣad. 

Ter illustratie wil ik u vertellen over een ritueel dat in vroegere tijden (en misschien 
nu nog wel eens) bij de huwelijksvoltrekking in India werd uitgevoerd. De 
bruidegom nam de bruid mee naar buiten om haar een zwakke ster aan de 
nachtelijke hemel aan te wijzen. Deze ster wordt de Arundhati genoemd. De 
bruidegom wijst de bruid deze ster stap voor stap aan: eerst wijst hij haar een 
boom aan, dan wijst hij haar een tak van die boom aan, dan een heldere ster die 
naast de punt van de tak goed zichtbaar is, dan een zwakke ster die daar iets onder 
zichtbaar is en dan pas wijst hij haar de nog zwakkere ster aan die hij feitelijk 
bedoelt. Als je meteen naar die zwakke ster zou wijzen, dan weet jij wel waar je 
moet kijken maar het meisje weet het dan nog steeds niet. Je zult haar daar stap 
voor stap heen moeten leiden. Het doel is niet de tak van de boom, het doel is ook 
niet de heldere ster, het doel is de zwakke ster Arundhati. In het Sanskrit wordt het 
proces (ofwel de methodiek) om van het bekende naar het onbekende te gaan 
Arundhati Nyāya genoemd. Elke goede leraar kent deze methodiek en past haar 
toe.  



6 
 
Annamāyā-kośa, de bedekking in de vorm van het lichaam 

We nemen het lichaam als vertrekpunt, maar ben ik wel het lichaam? 

De Upaniṣad zegt dus dat ons lichaam het vertrekpunt is, omdat we het meest 
vertrouwd zijn met het lichaam. Ons primaire gevoel en ons primaire antwoord op 
de vraag ‘wie ben ik’ is immers dat ik het lichaam ben en daarom beginnen we met 
het lichaam.  In het Sanskrit wordt het lichaam Annamāyā genoemd en dat 
betekent letterlijk: voortgebracht door voedsel.  Dit lichaam is wat je eet en drinkt. 
Ik luisterde eens naar een college van een wetenschapper die stelde: "Jij bent een 
herordening van voedsel. Door het voedsel dat netjes geordend op tafel staat als 
ontbijt of lunch opnieuw te ordenen kom jij tot bestaan." 

De Vedānta is het bijna helemaal eens met deze wetenschapper, want de Vedānta 
zegt: dat klopt inderdaad, met dien verstande dat het jouw lichaam is dat het 
product is van wat je eet en drinkt. En daarom wordt het lichaam in het Sanskrit 
Annamāyā genoemd: het product van voedsel, een nieuwe samenstelling van wat 
we eten en drinken. Ik gebruik in dit verband dikwijls een uitspraak van een 
Italiaanse actrice, die zei: “weet u wat het geheim is van mijn lichaam, het geheim 
van mijn schoonheid: dat is pasta!” Dit fysieke lichaam (bestaande uit huid, botten 
en vlees) wordt dus Annamāyā genoemd. En de Upaniṣad nodigt ons uit om dit 
eens goed te onderzoeken: zijn we écht dit lichaam? En dan blijken er veel sterke 
argumenten te zijn die dat tegenspreken.   

Het lichaam verandert, maar ik blijf dezelfde persoon 

Allereerst verandert ons lichaam voortdurend. Een en hetzelfde lichaam ontwikkelt 
zich van baby tot kind, van een tiener tot een volwassen man of vrouw, vervolgens 
tot een persoon van middelbare leeftijd en ten slotte heb je het lichaam van een 
oude man of vrouw. Ons lichaam ondergaat ingrijpende veranderingen gedurende 
onze ontwikkeling van kleuter tot bejaarde: en toch voel je je steeds dezelfde 
persoon. Ik ben degene die een klein kind was en ik ben degene die nu een oude 
man is. In de 10e eeuw leefde de beroemde Vedānta geleerde die naast de Vedānta 
ook andere Hindoeïstische filosofieën bestudeerde en daar meerdere boeken over 
schreef. Hij werd daarom ook wel de sarvatantrasatantra “de meester die boven 
alle filosofieën staat” genoemd. Hij is ook de auteur van het prachtige boek 
‘Brāhmādi’ met daarin een uitleg over Advaita Vedānta; het boek is een 
commentaar op  Śaṅkarācārya’s commentaar op de Brahma Sūtras.  Van deze 
geleerde komt de ontroerende uitspraak: ‘ik was de kleine jongen die speelde op 
de schoot van mijn grootvader en nu zit ik hier met mijn eigen kleinzoon op mijn 
schoot. En toch ben ik nog steeds dezelfde’.  



7 
 
Enige maanden geleden ontmoette ik een oudere dame. Zij vertelde me dat zij 
langs een etalage liep, opzij keek en haar eigen spiegelbeeld in het raam zag. Het 
eerste wat ze dacht was: ‘wie is die oudere dame’ en meteen daarop besefte ze: 
maar natuurlijk, ik ben het zelf! Ongelofelijk! Dertig jaar geleden was ik nog dat 
kleine meisje. Sta er eens in psychologisch opzicht bij stil welke enorme 
veranderingen ons lichaam doormaakt! Ik denk niet dat ik een andere persoon ben 
dan die peuter die bij zijn opa op schoot zat, ik denk niet dat ik een andere persoon 
was toen ik later een volwassene werd en ik denk niet dat ik een andere persoon 
ben nu ik een oudere man ben geworden. Maar ik denk steeds dat ik nog dezelfde 
persoon ben: dat geldt echter beslist niet voor mijn lichaam. Het lichaam verandert 
voortdurend, maar ik blijf een en dezelfde persoon. Hoe zou ik dan dit lichaam 
kunnen zijn? 

Het lichaam is een object 

Het tweede argument dat ik niet dit lichaam kan zijn, is dat het lichaam een object 
is. Ken ik mijn lichaam? Ja, mijn lichaam is altijd een object dat ik kan zien, een 
object dat ik kan kennen: ik kan het aanraken, ik kan het van binnenuit voelen 
(bijvoorbeeld als ik pijn heb) en helaas kan ik het lichaam soms ook ruiken. Met 
mijn vijf zintuigen kan ik het lichaam duidelijk waarnemen en daardoor ken ik mijn 
lichaam. Het lichaam is daarom het gekende en ik ben de kenner. In het Sanskrit: ik 
ben de dṛśta en het lichaam is dṛśyam. Hoe zou ik dan het lichaam kunnen zijn? De 
kenner en het gekende zijn twee aparte entiteiten. Het is duidelijk dat ik de kenner 
ben, want ik voel het lichaam. Ik heb nooit het gevoel gehad dat het lichaam mij 
kent. Ik kijk naar mijn hand en ik voel dat ik naar mijn hand kijk. Ik heb nog nooit 
het gevoel gehad dat de hand naar mij kijkt. Dat zou toch erg raar zijn? En dat wat 
voor je hand geldt, geldt voor je hele lichaam. Jij kijkt naar je lichaam en jij voelt je 
lichaam en het is nooit andersom. Jij bent de dṛśta, de ziener en het lichaam is dat 
wat gezien wordt. Wij zijn niet het lichaam. 

Het lichaam is inert 

Ten derde. We denken altijd van onszelf dat we bewust zijn en nooit dat we 
onbewust zijn. En het lichaam is iets waar we ons bewust van zijn. Het derde 
argument – dat net iets anders gaat dan het zojuist behandelde onderscheid tussen 
dṛśta en dṛśyam – betreft het inert zijn van het lichaam. In het Sanskrit wordt dat 
jada genoemd. Het lichaam is inert, zonder bewustzijn. Wij denken altijd aan 
onszelf als cetanā als een bewust wezen, met waarnemings-vermogen. Wat we 
verder ook van onszelf mogen denken, we beseffen altijd en in de allereerste plaats 
dat we bewust zijn en dat we waarnemen. En dat geldt niet voor het lichaam. Voor 
zover het lichaam bewust is komt dat doordat het doortrokken is van mijn 



8 
 
bewustzijn. Ik doordring namelijk het lichaam als een bewust wezen. Daarom ben 
ik dus niet het lichaam.  

De wet van Karma 

Aanvullend op de drie nu besproken ‘eenvoudige’ argumenten worden niet alleen 
in de Vedānta, maar in elke filosofie van India (het Hindoeïsme, Boeddhisme, 
Jaïnisme, Sikhisme, maar niet de Cārvāka-filosofie: dat is een uitzondering op de 
regel) vele pagina’s vol geschreven met nog tal van andere argumenten waarom we 
niet het lichaam zijn.  

Een wat ingewikkelder argument waarom wij niet ons lichaam zijn gaat 
bijvoorbeeld als volgt. Elke Indiase filosofie gelooft in de wet van Karma, de wet 
van oorzaak en gevolg. Datgene wat we vandaag ervaren zijn de gevolgen van 
oorzaken uit het (verre) verleden. Het geluk en het verdriet dat we vandaag 
ervaren is het gevolg van wat we in het verleden hebben gedaan. Als je vandaag blij 
bent, dan zegt de wet van Karma dat het komt omdat jij ooit – in dit leven of in 
eerdere levens - iemand anders bijzonder goed hebt behandeld en blij hebt 
gemaakt. En als je je vandaag ellendig voelt of als jou vandaag iets naars overkomt 
dan komt dat omdat je in het verleden ooit een slechte jongen of een slecht meisje 
bent geweest, maar je hebt daar geen herinnering meer aan. De wet van Karma 
betreft dus deze keten van oorzaak en gevolg. Wat er ook met ons lichaam gebeurt 
sinds dat het geboren is, komt door wat ik ooit heb gedaan: het moet een of 
andere oorzaak hebben. Probeer dit goed te begrijpen. Alle gebeurtenissen die ik 
ten aanzien van mijn lichaam bemerk, vanaf het prille begin van onze geboorte, 
moeten volgens de wet van Karma een oorzaak hebben.  

Het leven voor en na de dood 

En ook voor onze geboorte als zodanig moet er volgens de wet van Karma een 
oorzaak zijn. Daarom moeten er dus oorzaken bestaan die besloten liggen in de tijd 
voorafgaande aan de geboorte. Dit impliceert dan weer dat ik dus ook al voor mijn 
huidige geboorte in een of ander daaraan voorafgaand leven moet hebben 
bestaan. En in dat leven moet ik het Karma hebben verkregen dat de oorzaak is van 
de geboorte in dit lichaam. Kunt u me tot zover volgen? Als ik met betrekking tot 
mijn lichaam iets meemaak in termen van blijdschap en verdriet (sukha en duhkha) 
dan moet er sprake zijn van een oorzaak die daaraan vooraf gaat. Mensen doen 
gedurende hun leven veel dingen, zowel goede als slechte dingen. De gevolgen 
daarvan lijken echter niet altijd in hun huidige leven tot uiting te komen. Maar 
aangezien ze volgens de wet van Karma die gevolgen ooit eens moeten gaan 
ervaren, impliceert dit dat zij na hun dood weer opnieuw zullen worden geboren. 
Hun lichaam kunnen zij bij hun overlijden immers niet behouden. Zij moeten dus 
iets anders zijn en kunnen daarom niet hetzelfde zijn als hun lichaam. De Vedānta 



9 
 
zegt daarom dat als we de heilige wet van Karma volgen we dan ook zullen moeten 
erkennen dat we al voor de geboorte van ons lichaam hebben bestaan en dat we 
na het sterven van dit lichaam ook zullen blijven bestaan. Elke religie, zonder 
uitzondering, stelt dat er iets moet zijn na de dood van het lichaam: een leven na 
de dood, ofwel een post mortem bestaan. Er moet een of andere hemel en hel 
bestaan, niets blijft zonder gevolg. Als de dood van het lichaam het einde zou zijn, 
zou je het zelfs geen religie mogen noemen. 

Ik ben niet het lichaam 

Dus de Vedānta en alle andere religies gaan ervan uit dat we niet het lichaam zijn. 
De argumentatie hiervoor hebben we zojuist aan de orde gehad en kort 
samengevat zijn de argumenten als volgt: 
- het lichaam verandert voortdurend (vikārīn) vanaf de prille jeugd tot aan de 
ouderdom, ik ben echter onveranderlijk (nirvikārin);  
- het lichaam is dṛśyam, een object dat ik ervaar, ik ben degene die ervaart (dṛśta);  
- het lichaam is inert (acetanā, jada), ik ben bewust (cetanā);  
- het lichaam is onderhevig aan de wet van Karma, het komt en gaat, maar ik besta 
reeds voor de geboorte en ik besta na de dood.  

Kortom ik kan dus niet het lichaam zijn dat door voedsel wordt voortgebracht 
(annamāyā). En daarom zegt de Upaniṣad dat ik in werkelijkheid iets anders ben 
dan de annamāyā. De Upaniṣad zegt vervolgens ‘anyontara ātmā prāņamāyā’, 
hetgeen betekent dat we naar een diepere bedekking, naar een diepere grot 
moeten graven, dieper dan het lichaam. Wat is dieper dan het lichaam? Iets dat 
binnen in dit lichaam zit (prakyak antara), iets dat subtieler (sūkșma) is, iets dat nog 
doordringender is (viyātaka). En dan hebben we het over de levenskrachten. 
 

Prāņamāyā-kośa, de bedekking in de vorm van de levenskrachten 

De prāņa doen ons in- en uitademen 

Het Sanskrit woord voor levenskrachten is prāṇa. Wat doordringt dit lichaam 
(annamāyā)? Het leven zelf, de ademhaling! De prāņa doen ons in- en uitademen. 
Als we aan Yoga doen leren we om op een goede manier adem te halen, we leren 
prāņayama. Dat wil zeggen we leren hoe de levenskrachten te beheersen. Er is 
bloed dat door onze aderen stroomt, er is zuurstof dat in het bloed wordt 
opgenomen, er is voedsel dat wordt verteerd en waarmee het lichaam in stand 
wordt gehouden. Er gebeurt zó verschrikkelijk veel in ons lichaam! Er wordt in ons 
lichaam onder andere een heel scala aan biochemische stoffen geproduceerd. Een 
dokter vertelde me eens dat één lever zoveel verschillende biochemische stoffen 
produceert dat er een fabriek van 200 hectare nodig zou zijn om een gelijk aantal 



10 
 
stoffen te kunnen produceren. En dat alleen al gebeurt in ieder van ons in de lever!  
Al die levensprocessen stromen continue door ons lichaam heen en zij houden ons 
lichaam in leven, zij onderhouden het lichaam en voorzien het lichaam van energie. 
Het ervaren van onze ademhaling wordt prāṇa genoemd. Het ervaren van een 
hongergevoel wordt prāṇa genoemd. Onze ervaringen van dorst, gezondheid, 
energie, ziekte of lusteloosheid komt allemaal door prāṇa. Het lichaam is wat het is, 
de prāṇa’s zijn het getij dat voortdurend door ons lichaam heen stroomt. Onze 
gezondheid is niet zozeer een kwestie van het lichaam, maar onze gezondheid is 
veeleer een kwestie van de prāṇa. Yoga, ayurveda, al die holistische gezondheid 
systemen (niet alleen van India, maar van de gehele wereld) grijpen niet 
rechtstreeks in op het lichaam. Zij proberen in te grijpen op de prāņa, op wat in 
China ‘chi’ en in Japan ‘qi’ wordt genoemd. Het ingrijpen op de prāṇa’s leidt tot een 
goede fysieke gezondheid van het lichaam. 

De Upaniṣad zegt dus dat je de prāṇamāyā bent, je bent het leven als zodanig! En je 
zou – gegeven de argumentatie - daarom best eens tot de conclusie kunnen komen 
dat het op waarheid zou kunnen berusten. En ik zou kunnen gaan geloven dat ik 
‘het leven’ ben!   

Ben ik de prāṇa? 

Maar als we een en ander nauwkeurig bezien en de prāṇamāyā nader gaan 
onderzoeken dan kunnen we daar de nodige vragen bij stellen. Is de prāṇamāyā 
wel/niet aan verandering onderhevig? Nou en of, de ene keer zit je vol energie en 
de andere keer voel je je doodmoe. Soms voel ik me kerngezond en een andere 
keer voel ik me hondsberoerd. De prāṇa stromen voortdurend in en uit ons lichaam 
en zij veranderen continue! Maar ikzelf blijf onveranderd; ik ben dezelfde persoon 
die ziek was en ik ben dezelfde persoon die nu weer genezen is. Maar de prāṇa’s 
zijn wel veranderd! Ik ben een en dezelfde persoon die hongerig was, maar nu kan 
ik geen hap meer door mijn keel krijgen. Ik ben dezelfde persoon, maar de prāṇa’s 
zijn wel veranderd.  

Ook nu weer blijkt dezelfde redenatie van toepassing te zijn. De prāṇa’s zijn 
dṛśyam, want ik ben me bewust van de prāṇa. Ik ben me immers voortdurend 
bewust van de activiteiten van de prāņa. Neem bijvoorbeeld de boeddhistische 
meditatie methode waarin je gevraagd wordt om je ademhaling te volgen. En het 
waarnemen van de in- en uitademing is hetzelfde als het waarnemen van de prāņa! 
Jij bent dus de waarnemer van de prāņa. De prāņa zijn dṛśyam en jij bent dṛśta. Jij 
bent de kenner en de prāņa zijn iets dat wordt gekend. De prāņa zijn veranderlijk, 
vikarī. Jij bent onveranderlijk, nirvikarī. En voor de prāņa geldt dat ze ook jada zijn, 
ze zijn inert. Maar jij, jij bent bewust. Om al deze redenen kun jij niet de prāņa zijn. 



11 
 
Jij bent iets dat dieper gaat. En ook de Upaniṣad komt tot de conclusie dat je niet 
de prāņa bent.  

De Upaniṣad begon met ons ervan te overtuigen dat we de prāņa zijn. Maar vroeg 
ons toen vervolgens om dat grondig te gaan onderzoeken en dan ontdek je dat – 
net als het lichaam – ook de prāņa een object is. Prāņa kun je weliswaar niet zien 
zoals je het lichaam kunt zien, maar je kunt de prāņa wel degelijk voelen. Het is een 
subtiel object en daarom ben je ook dat niet! 
 

Manomāyā-kośa, de bedekking in de vorm van de geest 

Mijn geest, respectievelijk mijn persoonlijkheid 

De Upanișad zegt vervolgens: ‘anyóntara ātmā manomāyā’. Antara betekent dat je 
in jezelf nog dieper in de grot moet graven. Duik diep naar binnen, dieper dan de 
bedekking van de levensprocessen. Pratyak betekent binnen; sukṣma betekent 
subtieler; dhyāpaka betekent doordringender. Wat kan er nog subtieler en dieper 
gaan dan de levensprocessen? Dat is de geest! Onze geest, onze gedachten, onze 
emoties, onze herinneringen, onze hele persoonlijkheid.  

Ben ik mijn geest, respectievelijk mijn persoonlijkheid? 

En als ons gevraagd wordt of we onze persoonlijkheid zijn, zeggen we ‘ja natuurlijk, 
dat is wat ik ben’. Nou heb ik mezelf gevonden! En het is immers toch zo dat wij net 
als de meeste volwassen, goed opgeleide en ontwikkelde mensen ons inderdaad 
met onze persoonlijkheid identificeren? Dat is toch wat wij geloven? Is het niet 
onze diepste overtuiging dat we onze persoonlijkheid zijn? Zelfs als we voortdurend 
de Vedānta bestuderen, dan nog blijft onze persoonlijkheid voor ons meestal een 
onoverkomelijke blokkade. Het geheel van mijn voorkeuren en afkeuren, van mijn 
ideeën, van mijn gedachten, van mijn herinneringen, van mijn gevoelens, van mijn 
identiteit, van mijn persoonlijkheid: dat is wat ik ben!  

Je ziet wel eens de volgende advertentie in de krant: ‘Ontdek wie je bent’. Wat ze 
dan meestal bedoelen is je persoonlijkheid, je geest. De Upaniṣad zegt: maar wacht 
eens even, wees niet te snel. Ben je je bewust van je geest? Ja! Als ik gelukkig ben, 
dan weet ik dat ik gelukkig ben. En als ik ongelukkig ben, dan weet ik dat ik 
ongelukkig ben. Als ik naar bepaalde dingen verlang, dan weet ik zonder enige 
twijfel dat ik verlangens heb. etc. Neem als voorbeeld dat ik trek heb in chocolade, 
dat ik chocolade wil eten. Het verlangen is daar en ik ben degene die dit wil. De 
chocolade is het object en ik ben degene die naar dit object verlangt. Hiermee 
wordt duidelijk dat ik de geest niet kan zijn. Waarom niet? Daar zijn weer een 
heleboel redenen voor aan te voeren.  



12 
 
Natuurlijk in de eerste plaats omdat de geest iets is wat je kunt ervaren: net zoals jij 
je lichaam en je prāṇa kunt ervaren, ervaar jij ook zelf je gedachten en ervaar jij ook 
zelf je persoonlijkheid. En dat kun je natuurlijk alleen maar zelf doen, een ander kan 
dat niet voor je doen! Een ander kan slechts van buitenaf waarnemen hoe de geest 
zich manifesteert: een ander kan bijvoorbeeld zien hoe jij je gedraagt. Maar wijzelf 
kunnen de geest (ook) van binnenuit ervaren, wij hebben als het ware een 
bevoorrechte en geprivilegieerde positie om de geest in de eerste persoon te 
ervaren. Ik ervaar de geest en dus is de geest dṛśyam, het object van mijn kennis en 
ik ben dṛśta, de waarnemer van de geest.  

Een tweede reden waarom ik de geest niet kan zijn: is dat de geest iets is dat 
veranderlijk is. Dat is natuurlijk zo klaar als een klontje! Iemand zei dat we als we 
overdag wakker zijn, we in deze periode ongeveer 16.000 gedachten hebben voor 
we weer gaan slapen. Het zijn natuurlijk niet 16000 verschillende gedachten, de 
meeste van onze gedachten vormen immers repeterende patronen en onze 
gedachten zijn vaak nutteloos. Als elk van onze gedachte nuttig was, dan zouden 
we waarschijnlijk slimmer zijn dan willekeurig welke Nobelprijswinnaar dan ook! 
Maar hoe dan ook, we hebben wel zo’n 16.000 gedachten per dag! En ik ben 
degene aan wie de gedachten zich tonen en dus ben ik die gedachten niet. 

Zo ervaren we elke dag ook tal van verlangens en de enige die ze ervaart ben ik 
alleen. Ik ben niet vele, ik ben één: ik ben ‘de verlanger’ van deze verlangens. Ik 
geloof immers echt niet dat ik vele ben, ik ben één (als dat niet zo was, dan zou ik 
een gespleten persoonlijkheid hebben)! Ik ben dus maar die éne persoon, maar er 
zijn zeer veel verschillende gedachten en verlangens. Ik herinner me het eerste wat 
we destijds op school in de economielessen moesten leren: de menselijke 
behoeftes zijn ontelbaar, maar de middelen om al deze behoeftes te bevredigen 
zijn schaars. Dat is de grondslag van de economische wetenschap. Het punt waar 
het om draait is dat hoewel de verlangens ontelbaar zijn ik toch slechts één ben. 
Dus hoe zou ik mijn verlangens kunnen zijn? Ik ken mijn verlangens, zij bestaan in 
mijn geest en zij maken deel uit van mijn persoonlijkheid. Maar dat ben ik niet! 

Ik ben niet de persoonlijkheid, ik ben evenmin de geest. De achtergrond van het 
woord ‘persoon’ is interessant, want het stamt af van het Griekse woord ‘personae’ 
en dat betekent ‘masker’. In het Griekse theater was het kennelijk zo dat de acteurs 
het podium opkwamen om daar de tekst van hun naar het publiek te roepen (er 
waren toen nog geen microfoons). De acteurs stonden achter grote maskers die zij 
voor zich uit droegen. En deze maskers werden de ‘personae’ genoemd en daar 
komt het woord persoonlijkheid vandaan. Je persoonlijkheid is dus een masker, een 
masker die je opdoet om de wereld tegemoet te treden en het is niet wat jij bent 
en evenmin ben jij de geest.   



13 
 
Vijñānamāyā-kośa, de bedekking in de vorm van het intellect 

Het intellect 

Maar wie ben je dan wel en de Upaniṣad zegt: je hebt inderdaad helemaal gelijk dat 
je de geest niet bent, je moet nog dieper graven. In eerste instantie liet de 
Upaniṣad ons dus geloven dat we de geest zijn, maar nu zegt ze ons dat we de 
geest niet zijn! Binnen in de geest zit nog iets anders, iets dat nog subtieler is dan 
de geest. De Upaniṣad zegt ‘prakyak antara’ dat wil zeggen: keer naar binnen. De 
Upaniṣad zegt dan: ‘Anyontara ātmā vijñānamāyā’, graaf dieper. Vijñānamāyā 
betekent de bedekking in de vorm van het intellect. De geest en het intellect zijn 
eigenlijk hetzelfde want ze behoren tot een en hetzelfde innerlijke instrument van 
de mens, maar ze voeren elk een andere functie uit. De Vedānta maakt binnen het 
ene innerlijke instrument een nader onderscheid gebaseerd op de functie. De 
vijñānamāyā is ‘dat wat begrijpt’, het is het intellect èn het is ook de doener. Als ik 
nu voel ‘ik ben nu aan het praten’ dan is dat niet de geest als zodanig, maar het is 
een zekerheid die zich toont aan mijn geest en die zekerheid ontstaat in de 
bedekking van het intellect, de vijñānamāyā. De beste manier om ernaar te kijken is 
als volgt: op dit moment ben je aan het proberen om deze tekst te begrijpen. En 
dat doe je met behulp van de buddhi, dat een onderdeel is van de vijñānamāyā. 
Dus het intellect waarmee je deze tekst probeert te begrijpen is de vijñānamāyā. 

Ben ik het intellect? 

Maar ben ik het intellect? Ik lijk het immers wel te geloven als ik bijvoorbeeld zeg: 
‘ik ben Swami Sarvapriyananda’. Maar deze uitspraak komt voort uit de 
vijñānamāyā. Of neem uitspraken zoals: ‘ik begrijp wel/niet waar hij het nu over 
heeft’. Ook deze uitspraken komen voort uit de vijñānamāyā, want dat is wat 
begrijpt of niet begrijpt! Het is een andere functie van het innerlijk instrument, de 
anṭaḥkarana. Ook nu moeten we weer dezelfde logica toepassen. Zijn we ons 
bewust van het intellect? Jazeker! Ik ben me er immers van bewust of ik iets snap. 
En ik ben me ervan bewust of ik in de war ben als ik iets niet begrijp. Ook dat is 
weer het intellect en dus ben ik me ook bewust van mijn intellect! Ben ik me ervan 
bewust dat ik meneer of mevrouw ‘zus en zo’ ben? Ja natuurlijk wel. Als ik me 
ervan bewust wordt dat ik iets wel/niet begrijp, dan wordt het intellect een object. 
Het is weliswaar een uiterst subtiel object, maar het is wel degelijk een object. Het 
is een object dat schijnt in het licht van het bewustzijn. Het is een object dat schijnt 
in jouw licht en jij kunt daarom niet jouw intellect zijn.  

Het intellect is van jou, het functioneert in jouw licht en jij verleent aan het intellect 
het bewustzijn, het gevoel en het gewaarzijn. Maar jij kunt het intellect niet zijn. 
Het intellect verandert voortdurend. Denk aan al die dingen die we op school 
moesten leren en weer vergeten zijn. Denk aan de dingen die we vroeger op school 



14 
 
niet konden begrijpen, maar die we nu inmiddels wel snappen. Denk aan al die 
dingen die we nog moeten leren. Dus het intellect verandert voortdurend. Ik voel 
me nog steeds dezelfde als het jongetje die op de lagere school niks van rekenen 
snapte, die op de middelbare school de rekenkunde leerde en die de rekenkunde 
nu weer is vergeten. Ik ben dezelfde persoon, maar mijn intellect is veranderd. Het 
intellect is dus een object dat voortdurend verandert en ik ben de onveranderlijke 
getuige van het intellect. Het intellect is daarom ook een object van kennis, 
dṛśyam. En ik ben de dṛśta, de getuige van het intellect. En al de overige 
argumenten zijn eveneens van toepassing. Vikarīn, nirvikarīn. dṛśyam, dṛśta. Jada, 
cetanā. Al deze zaken zijn eveneens van toepassing op het intellect. Het intellect 
bevindt zich in de directe nabijheid van de ātman, het schijnt in het licht van de 
ātman en het lijkt erg alert en bewust te zijn. Het intellect is weliswaar bewuster 
dan het lichaam, maar het blijft desalniettemin iets dat zijn bewustzijn aan jou 
ontleent. Het is niet je ware zelf, het is niet je ware natuur. 
 

Ānandamāyā-kośa, de bedekking in de vorm van gelukzaligheid 

De diepe slaap 

En ook nu weer zegt de Upaniṣad voor de zoveelste keer: je hebt gelijk, je bent ook 
niet het intellect. Maar mijn lieve hemel, wat zijn we dan wel?? Laten we nog 
dieper graven. De Upaniṣad zegt daarom: ‘Anyontara ātmā anandamāyā’ We 
moeten graven naar iets dat nog subtieler is dan het intellect! 

De Upaniṣad zegt dat we als we naar bed gaan en op een gegeven moment diep 
slapen, dat we dan de wereld om ons heen vergeten en dat we ook het lichaam 
vergeten dat daar op bed ligt te slapen en misschien wel snurkt. Je lichaam is er dus 
wel, maar jij bent je er in het geheel niet van bewust. En er zijn ook geen dromen, 
want je bent in een diepe droomloze slaap gevallen. Er is dan een absolute leegte, 
er is dan geen intellect. Je bent je niet bewust van een identiteit en je denkt ook 
niet dat je de doener bent.  Immers, zodra je voelt ‘ik ben aan het slapen’, dan 
slaap je niet!  

Ben ik de gelukzaligheid van de diepe slaap? 

Dus het intellect is dan stilgevallen, maar toch is er nog iets overgebleven. Immers 
wat is het dat na het ontwaken oprijst en zegt: ‘ik heb diep en lekker geslapen, ik 
wist nergens meer van’? De Upaniṣad zegt: “Ik ben als een blok in slaap gevallen, ik 
heb heerlijk geslapen, ik wist nergens meer van”. Maar dit impliceert dat ‘nergens 
vanaf weten’ als zodanig toch nog steeds een soort ‘weten’ is! Er moet in de diepe 
slaap dus nog wel iets zijn achtergebleven! Als dat gedurende de diepe slaap niet zo 
zou zijn, dan konden we immers alleen maar zeggen: ‘ik ging slapen en ik werd 



15 
 
weer wakker’. In de diepe slaap heb ik echter een gevoel van een leegte, dan heb ik 
een gevoel van niets meer weten en er is dan toch nog iets dat de afwezigheid van 
het intellect belicht. Er is dus iets gedurende de diepe slaap een gevoel van een 
leegte, dat een diepe rust ervaart.  

En de Upaniṣad noemt dat de ānandamāyā, de bedekking in de vorm van 
gelukzaligheid. Waarom wordt dat de bedekking van gelukzaligheid genoemd? 
Omdat de diepe slaap wordt geassocieerd met een ongestoorde en diepe rust. En 
volgens de Vedānta bevindt deze bedekking van gelukzaligheid zich het dichtste bij 
de ātman en het is de subtielste bedekking. Dit is ook de bron waardoor we in de 
wakende staat blijdschap en geluk ervaren. Als er iets fijns gebeurt, bijvoorbeeld als 
we een hapje nemen van een stuk chocolade-cake, dan ervaren we even een flits 
van geluk en dat komt voort uit de ānandamāyā. Maar ook de ānandamāyā is een 
object. Het wordt ervaren, maar wie is degene die het ervaart? Je bent dus ook niet 
deze bedekking van gelukzaligheid. 
 

Wie ben ik? 

Ik ben geen van de vijf bedekkingen 

We hebben zojuist de vijf bedekkingen besproken: de bedekking in de vorm van het 
lichaam (annamāyā); de bedekking in de vorm van de levenskrachten (prāṇamāyā); 
de bedekking in de vorm van de geest, van onze persoonlijkheid, van onze ideeën, 
van wie we echt denken te zijn, maar dat niet waar blijkt te zijn (manomāyā); de 
bedekking in de vorm van het intellect dat ook op dit moment gebruiken 
(vijñānamāyā); en het duister van de diepe slaap, die de bedekking in de vorm van 
gelukzaligheid wordt genoemd (ānandamāyā). 

En de Upaniṣad zegt dan: je bent geen van deze bedekkingen! Want het zijn 
immers allemaal objecten die komen en gaan; het zijn objecten die veranderen; het 
zijn objecten die je waarneemt; het zijn objecten waarvan jij je bewust bent, maar 
die zelf jada, dat wil zeggen niet bewust zijn (hoewel doordrongen van ons 
bewustzijn). En nu we al deze vijf bedekkingen een voor een hebben verworpen 
komen we nu natuurlijk op het punt waarop de Upaniṣad ons gaat vertellen wie we 
zijn! We leggen alles aan de kant en zijn één en al oor: vertel het ons nu maar! En 
dan zwijgt de Upanișad en het blijft stil. Net als bij die Russische matroesjka-
poppetjes die in elkaar zijn genesteld (en waarbij je steeds opnieuw een kleiner 
poppetje vindt als je het dan grootste poppetje hebt openmaakt) verwachten we 
het geheim van de vijf bedekkingen aan te treffen. We hebben de vijf bedekkingen 
weggenomen en we rekenen erop dat het geheim nu tevoorschijn komt. Maar wat 
doet de leraar, wat doet de Upanișad nu? Het blijft stil, ssst! Wat vreemd! 



16 
 
Zit er eigenlijk wel iets onder de vijf bedekkingen? 

We proberen de ware ātman, het ware Zelf te vinden als antwoord op de vraag 
‘wie ben ik?’ We hebben een voor een de vijf bedekkingen aan een onderzoek 
onderworpen en ze stuk voor stuk verworpen en terzijde geschoven. We zijn op 
zoek naar de ultieme werkelijkheid die door de Upanișad als volgt naar voren werd 
gebracht: ‘satyam jñānam anantam Brahma’. We zouden toch mogen verwachten 
dat deze nu tevoorschijn komt? Maar er komt niets tevoorschijn!  

Er zijn nu twee verschillende reacties denkbaar. De eerste en nogal voor de hand 
liggende reactie op de constatering dat we niets vinden, is om daar onmiddellijk uit 
te concluderen dat er ook niets te vinden is! Er bestaat helemaal geen Zelf, er is 
slechts een leegte, śunyam. De ātman die de Upaniṣad ons beloofde bestaat dus 
helemaal niet. Het is net als bij de schil voor schil afpellen van een ui: er blijft 
tenslotte niets van de ui over. En van het schillen van een ui krijg je tranen en ook 
nu eindigen we met tranen. Dat had u ons wel eens eerder mogen vertellen. Ik 
trotseerde het drukke verkeer van deze mooie ochtend om het geheim van de vijf 
bedekkingen te horen te krijgen. En nu blijkt dat u ons niets heeft te vertellen, u 
blijft stil en u vertelt ons niet welk geheim er onder de vijf bedekkingen verborgen 
ligt. En ook de leerling vraagt aan zijn leraar: vertel me toch alstublieft over het 
geheim onder de vijf bedekkingen. En diezelfde vraag wordt ook in de Upanișad 
gesteld. Bestaat er wel een Zelf? 

Voor de tweede reactie is het goed om de hulp van Vidyāraņya in te roepen. 
Vidyāraņya leefde ongeveer 700 jaar geleden en schreef de Pañcadaśi. En daarin 
brengt hij vijf prachtige punten naar voren. We gaan deze vijf punten bespreken en 
besluiten daarmee deze lezing. We zullen het geheim onder de vijf deklagen 
ontdekken en we gaan ook onszelf vinden! Op z’n minst zullen we gaan begrijpen 
wat de Upaniṣad ons probeert te vertellen en waarom de Upanișad stil bleef. En als 
we geluk hebben krijgen we ook een korte flits van verlichting. 

In het derde hoofdstuk van de Pañcadaśi heeft Vidyāraņya een student als 
opponent die hem vragen stelt. En de opponent zegt: we kennen nu de vijf 
bedekkingen, die u me zo mooi hebt uitgelegd. Maar verder valt er niets te kennen!  
Er is verder niets om te kennen, we hebben onszelf immers zeer grondig 
onderzocht en we hebben alleen deze vijf deklagen gevonden. Wat zijn deze vijf 
bedekkingen? Kijk bijvoorbeeld eens naar je hand: wat ik zie is de huid en de 
botten, het vlees en het bloed onder de huid. Dit is de annamāyā, de bedekking in 
de vorm van het lichaam (voedsel). Wanneer ik mijn hand optil dan is de energie 
die me in staat stelt om de hand te laten bewegen de prāņamāyā. De gedachte: ik 
moet mijn hand optillen is de manomāyā, de bedekking in de vorm van de geest. 
Het gevoel ‘ik beweeg mijn hand’ doet me beseffen en geeft me de identiteit van 



17 
 
de doener en dat wordt de vijñānamāyā genoemd. En als je enige blijdschap voelt 
als je je hand optilt, dan is dat een uitvloeisel van de ananadamāyā kośa.  

Je kunt je natuurlijk afvragen in hoeverre het bewegen van je hand een reden voor 
blijdschap is? Maar laat ik u vertellen dat als je onverhoopt geen blijdschap voelt 
dat je je hand kunt bewegen, dan heb je beslist een fysiotherapeut nodig! Leef je 
maar eens in in iemand die door een hersenbloeding verlamt is geraakt en pas na 
vele dagen, weken en maanden langdurig en moeizaam oefenen toch zijn hand 
weer enigszins kan bewegen. Wat een enorme vreugde geeft dat dan! En die 
vreugde ontspringt dus uit de anandamāyā kośa. 

We vergeten onszelf 

Dat zijn dus de vijf lagen van onze persoonlijkheid, wat zou er verder nog kunnen 
zijn? Er is verder niks! Dat is de vraag waar het om draait. 

Ik zal u het verhaal vertellen over tien mensen die de rivier oversteken.  Ik heb u 
dat verhaal al eens verteld, maar het is hier ook relevant. Tien vrienden zwemmen 
naar de overkant van de rivier. En als ze naar de overkant zijn gezwommen vraagt 
een van hen zich af of ze inderdaad allemaal veilig de rivier zijn overgestoken, òf is 
er misschien iemand verdronken? Hij besluit om te gaan tellen en hij vraagt zijn 
vrienden om in een rij te gaan staan en hij telt: 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9. En hij herhaalt 
dat een paar keer, maar komt telkens niet verder dan 9. Oh lieve help, we zijn maar 
met z’n negenen, vriend nummer 10 is verdronken! Een andere vriend zegt: laat mij 
maar eens tellen, je hebt vast verkeerd geteld. En ook hij telt: 1, 2,3, 4, 5, 6, 7, 8, 9. 
Ze gaan verdrietig bij elkaar zitten en beginnen te huilen: zij treuren om de vriend 
die verdronken is. Dan passeert er een wijze man. Hij vraagt waarom ze moeten 
huilen en de vrienden vertellen dat ze met z’n tienen probeerden om de rivier over 
te steken, maar omdat ze nu nog maar met z’n negenen zijn overgebleven moet er 
iemand zijn verdronken en daarom zijn ze verdrietig. De wijze laat zijn blik even 
over de groep vrienden glijden en telt er natuurlijk tien! Hij vraagt hen hoe ze 
weten dat de tiende persoon verdronken is? En ze antwoorden: omdat we hebben 
geteld, mijnheer, en we kunnen de tiende niet vinden: we komen met tellen steeds 
niet verder dan tot negen. De wijze begrijpt dan hoe het misverstand is ontstaan en 
zegt dan: kalmeer alstublieft.  

En juist deze woorden zijn van groot belang. Vergelijk het maar met de guru die ons 
vertelt dat je niet het lichaam of de geest bent en dat je niet sterfelijk bent, maar 
dat je zuiver bewustzijn bent. Neem het maar van me aan en geloof me maar!  

De wijze zegt vervolgens: u kunt gerust zijn, er is geen enkele reden om te huilen. 
Geloof me maar, de tiende persoon is er ook! U kunt gerust zijn ik zal het u laten 
zien. De vrienden vertrouwen hem en zeggen: laat het ons zien. De wijze verzoekt 



18 
 
ze om weer in de rij te gaan staan en vraagt een van de vrienden om opnieuw te 
tellen. Maar ik heb al geteld! Geeft niks, tel nog maar eens. Prima, als u dat wilt: 1, 
2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9: maar dan pakt de wijze de hand van degene die telt en laat hem 
naar zichzelf wijzen en zegt: jij bent de tiende. En dan wordt er opnieuw geteld: 1, 
2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9 en vervolgens wijst de teller op zichzelf: 10!  We hebbende 
tiende persoon gevonden, wat een blijdschap! En dan willen alle andere vrienden 
het ook proberen en ook zij komen tot tien. Door dit inzicht werden ze allemaal 
verlicht. Dolgelukkig vervolgen de tien vrienden hun weg.  
 

De vijf argumenten van Vidyāraņya 

We zoeken altijd naar een object 

Vidyāraņya vertelt ons: nu lach je misschien om dit verhaal, maar weet dat jij keer 
op keer hetzelfde doet. En hier komen we bij het geheim. Wat is het antwoord van 
Vidyāraņya aan degene die de vraag stelde: we zien en ervaren de vijf bedekkingen, 
maar waar is de ātman, waar is ons Zelf dat u ons beloofde? En Vidyāraņya zegt: let 
nu goed op, wat zei je zojuist? Zei je niet ‘ik ervaar de vijf bedekkingen’? En dat de 
vijf bedekkingen in de vorm van het lichaam, van de geest, van het intellect, etc., 
worden ervaren? Jawel. En dan antwoordt Vidyāraņya: als ze worden ervaren, dan 
moet er ook iemand zijn die ze ervaart! Het klopt immers dat als er een ervaring is, 
er ook iemand moet zijn die dat ervaart? En wie is dan degene die ervaart? Wat is 
dat wat ervaart?  

En dat is dus het eerste punt dat Vidyāraņya wil maken: je bent op zoek naar een 
object. Welke fout maakte de persoon die ging tellen? Hij telde 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 
9 en ging ‘ergens anders’ op zoek naar nummer 10. Maar de 10e persoon is niet 
‘ergens anders’, hij is degene die telt! Vidyāraņya vertelt ons dat wij precies 
hetzelfde doen ten aanzien van het lichaam, de levenskrachten, de geest en het 
intellect en het duister voorbij het intellect: wie is degene die dit allemaal 
waarneemt? Diegene is geen object! Onze fout is zeer fundamenteel en 
tegelijkertijd ook heel natuurlijk: we zoeken naar een object. Als Vidyāraņya ons 
vertelt dat er een ātman, een Brahman moet bestaan, dan is het onze onbewuste, 
natuurlijke en instinctieve reactie om buiten onszelf een object te gaan zoeken, om 
ātman en Brahma te gaan zoeken als iets dat we kunnen kennen. En we vinden het 
niet. Vidyāraņya zegt we vinden het niet, niet omdat het niet bestaat, maar omdat 
het degene is die zoekt. Het is niet een object dat gezocht wordt, maar het is 
degene die zoekt! 

  



19 
 
De kenner behoort niet tot het domein van kennis 

Het tweede punt dat Vidyāraņya wil maken is dat wanneer je het subject wilt leren 
kennen er zich dan een probleem voordoet met betrekking tot ‘het domein van 
kennis’ (NB we hebben het hier nog steeds over een spirituele reis en over 
spirituele kennis). Vidyāraņya ontleent aan de Kena-Upanișad een belangrijk punt, 
namelijk dat ‘het domein van kennis’ opgedeeld is tussen het bekende enerzijds en 
het onbekende anderzijds. Er bestaan zaken die we weten, boeken die we hebben 
gelezen, mensen die we kennen, maaltijden die we hebben gegeten, plaatsen die 
we hebben bezocht. Dat zijn allemaal zaken die we kennen. Maar anderzijds zijn er 
ook plaatsen die we niet hebben bezocht, boeken die we niet hebben gelezen, 
theorieën die we niet begrijpen, mensen die we niet kennen en ervaringen die we 
niet hebben opgedaan. En dat zijn allemaal zaken die toebehoren toe aan het veld 
van het onbekende. 

Dus ons domein van kennis is opgedeeld in het bekende en het onbekende. Maar 
bestaat er behalve het bekende en onbekende misschien nog iets meer???  Ja, de 
kenner! Het gehele domein van kennis kan worden opgesplitst in het bekende en 
het onbekende. Maar de kenner behoort niet tot dat domein, die staat daar geheel 
los van! Daarom zegt de Upanișad dat iemand die denkt dat de ātman gekend kan 
worden (net zoals een object kan worden gekend), die kent de ātman niet! Degene 
die zegt dat de ātman niet gekend kan worden, ook die beschouwt de ātman als 
een object dat je wellicht zou kunnen kennen en die kent de ātman dus ook niet! 
De ātman behoort noch tot het bekende, noch tot het onbekende: het is de kenner. 
Dit tweede punt van Vidyāraņya is echt heel mooi. De ātman is het subject van 
kennis en geen object van kennis. De objecten van onze kennis zijn hetzij bekend, 
hetzij onbekend. Er zijn veel zaken die we kennen, er zijn zaken die we nu zullen 
leren kennen en er zijn zaken die we van al onze levensdagen nooit zullen kennen. 
Maar het Zelf, dat wil zeggen jij, hoort niet in dat rijtje objecten thuis. Je bent het 
subject. Dus jij bent noch het bekende noch het onbekende. Vidyāraņya citeert de 
Kena-Upanișhad, die zegt: ‘anyadeva tadviditādatho aviditādadhi’ het Zelf (ik en 
ook jij) staat los van alles wat ik ken en los van alles wat ik niet ken. Ik ben slechts 
het Zelf als zodanig.  

Het bewustzijn is uit zichzelf lichtgevend 

Maar wat als je je er nog steeds in vastbijt en volhoudt: ok, ik weet dat het Zelf 
geen object is, maar ik wil het desalniettemin toch kennen’? Vidyāraņya geeft ons 
in dit verband een prachtig voorbeeld: stel we hebben suiker, water en melk. Als ik 
suiker bij het water doe, dan wordt het zoet. Als ik suiker bij de melk doe, dan 
wordt dat ook zoet. Dus hoe maak je water zoet? Door er suiker bij te doen. Hoe 



20 
 
wordt melk zoet? Door er suiker bij te doen. Dus om iets zoet te maken moet je er 
suiker bij doen.  

De wereld zit vol met objecten en hoe ken ik die? Door er bewustzijn aan toe te 
voegen: door een object in relatie te brengen met bewustzijn word je je immers 
bewust van dat object. Neem bijvoorbeeld deze microfoon, hoe weet ik dat dat een 
microfoon is? Door het in relatie te brengen met mijn bewustzijn! Het is een 
bijzondere manier om er zo naar te kijken. Ergens naar kijken houdt in dat mijn 
bewustzijn zich dat object gewaarwordt. Dus om iets te kennen moet je er 
bewustzijn aan toe voegen. Net zoals je suiker moet toevoegen om iets zoet te 
maken. Vidyāraņya staat vervolgens stil bij de vraag ‘maar hoe maak ik die suiker 
op haar beurt dan zoet?’ Moet ik dan wellicht ook suiker toevoegen aan de suiker 
om de suiker zoet te maken? En moet ik aan die suiker dan ook weer suiker 
toevoegen, etc, etc.? Dat is een zinloze vraag! De zoetheid van suiker is inherent 
aan suiker! En de suiker geeft deze zoetheid aan andere zaken.  

Voor wat betreft bewustzijn geldt naar analogie hetzelfde: je hoeft je niet bewust 
hoeft te worden van je bewustzijn! Bewustzijn is wat ‘svaprakāśa’ wordt genoemd: 
uit zichzelf lichtgevend. Het verlicht alles en toont zichzelf in deze handeling, in dit 
verlichten van al die andere zaken. Laat ik dit nog eens herhalen: Jij, je Zelf, wordt 
getoond bij elke keer dat je iets kent. Jij - het bewustzijn - wordt getoond bij alles 
wat je kent. Neem bijvoorbeeld je ogen, hoe worden deze getoond, hoe weet je dat 
je ogen hebt? Doordat je dingen ziet. Wat zie je dan? Het eerste antwoord is dat je 
je eigen ogen ziet, maar je hoeft je eigen ogen echt niet te zien om te weten dat je 
ogen hebt. Immers alles wat je ziet, om het even wat, vormt het bewijs dat je ogen 
hebt. En op dezelfde manier geldt dat ik bewustzijn ben, het zuivere Zelf is 
bewustzijn en toont zich elke keer dat ik iets ken. Je hoeft daar geen bewustzijn aan 
toe te voegen, je hoeft van bewustzijn geen object van bewustzijn te maken. 

Het is beschamend en schandelijk om je Zelf te ontkennen 

Het vierde punt dat Vidyāraņya naar voren brengt is dat het schandelijk en 
beschamend zou zijn als ikzelf hardop zou zeggen ‘ik heb geen tong’. Het simpele 
gegeven dat ik praat, dat maakt die uitspraak ‘dat ik geen tong heb’ immers tot een 
leugen! Daarom wordt mijn hardop uitgesproken zin ‘ik heb geen tong’ 
gekwalificeerd als een uitspraak die beschamend, die ‘lajja’ is. Het is iets 
schandelijks om te zeggen dat je geen tong hebt, want als ik iets (willekeurig wat) 
hardop zeg moet ik immers ook een tong hebben. Want anders zou dat immers 
niet kunnen. Śaṅkarācārya zegt: “Wie kan het Zelf ontkennen?” Het Zelf is het 
bewustzijn, dus hoe zou je dat kunnen ontkennen? En dat is het vierde punt van 
Vidyāraņya: wie of wat wordt er ontkend als je het Zelf ontkent? 

  



21 
 
Verdwijnt de opponent in het niets? 

En het vijfde punt van Vidyāraņya is best grappig. Het is een technisch punt dat hij 
in de vorm giet van een debat met ‘de boeddhistische nihilist’. In het debat zegt 
deze boeddhistische nihilist: ‘śunyam’, er bestaat geen ware natuur van de ātman, 
er bestaat slechts pure leegte. Om de boeddhistische nihilist geen onrecht aan te 
doen, merk ik hierbij op dat dit door hem (śunyam) niet letterlijk zo wordt gezegd. 
Als wij dat in de Vedānta wel zo stellen, dan leggen we hem ten onrechte bepaalde 
woorden in de mond. Want als we daadwerkelijk hun geschriften nauwkeurig 
bestuderen dan wordt daar in werkelijkheid iets gezegd dat zeer sterk lijkt op 
hetgeen wij in de Advaita Vedānta ook zeggen. Maar hoe dan ook, stel dat er 
iemand is die zegt dat het Zelf niet bestaat. Er zijn wel vijf bedekkingen, maar als je 
die – net zoals de schillen van een ui – een voor een wegdoet, dan blijft er niets 
over. Niks, nada.  

In een ‘debat’ heb je naast de hoofdpersoon ook een opponent, een tegenstander 
nodig. In het Sanskrit wordt dat tweetal ‘vadi – prativadi’ genoemd. De vadi is de 
hoofdpersoon van het debat (in dit geval Vidyāraņya) en de prativadi (in dit geval is 
‘Śunyavadi’ de opponent van Vidyāraņya die in het debat de tegengestelde mening 
verdedigt. In het geval van dit debat beweert ‘Śunyavadi’ dus dat de ātman ofwel 
het Zelf niet bestaat. Maar dat impliceert dat ‘Śunyavadi’ dus ook niet bestaat, de 
opponent in het debat bestaat niet! En dus stelt Vidyāraņya dat hij daarmee het 
debat heeft gewonnen. Want aan wie zou ik mijn antwoorden moeten geven, de 
opponent bestaat immers niet? Vidyāraņya brengt hier (min of meer voor de grap) 
een technisch punt naar voren: als het inderdaad zo is (zoals mijn opponent 
beweert) dat er geen ātman, geen Zelf bestaat en als beweerd wordt dat er in ons 
binnenste slechts pure leegte, niets, bestaat, dan doet de opponent zichzelf door 
die bewering als het ware teniet. Hij bestaat niet meer, hij is in rook opgegaan en 
aan wie moet ik dan antwoorden? En dat is natuurlijk een retorische vraag. Dus de 
prativadi is door zijn eigen bewering in het niets opgegaan. 

Ik wil hier nogmaals benadrukken dat de boeddhistische nihilist het bovenstaande 
niet beweert, in werkelijkheid is hij geen nihilist. Een van de manieren om de 
Śunyavadi school van het boeddhisme (het madhyamaka boeddhisme) te 
interpreteren komt in veel opzichten sterk overeen met het de Vedānta. Swami Śrī 
Ramakrishna, de auteur van ‘De grote meester’ zegt: dat wat zij leegte noemen, 
wordt door ons volheid, heelheid, pūrnam genoemd.  Wat zij śunyam noemen, 
noemen wij pūrnam en dat is een en hetzelfde. 

Het geheim onder de vijf bedekkingen 

Hiermee hebben wij de vijf punten van Vidyāraņya behandeld. En we hebben 
gesproken over een probleem dat zich voordoet zodra wij zeggen dat we niet de 



22 
 
bedekking van het fysieke lichaam zijn, dat we niet de bedekking van het leven zijn, 
dat we niet de bedekking van de geest en niet de doener zijn, dat we niet de 
bedekking van het intellect of de bedekking van de gelukzaligheid zijn. En dat 
probleem is tweevoudig. Ten eerste blijven we zitten met het gevoel ‘en waar of 
wie is de ātman dan?’: we blijven voortdurend zoeken naar een object. En ten 
tweede – als we zeggen dat ātman geen object is – is er onze primaire reactie om 
dan te concluderen dat er dus geen ātman bestaat.  

En deze twee aspecten van het probleem heeft Vidyāraņya afdoende behandeld 
met zijn vijf punten: Het eerste punt betreft het verhaal van de 10 vrienden die de 
rivier oversteken, het Zelf dat je zoekt is geen object dat zich ergens anders 
bevindt. Het tweede punt is dat je noch tot het domein van het gekende, noch tot 
het domein van het ongekende behoort. Je bent de kenner. Het derde punt is dat je 
(teneinde de kenner te kennen) geen bewustzijn aan bewustzijn hoeft toe te 
voegen, net zomin als dat er suiker aan suiker hoeft te worden toegevoegd om 
suiker zoet te maken. Het bewustzijn toont zichzelf, elke keer als je iets kent. Het 
vierde punt is dat het schandelijk en beschamend is om van jezelf te beweren dat je 
niet bestaat. Want wie zegt dat dan? Er moet immers iemand zijn die dat beweert! 
Het is zoiets als hardop zeggen dat je geen tong hebt. Het vijfde en laatste punt is 
van meer technische aard: in een debat tussen de vadi en prativadi, verdwijnt de 
prativadi in het niets zodra hij beweert dat er in ons binnenste slechts leegte is. 

We kunnen nu de volgende conclusie trekken. Het geheim onder de vijf 
bedekkingen is dit bewustzijn. Dit bewustzijn dat ook op dit moment de 
bedekkingen verlicht.  

Afronding van de lezing 

Voor de duidelijkheid, maar zonder hier nu dieper op in te gaan, wil ik voor ik mijn 
lezing beëindig nog wel opmerken dat het niet zo is dat de Upaniṣad de vijf 
bedekkingen van het bewustzijn afsplitst: met het ene bewustzijn aan de ene kant 
en met de vijf bedekkingen aan de andere kant. Neen, de Upanișad vervolgt haar 
verhaal met te vertellen dat slechts het ene bewustzijn bestaat. Het ene bewustzijn 
toont zich in de vorm van de vijf bedekkingen. Deze vijf bedekkingen (het lichaam, 
de geest, etc.) die we onze persoonlijkheid noemen, die bedekkingen rijzen slechts 
op in ons bewustzijn: het zijn geen aparte objecten die buiten het bewustzijn 
bestaan.  

Eigenlijk is het zo dat de Upaniṣad ons een beetje lijkt te misleiden door ons te 
vragen om diep naar binnen te keren teneinde daar het getuige-bewustzijn, dat wil 
zeggen het bestaan, het bewustzijn en de gelukzaligheid te gaan ontdekken. Het 
getuige-bewustzijn dat de toeschouwer is van de vijf bedekkingen. En op aanraden 
van de Upanișad zijn we inderdaad diep naar binnen gekeerd, wat is daar dan 



23 
 
misleidend aan? Nou, stel je eens voor dat je op het strand staat en dat er een 
enorme golf aan komt rollen. En neem daarbij als uitgangspunt dat ‘het water’ een 
synoniem is voor ‘de werkelijkheid’. Het is alsof de Upaniṣad op dat punt dan zegt: 
duik nu diep in deze golf, duik vervolgens nog dieper en pas dan zal je water 
ontdekken. Neen, je hoeft die golf natuurlijk helemaal niet diep in te duiken: de 
hele golf – weliswaar met een eigen naam en vorm – is immers water. En ook voor 
wat betreft deze bedekkingen in de vorm van het lichaam, van het leven, van de 
geest, van het intellect en van de leegte voorbij het intellect geldt dat alles oprijst 
in ons bewustzijn en dat alles weer wegzinkt in ons bewustzijn. Alles is bewustzijn.  

Als vervolg op ‘het geheim onder de vijf bedekkingen’ komt dit onderwerp in de 
Upanișad aan de orde. Ontdek het zuivere bewustzijn en ontdek dat dit 
grottenstelsel niets anders is dan het zuivere bewustzijn. Namen en vormen, 
lichaam en geest, zij rijzen op en tonen zich in het bewustzijn en zakken weer terug 
in het bewustzijn. Alles is bewustzijn. Alles is bestaan, bewustzijn en oneindigheid: 
satyam jñanam anantam Brahma. Je hoeft echt niet diep in de tafel te zagen om 
het hout te ontdekken, je hoeft echt niet naar een speciaal stukje aardewerk te 
zoeken om de klei te vinden, je hoeft echt niet diep in de golf te duiken om het 
water te ontdekken. Het is allemaal hout, klei of water.  

En hetzelfde gaat ook op voor de vijf bedekkingen: zodra je je realiseert wat zuiver 
bewustzijn is, zijn zij ook het zuivere bewustzijn. Dat is onze ware natuur. En zodra 
je dat hebt ontdekt, realiseer je ook een onsterfelijke, onveranderlijke 
werkelijkheid. Sterfelijkheid behoort tot het lichaam, ziekte en verval behoren tot 
de levenskrachten, geluk, verdriet, begeerte en frustratie behoren tot de geest, 
onwetendheid en kennis behoren tot het intellect. Al het bovengenoemde behoort 
tot de vijf bedekkingen en niets van dat alles behoort tot het zuivere bewustzijn en 
dat is wat we op dit moment al zijn! Wij zijn onsterfelijk, zuiver, oneindig, 
bewustzijn, bestaan. Zoals Swami  Vivekananda al zei: “If only you knew who you 
really are.” Maar dit komt allemaal in mijn volgende lezing aan de orde. 
Het gehele spirituele leven is erop gericht om ons dit te doen begrijpen. Niet door 
middel van een lezing of door middel van een geschrift, maar door je dat als een 
levende werkelijkheid te laten ervaren. Net zoals we nu ons lichaam ervaren, 
moeten we ook voelen, weten en realiseren dat we oneindigheid, bestaan en 
bewustzijn zijn. 

* * * 


