Op zoek naar het geluk

Lezing van Swami Sarvapriyananda (‘in search of bliss’ videotalk 27 october
2016, Hollywood temple, Vedanta Society of Southern California)

Uit het Engels vertaald en op schrift door Arie van der Voort

Als vertaler van een lezing uit het Engels naar het Nederlands moet je allerlei
‘extra’ keuzes maken: het gaat dan niet alleen om de woordkeuze, de
zinsconstructie, de gezegdes, e.d. Maar bij het op schrift stellen van een lezing
moeten er ook keuzes gemaakt worden voor het gebruik van leestekens, voor
een opbouw in alinea’s, het weglaten van ‘spreekruis’, e.d. Ook de indeling in
paragrafen (met paragraaftitels) komt voor rekening van de vertalers. Met deze
aanpak is gepoogd om de Swami recht te doen, eventuele misinterpretaties en
fouten komen uiteraard voor rekening van de vertaler



2

Invocatie

Om

Saha navavatu

Saha nau bhunaktu
Saha viryam karavahai
Teja svi navadhitamastu
Ma vidvisavahai

Om santih santih santih

Om,

Moge Hij ons beiden beschermen.

Moge Hij in ons beiden behagen hebben.
Mogen wij tezamen moed betonen.

Moge geestelijke kennis ons pad verlichten.
Mogen wij elkaar nooit haten.

Moge vrede en vrede en vrede overal zijn.

Inleiding
Goede morgen,

Het vreugdevolle onderwerp van vanmorgen past heel goed bij het mooie weer
van vandaag. We gaan het vandaag namelijk hebben over onze zoektocht naar
geluk. Laten we samen op pad gaan om naar het geluk te zoeken.

En als je er ook maar eventjes bij stil staat, dan besef je natuurlijk onmiddellijk
dat dat hetgene is waar het in het leven om draait. De zoektocht naar het geluk
¢n de zoektocht om het lijden te stoppen zijn immers de fundamentele
drijfveren van ons leven.

Deze beide zoektochten zijn niet alleen de drijfveren in ons eigen leven, maar
het zijn de drijfveren van iedereen; in feite zijn het de drijfveren van elk levend
organisme. Elk levend organisme streeft naar bevrediging, naar geluk en naar
plezier. En elk levend organisme probeert ontevredenheid, pijn, ongelukkigheid
en verdriet te doen ophouden.

Maar laten we ook eens naar de Vedanta kijken, waartoe dient de Vedanta en
waartoe dient spiritualiteit? Welk doel dient het? In een korte, kernachtige
formulering wordt het doel als volgt geformuleerd: ‘het geheel en al stoppen
van het lijden en het bereiken van gelukzaligheid’.



Het doel van onze levens en het doel van de Vedanta blijken dus min of meer
overeen te komen. Dat wat de Vedanta probeert te doen en dat wat wij in ons
leven proberen te doen is precies hetzelfde. Het doel is hetzelfde, het verschil
zit ‘m in de manier waarop.

Er is een wijze manier om het geluk te zoeken en — hoe zal ik het zeggen — er is
ook een andere wijze manier om het geluk te zoeken. Laten we daarom met
elkaar nauwkeurig onderzoek gaan verrichten naar de manier waarop wij in ons
leven het geluk proberen na te streven en naar de volgens de Vedanta betere
manier om het geluk te vinden.

Anandamimarisa en een maatstaf voor geluk

De tekst die ik vandaag voor de lezing heb uitgekozen komt uit een van de
Upanisads en wel uit de Taittirtya Upanisad. Het tweede hoofdstuk van de
Taittirtya Upanisad heet Brahmananda-valli en dat hoofdstuk behandelt de
gelukzaligheid van Brahma. In dat tweede hoofdstuk staat een paragraaf die
‘Anandamimarhsa’ heet en waarin het begrip geluk nader wordt geanalyseerd
en onderzocht. En vandaag bespreken we met name deze paragraaf.

Je zou global gesproken kunnen zeggen dat de Veda's uit twee delen bestaan:
het bestaat uit een deel dat ‘Karma kanda’ heet en dat vooral over de eigenlijke
religieuze rituelen gaat en het bestaat uit een deel dat met name over de
filosofie gaat, over de hoogste leer die in de Upanisads wordt verwoord en die
de Vedanta wordt genoemd. De naam ‘Vedanta’ heeft betrekking op het laatste
deel van de Veda's.

En in deze twee delen, in het eerste en in het tweede deel wordt het idee van
geluk en wordt de manier waarop geluk kan worden bereikt op twee geheel
verschillende manieren benaderd. En daar gaan we vandaag nader op in.

De paragraaf ‘Anandamimarnsa’ behandelt dus deze twee verschillende
manieren en bespreekt hoe ze direct verband houden met ons leven. U heeft
ongetwijfeld wel eens gehoord dat nogal wat mensen zichzelf tegenwoordig op
een nieuwe manier omschrijven. Namelijk als ‘ik ben spiritueel, maar ik ben
niet religieus’. In het Engels hebben ze daarvoor de afkorting sbnr en dat staat
voor ‘spiritual, but not religious’. Veel mensen zeggen van zichzelf: “ik ben
spiritueel, ik ben namelijk echt geen atheist die niet in God gelooft en ik ben
ook geen materialist. Neen, ik ben spiritueel, maar ik ben niet religieus. Ik
geloof niet in een specifieke religie en ik vind ook niet dat ik dat zou moeten
doen”.



4

Je zou van het eerste deel van de Veda's (de karma kanda) kunnen zeggen dat
het met name religieus maar niet erg spiritueel van aard is. Het gaat vooral over
religieuze gebruiken.

Als je van het tweede deel echter zou zeggen dat het ‘spiritueel, maar niet
religieus’ is, dan zou dat waarschijnlijk veel mensen aanstoot geven. Het is
daarom misschien beter om van het tweede deel te zeggen dat het religieus is,
maar dan wel op een wijzere, spirituele manier. Religie wordt dus niet
afgewezen, maar de religie wordt gebaseerd op een dieper en meer doordacht
begrip van religie. Het is als het ware een religie voor volwassenen.

Laten we maar direct starten met de tekst en zien wat er wordt bedoeld. De
tekst staat in de Taittiriya Upanisad en wel in hoofdstuk 2, paragraaf 8. Het is
deze tekst die Anandamimarnsa wordt genoemd en in deze tekst wordt het
begrip geluk nader onderzocht en geanalyseerd.

Allereerst wordt er onderzocht hoe je geluk kunt meten. Om de maat van geluk
te kunnen analyseren en om er over te kunnen praten heb je daartoe een
maatstaf, een rekeneenheid nodig. Immers als je iets wilt analyseren, dan zul je
het moeten kunnen meten. En dat geldt ook voor zoiets abstracts als geluk.
Daarom begint de Upanisad met het ontwikkelen van zo’n maatstaf. En als
eerste stap wordt er een ideaal beeld van de hoogste mate van geluk
geconstrueerd. De Upanisad vraagt ons om over geluk te dromen en om na te
denken onder welke condities we het allergelukkigst zouden zijn (voor dit
onderzoek heb je geen geld nodig, want dromen zijn gratis en kosten je niets).
En op die manier construeren zij een ideaal beeld van het hoogste geluk. Hoe
gaat dat in zijn werk?

Ik zal steeds eerst de Sanskrit tekst voorlezen zodat U een idee krijgt hoe zo’n
oude tekst van ongeveer 4500 jaar geleden klinkt. Het begint met dat we een
onderzoek gaan doen naar de condities voor de hoogste mate van geluk. We
starten dus met een onderzoek naar en een analyse van Ananda, het Sanskrit
woord voor geluk.

De hoogste maat van aards geluk

En dan staat er in de tekst: “Yuva syatsadhu yuva’dhyayakah.” De eerste
voorwaarde om als mens gelukkig te zijn luidt dat je jong moet zijn, yuva syat.
Ik kan het ook niet helpen, het staat er echt (en op dit punt wordt er door de
oudere studenten vaak boe geroepen). De Upanisad windt er duidelijk geen
doekjes om. Als je jong bent is alles beter: je bent sterk, je lichaam geneest
sneller en je kijkt verlangend en vol optimisme uit naar wat het leven je gaat
brengen. De eerste voorwaarde is dus dat je moet jong zijn. Maar niet alleen dat,
je moet ook een goed iemand zijn: sadhu yuva. Daarmee wordt bedoeld dat je



een nobel mens, met een goed karakter en met oprechte bedoelingen moet zijn.
En tenslotte moet je niet alleen een jong en nobel persoon zijn, maar bovendien
ook een zeer hoogopgeleid persoon: dhyayakah (denk hierbij aan iemand die in
verschillende vakgebieden is afgestudeerd aan een gerenommeerde universiteit
en die daar meerdere keren is gepromoveerd en doctorstitels heeft behaald).

De tweede voorwaarde is: ‘asistho drdhitstho balisthah’. Je moet dus niet alleen
een jong iemand zijn, met een zeer goede opleiding, iemand vol goede
bedoelingen en met een goed karakter. Daarnaast moet je ook nog fysiek sterk,
in goede gezondheid, daadkrachtig en vol levenslust zijn.

En de laatste voorwaarde voor geluk luidt: ‘Tasyeyam prthivi sarva vittasya
purna syat’. Hij of zij moet ontzettend rijk zijn, zodat hij of zij echt alles kan
krijgen wat het hart begeert en wat de wereld ook maar te bieden heeft. Dus
niet zomaar een gewone miljonair, maar iemand die echt onnoemelijk rijk is.
Want stel dat iemand die jong, goed opgeleid, enthousiast, etc. etc. is en dat die
vervolgens zijn hele leven bezig moet zijn om rijk te worden. Tegen de tijd dat
hij of zij daarin is geslaagd is het leven voorbij! Het is immers zoals iemand
eens zei: de tragedie van ons leven is dat we onze gezondheid verspillen met
het vergaren van rijkdom en dat we vervolgens onze rijkdom verspillen om
weer gezond te worden. Dat kan in dit verband natuurlijk niet de bedoeling zijn.
Neen, onze geluksvogel moet iemand zijn die met een zilveren lepel in de
mond is geboren.

En dan concludeert de Upanisad: ‘Sa eko manusa anandah’. Hiermee, dus met
het bovenstaande is de maatstaf voor de hoogste maat van het aards geluk — van
al wat je in dat verband maar kunt bedenken - gevonden. Beschouw dit als dé
rekeneenheid voor aards geluk, als één eenheid van aards geluk. Dit is dus het
hoogste wat een gewoon mens maar kan bereiken, iets hogers bestaat niet. Stelt
u zich het geluk van zo iemand eens voor. Misschien zijn er in elke generatie
wel een of twee van zulke personen. lemand vroeg me eens om een voorbeeld
te geven en ik noemde toen Bill Gates. Een jonge student reageerde met: ‘maar
dat is z6 de jaren negentig, noem liever eens iemand van mijn generatie’! Ik
weet niet of u zo gauw iemand kunt bedenken, misschien Elon Musk of
misschien iemand anders?

Bestaat er in de hemel een nog hogere maat van geluk?

We hebben nu dus dé eenheid van aards geluk gevonden. Maar bestaat er
wellicht nog iets dat dat te boven gaat? En in het eerste deel van de Veda's (dat
handelt over de godsdienst als zodanig) wordt daarover gezegd: ja, je kunt nog
meer geluk verkrijgen! Maar niet hier op deze aarde. In deze wereld kunt u
maximaal de bovengenoemde maat van geluk bereiken, maar nooit meer dan



6

dat. Er bestaat echter nog een andere soort van geluk. Er bestaat namelijk een
hemel met daarin ook nog andere werelden, geloof daar in!

In het Hindoeisme, maar ook in het Boeddhisme wordt geloofd in een
uitgebreid stelsel van hemels. Deze hemels zijn echter niet bijzonder spiritueel
van aard. Het zijn vooral plaatsen waar als het ware eeuwig feest wordt gevierd
en waar het altijd goed vertoeven is. Er zijn dus al die verschillende hemels
waar ze het in de Veda's en ook in de geschriften van het Boeddhisme en van
het Jainisme over hebben. Je kunt het je voorstellen als bovenaardse paradijzen.
En je zou het overlijden in dat verband misschien kunnen beschouwen als een
verhuizing van een volksbuurt naar een villawijk.

Wat maakt dat voor verschil? Nou, zo wordt er dan gezegd, voor het ervaren
van geluk heb je drie dingen nodig: je hebt een lichaam ‘Sarira’ nodig; verder
heb je een ding nodig waar je van geniet ‘visaya’. Bijvoorbeeld: muziek, dans,
lekker eten, leuke dingen om te doen, met vakantie gaan, etc. Visaya zijn dus al
die dingen in de externe wereld die ons plezier geven. Maar tenslotte heb je
ook nog een omgeving nodig! De omgeving wordt ‘loka’ (de wereld) genoemd.

Dus het gaat om $arira, visaya en loka. Wat je nodig hebt is een lichaam om van
bepaalde dingen te kunnen genieten en een wereld waarin dat genieten plaats
kan vinden. En dat de wereld belangrijk is, dat blijkt bijvoorbeeld uit het feit

dat je voor precies hetzelfde kopje thee in een heel duur hotel veel meer moet
betalen dan in een stalletje langs de weg. Je bent dezelfde persoon en het is
hetzelfde kopje thee, alleen de omgeving is anders. Ze laten je dus voor de loka,
voor de omgeving betalen!

Er wordt dus geloofd dat je na het overlijden overgaat naar hogere loka's, naar
hogere werelden, naar betere omgevingen. En daar kun je genieten van
bovenaards geluk in de vorm van meer exquise en van nog verfijndere
genoegens dan in deze wereld mogelijk zijn. En voor dat genieten heb je een
‘beter’, een hemels lichaam nodig. Het idee van een uitgebreid stelsel van
steeds betere hemels behoort tot het gedachtegoed van de oude religies. Maar
nogmaals, bedenk wel dat ze niet bijzonder spiritueel van aard zijn. Maar het
zijn beslist heel fijne en leuke plekken om naar toe te gaan!

Dus dit is in grote lijnen wat de mensen geloofden: ik probeer hier in dit leven
gelukkig te zijn en daarvoor is het noodzakelijk om jong, gezond, goed
geschoold, rijk, levenslustig te zijn en om zinnige bezigheden te hebben. En
omdat ik in mijn religie geloof weet ik bovendien ook dat ik na dit leven naar
de hemel zal gaan, alwaar ik nog gelukkiger zal zijn dan ik hier op aarde ooit
was. Dus zo dachten zij over ‘geluk’. Het betreft dus niet alleen het aardse



geluk, maar bovendien ook het bovenaardse (post mortem) geluk van het hele
scala aan hemels.

En hoe kom je dan in je die hemels? In de Veda’s wordt daarover gezegd dat je
daartoe de diverse Vedische rituelen moet uitvoeren en dat je veel goed karma
moet verdienen door aardig te zijn voor andere mensen, door geld aan je kerk
te schenken, etc., etc. Met andere woorden doe al die goede dingen die de
godsdienst je voorschrijft. En op die manier vergaar je ‘verdiensten’, wat in het
Sanskrit punya wordt genoemd en dankzij deze punya ga je dan na de dood
naar die leuke plaatsen toe.

Maar hoe weet ik eigenlijk of die hemels wel echt bestaan en hoe weet ik nou
zeker dat ik daar naar toe zal gaan? Wie of wat geeft mij daartoe een garantie?
De garantie is een kwestie van erin geloven! En mocht het onverhoopt niet zo
blijken te zijn dan zul je daar de swami, de priester of de dominee in ieder

geval helaas niet op kunnen aanspreken! Het is dus iets waarin je moet geloven!
En de mensen geloofden het ook echt en ook vandaag de dag wordt dat door
veel mensen geloofd.

Innerlijk geluk

Als je als monnik in een klooster wilt intreden dan moet je niet alleen het
aardse leven verzaken, maar ook het bovenaardse leven. Om als monnik te
worden toegelaten moet je de gelofte afleggen dat je spirituele verlichting zult
nastreven en je belooft dan onder meer dat je het nastreven van aards geluk én
dat je het nastreven van ‘bovenaards’ geluk van de hemel zult verzaken.

Ik herinner me een zeer ervaren en wijze monnik die met ons de Upanisads (het
tweede deel van de Veda's) behandelde. En op een keer sprak hij over het
verzaken van het aardse geluk en over het verzaken van de hemelse geneugten.
En de meesten van ons reageerden onmiddellijk met te roepen: ‘o, maar
natuurlijk verzaken wij dat allemaal! Wij verlangen echt niet naar de hemel.’
Waarop hij op zijn beurt zei: ‘Dat jullie dit zeggen bewijst alleen maar dat jullie
niet in de hemel geloven. Het is wel erg makkelijk om de hemel te verzaken als
je er niet in gelooft! Jullie kunnen nog niet eens de verleiding van een reep
chocolade weerstaan en daarom hebben jullie echt geen enkel recht van
spreken ten aanzien van de hemelse genoegens!’

Hoe het ook zij, in de moderne tijd zijn er inderdaad veel mensen die niet meer
in een hemel geloven, maar er zijn tegelijkertijd toch ook nog veel mensen die
er wel degelijk in geloven. In dit verband hebben we tot nu toe uitsluitend over
het aardse en het bovenaardse geluk gesproken.



We komen nu op een kantelpunt, want het tweede deel van de Veda's (de
Vedanta) slaat een andere richting in. En het begint met een verhaal over een
hond en dat verhaal is speciaal bedoeld voor degene die het geluk nastreeft
door op zoek te gaan naar aardse genoegens en die ook in de hemel van
soortgelijke genoegens hoopt te mogen genieten.

Er was eens een hondje die op een bot kauwde. En hij kauwde zo lang op het
bot tot dat er op een gegeven moment door al dat gekauw een wondje in zijn
mond ontstond. En het hondje proefde toen de smaak van zijn eigen bloed,
maar wat hij bij zichzelf dacht was: wat smaakt dit bot toch fantastisch lekker!
En omdat hij nu eenmaal een hond was, begroef hij het bot zorgvuldig. En zo af
en toe - als hij weer eens wilde genieten - groef hij het bot op en begon er weer
net zo lang op te kauwen tot hij weer die lekkere smaak in zijn mond kreeg.

Het hondje dacht steeds weer dat de lekkere smaak van het bot afkomstig was,
maar dat was echter niet zo: hij proefde de smaak van zijn eigen bloed!

Een denkfout?

Het is misschien een beetje een wreed verhaal, maar de Veda's (de Upanisads)
vertellen ons dat het bij ons in feite ook hetzelfde werkt! Welke genoegens we
ook maar in de externe wereld opdoen en ongeacht de bron van die genoegens
(uit voedsel, muziek, kunst, dansen, of uit het nastreven van onze grootste
levensdoelen, etc., etc.) én welke genoegens we ook maar later in een van de
hemels hopen te smaken: al dat plezier zit niet ergens buiten ons en evenmin zit
het in de hemel. Het is steeds ons eigen plezier dat we ervaren! Je proeft de
smaak van je eigen Zelf!

Volgens de Vedanta zijn we niet dit lichaam ($arira) en we zijn zelfs ook niet
het subtiele lichaam van de geest, de ideeén, het intellect, de emoties, etc.
Voorbij het fysieke lichaam en voorbij de geest (door beide te transcenderen)
zijn we onveranderlijk bestaan, bewustzijn en gelukzaligheid. In het Sanskrit:
sat, cit ananda. We zijn zuiver bestaan, zuiver bewustzijn en zuiver geluk.

Vandaag spreken we met name over het aspect van het zuivere geluk en niet
over de aspecten van het bestaan, respectievelijk het bewustzijn. En hoewel we
zelf het geluk als zodanig zijn, wat er in de praktijk gebeurt is het volgende: we
ervaren wensen en die wensen maken dat we iets willen. We willen iets omdat
we ons beperkt voelen en daarom denken we pas gelukkig te kunnen zijn als ik
die film heb gezien, of als ik op die vakantie ben geweest, of als ik een relatie
met die persoon heb gekregen, etc. Het zijn echter allemaal slechts ideeén die
in de geest oprijzen en de Vedanta leert ons dat dat ons eigen innerlijk geluk
versluiert. Het bedekt ons geluk, we zijn ons dan niet langer bewust van ons
geluk en we ervaren het geluk niet meer.



Wat we wel ervaren is de ontevredenheid in onze geest! En dat maakt dat we
vervolgens een hoop moeite gaan doen om onze wensen in vervulling te laten
gaan. En het maakt daarbij in beginsel niet uit of het nu gaat om een ‘kleine’
wens zoals een stukje taart, of dat het gaat om ‘grote’ wensen op bijvoorbeeld
het vlak van de kunst, op het vlak van de muziek of op het vlak van het
zakenleven.

En als we dan tenslotte ons doel hebben bereikt en als onze wens in vervulling
is gegaan, dan komt die ontevredenheid in onze geest een tijdje tot rust. De
spanning in de geest lost voor eventjes op. En het geluk van ons eigen Zelf - sat,
cit, ananda - straalt dan voor een kort moment, als het ware in een flits door de
kalme geest heen. En dat ervaren we als vreugde!

Maar de fout die we maken is dezelfde als de fout van dat hondje! We denken
namelijk dat het stukje taart ons gelukkig maakt: elke keer als ik gelukkig wil
zijn moet ik dus een taartje eten. Of we denken dat het die ene persoon is die

ons gelukkig maakt, of dat het dit huis, of deze activiteit, of deze baan is, etc.

Dat is echter niet waar. Het is ons eigen innerlijk geluk. En onze dagelijkse
praktijkervaring bewijst dat ook. Als het ene stukje taart me gelukkig zou
maken, dan zouden twee stukjes taart me toch nog gelukkiger maken? Maar dat
is ook zo, Swami! Ok, maar wat gebeurt er als U drie, vier, vijf ....... stukjes
taart opeet? Wordt U dan ook drie, vier of vijf keer gelukkiger? En U zegt dan
misschien: ja, ik word nog wel gelukkiger van elk extra stukje, maar wel steeds
wat minder.

En dat komt overeen met wat op elke economische faculteit in de eerste
economieles wordt onderwezen: de wet van de verminderende meeropbrengst.
Je wordt gelukkig als je iets krijgt waar je naar verlangt. En telkens als je daar
meer van krijgt wordt je gelukkiger. Maar elke keer als je iets meer krijgt,
wordt de vreugde die je daaraan ontleent wel steeds iets minder! De
meeropbrengst in termen van geluk wordt steeds kleiner.

Zo wordt de wet van de verminderende meeropbrengst dus uitgelegd. En
duizenden jaren geleden vertelt de Vedanta ons al dat dit bij ieder van ons
inderdaad zo werkt. Kijk maar naar je eigen ervaring, als een bepaald ding ons
gelukkig maakt, wordt je dan naar evenredigheid gelukkiger als je er meer van
krijgt? Hoe meer je er van hebt, des te gelukkiger zal je worden! Maar dat is
niet waar. Als iemand je zou dwingen om vijf, of tien stukken taart op te eten
dan wil je er op een gegeven moment graag van door en zul je wellicht moeten
overgeven.

Hoe kan het toch dat een en hetzelfde ding je de ene keer gelukkig maakt en
een andere keer niet? Nou dat komt omdat het geluk niet in het ding zit! Het is



10

namelijk niet dat ding dat je gelukkig maakt. Het geluk dat we ervaren straalt
vanuit ons eigen innerlijk naar buiten.

Misschien zegt U nu wel: ok, laat het dan zo zijn dat het geluk vanuit mijn
eigen innerlijk naar buiten straalt. Maar dan heb ik dat stukje taart toch nog
steeds nodig om mijn innerlijk geluk naar buiten te laten stralen! Met andere
woorden ik heb die taart en die andere externe dingen nog wel steeds nodig om
gelukkig te zijn!

‘We moeten de geest tot kalmte brengen

Maar op dit punt zal een verstandig iemand denken: wacht eens even. Als het
geluk in mijzelf zit en als waar ik al mijn hele leven naar zoek altijd al in
mezelf zit, maar dat mijn geluk steeds door mijn rusteloze geest (met al zijn
gedachtebewegingen en wensen) wordt versluierd, is het dan misschien niet
een slimmere manier om gelukkig te zijn door mijn rusteloze geest tot rust te
brengen en al die wensen los te laten? In plaats van dat ik me in de externe
wereld voortdurend moet inspannen om mijn wensen te bevredigen en — als
mijn wensen dan tenslotte worden bevredigd - daarmee alleen maar te bereiken
dat mijn geest tijdelijk tot rust komt?

Iemand zei eens dat de hele economie van onze consumptiemaatschappij
slechts wordt aangedreven door de psychologische krachten van het opbouwen
van spanning enerzijds en van het wegvloeien van spanning anderzijds. Je
bouwt een spanning op in de vorm van een wens (bijvoorbeeld doordat je een
advertentie leest) en zodra je die wens hebt vervuld vloeit de spanning weer
weg. Dat wegvloeien van die spanning geeft mij dan een geluksgevoel.

Dat is onze gebruikelijke manier om in de externe wereld een geluksgevoel te
verkrijgen. Maar stel je nu eens voor dat ik in staat zou zijn om die wensen los
te laten. En stel je eens voor dat ik in staat zou zijn om de onrust in mijn geest
tot rust te brengen, zodat deze sereen en kalm wordt: zou ik dan niet gelukkig
zijn?

Als deze theorie van de Vedanta klopt, zou ik die dan misschien niet eens
moeten uitproberen? En de Vedanta zegt: ja, dat is precies wat een verstandig
iemand zou moeten doen! Als je het met de Vedanta eens bent dat jij niet het
lichaam en niet de geest bent en dat je niet beperkt bent tot wat de lichamelijke
en de mentale processen vermogen, maar dat je in waarheid een onveranderlijk,
onsterfelijk bewustzijn bent - een geest voorbij het lichaam en de geest - in dat
geval zal het tot rust brengen van je geest en het loslaten van je wensen een
veel slimmere manier zijn om van het geluk te genieten dat al van jou is, want
dat geluk dat ben jij zelf. En daar kom je alleen maar achter als je het
uitprobeert.



11

Ik wil U in dit verband iets over mijn eigen leven vertellen. Namelijk over een
van de redenen waardoor ik werd geinspireerd om monnik te worden. Dat had
te maken met het klooster dat in de buurt van mijn ouderlijk huis staat: en daar
zag ik van die mensen gekleed in rare oranje jurken...

Deze mensen hadden geen auto, zoals mijn vader die wel had. Zij hadden geen
baan, zoals mijn vader die wel had. Zij vormden geen gezin, zoals mijn moeder
en vader dat wel deden. Zij behoorden niet tot een grote familie. Zij gingen niet
naar een restaurant om daar lekker te eten als ze daar zin in hadden. Zij kochten
geen eten bij een athaalrestaurant als zij daar zin in hadden. Zij gingen niet op
vakantie. De meeste tijd mediteerden zij en hielpen zij andere mensen.

En wat me trof was dat zij de gelukkigste mensen waren die ik ooit had gezien.
Ik was destijds nog maar een schooljongen en ik snapte niet waarom zij geen
interesse toonden voor al die dingen die mijn ouders gedurende hun leven —
met meer of minder succes - probeerden te verwerven. En toch waren ze
gelukkig!

Dat bewijst de waarheid van het essenti€le idee dat het geluk niet athangt van
uiterlijke dingen of van externe activiteiten, maar dat het geluk van binnen zit.
Het is je ware aard die zich laat zien op voorwaarde dat je je geest tot kalmte
weet te brengen.

God is het doel van het leven

Ik ga nu weer verder met de tekst van de Upanisad en daarin staat: het
bovenaards geluk is misschien wel honderd keer groter dan het aardse geluk
van die eerder genoemde rijke en jonge persoon. Maar zij die echt overtuigd
zijn van de Vedanta, zij die de spirituele weg bewandelen en echt spiritueel zijn,
die mensen kunnen ook net zo gelukkig zijn. En dan wordt niet het aardse

geluk van die rijke persoon bedoeld, maar dan wordt zijn honderd keer zo grote
bovenaardse geluk bedoeld. En dat geluk kun je al op deze aarde bereiken als —
en ik citeer — ‘Te ye Satarh manusyagandharvanamanandah. Sa eko
devagandharvanamanandah. Srotriyasya cakamahatasya.’

Met “$rotriya’ wordt iemand bedoeld die geheel overtuigd is van de Vedanta en
die ervan overtuigd is dat we niet slechts het lichaam en de geest zijn. lemand
die ervan overtuigd is dat er in ons een spirituele werkelijkheid bestaat, een
spirituele werkelijkheid die de beperkte mens die we lijken te zijn transcendeert.
En dat is ons doel: het ontdekken van die spirituele werkelijkheid, het
ontdekken van onze ware identiteit. Dat zou richting moeten geven aan ons
leven (en nu praat ik vanuit het perspectief van de weg van kennis, maar
hetzelfde gaat ook op voor het pad van toewijding als iemand ervan overtuigd

is dat God bestaat).



12

Iemand vroeg eens: wat is de essentie van de leer van Sri Ramakrsna? De
essentie is ten eerste: dat God bestaat en dat God de werkelijkheid is. Ten
tweede: dat we kunnen God kunnen realiseren en kunnen ervaren. Ten derde:
dat het ervaren van God het doel is van het leven.

Dus als je vraagt wat is het doel van het leven, dan is het antwoord: het ervaren
van God. lemand zou dan wellicht kunnen zeggen: dat mag dan misschien
jouw levensdoel zijn, maar voor mij gaat dat beslist niet op. Mijn levensdoelen
zijn het afronden van mijn studie, het ontwikkelen van mijn bedrijf en ervoor
zorgen dat het goed gaat met mijn gezin. Dat zijn mijn levensdoelen!

En dan stelt de Upanisad je de vraag: ‘en wat hoop je daarmee te bereiken?’
Jouw antwoord daarop is dan vermoedelijk: ‘nou, ik probeer gelukkig te
worden’. En als reactie daarop zegt de Upanisad: God is gewoon een andere
naam voor dat geluk dat jij nastreeft! God is het ultieme, ecuwige,
onveranderlijke geluk dat alle narigheid van deze wereld overstijgt.

Met andere woorden het realiseren van God is het doel van het leven. De
Upanisad geeft je dus niet het advies dat het je levensdoel zou moeten zijn en
er wordt jou ook niets opgedrongen: de Upanisad zegt gewoon dat je dat je God
al aan het realiseren bent! Als je je er niet van bewust bent dat dat hetgeen is
wat je nu doet, dan heet dat ‘leven’. En als je je er wel van bewust bent dat dat
hetgeen is wat je nu doet, dan heet dat ‘spiritualiteit’!

Het doel van het leven is het realiseren van God. Wiens leven? Het is het doel
van jouw leven en dat van iedereen. Jij weet dat nu, omdat je hier naar deze
lezing gekomen bent. Maar het geldt evenzogoed voor iedereen die hier nu niet
aanwezig is: zij beseffen het niet, maar op allerlei indirecte manieren - namelijk
door middel van het aards geluk - streven ook zij hetzelfde na.

Dus ik ben er van overtuigd dat het doel van ons leven is gelegen in het
realiseren van God, in spirituele bevrijding, verlossing moksa, nirvana, , of hoe
je ook maar wilt noemen. Maar daar komt nog een ander zeer belangrijk ding
bij: ‘cakamahatasya’. Je moet afstand doen van dat dwaze nastreven van het
aardse geluk in de externe wereld. Je moet niet langer op het bot blijven
kauwen.

Want dat zoeken naar geluk door middel van externe dingen is immers
gebaseerd op de misvatting dat mijn geluk in die dingen besloten zou liggen.
Maar waarom zou ik dat najagen als ik zeker weet dat mijn geluk in mijn eigen
binnenste besloten ligt en van daaruit naar buiten straalt? Waarom zou ik dat
nog doen? Op grond waarvan?



13

Daarom moet de spirituele ‘zoeker’ daar afstand van nemen, maar je hoeft
daarom nog geen monnik of non te worden! Het gaat ook prima samen met een
maatschappelijk levenspatroon: de een heeft bijvoorbeeld een gezin en een
ander heeft een baan. Niet iedereen hoeft een monnik of non te worden,
natuurlijk niet. Maar diep van binnen moet je wel zoiets als een monnik of non
worden die op zoek is naar spirituele realisatie. En de Upanisad zegt dat jouw
geluk - als je dat doet — net zo groot is als het geluk dat onze jonge, succesvolle
rijkaard na zijn dood in de hoogste hemel ten deel zal vallen, namelijk zijn
aardse geluk x 100. En dat geluk krijg je onmiddellijk!

Dat geldt dus voor diegene die een ‘vedantische’ levensstijl navolgt, die het
‘vedantische’ levensdoel nastreeft. die dus een spirituele ‘zoeker’ is geworden,
die zich spirituele realisatie ten doel stelt en die zich de vraag stelt: ‘wie ben ik’.
Ik zou God willen ontdekken en ik zou God in mijn leven willen ervaren.

De Upanisad zegt dat je dat tot je enige levensdoel moet maken. Het mag niet
een van de vele items zijn op jouw to-do lijstje. Een lijstje dat er misschien zo
uit zou kunnen zien: nummer een op de lijst is dat ik naar de bouwmarkt moet
om een paar dingen te kopen, nummer twee is dat ik de kinderen naar school
moet brengen en nummer drie op de lijst is dat ik God moet realiseren. Zo
werkt het niet.

Karma Yoga, de weg van handeling

Je enige levensdoel is dat je God wilt realiseren. En al het andere in je leven,
zoals het naar de bouwmarkt gaan of het naar school brengen van je kinderen,
dat alles moet je integreren in je spirituele leven. En geloof me, je kunt al die
dingen transformeren tot een spirituele oefening. Het opvoeden van je kinderen
als een spirituele oefening? Ja, dat is mogelijk! Boodschappen doen als
spirituele oefening? Ja, ook dat is mogelijk!

En als je deze spirituele weg wilt bewandelen, wat doe je dan in concreto? Nou
dan doe je wat ‘spirituele oefeningen’ wordt genoemd. Een spirituele oefening
is bijna geheel tegengesteld aan hetgeen in de externe wereld wordt gedaan.
Meestal wordt er gedacht dat als ik voor mijzelf werk, voor mijn carriére en
voor mijn gezin, dat ik dan gelukkig word. Maar de Vedanta leert ons dat
iemand die het spirituele pad bewandelt dat omdraait! Werk niet voor jezelf,
maar werk voor de volle honderd procent altruistisch. Werk voor het geluk van
anderen. En die anderen maken misschien deel uit van de kleine groep van je
gezin, maar het kan ook in de vorm van jouw inzet voor de gemeenschap of
jouw inzet voor de gehele wereld.

Dag Hammarskjold (de in 1961 verongelukte Secretaris Generaal van de VN)
schreef onder andere het volgende in zijn dagboek: echt houden van één



14

persoon en je inzetten om die ene persoon gelukkig te maken is spiritueler dan
het beroepshalve leiding proberen te geven aan de Verenigde Naties. Het is
natuurlijk prima als je je inzet voor het bestuur van de gehele wereld, maar echt
en ten diepste houden van (al is het maar) één persoon en te proberen om die
persoon (of die paar personen) gelukkig te maken, dat is pas echte spiritualiteit!

Karma yoga houdt in dat het doel van je activiteiten geheel wordt omgedraaid.
Maar je doet nog steeds hetzelfde, of het nou is dat je lesgeeft op school, of dat
je voor je gezin zorgt, of dat je hier in de asram werkt, of wat het dan ook maar
is dat je doet. Maar al dat werk wordt nu verricht om God een plezier te doen.
In het christendom bestaat de uitdrukking: ‘we doen het werk van de Heer’.
Met andere woorden: het is niet ‘mijn’ werk. Ik doe mijn werk als een ritueel,
als een offer aan God.

Dat is dus €én aspect van de spirituele oefening, maar wel een heel belangrijk
aspect. Een spirituele oefening is niet het met gesloten ogen doen van een
meditatieoefening en dan te denken dat dat spiritueler is dan ervoor te zorgen
dat de planten in de tuin water krijgen.

Ik hoorde eens het volgende verhaal over Swami Cindakam een zeer wijze en
ontwikkelde monnik van onze kloosterorde. Hij wilde (in India, in een plaats in
het vroegere Bengalen dat nu West-Pakistan heet) monnik worden en daarom
trad hij als novice in bij het klooster dat destijds geleid werd door Swami
Akhanandaji een volgeling van Sri Ramakrsna. Er wordt verteld dat hij als
jonge novice zich ‘s morgens eens een keer versliep en dat hij daarom de
ochtend-meditatie miste. Hij dacht dat het misschien dan maar het beste zou
zijn om zijn na het ontbijt te mediteren. Zo gedacht, zo gedaan en ’s morgens
om een uur of tien zat hij geheel ontspannen te mediteren. Swami Akhanandaji
zag hem daar mediteren en zei tegen een andere novice: ga gauw naar hem toe
en zeg hem dat hij - in plaats van dat hij daar de tempel zit te vervuilen - als de
wiedeweerga naar buiten gaat om de planten in de tuin water te geven! Wat is
dan wel een spiritueel leven? Dat is weten waarvoor je iets doet!

Ik herinner me dat ik een paar jaar geleden een keer in India op een vliegveld
was aangekomen, alwaar ik op een andere vlucht moest overstappen. Het was
al erg laat in de avond en ik was de enige reiziger die daar in de transit-hal op
zijn vliegtuig wachtte. Het aanwezige beveiligingspersoneel (die de taak
hadden om de reizigers te controleren en hen te fouilleren) had daar dus niet
veel te doen en aan mijn kleding zagen zij natuurlijk dat ik een Swami was. En
nadat de leidinggevende mij had gefouilleerd, zei hij: ‘O Swami, wilt U
alstublieft een toespraak voor ons houden?’ Wat, hier en nu?? Het is bijna
middernacht! ‘Jawel, maar dat maakt toch niets uit. Wat let U’? En ik moest op
een verhoging (een plateau die ze bij het fouilleren gebruiken) gaan staan en al



15

het personeel, bij elkaar zo’n 10 mannen en vrouwen, werd door die
leidinggevende opgetrommeld om naar mijn toespraak te komen luisteren. En
ik vroeg me af waar ik het over zou kunnen hebben. De leidinggevende was
een Hindi-sprekende meneer uit Uttar Pradesh en ik vroeg hem: ‘Voor U ’s
morgens Uw huis verlaat om naar Uw werk te gaan, aanbidt U dan eerst de
Heer?’ En hij antwoordde in het Hindi:: Jazeker, voor ik ’s morgens naar mijn
werk ga vereer ik altijd eerst de Heer Hanuman’ En wat doet U dan precies? En
hij zei: ik leg dan altijd een paar bloemen bij zijn voeten neer. En ik zei tegen
hem: ‘wat U zou moeten doen is dat elke keer dat U hier op het vliegveld
iemand moet controleren en moet fouilleren U zich dan in Uw gedachten zou
moeten voorstellen dat U een extra bloem bij de voeten van de Heer neerlegt.
Doe Uw werk dus naar beste kunnen, wees vriendelijk en behandel de mensen
met geduld: en offer deze prachtige bloem in gedachten aan de Heer. En dat
moet U gedurende de hele dag doen’. En die meneer werd me toch blij en hij
zei in het Hindi: "wat geweldig, op deze manier kan ik dus de hele dag de Heer
vereren?" Ja, op deze manier kunt U gedurende de hele dag de Heer vereren!
Dat wordt dus bedoeld met het spiritualiseren van je werk.

Bhakti Yoga, de weg van toewijding

Ook liefde kan worden gespiritualiseerd. De energie in Uw hart neemt de vorm
aan van ‘ik wil, ik begeer, ik verlang, ik voel liefde en passie’. Liefde stroomt
in de vorm van ‘ik wil dit en ik wil dat’ op een honderdtal manieren naar de
wereld uit. Het spiritualiseren van liefde houdt in dat U die liefde samenbundelt
en naar de Heer kanaliseert: ik heb God lief.

Van C.S. Lewis komt de volgende beroemde definitie van godsdienst: ‘verliefd
worden op God’. Op dezelfde manier dat je op iemand verliefd kunt worden,
kun je ook verliefd worden op God. En God mag elke naam en vorm krijgen
die jij maar wilt: Krsna, Kali, Jezus, dat maakt allemaal niets uit. Dat is Bhakti
Yoga, de Yoga van toewijding. Dat is precies wat iemand die een spiritueel
leven leidt doet: hij zet alle aardse liefde om in liefde voor God. Betekent dit
dat zo iemand dan niet langer van mensen houdt? Natuurlijk houdt die persoon
nog steeds van de mensen, maar hij of zij ziet de Heer in de mensen.

Van Sr1 Ramakrsna komt de uitspraak: ‘mijn’ neef of ‘mijn’ kleinkind is maya.
Het herkennen van mijn baby Krsna in alle mensen is ‘daya’. Hij maakt dus
een onderscheid tussen spirituele liefde en aardse liefde. ‘Mijn’ kind, ‘mijn’
neef, ‘mijn’ kleinkind, ‘mijn’ vrienden, mijn broers en zussen: dat is aardse
liefde. Maar zij allen zijn mijn Heer! Zij zijn allemaal alleen maar mijn Heer
die zich toont als mijn kinderen, als mijn familie, als alle overige mensen, ja
zelfs als mijn vijand. Ik hou daarom van iedereen, want in werkelijkheid zijn



16

zij mijn Heer. Bhakti Yoga is dus het omzetten van je passies, van je wensen en
je begeertes tot liefde voor God.

Raja Yoga en Jiiana Yoga, meditatie en de weg van kennis

Een andere spirituele oefening heet Raja Yoga. Onze gedachten verspreiden
zich gedurende de hele dag over de wereld. lemand heeft eens gezegd dat we
elke dag, in de tijd dat we wakker zijn, ca. 16000 verschillende gedachten
hebben. Denkt U zich dat eens in. In de externe wereld zijn heel veel
verschillende dingen. En de meeste van onze gedachten komen voort uit onze
gewoontes, het zijn repeterende patronen die we ons onbewust hebben
gevormd. En de meeste ervan zijn nutteloos en onsamenhangend, de geest
springt als het ware van de hak op de tak. Daar zouden wij mee moeten
ophouden: we dienen onze gedachten in de richting van God, van het Zelf (of
hoe U het ook maar noemen wilt) te kanaliseren! En dat doen we door de
oefening van meditatie, waarmee we controle krijgen over de gedachtestroom
in onze geest. Nu is het zo dat we geen controle over de geest hebben.

Stel dat U ergens in een andere stad een appartement bezit. En een vriend (die
naar die stad toe moet) vraagt aan U of hij in die stad misschien gebruik mag
maken van Uw appartement. U zegt: dat is prima, maar ik heb de zorg voor het
appartement in handen gegeven van een beheerder. Ik zal U daarom een brief
voor de beheerder meegeven, waarin ik schrijf dat U mijn vriend bent en dat U
het appartement mag gebruiken. En Uw vriend gaat naar het appartement toe,
belt aan en een paar grote en onguur uitziende kerels doen de deur open: wat
komt U hier doen? Ik heb hier een brief van de eigenaar waarin hij mij toestaat
om in het appartement te verblijven. Ik verzoek U daarom om mij het
appartement te laten gebruiken. Maar de mannen pakken hem de brief af,
scheuren deze in stukjes en gooien Uw vriend op straat. En kunt U dan nog
zeggen dat U nog steeds de baas bent over Uw appartement? Neen, het is in
beslag genomen door een paar indringers.

En zo werkt het ook voor wat betreft onze geest. We hebben al vele jaren lang
onze gedachten de vrije teugel gegeven om te doen wat ze willen. En daarom
ga ik nu naar een guru toe en die geeft mij een mantra. En ik vertel aan mijn
geest: hier is de mantra en die mag de geest een tijdje gebruiken. Maar al die
talloze gedachten die ik al jarenlang heb gecultiveerd komen meteen
tevoorschijn, grijpen de arme mantra en schoppen hem eruit. Ze laten de
mantra niet toe. We hebben nu dus beslist geen controle over de geest!

We kunnen de controle over de geest weer heroveren door de gedisciplineerde
toepassing van de oefening van meditatie. Deze oefening heet Raja Yoga, die
vanzelfsprekend voorafgegaan wordt door Jiiana Yoga. Jiiana Yoga is de weg



17

van kennis, waarin we ons proberen te realiseren dat we bestaan, bewustzijn en
gelukzaligheid zijn. En dat we niet dit fysieke lichaam en deze geest zijn. Zo
ziet het leven van een spirituele zoeker (iemand die zich afkeert van het
najagen van aards geluk en daarvoor in de plaats het spirituele geluk nastreeft)
er dus uit.

De keuze tussen twee sporen naar geluk: Sayananda en bhajananda

Je hebt dus een keuze tussen twee sporen. Het ene spoor is te proberen om nu
hier op aarde gelukkig te zijn en te proberen om na de dood in de hemel te
komen; te proberen om hier een prettig leven te leiden en om ook na de dood
een prettig leven te leiden. In dat geval beschouw ik mezelf als een beperkt
individu die smacht naar het aardse geluk en die dit geluk probeert te
verwerven.

Het tweede spoor is dat ik overtuigd ben van wat de spirituele meesters leren:
de spirituele meesters van de diverse godsdiensten in het algemeen en die van
de Vedanta meer in het bijzonder. Zij leren ons: ik ben bestaan, bewustzijn en
gelukzaligheid. Hoe realiseer ik dat? Ik besteed mijn leven niet aan het najagen
van aards geluk, maar ik besteed mijn leven aan Karma Yoga, Bhakti Yoga,
Raja Yoga en Jiiana Yoga. De weg van altruistische handeling, de weg van
liefde voor God, de weg van meditatie en de weg van kennis.

Als U voor het spirituele spoor kiest, moet U natuurlijk niet achteraf gaan
klagen dat het spirituele spoor weliswaar prima is, maar dat het andere spoor
waar Uw vriend voor heeft gekozen beslist toch ook zo zijn voordelen heeft.
Het gaat hem nu namelijk erg voor de wind: hij rijdt nu in het nieuwste model
van de Tesla en hij heeft bovendien ook het nieuwste model van de i-phone!
Terwijl ik daarentegen op het punt sta om mijn huis te verliezen en ik dus
waarschijnlijk binnenkort dakloos ben. Neen, je moet daar niet over klagen en
je moet evenmin proberen om beide sporen (het aardse spoor en het spirituele
spoor) met elkaar te combineren.

Als je eenmaal voor het spirituele spoor hebt gekozen, dan hoef je heus geen
afstand te doen van wat je bezit en je hoeft ook je familie niet te verstoten. Het
maakt ook niet uit of je nu in een Asram woont of dat je bij je gezin woont.
Waar het om gaat is dat je niet langer probeert om daar je geluk aan te ontlenen
en dat je niet langer probeert om steeds meer bezit te vergaren. Je transformeert
dat in een eenvoudige en spirituele levensstijl. Daarmee wil ik natuurlijk niet
zeggen dat het de bedoeling is om dakloos te worden, want situaties van diepe
ellende of van extreme armoede zijn ook slecht voor de ontwikkeling van
spiritualiteit. En ook voor nonnen en monniken geldt dat zij het niet zonder
kloosters kunnen stellen!



18

Bij het bovenstaande zijn de volgende twee kanttekeningen op zijn plaats.
Neem iemand die op de aardse manier het geluk nastreeft (in de vorm van geld,
in de vorm van wereldse genietingen, etc.) en stel dat die persoon een klein
beetje spiritualiteit ontwikkelt: hij of zij bidt af en toe tot God, hij of zij
mediteert af en toe en misschien gaat hij of zij zelfs wel eens naar een lezing
over Vedanta.... Dat is gunstig voor die persoon! Zelfs dat kleine beetje
spirituele inspanning heeft al een positief effect. Of zoals Krsna in de Bhagavad
Gita tegen Arjuna zegt ‘Zelfs voor de meest materieel ingestelde persoon geldt
dat hij of zij baat heeft bij elke kleine spirituele oefening. Dat is goed! Dat is
dus mijn eerst opmerking: iemand die zich op het eerste, aardse spoor bevindt
kan toch baat hebben bij spirituele oefeningen van het tweede, spirituele spoor.
Des te meer spirituele oefening, des te groter het profijt.

Maar - en dat is mijn tweede opmerking — andersom gaat dat niet op! Als je het
spirituele spoor volgt, dan is elke poging om spiritualiteit en materialiteit met
elkaar te combineren desastreus! Stel dat iemand zich op het spirituele spoor
bevindt en dat hij of zij op een bepaald moment enige onvrede ervaart. Als hij
of zij dan probeert om die onvrede op te lossen door ‘eventjes’ het aardse spoor
te volgen, dan is dat desastreus voor de spirituele ontwikkeling en dan leidt dat
beslist tot grote ongelukken. Want de grondslag van het spirituele spoor is
immers de vaste overtuiging dat het aardse spoor gebaseerd is op een
fundamentele misvatting over geluk. Het geluk zit niet in externe ‘dingen’. En
als je dan toch ‘eventjes’ probeert om langs die aardse weg gelukkig te worden,
dan blijkt daaruit dat je er niet echt vast van overtuigd bent dat geluk samenvalt
met God, met het Zelf, etc. En als je daar niet van overtuigd bent, dan zul je
ook niet het geluk ervaren waar je - hier en nu - recht op hebt. Als iemand (die
zich op het spirituele spoor bevindt) zich op enig moment ongelukkig voelt,
dan houdt dat in dat hij of zij iets niet goed doet. In het christelijke
kloosterleven bestaat het gezegde: "Een ongelukkige heilige is een slechte
heilige!" Iemand die zich op het spirituele pad bevindt en die zich ongelukkig
en terneergeslagen voelt, is een slechte heilige: hij of zij doet dan namelijk
ergens iets verkeerd, er zit ergens iets niet goed bij die persoon.

Gradaties in geluk
Ik wil nu in het kort nog het vervolg van de Upanisad met U bespreken.

Het eerste spoor houdt volgens de Upanisad onder andere in dat er meer dan
een hemel bestaat: het aantal hemels gaat maar door en door, telkens weer
eentje hoger. En er wordt gezegd dat elke ‘hogere’ hemel 100 x zoveel geluk
geeft dan de direct ‘daaronder’ gelegen hemel. En steeds gaat daarbij op dat je
door het uitvoeren van rituelen en door het doen van goede daden zo’n hogere



19

hemel kunt bereiken en zodoende telkens meer en meer vreugde zult gaan
ervaren.

Maar - zo zegt de Upanisad — je hoeft daarvoor helemaal niet naar de hemel:
ook in je aardse leven kun je precies dezelfde hoeveelheid vreugde ‘in het hier
en nu’ ervaren; een hoeveelheid welke overeenkomt met het desbetreffende
hemelse niveau. Voorwaarde hiervoor is wel dat je kiest voor spoor twee. Dat
wil zeggen dat je uit volle overtuiging kiest voor een spiritueel leven, dat je je
spirituele oefeningen doet en dat je je begeerte naar aards geluk verzaakt. Dan
zul je ‘hier en nu’ het geluk ervaren, zonder dat je daarvoor eerst dood moet
gaan en — hopelijk — in de hemel terecht komt.

Ik heb het eens uitgerekend: een ‘hogere’ hemel geeft U 100 x meer geluk, en
daarna weer 100 x en weer 100x etc.. Volgens die berekening krijg je in de
allerhoogste hemel waarvan in de Upanisad sprake is een hoeveelheid geluk die
10* x zo groot is als de eerder besproken maatstaf (die rijke jonge man) voor
het hoogste geluk dat op aarde haalbaar is. Probeert U zich die hoeveelheid
eens in te denken: een 10 met twintig nullen erachter, het is simpelweg
onvoorstelbaar! En de Upanisad zegt dat deze enorme hoeveelheid geluk ons
hier en nu ten deel kan vallen, mits we het inzicht hebben dat dat allemaal in
ons innerlijk besloten ligt. Breng daarom je geest tot rust en leef een spiritueel
leven van altruistisch handelen, van toewijding tot God, van meditatie, van het
pad van kennis en van spiritueel onderzoek. Dan verkrijgt U dat geluk, U zult
gelukkig zijn. Dat wordt bewezen door het leven van heiligen, door het leven
van nonnen en monniken en van spirituele zoekers. In alle godsdiensten en
levensbeschouwingen blijken zij die echt spiritueel zijn door de eeuwen heen
altijd de gelukkigste personen van de mensheid te zijn.

Niet zo lang geleden werd er door neuro-wetenschappers in samenwerking met
de Dalai Lama een experiment uitgevoerd waarin door de Dalai Lama aan zijn
meest ervaren lama’s werd gevraagd om hun hersenactiviteit te laten scannen.
Die wetenschappers hadden eerder al bepaalde delen in de neo-cortex
geisoleerd die juist actief zijn als een persoon geheel in rust is. Deze
hersendelen zijn dan dus actief, terwijl de andere delen juist in rust zijn. En zijj
scanden deze ervaren lama’s die al vele tientallen jaren meditatie beoefenden.
Het resultaat was zeer bijzonder, want de metingen vielen buiten het bereik van
de apparatuur. En zij concludeerden dat de lama’s de kalmste en meest serene
mensen waren die vandaag de dag op aarde zijn. Het is dus haalbaar: je kunt de
geest kalmeren en dan genieten van de vreugde die vanuit ons binnenste
tevoorschijn komt.

Het eerste spoor wordt in het Sanskrit ‘§ayananda’ visananda genoemd: de
vreugde van de $aya, van de objecten van de aardse en bovenaardse wereld.



20

Het tweede spoor wordt ‘bhajananda’ genoemd: de vreugde van de spirituele
oefening, de vreugde van de spirituele zoektocht.

Maar dit is nog niet alles, want er is nog iets dat beiden verre overstijgt. Aan
het eind van hoofdstuk twee wordt in de Upanisad het volgende geconcludeerd:
‘Sa yascayam puruse. Yascasavaditye. Sa ekah’. Het hoogst denkbare aardse
geluk van de allerhoogste hemel en het aardse geluk van die ene gelukkige
mens op aarde, die verschillen van elkaar in de verhouding van 1 : 10%°. En dat
verschil draait dus voor wat betreft 'spoor 1' om het aantal en aard van de
wereldse genietingen: een nog mooier lichaam, nog mooiere hemels, etc. En
voor wat betreft 'spoor 2' draait het verschil om de mate van verdieping in de
Vedanta en om de mate van verdieping van de spirituele oefeningen; hetgeen
dus vooral neerkomt op een verschil in de mate van onthechting, in het loslaten
van al je wensen. In geval van beide sporen, dus ook in geval van het spirituele
leven van 'spoor 2', is er sprake van gradaties in de mate van geluk: er zijn ook
gelukkige monniken, nog gelukkiger monniken en aller-gelukkigste monniken!

Brahmanam: geluk is de weerspiegeling van het Zelf in de geest

Wat de Upanisad nu vervolgens concludeert is echt verbazingwekkend: die ene
eenheid van geluk en het geluk met de omvang van 10* die zijn gelijk aan
elkaar! Zij zijn namelijk een en hetzelfde! Wat betekent dat? Hoe kan het geluk
hier op aarde en het geluk van de allerhoogste hemel dat 10°° keer zo groot is,
hoe kan dat geluk nu gelijk zijn? Hoe kan dat waartussen zo’n enorm verschil
bestaat nu gelijk aan elkaar zijn? En het antwoord van de Upanisad luidt: het
zijn allemaal weerspiegelingen van ons eigen Zelf (= bestaan, bewustzijn en
gelukzaligheid)! Dus het geluk dat ik op welk moment dan ook ervaar, hetzij
aards of spiritueel, hetzij door taart te eten of door te mediteren, dat geluk vindt
slechts in de geest plaats.

Elke vreugde die we ervaren vindt plaats in de geest. Waar anders zou het geluk
kunnen zijn? Het zit niet in de taart, het is geen gelukkige taart die zodra je
hem opeet verandert in een zeer ongelukkige taart. Geluk vindt altijd in onze
geest plaats. Wat er dus gebeurt is dat ons ware Zelf (de Ananda die we echt
zijn, onze werkelijkheid) wordt gereflecteerd in al die spiegeltjes die voor ons
staan opgesteld. Een goed gepolijste spiegel geeft een goede reflectie, een
gebroken en vies spiegeltje geeft een slechte reflectie. Een ‘perfecte’ spiegel
van titanium geeft een fantastische reflectie.

Maar wat is het dat door al deze spiegels wordt gereflecteerd? Dat is aldoor
hetzelfde gezicht! Het is dezelfde atman, die gereflecteerd wordt in het geluk
van die rijke jonge man hier op aarde, in het geluk van de goden in de
allerhoogste hemel, in het geluk van de spirituele zoeker en in het geluk van het



21

hele scala aan spirituele oefeningen. Al dat geluk ben jijzelf! In al die spiegels
zie en ervaar jij je eigen geluk. Wat je in feite aan het doen bent als je je
spirituele oefeningen doet, of als je hier op aarde de vervulling van je wensen
nastreeft, is dat je de spiegel aan het polijsten bent!

Jij bent de bron van al het geluk en jij bent te allen tijde het oneindige geluk. In
zijn commentaar zegt de Sankaracarya: ‘In ons binnenste bevindt zich een
oceaan van vreugde en geluk en de wereld bestaat dankzij een minuscuul
druppeltje van dit geluk.’

De hele wereld spant zich in om een klein beetje levensgeluk te verkrijgen en
dat beetje geluk is maar een druppel uit die grote oceaan, uit die oceaan die
zich in eenieder van ons bevindt. Als dit wordt gerealiseerd is het doel bereikt.
Het doel van het spirituele pad, van ‘spoor 2’ is het bereiken van die oceaan. En
een ander woord voor die oceaan is Brahman, het oneindige bestaan,
bewustzijn en gelukzaligheid.

En als dat wordt gerealiseerd dan stijgt men zelfs uit boven Badjnanda, de
vreugde van spiritualiteit. En dat wat boven Badjnanda uitstijgt wordt
Brahmananda genoemd. Of zoals SrT Ramakrsna zei: in de heilige geschriften
wordt gesproken over visvananda, het aardse €n bovenaardse geluk, er wordt
gesproken over bhajananda, het veel grotere geluk dat bereikt kan worden door
het spirituele pad te kiezen en er wordt gesproken over Brahmananda, de
gelukzaligheid van de verlichting dat bereikt wordt als je je realiseert dat je
God ofwel Brahman bent.

Ik wil nu niet ingaan op de onderlinge verschillen, maar wil er wel de volgende
opmerking bij plaatsen: je kunt het pad gaan van visvananda, via bhajananda
naar Brahmananda. Van het wereldse via het spirituele tot de realisatie van God.
Maar je kunt niet van het wereldse rechtstreeks komen tot de realisatie van God.
Je kunt het spirituele pad niet overslaan, het is onmisbaar! Je kunt van het
spirituele pad terugvallen naar het wereldse pad en dat gebeurt jammer genoeg
wel eens. In elke generatie zijn er wel een paar vooraanstaande spirituele
zoekers die op een gegeven moment toch terugvallen naar het meest
grofstoffelijke aardse geluk. Maar als je het uiteindelijke doel hebt bereikt:
Brahmananda, dat wil zeggen de gelukzaligheid die jezelf bent, dan is er beslist
geen sprake meer van terugvallen. Wat gebeurt er als we dat bereiken? Dan
geldt: iemand die dat realiseert maakt dan geen onderdeel meer uit van de
kringloop van geboorte en dood. Het hele idee van de Vedanta is dat onze
begrensde bestaansvorm er enkel en alleen toe dient om ‘het oneindige’ binnen
onszelf te vinden. We gaan van het externe aardse pad via het interne spirituele
pad naar waar er geen pad meer is: omdat we ons realiseren wat we zijn. Zodra
we ons dat realiseren is ons begrensde, aardse bestaan niet langer van belang.



22

Daarom ook wordt er gezegd dat een verlicht persoon nooit meer terugkeert
naar het begrensde bestaan waartoe wij zijn veroordeeld. Wij zitten vast aan
wat door de Boeddhisten, door de Hindoes, door de Jain en door andere
‘oosterse-godsdiensten’ de kringloop van geboorte en dood wordt genoemd. We
doorlopen deze kringloop keer op keer tot we op een gegeven moment
voldoende gerijpt zijn en dan het aardse pad van vigvananda inruilen voor het
spirituele pad van bhajananda. Tot we uiteindelijk Brahmananda bereiken.

Om,

asato ma sat gamaya
Tamaso ma jyotir gamaya
Mrtyor ma amrtam gamaya
santi, santi, santih

Om,

Leid me van het onwerkelijke naar het werkelijke,
Leid me van de duisternis naar het licht,

Leid me van de dood naar de onsterfelijkheid.
Vrede, vrede, vrede.



