
Op zoek naar het geluk 
 

 

 

 

 
 

 

Lezing van Swami Sarvapriyananda (‘in search of bliss’ videotalk 27 october 

2016, Hollywood temple, Vedānta Society of Southern California) 

 

 

Uit het Engels vertaald en op schrift door Arie van der Voort 

Als vertaler van een lezing uit het Engels naar het Nederlands moet je allerlei 

‘extra’ keuzes maken: het gaat dan niet alleen om de woordkeuze, de 

zinsconstructie, de gezegdes, e.d. Maar bij het op schrift stellen van een lezing 

moeten er ook keuzes gemaakt worden voor het gebruik van leestekens, voor 

een opbouw in alinea’s, het weglaten van ‘spreekruis’, e.d. Ook de indeling in 

paragrafen (met paragraaftitels) komt voor rekening van de vertalers. Met deze 

aanpak is gepoogd om de Swami recht te doen, eventuele misinterpretaties en 

fouten komen uiteraard voor rekening van de vertaler  



2 

 
Invocatie 

Om 

Saha nāvavatu 

Saha nau bhunaktu 

Saha vīryam karavāhai 

Teja svi nāvadhītamastu 

Mā vidvișāvahai 

Om sāntiḥ sāntiḥ sāntiḥ 

 

Om,  

Moge Hij ons beiden beschermen.   

Moge Hij in ons beiden behagen hebben.  

Mogen wij tezamen moed betonen.  

Moge geestelijke kennis ons pad verlichten.  

Mogen wij elkaar nooit haten. 

Moge vrede en vrede en vrede overal zijn. 

 

Inleiding 

Goede morgen, 

Het vreugdevolle onderwerp van vanmorgen past heel goed bij het mooie weer 

van vandaag. We gaan het vandaag namelijk hebben over onze zoektocht naar 

geluk. Laten we samen op pad gaan om naar het geluk te zoeken. 

En als je er ook maar eventjes bij stil staat, dan besef je natuurlijk onmiddellijk 

dat dàt hetgene is waar het in het leven om draait. De zoektocht naar het geluk 

èn de zoektocht om het lijden te stoppen zijn immers de fundamentele 

drijfveren van ons leven. 

Deze beide zoektochten zijn niet alleen de drijfveren in ons eigen leven, maar 

het zijn de drijfveren van iedereen; in feite zijn het de drijfveren van elk levend 

organisme. Elk levend organisme streeft naar bevrediging, naar geluk en naar 

plezier. En elk levend organisme probeert ontevredenheid, pijn, ongelukkigheid 

en verdriet te doen ophouden. 

Maar laten we ook eens naar de Vedānta kijken, waartoe dient de Vedānta en 

waartoe dient spiritualiteit? Welk doel dient het? In een korte, kernachtige 

formulering wordt het doel als volgt geformuleerd:  ‘het geheel en al stoppen 

van het lijden en het bereiken van gelukzaligheid’.  



3 

 

 

 

Het doel van onze levens en het doel van de Vedānta blijken dus min of meer 

overeen te komen. Dat wat de Vedānta probeert te doen en dat wat wij in ons 

leven proberen te doen is precies hetzelfde. Het doel is hetzelfde, het verschil 

zit ‘m in de manier waarop. 

Er is een wijze manier om het geluk te zoeken en – hoe zal ik het zeggen – er is 

ook een andere wijze manier om het geluk te zoeken. Laten we daarom met 

elkaar nauwkeurig onderzoek gaan verrichten naar de manier waarop wij in ons 

leven het geluk proberen na te streven en naar de volgens de Vedānta betere 

manier om het geluk te vinden. 

Ānandamīmāṁsā en een maatstaf voor geluk 

De tekst die ik vandaag voor de lezing heb uitgekozen komt uit een van de 

Upaniṣads en wel uit de Taittirīya Upaniṣad. Het tweede hoofdstuk van de 

Taittirīya Upaniṣad heet Brahmānanda-vallī en dat hoofdstuk behandelt de 

gelukzaligheid van Brahma. In dat tweede hoofdstuk staat een paragraaf die 

‘Ānandamīmāṁsā’ heet en waarin het begrip geluk nader wordt geanalyseerd 

en onderzocht. En vandaag bespreken we met name deze paragraaf. 

Je zou global gesproken kunnen zeggen dat de Veda's uit twee delen bestaan: 

het bestaat uit een deel dat ‘Karma kaṇḍa’ heet en dat vooral over de eigenlijke 

religieuze rituelen gaat en het bestaat uit een deel dat met name over de 

filosofie gaat, over de hoogste leer die in de Upaniṣads wordt verwoord en die 

de Vedānta wordt genoemd. De naam ‘Vedānta’ heeft betrekking op het laatste 

deel van de Veda's.  

En in deze twee delen, in het eerste en in het tweede deel wordt het idee van 

geluk en wordt de manier waarop geluk kan worden bereikt op twee geheel 

verschillende manieren benaderd. En daar gaan we vandaag nader op in. 

De paragraaf ‘Ānandamīmāṁsā’ behandelt dus deze twee verschillende 

manieren en bespreekt hoe ze direct verband houden met ons leven. U heeft 

ongetwijfeld wel eens gehoord dat nogal wat mensen zichzelf tegenwoordig op 

een nieuwe manier omschrijven. Namelijk als ‘ik ben spiritueel, maar ik ben 

niet religieus’. In het Engels hebben ze daarvoor de afkorting sbnr en dat staat 

voor ‘spiritual, but not religious’. Veel mensen zeggen van zichzelf: “ik ben 

spiritueel, ik ben namelijk echt geen atheïst die niet in God gelooft en ik ben 

ook geen materialist. Neen, ik ben spiritueel, maar ik ben niet religieus. Ik 

geloof niet in een specifieke religie en ik vind ook niet dat ik dat zou moeten 

doen”. 



4 

 
Je zou van het eerste deel van de Veda's (de karma kaṇḍa) kunnen zeggen dat 

het met name religieus maar niet erg spiritueel van aard is. Het gaat vooral over 

religieuze gebruiken.  

Als je van het tweede deel echter zou zeggen dat het ‘spiritueel, maar niet 

religieus’ is, dan zou dat waarschijnlijk veel mensen aanstoot geven. Het is 

daarom misschien beter om van het tweede deel te zeggen dat het religieus is, 

maar dan wel op een wijzere, spirituele manier. Religie wordt dus niet 

afgewezen, maar de religie wordt gebaseerd op een dieper en meer doordacht 

begrip van religie. Het is als het ware een religie voor volwassenen. 

Laten we maar direct starten met de tekst en zien wat er wordt bedoeld. De 

tekst staat in de Taittirīya Upaniṣad en wel in hoofdstuk 2, paragraaf 8. Het is 

deze tekst die Ānandamīmāṁsā wordt genoemd en in deze tekst wordt het 

begrip geluk nader onderzocht en geanalyseerd. 

Allereerst wordt er onderzocht hoe je geluk kunt meten. Om de maat van geluk 

te kunnen analyseren en om er over te kunnen praten heb je daartoe een 

maatstaf, een rekeneenheid nodig. Immers als je iets wilt analyseren, dan zul je 

het moeten kunnen meten. En dat geldt ook voor zoiets abstracts als geluk. 

Daarom begint de Upaniṣad met het ontwikkelen van zo’n maatstaf. En als 

eerste stap wordt er een ideaal beeld van de hoogste  mate van geluk 

geconstrueerd. De Upaniṣad vraagt ons om over geluk te dromen en om na te 

denken onder welke condities we het allergelukkigst zouden zijn (voor dit 

onderzoek heb je geen geld nodig, want dromen zijn gratis en kosten je niets). 

En op die manier construeren zij een ideaal beeld van het hoogste geluk. Hoe 

gaat dat in zijn werk? 

Ik zal steeds eerst de Sanskrit tekst voorlezen zodat U een idee krijgt hoe zo’n 

oude tekst van ongeveer 4500 jaar geleden klinkt. Het begint met dat we een 

onderzoek gaan doen naar de condities voor de hoogste mate van geluk. We 

starten dus met een onderzoek naar en een analyse van Ānanda, het Sanskrit 

woord voor geluk.  

De hoogste maat van aards geluk 

En dan staat er in de tekst: ‘Yuvā syātsādhu yuvā’dhyāyakaḥ.’ De eerste 

voorwaarde om als mens gelukkig te zijn luidt dat je jong moet zijn, yuvā syāt.  

Ik kan het ook niet helpen, het staat er echt (en op dit punt wordt er door de 

oudere studenten vaak boe geroepen). De Upaniṣad windt er duidelijk geen 

doekjes om. Als je jong bent is alles beter: je bent sterk, je lichaam geneest 

sneller en je kijkt verlangend en vol optimisme uit naar wat het leven je gaat 

brengen. De eerste voorwaarde is dus dat je moet jong zijn. Maar niet alleen dat, 

je moet ook een goed iemand zijn: sādhu yuvā. Daarmee wordt bedoeld dat je 



5 

 

 

 

een nobel mens, met een goed karakter en met oprechte bedoelingen moet zijn. 

En tenslotte moet je niet alleen een jong en nobel persoon zijn, maar bovendien 

ook een zeer hoogopgeleid persoon: dhyāyakaḥ (denk hierbij aan iemand die in 

verschillende vakgebieden is afgestudeerd aan een gerenommeerde universiteit 

en die daar meerdere keren is gepromoveerd en doctorstitels heeft behaald).  

De tweede voorwaarde is: ‘āṡiṣṭho dṛḍhiṭṣṭho baliṣṭhaḥ’. Je moet dus niet alleen 

een jong iemand zijn, met een zeer goede opleiding, iemand vol goede 

bedoelingen en met een goed karakter. Daarnaast moet je ook nog fysiek sterk, 

in goede gezondheid, daadkrachtig en vol levenslust zijn. 

En de laatste voorwaarde voor geluk luidt: ‘Tasyeyam pṛthivī sarvā vittasya 

pūrṇā syāt’. Hij of zij moet ontzettend rijk zijn, zodat hij of zij echt alles kan 

krijgen wat het hart begeert en wat de wereld ook maar te bieden heeft. Dus 

niet zomaar een gewone miljonair, maar iemand die echt onnoemelijk rijk is. 

Want stel dat iemand die jong, goed opgeleid, enthousiast, etc. etc. is en dat die 

vervolgens zijn hele leven bezig moet zijn om rijk te worden. Tegen de tijd dat 

hij of zij daarin is geslaagd is het leven voorbij! Het is immers zoals iemand 

eens zei: de tragedie van ons leven is dat we onze gezondheid verspillen met 

het vergaren van rijkdom en dat we vervolgens onze rijkdom verspillen om 

weer gezond te worden. Dat kan in dit verband natuurlijk niet de bedoeling zijn. 

Neen, onze geluksvogel moet iemand zijn die met een zilveren lepel in de 

mond is geboren. 

En dan concludeert de Upaniṣad: ‘Sa eko mānuṣa ānandaḥ’. Hiermee, dus met 

het bovenstaande is de maatstaf voor de hoogste maat van het aards geluk – van 

al wat je in dat verband maar kunt bedenken - gevonden. Beschouw dit als dé 

rekeneenheid voor aards geluk, als één eenheid van aards geluk. Dit is dus het 

hoogste wat een gewoon mens maar kan bereiken, iets hogers bestaat niet. Stelt 

u zich het geluk van zo iemand eens voor. Misschien zijn er in elke generatie 

wel een of twee van zulke personen. Iemand vroeg me eens om een voorbeeld 

te geven en ik noemde toen Bill Gates. Een jonge student reageerde met: ‘maar 

dat is zó de jaren negentig, noem liever eens iemand van mijn generatie’! Ik 

weet niet of u zo gauw iemand kunt bedenken, misschien Elon Musk of 

misschien iemand anders? 

Bestaat er in de hemel een nog hogere maat van geluk? 

We hebben nu dus dé eenheid van aards geluk gevonden. Maar bestaat er 

wellicht nog iets dat dat te boven gaat? En in het eerste deel van de Veda's (dat 

handelt over de godsdienst als zodanig) wordt daarover gezegd: ja, je kunt nog 

meer geluk verkrijgen! Maar niet hier op deze aarde. In deze wereld kunt u 

maximaal de bovengenoemde maat van geluk bereiken, maar nooit meer dan 



6 

 
dat. Er bestaat echter nog een andere soort van geluk. Er bestaat namelijk een 

hemel met daarin ook nog andere werelden, geloof daar in!  

In het Hindoeïsme, maar ook in het Boeddhisme wordt geloofd in een 

uitgebreid stelsel van hemels. Deze hemels zijn echter niet bijzonder spiritueel 

van aard. Het zijn vooral plaatsen waar als het ware eeuwig feest wordt gevierd 

en waar het altijd goed vertoeven is. Er zijn dus al die verschillende hemels 

waar ze het in de Veda's en ook in de geschriften van het Boeddhisme en van 

het Jaïnisme over hebben. Je kunt het je voorstellen als bovenaardse paradijzen. 

En je zou het overlijden in dat verband misschien kunnen beschouwen als een 

verhuizing van een volksbuurt naar een villawijk. 

Wat maakt dat voor verschil? Nou, zo wordt er dan gezegd, voor het ervaren 

van geluk heb je drie dingen nodig: je hebt een lichaam ‘śarīra’ nodig; verder 

heb je een ding nodig waar je van geniet ‘vişaya’. Bijvoorbeeld: muziek, dans, 

lekker eten, leuke dingen om te doen, met vakantie gaan, etc. Vişaya zijn dus al 

die dingen in de externe wereld die ons plezier geven. Maar tenslotte heb je 

ook nog een omgeving nodig! De omgeving wordt ‘loka’ (de wereld) genoemd. 

Dus het gaat om śarīra, vişaya en loka. Wat je nodig hebt is een lichaam om van 

bepaalde dingen te kunnen genieten en een wereld waarin dat genieten plaats 

kan vinden. En dat de wereld belangrijk is, dat blijkt bijvoorbeeld uit het feit 

dat je voor precies hetzelfde kopje thee in een heel duur hotel veel meer moet 

betalen dan in een stalletje langs de weg. Je bent dezelfde persoon en het is 

hetzelfde kopje thee, alleen de omgeving is anders. Ze laten je dus voor de loka, 

voor de omgeving betalen! 

Er wordt dus geloofd dat je na het overlijden overgaat naar hogere loka's, naar 

hogere werelden, naar betere omgevingen. En daar kun je genieten van 

bovenaards geluk in de vorm van meer exquise en van nog verfijndere 

genoegens dan in deze wereld mogelijk zijn. En voor dat genieten heb je een 

‘beter’, een hemels lichaam nodig. Het idee van een uitgebreid stelsel van 

steeds betere hemels behoort tot het gedachtegoed van de oude religies. Maar 

nogmaals, bedenk wel dat ze niet bijzonder spiritueel van aard zijn. Maar het 

zijn beslist heel fijne en leuke plekken om naar toe te gaan!  

Dus dit is in grote lijnen wat de mensen geloofden: ik probeer hier in dit leven 

gelukkig te zijn en daarvoor is het noodzakelijk om jong, gezond, goed 

geschoold, rijk, levenslustig te zijn en om zinnige bezigheden te hebben. En 

omdat ik in mijn religie geloof weet ik bovendien ook dat ik na dit leven naar 

de hemel zal gaan, alwaar ik nog gelukkiger zal zijn dan ik hier op aarde ooit 

was. Dus zo dachten zij over ‘geluk’. Het betreft dus niet alleen het aardse 



7 

 

 

 

geluk, maar bovendien ook het bovenaardse (post mortem) geluk van het hele 

scala aan hemels.  

En hoe kom je dan in je die hemels? In de Veda’s wordt daarover gezegd dat je 

daartoe de diverse Vedische rituelen moet uitvoeren en dat je veel goed karma 

moet verdienen door aardig te zijn voor andere mensen, door geld aan je kerk 

te schenken, etc., etc. Met andere woorden doe al die goede dingen die de 

godsdienst je voorschrijft. En op die manier vergaar je ‘verdiensten’, wat in het 

Sanskrit puṇya wordt genoemd en dankzij deze puṇya ga je dan na de dood 

naar die leuke plaatsen toe. 

Maar hoe weet ik eigenlijk of die hemels wel echt bestaan en hoe weet ik nou 

zeker dat ik daar naar toe zal gaan? Wie of wat geeft mij daartoe een garantie? 

De garantie is een kwestie van erin geloven! En mocht het onverhoopt niet zo 

blijken te zijn dan zul je daar de swami, de priester of de dominee in ieder 

geval helaas niet op kunnen aanspreken! Het is dus iets waarin je moet geloven! 

En de mensen geloofden het ook echt en ook vandaag de dag wordt dat door 

veel mensen geloofd. 

Innerlijk geluk 

Als je als monnik in een klooster wilt intreden dan moet je niet alleen het 

aardse leven verzaken, maar ook het bovenaardse leven. Om als monnik te 

worden toegelaten moet je de gelofte afleggen dat je spirituele verlichting zult 

nastreven en je belooft dan onder meer dat je het nastreven van aards geluk èn 

dat je het nastreven van ‘bovenaards’ geluk van de hemel zult verzaken.  

Ik herinner me een zeer ervaren en wijze monnik die met ons de Upaniṣads (het 

tweede deel van de Veda's) behandelde. En op een keer sprak hij over het 

verzaken van het aardse geluk en over het verzaken van de hemelse geneugten. 

En de meesten van ons reageerden onmiddellijk met te roepen: ‘o, maar 

natuurlijk verzaken wij dat allemaal! Wij verlangen echt niet naar de hemel.’ 

Waarop hij op zijn beurt zei: ‘Dat jullie dit zeggen bewijst alleen maar dat jullie 

niet in de hemel geloven. Het is wel erg makkelijk om de hemel te verzaken als 

je er niet in gelooft! Jullie kunnen nog niet eens de verleiding van een reep 

chocolade weerstaan en daarom hebben jullie echt geen enkel recht van 

spreken ten aanzien van de hemelse genoegens!’ 

Hoe het ook zij, in de moderne tijd zijn er inderdaad veel mensen die niet meer 

in een hemel geloven, maar er zijn tegelijkertijd toch ook nog veel mensen die 

er wèl degelijk in geloven. In dit verband hebben we tot nu toe uitsluitend over 

het aardse en het bovenaardse geluk gesproken.  



8 

 
We komen nu op een kantelpunt, want het tweede deel van de Veda's (de 

Vedānta) slaat een andere richting in. En het begint met een verhaal over een 

hond en dat verhaal is speciaal bedoeld voor degene die het geluk nastreeft 

door op zoek te gaan naar aardse genoegens en die ook in de hemel van 

soortgelijke genoegens hoopt te mogen genieten.  

Er was eens een hondje die op een bot kauwde. En hij kauwde zo lang op het 

bot tot dat er op een gegeven moment door al dat gekauw een wondje in zijn 

mond ontstond. En het hondje proefde toen de smaak van zijn eigen bloed, 

maar wat hij bij zichzelf dacht was: wat smaakt dit bot toch fantastisch lekker! 

En omdat hij nu eenmaal een hond was, begroef hij het bot zorgvuldig. En zo af 

en toe - als hij weer eens wilde genieten - groef hij het bot op en begon er weer 

net zo lang op te kauwen tot hij weer die lekkere smaak in zijn mond kreeg. 

Het hondje dacht steeds weer dat de lekkere smaak van het bot afkomstig was, 

maar dat was echter niet zo: hij proefde de smaak van zijn eigen bloed! 

Een denkfout? 

Het is misschien een beetje een wreed verhaal, maar de Veda's (de Upaniṣads) 

vertellen ons dat het bij ons in feite ook hetzelfde werkt! Welke genoegens we 

ook maar in de externe wereld opdoen en ongeacht de bron van die genoegens 

(uit voedsel, muziek, kunst, dansen, of uit het nastreven van onze grootste 

levensdoelen, etc., etc.) èn welke genoegens we ook maar later in een van de 

hemels hopen te smaken: al dat plezier zit niet ergens buiten ons en evenmin zit 

het in de hemel. Het is steeds ons eigen plezier dat we ervaren! Je proeft de 

smaak van je eigen Zelf! 

Volgens de Vedānta zijn we niet dit lichaam (śarīra) en we zijn zelfs ook niet 

het subtiele lichaam van de geest, de ideeën, het intellect, de emoties, etc. 

Voorbij het fysieke lichaam en voorbij de geest (door beide te transcenderen) 

zijn we onveranderlijk bestaan, bewustzijn en gelukzaligheid. In het Sanskrit: 

sat, cit ānanda. We zijn zuiver bestaan, zuiver bewustzijn en zuiver geluk.  

Vandaag spreken we met name over het aspect van het zuivere geluk en niet 

over de aspecten van het bestaan, respectievelijk het bewustzijn. En hoewel we 

zelf het geluk als zodanig zijn, wat er in de praktijk gebeurt is het volgende: we 

ervaren wensen en die wensen maken dat we iets willen. We willen iets omdat 

we ons beperkt voelen en daarom denken we pas gelukkig te kunnen zijn àls ik 

die film heb gezien, of àls ik op die vakantie ben geweest, of àls ik een relatie 

met die persoon heb gekregen, etc. Het zijn echter allemaal slechts ideeën die 

in de geest oprijzen en de Vedānta leert ons dat dàt ons eigen innerlijk geluk 

versluiert. Het bedekt ons geluk, we zijn ons dan niet langer bewust van ons 

geluk en we ervaren het geluk niet meer.  



9 

 

 

 

Wat we wel ervaren is de ontevredenheid in onze geest! En dat maakt dat we 

vervolgens een hoop moeite gaan doen om onze wensen in vervulling te laten 

gaan. En het maakt daarbij in beginsel niet uit of het nu gaat om een ‘kleine’ 

wens zoals een stukje taart, of dat het gaat om ‘grote’ wensen op bijvoorbeeld 

het vlak van de kunst, op het vlak van de muziek of op het vlak van het 

zakenleven. 

En àls we dan tenslotte ons doel hebben bereikt en àls onze wens in vervulling 

is gegaan, dan komt die ontevredenheid in onze geest een tijdje tot rust. De 

spanning in de geest lost voor eventjes op. En het geluk van ons eigen Zelf - sat, 

cit, ānanda - straalt dan voor een kort moment, als het ware in een flits door de 

kalme geest heen. En dàt ervaren we als vreugde!  

Maar de fout die we maken is dezelfde als de fout van dat hondje! We denken 

namelijk dat het stukje taart ons gelukkig maakt: elke keer als ik gelukkig wil 

zijn moet ik dus een taartje eten. Of we denken dat het die ene persoon is die 

ons gelukkig maakt, of dat het dit huis, of deze activiteit, of deze baan is, etc.  

Dat is echter niet waar. Het is ons eigen innerlijk geluk. En onze dagelijkse 

praktijkervaring bewijst dat ook. Als het ene stukje taart me gelukkig zou 

maken, dan zouden twee stukjes taart me toch nog gelukkiger maken? Maar dat 

is ook zo, Swami! Ok, maar wat gebeurt er als U drie, vier, vijf ……. stukjes 

taart opeet? Wordt U dan ook drie, vier of vijf keer gelukkiger? En U zegt dan 

misschien: ja, ik word nog wel gelukkiger van elk extra stukje, maar wel steeds 

wat minder.  

En dat komt overeen met wat op elke economische faculteit in de eerste 

economieles wordt onderwezen: de wet van de verminderende meeropbrengst. 

Je wordt gelukkig als je iets krijgt waar je naar verlangt. En telkens als je daar 

meer van krijgt wordt je gelukkiger. Maar elke keer als je iets meer krijgt, 

wordt de vreugde die je daaraan ontleent wel steeds iets minder! De 

meeropbrengst in termen van geluk wordt steeds kleiner.  

Zo wordt de wet van de verminderende meeropbrengst dus uitgelegd. En 

duizenden jaren geleden vertelt de Vedānta ons al dat dit bij ieder van ons 

inderdaad zo werkt. Kijk maar naar je eigen ervaring, als een bepaald ding ons 

gelukkig maakt, wordt je dan naar evenredigheid gelukkiger als je er meer van 

krijgt? Hoe meer je er van hebt, des te gelukkiger zal je worden! Maar dat is 

niet waar. Als iemand je zou dwingen om vijf, of tien stukken taart op te eten 

dan wil je er op een gegeven moment graag van door en zul je wellicht moeten 

overgeven.  

Hoe kan het toch dat een en hetzelfde ding je de ene keer gelukkig maakt en 

een andere keer niet? Nou dat komt omdat het geluk niet in het ding zit! Het is 



10 

 
namelijk niet dat ding dat je gelukkig maakt. Het geluk dat we ervaren straalt 

vanuit ons eigen innerlijk naar buiten. 

Misschien zegt U nu wel: ok, laat het dan zo zijn dat het geluk vanuit mijn 

eigen innerlijk naar buiten straalt. Maar dan heb ik dat stukje taart toch nog 

steeds nodig om mijn innerlijk geluk naar buiten te laten stralen! Met andere 

woorden ik heb die taart en die andere externe dingen nog wel steeds nodig om 

gelukkig te zijn!  

We moeten de geest tot kalmte brengen 

Maar op dit punt zal een verstandig iemand denken: wacht eens even. Àls het 

geluk in mijzelf zit en àls waar ik al mijn hele leven naar zoek altijd al in 

mezelf zit, maar dat mijn geluk steeds door mijn rusteloze geest (met al zijn 

gedachtebewegingen en wensen) wordt versluierd, is het dan misschien niet 

een slimmere manier om gelukkig te zijn door mijn rusteloze geest tot rust te 

brengen en al die wensen los te laten? In plaats van dat ik me in de externe 

wereld voortdurend moet inspannen om mijn wensen te bevredigen en – als 

mijn wensen dan tenslotte worden bevredigd - daarmee alleen maar te bereiken 

dat mijn geest tijdelijk tot rust komt? 

Iemand zei eens dat de hele economie van onze consumptiemaatschappij 

slechts wordt aangedreven door de psychologische krachten van het opbouwen 

van spanning enerzijds en van het wegvloeien van spanning anderzijds. Je 

bouwt een spanning op in de vorm van een wens (bijvoorbeeld doordat je een 

advertentie leest) en zodra je die wens hebt vervuld vloeit de spanning weer 

weg. Dat wegvloeien van die spanning geeft mij dan een geluksgevoel.  

Dat is onze gebruikelijke manier om in de externe wereld een geluksgevoel te 

verkrijgen. Maar stel je nu eens voor dat ik in staat zou zijn om die wensen los 

te laten. En stel je eens voor dat ik in staat zou zijn om de onrust in mijn geest 

tot rust te brengen, zodat deze sereen en kalm wordt: zou ik dan niet gelukkig 

zijn?  

Als deze theorie van de Vedānta klopt, zou ik die dan misschien niet eens 

moeten uitproberen? En de Vedānta zegt: ja, dat is precies wat een verstandig 

iemand zou moeten doen! Als je het met de Vedānta eens bent dat jij niet het 

lichaam en niet de geest bent en dat je niet beperkt bent tot wat de lichamelijke 

en de mentale processen vermogen, maar dat je in waarheid een onveranderlijk, 

onsterfelijk bewustzijn bent - een geest voorbij het lichaam en de geest - in dat 

geval zal het tot rust brengen van je geest en het loslaten van je wensen een 

veel slimmere manier zijn om van het geluk te genieten dat al van jou is, want 

dat geluk dat ben jij zelf. En daar kom je alleen maar achter als je het 

uitprobeert. 



11 

 

 

 

Ik wil U in dit verband iets over mijn eigen leven vertellen. Namelijk over een 

van de redenen waardoor ik werd geïnspireerd om monnik te worden. Dat had 

te maken met het klooster dat in de buurt van mijn ouderlijk huis staat: en daar 

zag ik van die mensen gekleed in rare oranje jurken…  

Deze mensen hadden geen auto, zoals mijn vader die wel had. Zij hadden geen 

baan, zoals mijn vader die wel had. Zij vormden geen gezin, zoals mijn moeder 

en vader dat wel deden. Zij behoorden niet tot een grote familie. Zij gingen niet 

naar een restaurant om daar lekker te eten als ze daar zin in hadden. Zij kochten 

geen eten bij een afhaalrestaurant als zij daar zin in hadden. Zij gingen niet op 

vakantie. De meeste tijd mediteerden zij en hielpen zij andere mensen.  

En wat me trof was dat zij de gelukkigste mensen waren die ik ooit had gezien. 

Ik was destijds nog maar een schooljongen en ik snapte niet waarom zij geen 

interesse toonden voor al die dingen die mijn ouders gedurende hun leven – 

met meer of minder succes - probeerden te verwerven. En toch waren ze 

gelukkig! 

Dat bewijst de waarheid van het essentiële idee dat het geluk niet afhangt van 

uiterlijke dingen of van externe activiteiten, maar dat het geluk van binnen zit. 

Het is je ware aard die zich laat zien op voorwaarde dat je je geest tot kalmte 

weet te brengen. 

God is het doel van het leven 

Ik ga nu weer verder met de tekst van de Upaniṣad en daarin staat: het 

bovenaards geluk is misschien wel honderd keer groter dan het aardse geluk 

van die eerder genoemde rijke en jonge persoon. Maar zij die echt overtuigd 

zijn van de Vedānta, zij die de spirituele weg bewandelen en echt spiritueel zijn, 

die mensen kunnen ook net zo gelukkig zijn. En dan wordt niet het aardse 

geluk van die rijke persoon bedoeld, maar dan wordt zijn honderd keer zo grote 

bovenaardse geluk bedoeld. En dàt geluk kun je al op deze aarde bereiken als – 

en ik citeer – ‘Te ye ṡataṁ manuṣyagandharvāṇāmānandāḥ. Sa eko 

devagandharvāṇāmānandaḥ. Ṡrotriyasya cākāmahatasya.’ 

Met ‘śrotriya’ wordt iemand bedoeld die geheel overtuigd is van de Vedānta en 

die ervan overtuigd is dat we niet slechts het lichaam en de geest zijn. Iemand 

die ervan overtuigd is dat er in ons een spirituele werkelijkheid bestaat, een 

spirituele werkelijkheid die de beperkte mens die we lijken te zijn transcendeert. 

En dat is ons doel: het ontdekken van die spirituele werkelijkheid, het 

ontdekken van onze ware identiteit. Dàt zou richting moeten geven aan ons 

leven (en nu praat ik vanuit het perspectief van de weg van kennis, maar 

hetzelfde gaat ook op voor het pad van toewijding als iemand ervan overtuigd 

is dat God bestaat). 



12 

 
Iemand vroeg eens: wat is de essentie van de leer van Ṡrī Rāmakṛṣṇa? De 

essentie is ten eerste: dat God bestaat en dat God de werkelijkheid is. Ten 

tweede: dat we kunnen God kunnen realiseren en kunnen ervaren. Ten derde: 

dat het ervaren van God het doel is van het leven. 

Dus als je vraagt wat is het doel van het leven, dan is het antwoord: het ervaren 

van God. Iemand zou dan wellicht kunnen zeggen: dat mag dan misschien 

jouw levensdoel zijn, maar voor mij gaat dat beslist niet op. Mijn levensdoelen 

zijn het afronden van mijn studie, het ontwikkelen van mijn bedrijf en ervoor 

zorgen dat het goed gaat met mijn gezin. Dàt zijn mijn levensdoelen! 

En dan stelt de Upaniṣad je de vraag: ‘en wat hoop je daarmee te bereiken?’ 

Jouw antwoord daarop is dan vermoedelijk: ‘nou, ik probeer gelukkig te 

worden’. En als reactie daarop zegt de Upaniṣad: God is gewoon een andere 

naam voor dàt geluk dat jij nastreeft! God is het ultieme, eeuwige, 

onveranderlijke geluk dat alle narigheid van deze wereld overstijgt.  

Met andere woorden het realiseren van God is het doel van het leven. De 

Upaniṣad geeft je dus niet het advies dat het je levensdoel zou moeten zijn en 

er wordt jou ook niets opgedrongen: de Upaniṣad zegt gewoon dat je dat je God 

al aan het realiseren bent! Als je je er niet van bewust bent dat dat hetgeen is 

wat je nu doet, dan heet dat ‘leven’. En als je je er wel van bewust bent dat dat 

hetgeen is wat je nu doet, dan heet dat ‘spiritualiteit’!  

Het doel van het leven is het realiseren van God. Wiens leven? Het is het doel 

van jouw leven en dat van iedereen. Jij weet dat nu, omdat je hier naar deze 

lezing gekomen bent. Maar het geldt evenzogoed voor iedereen die hier nu niet 

aanwezig is: zij beseffen het niet, maar op allerlei indirecte manieren - namelijk 

door middel van het aards geluk - streven ook zij hetzelfde na. 

Dus ik ben er van overtuigd dat het doel van ons leven is gelegen in het 

realiseren van God, in spirituele bevrijding, verlossing mokṣa, nirvāṇa, , of hoe 

je ook maar wilt noemen. Maar daar komt nog een ander zeer belangrijk ding 

bij: ‘cākāmahatasya’. Je moet afstand doen van dat dwaze nastreven van het 

aardse geluk in de externe wereld. Je moet niet langer op het bot blijven 

kauwen.  

Want dat zoeken naar geluk door middel van externe dingen is immers 

gebaseerd op de misvatting dat mijn geluk in die dingen besloten zou liggen. 

Maar waarom zou ik dat najagen als ik zeker weet dat mijn geluk in mijn eigen 

binnenste besloten ligt en van daaruit naar buiten straalt? Waarom zou ik dat 

nog doen? Op grond waarvan? 



13 

 

 

 

Daarom moet de spirituele ‘zoeker’ daar afstand van nemen, maar je hoeft 

daarom nog geen monnik of non te worden! Het gaat ook prima samen met een 

maatschappelijk levenspatroon: de een heeft bijvoorbeeld een gezin en een 

ander heeft een baan. Niet iedereen hoeft een monnik of non te worden, 

natuurlijk niet. Maar diep van binnen moet je wel zoiets als een monnik of non 

worden die op zoek is naar spirituele realisatie. En de Upaniṣad zegt dat jouw 

geluk - àls je dat doet – net zo groot is als het geluk dat onze jonge, succesvolle 

rijkaard na zijn dood in de hoogste hemel ten deel zal vallen, namelijk zijn 

aardse geluk x 100. En dàt geluk krijg je onmiddellijk! 

Dat geldt dus voor diegene die een ‘vedāntische’ levensstijl navolgt, die het 

‘vedāntische’ levensdoel nastreeft. die dus een spirituele ‘zoeker’ is geworden, 

die zich spirituele realisatie ten doel stelt en die zich de vraag stelt: ‘wie ben ik’. 

Ik zou God willen ontdekken en ik zou God in mijn leven willen ervaren.  

De Upaniṣad zegt dat je dat tot je enige levensdoel moet maken. Het mag niet 

een van de vele items zijn op jouw to-do lijstje. Een lijstje dat er misschien zo 

uit zou kunnen zien: nummer een op de lijst is dat ik naar de bouwmarkt moet 

om een paar dingen te kopen, nummer twee is dat ik de kinderen naar school 

moet brengen en nummer drie op de lijst is dat ik God moet realiseren. Zo 

werkt het niet.  

Karma Yoga, de weg van handeling 

Je enige levensdoel is dat je God wilt realiseren. En al het andere in je leven, 

zoals het naar de bouwmarkt gaan of het naar school brengen van je kinderen, 

dat alles moet je integreren in je spirituele leven. En geloof me, je kunt al die 

dingen transformeren tot een spirituele oefening. Het opvoeden van je kinderen 

als een spirituele oefening? Ja, dat is mogelijk! Boodschappen doen als 

spirituele oefening? Ja, ook dat is mogelijk! 

En als je deze spirituele weg wilt bewandelen, wat doe je dan in concreto? Nou 

dan doe je wat ‘spirituele oefeningen’ wordt genoemd. Een spirituele oefening 

is bijna geheel tegengesteld aan hetgeen in de externe wereld wordt gedaan. 

Meestal wordt er gedacht dat als ik voor mijzelf werk, voor mijn carrière en 

voor mijn gezin, dat ìk dan gelukkig word. Maar de Vedānta leert ons dat 

iemand die het spirituele pad bewandelt dat omdraait! Werk niet voor jezelf, 

maar werk voor de volle honderd procent altruïstisch. Werk voor het geluk van 

anderen. En die anderen maken misschien deel uit van de kleine groep van je 

gezin, maar het kan ook in de vorm van jouw inzet voor de gemeenschap of 

jouw inzet voor de gehele wereld. 

Dag Hammarskjold (de in 1961 verongelukte Secretaris Generaal van de VN) 

schreef onder andere het volgende in zijn dagboek: echt houden van één 



14 

 
persoon en je inzetten om die ene persoon gelukkig te maken is spiritueler dan 

het beroepshalve leiding proberen te geven aan de Verenigde Naties. Het is 

natuurlijk prima als je je inzet voor het bestuur van de gehele wereld, maar echt 

en ten diepste houden van (al is het maar) één persoon en te proberen om die 

persoon (of die paar personen) gelukkig te maken, dat is pas echte spiritualiteit! 

Karma yoga houdt in dat het doel van je activiteiten geheel wordt omgedraaid. 

Maar je doet nog steeds hetzelfde, of het nou is dat je lesgeeft op school, of dat 

je voor je gezin zorgt, of dat je hier in de aśram werkt, of wat het dan ook maar 

is dat je doet. Maar al dat werk wordt nu verricht om God een plezier te doen. 

In het christendom bestaat de uitdrukking: ‘we doen het werk van de Heer’. 

Met andere woorden: het is niet ‘mijn’ werk. Ik doe mijn werk als een ritueel, 

als een offer aan God. 

Dat is dus één aspect van de spirituele oefening, maar wel een heel belangrijk 

aspect. Een spirituele oefening is niet het met gesloten ogen doen van een 

meditatieoefening en dan te denken dat dàt spiritueler is dan ervoor te zorgen 

dat de planten in de tuin water krijgen.  

Ik hoorde eens het volgende verhaal over Swami Cindakam een zeer wijze en 

ontwikkelde monnik van onze kloosterorde. Hij wilde (in India, in een plaats in 

het vroegere Bengalen dat nu West-Pakistan heet) monnik worden en daarom 

trad hij als novice in bij het klooster dat destijds geleid werd door Swami 

Akhanandaji  een volgeling van Ṡrī Rāmakṛṣṇa. Er wordt verteld dat hij als 

jonge novice zich ‘s morgens eens een keer versliep en dat hij daarom de 

ochtend-meditatie miste. Hij dacht dat het misschien dan maar het beste zou 

zijn om zijn na het ontbijt te mediteren. Zo gedacht, zo gedaan en ’s morgens 

om een uur of tien zat hij geheel ontspannen te mediteren. Swami Akhanandaji 

zag hem daar mediteren en zei tegen een andere novice: ga gauw naar hem toe 

en zeg hem dat hij - in plaats van dat hij daar de tempel zit te vervuilen - als de 

wiedeweerga naar buiten gaat om de planten in de tuin water te geven! Wat is 

dan wel een spiritueel leven? Dat is weten waarvoor je iets doet!  

Ik herinner me dat ik een paar jaar geleden een keer in India op een vliegveld 

was aangekomen, alwaar ik op een andere vlucht moest overstappen. Het was 

al erg laat in de avond en ik was de enige reiziger die daar in de transit-hal op 

zijn vliegtuig wachtte. Het aanwezige beveiligingspersoneel (die de taak 

hadden om de reizigers te controleren en hen te fouilleren) had daar dus niet 

veel te doen en aan mijn kleding zagen zij natuurlijk dat ik een Swami was. En 

nadat de leidinggevende mij had gefouilleerd, zei hij: ‘O Swami, wilt U 

alstublieft een toespraak voor ons houden?’ Wat, hier en nu?? Het is bijna 

middernacht! ‘Jawel, maar dat maakt toch niets uit. Wat let U’? En ik moest op 

een verhoging (een plateau die ze bij het fouilleren gebruiken) gaan staan en al 



15 

 

 

 

het personeel, bij elkaar zo’n 10 mannen en vrouwen, werd door die 

leidinggevende opgetrommeld om naar mijn toespraak te komen luisteren. En 

ik vroeg me af waar ik het over zou kunnen hebben. De leidinggevende was 

een Hindi-sprekende meneer uit Uttar Pradesh en ik vroeg hem: ‘Voor U ’s 

morgens Uw huis verlaat om naar Uw werk te gaan, aanbidt U dan eerst de 

Heer?’ En hij antwoordde in het Hindi:: Jazeker, voor ik ’s morgens naar mijn 

werk ga vereer ik altijd eerst de Heer Hanuman’ En wat doet U dan precies? En 

hij zei: ik leg dan altijd een paar bloemen bij zijn voeten neer. En ik zei tegen 

hem: ‘wat U zou moeten doen is dat elke keer dat U hier op het vliegveld 

iemand moet controleren en moet fouilleren U zich dan in Uw gedachten zou 

moeten voorstellen dat U een extra bloem bij de voeten van de Heer neerlegt. 

Doe Uw werk dus naar beste kunnen, wees vriendelijk en behandel de mensen 

met geduld: en offer deze prachtige bloem in gedachten aan de Heer. En dat 

moet U gedurende de hele dag doen’. En die meneer werd me toch blij en hij 

zei in het Hindi: "wat geweldig, op deze manier kan ik dus de hele dag de Heer 

vereren?" Ja, op deze manier kunt U gedurende de hele dag de Heer vereren! 

Dat wordt dus bedoeld met het spiritualiseren van je werk. 

Bhakti Yoga, de weg van toewijding 

Ook liefde kan worden gespiritualiseerd. De energie in Uw hart neemt de vorm 

aan van ‘ik wil, ik begeer, ik verlang, ik voel liefde en passie’. Liefde stroomt 

in de vorm van ‘ik wil dit en ik wil dat’ op een honderdtal manieren naar de 

wereld uit. Het spiritualiseren van liefde houdt in dat U die liefde samenbundelt 

en naar de Heer kanaliseert: ik heb God lief. 

Van C.S. Lewis komt de volgende beroemde definitie van godsdienst: ‘verliefd 

worden op God’. Op dezelfde manier dat je op iemand verliefd kunt worden, 

kun je ook verliefd worden op God. En God mag elke naam en vorm krijgen 

die jij maar wilt: Kṛṣṇa, Kali, Jezus, dat maakt allemaal niets uit. Dat is Bhakti 

Yoga, de Yoga van toewijding. Dat is precies wat iemand die een spiritueel 

leven leidt doet: hij zet alle aardse liefde om in liefde voor God. Betekent dit 

dat zo iemand dan niet langer van mensen houdt? Natuurlijk houdt die persoon 

nog steeds van de mensen, maar hij of zij ziet de Heer in de mensen. 

Van Ṡrī Rāmakṛṣṇa komt de uitspraak: ‘mijn’ neef of ‘mijn’ kleinkind is māyā. 

Het herkennen van mijn baby Kṛṣṇa in alle mensen is ‘daya’. Hij maakt dus 

een onderscheid tussen spirituele liefde en aardse liefde. ‘Mijn’ kind, ‘mijn’ 

neef, ‘mijn’ kleinkind, ‘mijn’ vrienden, mijn broers en zussen: dat is aardse 

liefde. Maar zij allen zijn mijn Heer! Zij zijn allemaal alleen maar mijn Heer 

die zich toont als mijn kinderen, als mijn familie, als alle overige mensen, ja 

zelfs als mijn vijand. Ik hou daarom van iedereen, want in werkelijkheid zijn 



16 

 
zij mijn Heer. Bhakti Yoga is dus het omzetten van je passies, van je wensen en 

je begeertes tot liefde voor God. 

Rāja Yoga en Jñāna Yoga, meditatie en de weg van kennis 

Een andere spirituele oefening heet Rāja Yoga. Onze gedachten verspreiden 

zich gedurende de hele dag over de wereld. Iemand heeft eens gezegd dat we 

elke dag, in de tijd dat we wakker zijn, ca. 16000 verschillende gedachten 

hebben. Denkt U zich dat eens in. In de externe wereld zijn heel veel 

verschillende dingen. En de meeste van onze gedachten komen voort uit onze 

gewoontes, het zijn repeterende patronen die we ons onbewust hebben 

gevormd. En de meeste ervan zijn nutteloos en onsamenhangend, de geest 

springt als het ware van de hak op de tak. Daar zouden wij mee moeten 

ophouden: we dienen onze gedachten in de richting van God, van het Zelf (of 

hoe U het ook maar noemen wilt) te kanaliseren! En dat doen we door de 

oefening van meditatie, waarmee we controle krijgen over de gedachtestroom 

in onze geest. Nu is het zo dat we geen controle over de geest hebben. 

Stel dat U ergens in een andere stad een appartement bezit. En een vriend (die 

naar die stad toe moet) vraagt aan U of hij in die stad misschien gebruik mag 

maken van Uw appartement. U zegt: dat is prima, maar ik heb de zorg voor het 

appartement in handen gegeven van een beheerder. Ik zal U daarom een brief 

voor de beheerder meegeven, waarin ik schrijf dat U mijn vriend bent en dat U 

het appartement mag gebruiken. En Uw vriend gaat naar het appartement toe, 

belt aan en een paar grote en onguur uitziende kerels doen de deur open: wat 

komt U hier doen? Ik heb hier een brief van de eigenaar waarin hij mij toestaat 

om in het appartement te verblijven. Ik verzoek U daarom om mij het 

appartement te laten gebruiken. Maar de mannen pakken hem de brief af, 

scheuren deze in stukjes en gooien Uw vriend op straat. En kunt U dan nog 

zeggen dat U nog steeds de baas bent over Uw appartement? Neen, het is in 

beslag genomen door een paar indringers. 

En zo werkt het ook voor wat betreft onze geest. We hebben al vele jaren lang 

onze gedachten de vrije teugel gegeven om te doen wat ze willen. En daarom 

ga ik nu naar een guru toe en die geeft mij een mantra. En ik vertel aan mijn 

geest: hier is de mantra en die mag de geest een tijdje gebruiken. Maar al die 

talloze gedachten die ik al jarenlang heb gecultiveerd komen meteen 

tevoorschijn, grijpen de arme mantra en schoppen hem eruit. Ze laten de 

mantra niet toe. We hebben nu dus beslist geen controle over de geest! 

We kunnen de controle over de geest weer heroveren door de gedisciplineerde 

toepassing van de oefening van meditatie. Deze oefening heet Rāja Yoga, die 

vanzelfsprekend voorafgegaan wordt door Jñāna Yoga. Jñāna Yoga is de weg 



17 

 

 

 

van kennis, waarin we ons proberen te realiseren dat we bestaan, bewustzijn en 

gelukzaligheid zijn. En dat we niet dit fysieke lichaam en deze geest zijn. Zo 

ziet het leven van een spirituele zoeker (iemand die zich afkeert van het 

najagen van aards geluk en daarvoor in de plaats het spirituele geluk nastreeft) 

er dus uit.  

De keuze tussen twee sporen naar geluk: śayānanda en bhajānanda 

Je hebt dus een keuze tussen twee sporen. Het ene spoor is te proberen om nu 

hier op aarde gelukkig te zijn en te proberen om na de dood in de hemel te 

komen; te proberen om hier een prettig leven te leiden en om ook na de dood 

een prettig leven te leiden. In dat geval beschouw ik mezelf als een beperkt 

individu die smacht naar het aardse geluk en die dit geluk probeert te 

verwerven. 

Het tweede spoor is dat ik overtuigd ben van wat de spirituele meesters leren: 

de spirituele meesters van de diverse godsdiensten in het algemeen en die van 

de Vedānta meer in het bijzonder. Zij leren ons: ik ben bestaan, bewustzijn en 

gelukzaligheid. Hoe realiseer ik dat? Ik besteed mijn leven niet aan het najagen 

van aards geluk, maar ik besteed mijn leven aan Karma Yoga, Bhakti Yoga, 

Rāja Yoga en Jñāna Yoga. De weg van altruïstische handeling, de weg van 

liefde voor God, de weg van meditatie en de weg van kennis. 

Als U voor het spirituele spoor kiest, moet U natuurlijk niet achteraf gaan 

klagen dat het spirituele spoor weliswaar prima is, maar dat het andere spoor 

waar Uw vriend voor heeft gekozen beslist toch ook zo zijn voordelen heeft. 

Het gaat hem nu namelijk erg voor de wind: hij rijdt nu in het nieuwste model 

van de Tesla en hij heeft bovendien ook het nieuwste model van de i-phone! 

Terwijl ik daarentegen op het punt sta om mijn huis te verliezen en ik dus 

waarschijnlijk binnenkort dakloos ben. Neen, je moet daar niet over klagen en 

je moet evenmin proberen om beide sporen (het aardse spoor en het spirituele 

spoor) met elkaar te combineren. 

Als je eenmaal voor het spirituele spoor hebt gekozen, dan hoef je heus geen 

afstand te doen van wat je bezit en je hoeft ook je familie niet te verstoten. Het 

maakt ook niet uit of je nu in een Aśram woont of dat je bij je gezin woont. 

Waar het om gaat is dat je niet langer probeert om daar je geluk aan te ontlenen 

en dat je niet langer probeert om steeds meer bezit te vergaren. Je transformeert 

dat in een eenvoudige en spirituele levensstijl. Daarmee wil ik natuurlijk niet 

zeggen dat het de bedoeling is om dakloos te worden, want situaties van diepe 

ellende of van extreme armoede zijn ook slecht voor de ontwikkeling van 

spiritualiteit. En ook voor nonnen en monniken geldt dat zij het niet zonder 

kloosters kunnen stellen! 



18 

 
Bij het bovenstaande zijn de volgende twee kanttekeningen op zijn plaats. 

Neem iemand die op de aardse manier het geluk nastreeft (in de vorm van geld, 

in de vorm van wereldse genietingen, etc.) en stel dat die persoon een klein 

beetje spiritualiteit ontwikkelt: hij of zij bidt af en toe tot God, hij of zij 

mediteert af en toe en misschien gaat hij of zij zelfs wel eens naar een lezing 

over Vedānta…. Dat is gunstig voor die persoon! Zelfs dat kleine beetje 

spirituele inspanning heeft al een positief effect. Of zoals Kṛṣṇa in de Bhagavad 

Gītā tegen Arjuna zegt ‘Zelfs voor de meest materieel ingestelde persoon geldt 

dat hij of zij baat heeft bij elke kleine spirituele oefening. Dat is goed! Dat is 

dus mijn eerst opmerking: iemand die zich op het eerste, aardse spoor bevindt 

kan toch baat hebben bij spirituele oefeningen van het tweede, spirituele spoor. 

Des te meer spirituele oefening, des te groter het profijt. 

Maar - en dat is mijn tweede opmerking – andersom gaat dat niet op! Als je het 

spirituele spoor volgt, dan is elke poging om spiritualiteit en materialiteit met 

elkaar te combineren desastreus! Stel dat iemand zich op het spirituele spoor 

bevindt en dat hij of zij op een bepaald moment enige onvrede ervaart. Als hij 

of zij dan probeert om die onvrede op te lossen door ‘eventjes’ het aardse spoor 

te volgen, dan is dat desastreus voor de spirituele ontwikkeling en dan leidt dat 

beslist tot grote ongelukken. Want de grondslag van het spirituele spoor is 

immers de vaste overtuiging dat het aardse spoor gebaseerd is op een 

fundamentele misvatting over geluk. Het geluk zit niet in externe ‘dingen’. En 

als je dan toch ‘eventjes’ probeert om langs die aardse weg gelukkig te worden, 

dan blijkt daaruit dat je er niet echt vast van overtuigd bent dat geluk samenvalt 

met God, met het Zelf, etc. En als je daar niet van overtuigd bent, dan zul je 

ook niet het geluk ervaren waar je - hier en nu - recht op hebt. Als iemand (die 

zich op het spirituele spoor bevindt) zich op enig moment ongelukkig voelt, 

dan houdt dat in dat hij of zij iets niet goed doet. In het christelijke 

kloosterleven bestaat het gezegde: "Een ongelukkige heilige is een slechte 

heilige!" Iemand die zich op het spirituele pad bevindt en die zich ongelukkig 

en terneergeslagen voelt, is een slechte heilige: hij of zij doet dan namelijk 

ergens iets verkeerd, er zit ergens iets niet goed bij die persoon. 

Gradaties in geluk  

Ik wil nu in het kort nog het vervolg van de Upaniṣad met U bespreken. 

Het eerste spoor houdt volgens de Upaniṣad onder andere in dat er meer dan 

een hemel bestaat: het aantal hemels gaat maar door en door, telkens weer 

eentje hoger. En er wordt gezegd dat elke ‘hogere’ hemel 100 x zoveel geluk 

geeft dan de direct ‘daaronder’ gelegen hemel. En steeds gaat daarbij op dat je 

door het uitvoeren van rituelen en door het doen van goede daden zo’n hogere 



19 

 

 

 

hemel kunt bereiken en zodoende telkens meer en meer vreugde zult gaan 

ervaren.  

Maar - zo zegt de Upaniṣad – je hoeft daarvoor helemaal niet naar de hemel: 

ook in je aardse leven kun je precies dezelfde hoeveelheid vreugde ‘in het hier 

en nu’ ervaren; een hoeveelheid welke overeenkomt met het desbetreffende 

hemelse niveau. Voorwaarde hiervoor is wel dat je kiest voor spoor twee. Dat 

wil zeggen dat je uit volle overtuiging kiest voor een spiritueel leven, dat je je 

spirituele oefeningen doet en dat je je begeerte naar aards geluk verzaakt. Dan 

zul je ‘hier en nu’ het geluk ervaren, zonder dat je daarvoor eerst dood moet 

gaan en – hopelijk – in de hemel terecht komt. 

Ik heb het eens uitgerekend: een ‘hogere’ hemel geeft U 100 x meer geluk, en 

daarna weer 100 x en weer 100x etc.. Volgens die berekening krijg je in de 

allerhoogste hemel waarvan in de Upaniṣad sprake is een hoeveelheid geluk die 

10
20

 x zo groot is als de eerder besproken maatstaf (die rijke jonge man) voor 

het hoogste geluk dat op aarde haalbaar is. Probeert U zich die hoeveelheid 

eens in te denken: een 10 met twintig nullen erachter, het is simpelweg 

onvoorstelbaar! En de Upaniṣad zegt dat deze enorme hoeveelheid geluk ons 

hier en nu ten deel kan vallen, mits we het inzicht hebben dat dat allemaal in 

ons innerlijk besloten ligt. Breng daarom je geest tot rust en leef een spiritueel 

leven van altruïstisch handelen, van toewijding tot God, van meditatie, van het 

pad van kennis en van spiritueel onderzoek. Dan verkrijgt U dat geluk, U zult 

gelukkig zijn. Dat wordt bewezen door het leven van heiligen, door het leven 

van nonnen en monniken en van spirituele zoekers. In alle godsdiensten en 

levensbeschouwingen blijken zij die echt spiritueel zijn door de eeuwen heen 

altijd de gelukkigste personen van de mensheid te zijn. 

Niet zo lang geleden werd er door neuro-wetenschappers in samenwerking met 

de Dalai Lama een experiment uitgevoerd waarin door de Dalai Lama aan zijn 

meest ervaren lama’s werd gevraagd om hun hersenactiviteit te laten scannen. 

Die wetenschappers hadden eerder al bepaalde delen in de neo-cortex 

geïsoleerd die juist actief zijn als een persoon geheel in rust is. Deze 

hersendelen zijn dan dus actief, terwijl de andere delen juist in rust zijn. En zij 

scanden deze ervaren lama’s die al vele tientallen jaren meditatie beoefenden. 

Het resultaat was zeer bijzonder, want de metingen vielen buiten het bereik van 

de apparatuur. En zij concludeerden dat de lama’s de kalmste en meest serene 

mensen waren die vandaag de dag op aarde zijn. Het is dus haalbaar: je kunt de 

geest kalmeren en dan genieten van de vreugde die vanuit ons binnenste 

tevoorschijn komt.  

Het eerste spoor wordt in het Sanskrit ‘śayānanda’ viśānanda genoemd: de 

vreugde van de śayā, van de objecten van de aardse en bovenaardse wereld. 



20 

 
Het tweede spoor wordt ‘bhajānanda’ genoemd: de vreugde van de spirituele 

oefening, de vreugde van de spirituele zoektocht.  

Maar dit is nog niet alles, want er is nog iets dat beiden verre overstijgt. Aan 

het eind van hoofdstuk twee wordt in de Upaniṣad het volgende geconcludeerd: 

‘Sa yaṡcāyam puruṣe. Yaṡcāsāvāditye. Sa ekaḥ’. Het hoogst denkbare aardse 

geluk van de allerhoogste hemel en het aardse geluk van die ene gelukkige 

mens op aarde, die verschillen van elkaar in de verhouding van 1 : 10
20

. En dat 

verschil draait dus voor wat betreft 'spoor 1' om het aantal en aard van de 

wereldse genietingen: een nog mooier lichaam, nog mooiere hemels, etc. En 

voor wat betreft 'spoor 2' draait het verschil om de mate van verdieping in de 

Vedānta en om de mate van verdieping van de spirituele oefeningen; hetgeen 

dus vooral neerkomt op een verschil in de mate van onthechting, in het loslaten 

van al je wensen. In geval van beide sporen, dus ook in geval van het spirituele 

leven van 'spoor 2', is er sprake van gradaties in de mate van geluk: er zijn ook 

gelukkige monniken, nog gelukkiger monniken en aller-gelukkigste monniken! 

Brahmāṇam: geluk is de weerspiegeling van het Zelf in de geest 

Wat de Upaniṣad nu vervolgens concludeert is echt verbazingwekkend:
 
die ene 

eenheid van geluk en het geluk met de omvang van 10
20 

die zijn gelijk aan 

elkaar! Zij zijn namelijk een en hetzelfde! Wat betekent dat? Hoe kan het geluk 

hier op aarde en het geluk van de allerhoogste hemel dat 10
20

 keer zo groot is, 

hoe kan dat geluk nu gelijk zijn? Hoe kan dat waartussen zo’n enorm verschil 

bestaat nu gelijk aan elkaar zijn? En het antwoord van de Upaniṣad luidt: het 

zijn allemaal weerspiegelingen van ons eigen Zelf (= bestaan, bewustzijn en 

gelukzaligheid)! Dus het geluk dat ik op welk moment dan ook ervaar, hetzij 

aards of spiritueel, hetzij door taart te eten of door te mediteren, dat geluk vindt 

slechts in de geest plaats.  

Elke vreugde die we ervaren vindt plaats in de geest. Waar anders zou het geluk 

kunnen zijn? Het zit niet in de taart, het is geen gelukkige taart die zodra je 

hem opeet verandert in een zeer ongelukkige taart. Geluk vindt altijd in onze 

geest plaats. Wat er dus gebeurt is dat ons ware Zelf (de Ānanda die we echt 

zijn, onze werkelijkheid) wordt gereflecteerd in al die spiegeltjes die voor ons 

staan opgesteld. Een goed gepolijste spiegel geeft een goede reflectie, een 

gebroken en vies spiegeltje geeft een slechte reflectie. Een ‘perfecte’ spiegel 

van titanium geeft een fantastische reflectie.  

Maar wat is het dat door al deze spiegels wordt gereflecteerd? Dat is aldoor 

hetzelfde gezicht! Het is dezelfde ātman, die gereflecteerd wordt in het geluk 

van die rijke jonge man hier op aarde, in het geluk van de goden in de 

allerhoogste hemel, in het geluk van de spirituele zoeker en in het geluk van het 



21 

 

 

 

hele scala aan spirituele oefeningen. Al dat geluk ben jijzelf! In al die spiegels 

zie en ervaar jij je eigen geluk. Wat je in feite aan het doen bent als je je 

spirituele oefeningen doet, of als je hier op aarde de vervulling van je wensen 

nastreeft, is dat je de spiegel aan het polijsten bent! 

Jij bent de bron van al het geluk en jij bent te allen tijde het oneindige geluk. In 

zijn commentaar zegt de Ṡaṅkarācārya: ‘In ons binnenste bevindt zich een 

oceaan van vreugde en geluk en de wereld bestaat dankzij een minuscuul 

druppeltje van dit geluk.’ 

De hele wereld spant zich in om een klein beetje levensgeluk te verkrijgen en 

dat beetje geluk is maar een druppel uit die grote oceaan, uit die oceaan die 

zich in eenieder van ons bevindt. Als dit wordt gerealiseerd is het doel bereikt. 

Het doel van het spirituele pad, van ‘spoor 2’ is het bereiken van die oceaan. En 

een ander woord voor die oceaan is Brahman, het oneindige bestaan, 

bewustzijn en gelukzaligheid.  

En als dat wordt gerealiseerd dan stijgt men zelfs uit boven Badjṅanda, de 

vreugde van spiritualiteit. En dat wat boven Badjṅanda uitstijgt wordt 

Brahmāṇanda genoemd. Of zoals Ṡrī Rāmakṛṣṇa zei: in de heilige geschriften 

wordt gesproken over vişvānanda, het aardse èn bovenaardse geluk, er wordt 

gesproken over bhajānanda, het veel grotere geluk dat bereikt kan worden door 

het spirituele pad te kiezen en er wordt gesproken over Brahmānanda, de 

gelukzaligheid van de verlichting dat bereikt wordt als je je  realiseert dat je 

God ofwel Brahman bent.  

Ik wil nu niet ingaan op de onderlinge verschillen, maar wil er wel de volgende 

opmerking bij plaatsen: je kunt het pad gaan van vişvānanda, via bhajānanda 

naar Brahmānanda. Van het wereldse via het spirituele tot de realisatie van God. 

Maar je kunt niet van het wereldse rechtstreeks komen tot de realisatie van God. 

Je kunt het spirituele pad niet overslaan, het is onmisbaar! Je kunt van het 

spirituele pad terugvallen naar het wereldse pad en dat gebeurt jammer genoeg 

wel eens. In elke generatie zijn er wel een paar vooraanstaande spirituele 

zoekers die op een gegeven moment toch terugvallen naar het meest 

grofstoffelijke aardse geluk. Maar als je het uiteindelijke doel hebt bereikt: 

Brahmānanda, dat wil zeggen de gelukzaligheid die jezelf bent, dan is er beslist 

geen sprake meer van terugvallen. Wat gebeurt er als we dat bereiken? Dan 

geldt: iemand die dat realiseert maakt dan geen onderdeel meer uit van de 

kringloop van geboorte en dood. Het hele idee van de Vedānta is dat onze 

begrensde bestaansvorm er enkel en alleen toe dient om ‘het oneindige’ binnen 

onszelf te vinden. We gaan van het externe aardse pad via het interne spirituele 

pad naar waar er geen pad meer is: omdat we ons realiseren wat we zijn. Zodra 

we ons dat realiseren is ons begrensde, aardse bestaan niet langer van belang. 



22 

 
Daarom ook wordt er gezegd dat een verlicht persoon nooit meer terugkeert 

naar het begrensde bestaan waartoe wij zijn veroordeeld. Wij zitten vast aan 

wat door de Boeddhisten, door de Hindoes, door de Jaïn en door andere 

‘oosterse-godsdiensten’ de kringloop van geboorte en dood wordt genoemd. We 

doorlopen deze kringloop keer op keer tot we op een gegeven moment 

voldoende gerijpt zijn en dan het aardse pad van vişvānanda inruilen voor het 

spirituele pad van bhajānanda. Tot we uiteindelijk Brahmānanda bereiken. 

 

Om,  

asato mā sat gamaya 

Tamaso mā jyotir gamaya 

Mṛtyor mā amṛtam gamaya 

ṡanti, ṡanti, ṡantiḥ 

Om,  

Leid me van het onwerkelijke naar het werkelijke, 

Leid me van de duisternis naar het licht, 

Leid me van de dood naar de onsterfelijkheid. 

Vrede, vrede, vrede. 


