De definitie van God

KX
\

De Kenner van Brahman bereikt het Hoogste
Uitleg van de betekenis van"satyam jignam anantam brahma" uit de
Taittirtya Upanisad.

Lezing van Swami Sarvapriyananda (‘Defining God’ video talk 3 juli 2016,
Hollywood temple, Vedanta Society of Southern California)
(https://www.youtube.com/watch?v=CoFOpOcKOCc&feature=youtu.be)

Uit het Engels vertaald en op schrift gesteld door Arie van der Voort

Als vertaler van een lezing uit het Engels naar het Nederlands moet je allerlei
‘extra’ keuzes maken: het gaat dan niet alleen om de woordkeuze, de
zinsconstructie, de gezegdes, e.d. Maar bij het op schrift stellen van een
lezing moeten er ook keuzes gemaakt worden voor het gebruik van
leestekens, voor een opbouw in alinea’s, het weglaten van ‘spreekruis’, e.d.
Ook de indeling in paragrafen (met paragraaftitels) komt voor rekening van
de vertaler. Met deze aanpak is gepoogd om de Swami recht te doen,
eventuele misinterpretaties komen uiteraard voor rekening van de vertaler.



Invocatie

Om, asato ma sat gamaya
tamaso ma jyotir gamaya
mrtyor mad amrtam gamaya
santi, santi, Santih.

Om, Leid me van het onwerkelijke naar de werkelijke,
Leid me van de duisternis naar het licht,

Leid me van de dood naar de onsterfelijkheid.

Vrede, vrede, vrede.

Inleiding
Goede morgen,

Het onderwerp voor vandaag is niets minder dan het definiéren van God, we
zouden ons geen hoger doel kunnen stellen.

Wanneer we over God en over godsdienst praten, dan komt onvermijdelijk
deze vraag (ofwel je vraagt het jezelf af, ofwel andere mensen zullen het aan
jou vragen) naar boven: wat bedoel je als je het over God hebt? Wanneer
mensen met elkaar debatteren (zoals ze dat al gedurende eeuwen en
millennia doen) over de kwestie of God al dan niet bestaat, dan komt in
beide gevallen de vraag op: wat of wie is de God waarvoor jij een bewijs
probeert te leveren; wat is de God die jij probeert te weerleggen? In beide
gevallen blijkt men daar dikwijls vaag over te zijn. De woordenstrijd gaat er
daarom overigens niet minder heftig aan toe: God bestaat... God bestaat
niet.... Maar wat is toch die God die jij probeert te bewijzen, respectievelijk
die jij probeert te weerleggen? De concepten zijn niet erg helder. Met name
als je hier met kinderen over aan de praat raakt, dan zullen ze je (op de
vasthoudende en lichtelijk irritante manier waarop kinderen hun bijzonder
eenvoudige vragen verwoorden) vroeger of later deze vraag stellen: “wat is
God”? Ditis een o zo eenvoudige vraag: maar is het liberhaupt wel mogelijk
om een helder idee over god te formuleren?

Ik heb deze lezing al wel vaker gehouden. Op zekere dag reed ik in een auto
door de straten van Calcutta en toen zag ik wat er met grote letters op een
van de muren stond geschreven: “een gedefinieerde God is helemaal geen
God”. Ik dacht oh, oh, dit betekent dus dat ik maar beter kan stoppen met
mijn lezing over de definitie van God! Maar weet u, het is echt een

2



belangrijke vraag: waarom stellen sommige mensen dat je God in het geheel
niet kunt definiéren? Deze en andere vraagstukken zullen we vanmorgen
gaan onderzoeken.

Vanmorgen wil ik de (uit alle Vedische literatuur die ik heb gelezen)
allerbeste definitie van God, de allerbeste definitie van Brahman, met u
bespreken. In alle literatuur (niet alleen in de Vedanta en de Upanisads,
maar in alle oosterse en westerse filosofische en godsdienstige literatuur)
ben ik nog nergens een betere of een scherpere definitie van God
tegengekomen. Het is een definitie die zo precies en die zo helder is .... Ik
kan u in elk geval oprecht beloven dat u vandaag dit lokaal niet zult verlaten
zonder op z’'n minst een helder idee te hebben van wat er in de Upanisads
met God wordt bedoeld. Het is z6 helder en z6 precies, z6 subliem en
filosofisch z6 goed onderbouwd, dat u het nooit meer zult kunnen vergeten.
En daar komt ook nog bij dat we vandaag dit leslokaal niet alleen niet zullen
verlaten zonder een helder idee te hebben van wat God precies is, maar
bovendien (en het ontroert me om dit te mogen zeggen) zullen we dit lokaal
niet verlaten zonder dat we God hebben gevonden. Véér deze definitie
waren we zoekers van God, na deze definitie kun je niet langer zeggen dat je
God zoekt, want je hebt hem al gevonden! Je weet dan precies wat God is en
waar Hij is!

Dus dat is ons onderwerp dat vanmorgen op de agenda staat. Laten we daar
nu nader op ingaan. Ik eis daarvoor uw onverdeelde aandacht (dat doe ik de
andere keren weliswaar ook, maar deze keer meen ik het echt). Want de
definitie ontvouwt zich op de manier zoals ook een wiskundig bewijs zich
ontvouwt. U zult dit voor uzelf gaan ontdekken, u zult ontdekken hoe
precies en samenhangend de definitie is. We raken beslist de weg kwijt als
we er ook maar een stapje van overslaan. Dus we moeten bij elkaar blijven
en daarom zal ik u bij de cruciale punten ook tijdig waarschuwen.

De kenner van Brahman bereikt het hoogste

De tekst die ik vanmorgen zal gebruiken komt uit een van de belangrijkste
Upanisads, de Taittiriya Upanisad. En wel uit de eerste paragraaf van het
tweede hoofdstuk van de Taittiriya Upanisad. Het tweede hoofdstuk heet
Brahmananda Valli en dat hoofdstuk handelt over de gelukzaligheid van
Brahman. In de Upanisads van de Vedanta is Brahman de naam van God:
Brahman. De voorliggende vraag luidt dus: wat is Brahman, is het mogelijk
om Brahman te definiéren?



De tekst start met een korte zin waarin de essentie van de Vedanta ligt
besloten en die gaat als volgt: "Brahmavidapnoti param". "De kenner van
Brahman bereikt het hoogste". Voor mij bevat deze korte zin de essentie van
alle religies en spiritualiteit. Er is iets dat Brahman wordt genoemd, dat is
punt een. Ten tweede: het is mogelijk om Brahman te kennen. En ten derde:
door het kennen van Brahman bereiken we alles wat we in dit leven maar
zouden kunnen wensen. De kenner van Brahman bereikt het hoogste.

Als we zoiets horen rijzen er drie vragen op. In de eerste plaats: wat is die
Brahman waar over wordt gesproken; kunt u dat voor mij definiéren? Ten
tweede: u praat over het kennen van Brahman, we zouden graag willen
weten hoe we Brahman leren kennen; wat bedoelt u met het kennen van
Brahman? En ten derde: het bereiken van het hoogste; wat bedoelt u met
het hoogste en wat zullen we dan bereiken? Kortom het gaat om de
volgende drie vragen: wat is Brahman, hoe ken je Brahman en ten derde:
wat wordt er (als je Brahman kent) bedoeld met het bereiken van het
hoogste? De volgende zinnen zijn verhelderend en geven ons in het kort een
antwoord op deze drie vragen.

Met betrekking tot bovengenoemde vragen wordt een korte toelichting
gegeven (tadesabhuktd). Er wordt met betrekking tot deze mogelijke vragen
het volgende gezegd:

"satyam jianam anantam brahma

yo veda nihitam guhaydam parame vyoman

sosnute sarvan kamansaha | brahmandavipascitet."

Wat er hier wordt gezegd, is dat Brahman ‘oneindigheid, bestaan en kennis’
is. Bestaan, kennis en oneindigheid is Brahman. Dat is het antwoord op de
eerste vraag. Dus als je jezelf afvraagt wat is Brahman, dan is het antwoord
op die vraag: Brahman is ‘bestaan, kennis en oneindigheid’. "satyam jidgnam
anantam brahma" Op welke manier kun je die Brahman kennen? "yo veda
nihitam guhayam parame vyoman" Diegene kent Brahman die hem kent als
de werkelijkheid die in zijn eigen hart schijnt. Diegene kent Brahman die
hem kent als ‘ikzelf ben Brahman’. Op een poétische manier wordt er
gezegd dat ik Brahman ben en dat ik op die manier Brahman moet kennen.
En het bereiken van het hoogste, wat levert dat je op? Het antwoord is
sosnute: de desbetreffende verlichte personen genieten en bereiken alles.
Die bereiken echt alles wat ze ook maar van het leven zouden kunnen
verlangen, echt alles wat ze ook maar proberen te verwerven: een televisie,
een opleiding, een gezinsleven, relaties, een carriére. Gedurende ons leven

4



proberen we (stap voor stap en vaak niet al te succesvol) allerlei dingen te
bereiken. En dat alles krijgen we dan plotsklaps, in een keer en voor eens en
altijd; het is werkelijk ongelooflijk. En u zegt nu vermoedelijk: ‘Okay, dat wil
ik ook. Ik moet ook maar eens een stukje van die Brahman te pakken zien te
krijgen’.

Wat is Brahman

We gaan ons vandaag niet bezig houden met alles waar we in het
bovenstaande over hebben gesproken. Vanmorgen gaat het ons namelijk
alleen om de eerste vraag: ‘wat is Brahman?’ De vragen: ‘hoe kennen we
Brahman?’ en ‘hoe krijgen we hetgeen wordt beloofd?’ zijn vragen die niet
nu, maar pas later zullen worden besproken. In mijn lezing van augustus ga
ik uitgebreid in op de tweede vraag. En de derde vraag ‘hoe krijgen we alles
wat we ook maar van het leven zouden kunnen hopen’ komt in mijn lezing
van september aan de orde. Vandaag draait het echter om de cruciale vraag:
‘wat is Brahman?’ |k vraag weer opnieuw onze aandacht voor deze zin
"satyam jiadnam anantam brahma". Satyam betekent werkelijkheid,
bestaan, waarheid. Jignam betekent kennis en anantam betekent
oneindigheid. Dat betekent dus Brahman. We komen nu bij een belangrijk
punt, dus vanaf nu graag uw volle aandacht. Kleine kinderen vertrekken
daarbij dan hun gezicht, ze zijn zeer alert en krijgen een rode kleur door alle
aandacht die ze dan geven. Dat zouden wij ook moeten doen en voor wat nu
komt zouden we ook net zo alert moeten zijn.

Er is een speciale manier waarop we deze definitie kunnen ontvouwen. In
computers kennen we zoiets als zipbestanden waarin een groot aantal
bestanden tot één bestand worden ‘gezipt’: je moet de bestanden
comprimeren. En als je die bestanden opnieuw wilt gebruiken, dan moet je
ze weer uitpakken. Je moet het bestand dan ‘ontzippen’. Op diezelfde
manier moet je deze definitie van God (respectievelijk deze definitie van
Brahman) ook ‘ontzippen’. In de Vedanta is Brahman het woord voor God.
We moeten dus de definitie van Brahman ‘ontzippen’ en er is een specifieke
methode hoe we dat moeten doen, ik nodig u dan ook uit om deze methode
te volgen. De methode werkt als volgt: Je begint met het woord Brahman.
Het woord Brahman betekent letterlijk ‘dat wat onbegrensd groot wordt’.
Brahman betekent letterlijk een onbegrensd opzwellen, respectievelijk een
onbegrensd expanderen. Als je het letterlijk wilt vertalen, dan betekent het
‘het onmetelijke’. En besef dat het geen persoon is, het is geen hij of een zij.
Het is geen persoon, het wordt simpelweg ‘het onmetelijke’ genoemd. Het

5



onmetelijke van wat? Een onmetelijk groot huis, een onmetelijk groot land
of de onmetelijk grote ruimte? Het is niet gekwalificeerd! Het is niet het
onmetelijke van iets, het betekent slechts ‘het onmetelijke’. Als je gewoon
het woord ‘het onmetelijke’ gebruikt (zonder enige toevoeging zoals een
onmetelijke oceaan, een onmetelijk hart en dergelijke), dan betekent het
letterlijk ‘oneindig’. Het onmetelijke (zonder kwalificaties) betekent
oneindig, zonder enige grens. Het woord ‘anantam’ dat net aan Brahman
vooraf gaat geeft dat heel exact aan, want de letterlijke betekenis van het
Sanskrit woord anantam is ‘zonder grenzen’. Brahman betekent ‘het
onmetelijke’ en het woord anantam (dat aan Brahman voorafgaat) geeft
daar een precieze uitdrukking aan, want het betekent ‘zonder grenzen’. Het
Sanskrit woord antam betekent grens, anantam betekent ‘zonder grenzen’.

Anantam Brahman: Brahman is onmetelijk/onbegrensd/oneindig

Laten we dit woord ‘zonder grenzen’ (grenzeloos, oneindig) nu eens verder
gaan onderzoeken. Wat is een grens, wat wordt er bedoeld met een grens?
Teneinde ‘zonder grenzen’ goed te kunnen begrijpen, moeten we de
betekenis van een grens begrijpen. In de Vedanta wordt er over drie soorten
grenzen gesproken. Want er zijn drie verschillende manieren waarop iets
kan worden begrensd (respectievelijk kan worden ingeperkt). Wat zijn die
drie manieren? Desa betekent ruimte, kala betekent tijd en vastu betekent
object. Grenzen zijn grenzen ten aanzien van de ruimte, grenzen ten aanzien
van de tijd en grenzen ten aanzien van objecten. Dat laatste klinkt u
vermoedelijk enigszins merkwaardig in de oren, u heeft misschien al wel een
beeld bij een grens in de ruimte en bij een grens in de tijd, maar wat
betekent een grens ten aanzien van objecten? Het is een interessant
onderwerp en ik kom daar zo dadelijk op terug, nu wil ik het echter ten
eerste hebben over wat er wordt bedoeld met een grens ten aanzien van de
ruimte.

Alomtegenwoordig

Wat betekent een grens in de ruimte? Blijf daarbij in gedachten houden
waar we nu zijn met de definitie van Brahman: het onmetelijke, zonder
grenzen. Er zijn drie soorten grenzen en de eerste soort is die van een grens
in de ruimte. Een ruimtelijke begrenzing betekent dat iets wel hier, maar
niet daar is. Het feit dat u nu hier in deze tempel van de Vedanta Society zit,
houdt in dat u nu niet in de boekwinkel, op de snelweg of thuis bent. U bent
hier en dat betekent dat u ruimtelijk begrensd bent. Elk object dat u kent,

6



elk fysiek object is begrensd in de ruimte. In de ruimte hebben ze een begin
en een einde. Dit is waar ze zich nu bevinden en dat is waar ze zich niet
bevinden. Alles is ruimtelijk begrensd. De grote staat California is ruimtelijk
begrensd: het grenst aan Arizona, aan Nevada en aan nog een paar andere
staten. De Verenigde Staten is een onmetelijk groot land, maar is ruimtelijk
begrensd: op een gegeven moment wordt het de Atlantische Oceaan,
Canada, Mexico, of de Pacific. Dus alles is ruimtelijk begrensd. Maar stelt u
zich nu eens voor dat er iets is dat niet ruimtelijk wordt begrensd. De
definitie heeft het over onbegrensd, dus ook zonder ruimtelijke grenzen.
Wat houdt het in als iets niet ruimtelijk wordt begrensd? Als iets wel
ruimtelijk wordt begrensd dan bevindt het zich hier, maar niet daar. Als iets
niet ruimtelijk wordt begrensd dan kun je niet zeggen dat het alleen maar
hier en niet daar is. Je moet dan zeggen dat er geen enkele plaats is waar het
zich niet bevindt: als iets onbegrensd is, dan is er geen enkele plaats in de
ruimte waar het zich niet bevindt. Dat betekent dat Brahman op basis van
de definitie iets is dat niet in de ruimte wordt begrensd. Er is dus geen
enkele plaats, geen enkele ruimte waar Brahman niet is. Het woord dat daar
in de religie voor wordt gebruikt is het woord ‘alomtegenwoordigheid’.
Brahman is dus alomtegenwoordig. Met andere woorden, het eerste
resultaat dat we dankzij onze wiskundige methode ten aanzien van de
definitie hebben bereikt, is dat Brahman (wat het verder ook maar moge
zijn) in elk geval ruimtelijk onbegrensd is, dat het overal alomtegenwoordig
is.

Eeuwig

Ten tweede. Een ander soort grens dat we kunnen onderscheiden is de
begrenzing in de tijd, kala. En de Upanisads gebruiken daarbij de term
‘anantam’: niet begrensd door de tijd. Begrensd door de tijd wil zeggen dat
iets of niet bestaat voor dat het werd geschapen, of niet meer bestaat nadat
het wordt vernietigd. We bestaan in de tijdspanne tussen de geboorte en de
dood: voor de geboorte was ons lichaam er niet en na onze dood zal dit
lichaam er niet meer zijn. Voordat dit glas in een of andere fabriek werd
geproduceerd (gemaakt) was dit glas er niet. Nu is het er wel, maar er zal
ooit een tijd komen dat het glas kapot gaat. Stel bijvoorbeeld dat het breekt
en dan is het geen glas meer, maar een gebroken glas. Het glas bestaat dan
niet meer. Nadat iets wordt vernietigd bestaat het niet meer. Het is in de tijd
begrensd, het wordt door de tijd ingeperkt. Dus geboorte en dood zijn
tijdgrenzen. Schepping en vernietiging zijn tijdgrenzen. Bijna alles in het

7



universum dat we in ons leven kennen is begrensd in de tijd. Alles is
onderhevig aan geboorte en dood. In de Gita zegt Sr7 Krsna: "alles wat wordt
geboren, dat moet ook sterven". Dus dat wat wordt geboren, dat gaat ooit
ook dood. Er zijn tijdgrenzen. Ons hele leven is als het ware slechts een
spelletje dat zich tussen deze twee grenzen afspeelt.

Een Swami maakte eens een grapje. Hij vroeg wat is het leven? En hij
vertelde over een zeker persoon die in het jaar 1920 was geboren en in het
jaar 2010 was overleden. En op zijn grafsteen stond 1920 — 2010, de
desbetreffende twee jaartallen, met een klein streepje er tussen. Die Swami
zei toen voor de grap: het leven is slechts een streepje, een klein streepje
tussen de schoot en de dood. En die twee data op de grafsteen laten ons de
tijdgrenzen zien.

Onze tijd wordt begrensd. Maar stel je nu eens voor dat er iets is dat niet in
de tijd wordt begrensd. De definitie zegt dat de onmetelijke Brahman niet in
de tijd is begrensd. Dat betekent dat er ook geen tijdstip is waarvan we
kunnen zeggen dat Brahman daarvoor niet bestond. We kunnen dat niet
zeggen, omdat Brahman niet door de geboorte wordt begrensd. En we
kunnen ook niet zeggen dat er ooit een tijd zal komen dat Brahman niet
langer zal bestaan. Er is geen moment in de tijd voorafgaand waaraan
Brahman nog niet bestond en er is geen moment in de tijd waarna Brahman
niet meer zal bestaan. Met andere woorden Brahman is onbegrensd, de tijd
perkt Brahman niet in. De tweede conclusie die we dus op een wiskundige
manier uit de definitie kunnen afleiden is dat Brahman eeuwig is: Brahman
staat buiten de tijd, hij komt niet op een bepaald moment in de tijd tot
bestaan en zijn bestaan houdt ook niet op een bepaald moment op.
Brahman wordt niet door de tijd begrensd, je kunt dus geen grafsteen
maken met daarop de geboorte- en sterfdatum van Brahman. Dus Brahman
wordt niet door de tijd ingeperkt, Brahman is eeuwig. Dat is ons tweede
resultaat dat we uit dat kleine woordje anantam hebben afgeleid.

Non-duaal

Ten derde. Nu gaan we het hebben over de derde soort grens. U zult zich
herinneren dat ik het had over ruimtelijke grenzen, over tijdgrenzen en over
objectgrenzen. De derde soort grens is de objectgrens. Laten we dit met
elkaar nader gaan onderzoeken, het is een zeer interessant concept. Wat
wordt er bedoeld met een objectgrens? Het idee er achter is eenvoudig,
maar het vraagt desalniettemin om een enigszins bijzondere gedachtegang.

8



Als je het over objectgrenzen hebt, dan betekent dat iets zichzelf is en niet
iets anders. Dit is bijvoorbeeld een glas en het is dus geen tafel, het is niet de
Swami, het is niet een kamer, het is niet het land en het is ook geen auto.
Het is dus niet iets anders dan een glas. We noemen dit ‘de identiteitswet’.
Een ding is identiek aan zichzelf en verschillend van al het andere. Dus als
een van jullie op het vliegveld je identiteitskaart (bijvoorbeeld een paspoort
of een rijbewijs) moet laten zien, wat bekent dat dan voor de
douanebeambte? Het betekent voor hem of haar dat deze persoon die en
die persoon is en niemand anders. Je bent meneer of mevrouw zus en zo en
niets of niemand anders. Het is dus een grens. Een object is alleen maar
zichzelf en niet iets anders. Alleen maar zichzelf en geen van de miljarden
andere dingen. Elke entiteit is zichzelf en is anders dan de miljarden of
triljarden andere entiteiten.

Maar stel je nu eens voor dat er iets is dat niet zo’n grens heeft. Je verstand
blokkeert zodra je daar over gaat nadenken. Wat houdt het in als iets geen
objectgrens heeft? Een objectgrens betekent dat een object ‘dit’ is en niet
iets anders in dit universum. Geen objectgrens betekent dat er in het
universum niets bestaat dat ervan verschilt. Een objectgrens houdt in dat in
het universum al het andere ervan verschilt en dat het alleen zichzelf is.
Geen objectgrens betekent dat niets in het universum ervan verschilt.
Probeer dit goed helder te krijgen: niets in het universum verschilt van
Brahman, er bestaat niets in dit universum dat los staat (apart is) van
Brahman. Er bestaat in dit universum geen tweede ding apart van Brahman.
Geen tweede is hetzelfde als non-duaal. Non-duaal is hetzelfde als Brahman,
het Sanskrit woord voor non-duaal is advaita.

Ik zal het nog een keer herhalen, want gewoonlijk hebben de studenten
enige moeite met de betekenis van dit punt. Wat zei ik ook alweer? Ik zei dat
een objectgrens inhoudt dat een ding identiek is aan zichzelf en aan niets
anders. Prima. Geen objectgrens (ervan uitgaande dat er een ding zonder
objectgrens bestaat) houdt in dat er dan niets bestaat dat er verschillend
van is. Als er niets bestaat dat er verschillend van is, dan kan er dus ook zelfs
niet één entiteit bestaan dat ervan verschilt. En als er van iets zelfs geen
tweede entiteit dat er apart van is kan bestaan, dan noemen we dat ding
non-duaal. Non-duaal betekent dat er geen tweede ding bestaat en duaal
betekent dat er wel zo’n tweede ding bestaat. Non-duaal betekent dat er
apart van Brahman geen tweede ding bestaat. Brahman is non-duaal,
advaitam.



De definitie van Brahman

Kijk toch eens aan, dat kleine woordje anantam (onbegrensd) heeft ons de
volgende drie krachtige resultaten opgeleverd: Ten eerste: als iets
onbegrensd is, als je zegt dat Brahman per definitie niet begrensd wordt,
dan moet Brahman alomtegenwoordig zijn, want het is niet begrensd in de
ruimte. Ten tweede: het moet eeuwig zijn, want het is niet begrensd in de
tijd. En ten derde: het moet non-duaal zijn, want er kan apart van Brahman
niet iets anders bestaan. Non-duaal, advaitam. In het Sanskrit wordt gezegd
dat Brahman "sarvavyapi, nityam, advaitam" is: alomtegenwoordig, eeuwig
en non-duaal. En dit alles zit verstopt in het woordje anantam, een woord
dat ook kan worden vertaald met ‘oneindigheid’. En we beseffen hierbij
natuurlijk onmiddellijk: er kunnen geen twee oneindigheden bestaan.
Advaitam betekent dat er apart van Brahman geen tweede ding kan
bestaan: er kan geen tweede oneindigheid apart van deze oneindigheid
bestaan. In de wiskunde wordt bijvoorbeeld (met dank aan de wiskundige
Cantor) wel gesproken over een complete hiérarchie van verschillende
soorten wiskundige oneindigheden. De oneindigheid (in de Advaita Vedanta)
van Brahman is dus niet hetzelfde als een wiskundige oneindigheid. De
oneindigheid in de Advaita Vedanta tolereert geen tweede oneindigheid: er
kan immers geen tweede ding apart van Brahman bestaan. Dus kan er ook
maar één oneindigheid bestaan. Brahman is niet alleen non-duaal
(advaitam) maar ook één 'ekam', (ekam, eva, advaita). Brahman is één en
non-duaal.

Brahman en de alledaagse werkelijkheid

Dit zijn de resultaten die we tot zover hebben verkregen en die zijn als
zodanig al bijzonder. Maar dit alles roept nog een andere vraag op. Je kunt
Brahman natuurlijk op die manier definiéren. Het is een interessant idee en
een prachtige abstractie binnen de context van een goed opgebouwde en
doordachte filosofie. Maar bestaat het daarmee ook werkelijk? Bestaat er
echt iets dat eeuwig, alomtegenwoordig en non-duaal is? Bestaat er echt
zoiets? Als er zoiets bestaat dan zijn we in grote moeilijkheden beland! Want
iets dat alomtegenwoordig is, dat moet dus overal bestaan. En iets dat
overal bestaat, dat moet nu ook hier bestaan. lets dat eeuwig is, dat bestond
en dat bestaat en dat zal blijven bestaan. lets dat eeuwig is moet dus immers
ook nu, op dit exacte ogenblik bestaan! En als er iets bestaat waar niet iets
anders apart van kan bestaan, iets dat non-duaal is, dan moeten we deze

10



Brahman dus ook helder in elk ding kunnen onderscheiden? Stelt u zich eens
voor welke conclusie daaruit volgt.

Als Brahman eeuwig, alomtegenwoordig en non-duaal is, dan moet
Brahman nu ook hier bestaan. U zult me Brahman derhalve ook moeten
kunnen laten zien in alles waar ik maar naar wil kijken en in alles wat ik maar
wil ervaren! In de conventionele religies is er een ontsnapping mogelijk. 1k
kan dan zeggen, ja God bestaat, maar God is in de hemel en daarom kun je
hem hier nu niet zien. Niet hier, want God is daar, in de hemel. Niet nu,
maar na de dood. Als je een brave jongen of een braaf meisje bent dan zal je
hem na je dood (postmortem) zeker ontmoeten. En God is beslist niet
hetzelfde als al deze dingen hier, want God bestaat apart van al deze dingen.
En nou zit ik goed, want het is daarmee een geloofskwestie geworden en het
is dus niet langer mijn heilige plicht om je God te laten zien. Hij is niet hier,
maar hij is daar in die plaats. Niet nu, maar na de dood (je kunt me dus ook
daar niet mee klem zetten) en niet in deze dingen, want God bestaat apart
van deze schepping. Hij is ‘de Andere’.

Maar zodra de Veddnta zegt dat God overal aanwezig is, dan moet hij dus
ook hier zijn. Als God eeuwig is, dan moet hij er dus ook nu zijn. En als er
niets apart van God kan bestaan, laat me God dan maar eens in deze dingen
zien. Laat me dan maar eens God in dit glas zien.

De mythe van Prahlada: achter welke pilaar heeft God zich verstopt?

In een van de oude, mythologische verhalen van India komt een klein
jongetje voor (Prahlada) en er komt ook een volgeling van Visnu in voor. En
zijn vader is een machtige koning van de demonen en hij haat Visnu. En
verder was het zo dat die volgeling van Visnu les gaf aan dat jongetje. Op
zekere dag vlamde er een heftig dispuut tussen het jongetje en zijn vader op.
En op een gegeven moment zegt zijn vader: okay, waar is die Visnu dan?
Want je geliefde Visnu wordt toch verondersteld om overal aanwezig te zijn?
En het jongetje zegt: ja mijn Heer is overal, mijn God is overal. En omdat ze
in een paleis met pilaren wonen, wijst zijn vader naar een van die pilaren en
zegt: zit jouw dierbare Visnu misschien in deze pilaar? En het jongetje zegt
weer: ja hij zit zelfs in die pilaar. Het verhaal neemt dan een dramatische
wending, want zijn vader ontsteekt in woede en schopt vervolgens tegen de
pilaar aan. En omdat hij een demon is, verbrijzelt hij de pilaar. En dan komt
er uit de pilaar een afschrikwekkend figuur (half mens en half leeuw) naar
buiten. Het is de incarnatie van God, in de vorm een leeuwmens. Het is een

11



angstaanjagende vorm van God. God kiest die angstaanjagende vorm om
het jongetje (zijn volgeling) te beschermen. En die angstaanjagende vorm
van God doodt vervolgens de demon. Het is een beroemd verhaal dat tot op
heden in alle dorpen en steden steeds weer opnieuw wordt opgevoerd. Ik
heb er zelf ook talloze uitvoeringen van gezien. En het hoogtepunt is steeds
weer het moment waarop het jongetje zegt: ja mijn God zit in die pilaar en
dat de vader dan die pilaar kapot schopt. Dat is het echte hoogtepunt van
het toneelstuk. En dan zie je een figuur met een pruik, een masker, etc. en
die springt onder luid gebrul vanachter de pilaar tevoorschijn. Bij
gelegenheid van een van die uitvoeringen (en het is een echt gebeurd
verhaal dat ikzelf van iemand die er getuige van was heb gehoord) welke
door de kleine jongetjes van onze Ramakrishna school in Calcutta werd
opgevoerd, speelde een slim ventje de rol van Prahlada, de volgeling van
Visnu. En hij wist natuurlijk achter welke pilaar de mensleeuw verstopt zat.
Maar jammer genoeg waren er twee pilaren. En de koning van de demonen
(gespeeld door een ander jongetje) schreeuwt en brult: waar is die geliefde
God van jou? Zit hij misschien achter deze pilaar? En het kleine jongetje
kende zijn publiek heel goed en wist dat iedereen hem zou uitlachen als nou
juist die pilaar omver zou worden geschopt en God er dan niet uit
tevoorschijn zou komen. Het jongetje antwoordde daarom: neen, hij zit
achter deze andere pilaar!

Bestaat er een tegenstrijdigheid tussen Brahman en de schepping?

Maar Brahman is alomtegenwoordig en moet dus overal zijn. Ik zou daarom
dus ook in staat moeten zijn om je te laten zien dat God in dit glas, in deze
tafel of in wat dan ook aanwezig is. En dat is precies wat de Upanisad
vervolgens doet. Het is verbazingwekkend. Op basis van een bijzonder
spiritueel en filosofisch inzicht toont de Upanisad ons aan dat God
inderdaad in elke entiteit van dit universum aanwezig is. Laten we nu samen
eens zien hoe dat in zijn werk gaat.

We gaan uit van de twee woorden: Brahman en anantam. Het onmetelijke,
het onbegrensde en het oneindige. Voor het geval dat je ze vergeten mocht
zijn, herinner ik u nog even aan deze twee eerste woorden ‘de werkelijkheid’
(satyam) en ‘kennis’ (jignam). Brahman is werkelijkheid, kennis en
oneindigheid. We beginnen met dat eerste woord: de werkelijkheid. In het
Sanskrit staat het woord satyam voor de waarheid, voor de werkelijkheid en
voor het bestaan. De Upanisad vraagt ons nu om naar de werkelijkheid te
kijken. Kijk eens om u heen, wat is voor u werkelijkheid? Het is in dit geval

12



geen filosofische vraag, gebruik gewoon uw boerenverstand om aan te
geven wat u als werkelijkheid beschouwt.

Ik zie mijn lichaam als werkelijkheid en ook dit lokaal en alle daarin
aanwezige mensen, alle banken en het vloerkleed zijn voor mij ook
werkelijkheid. Alles, al deze dingen, ja zelfs de ruimte tussen ons in is
werkelijk en ook de buitenwereld is werkelijk. Er zijn honderden, ja
duizenden werkelijke dingen. We worden allemaal omgeven door zowel
levende als dode dingen. En nu zegt de Upanisad dat we de definitie moeten
gaan toepassen! Als het werkelijk is, dan moet het dus God zijn. Want de
definitie zegt dat werkelijkheid, kennis en oneindigheid hetzelfde is als
Brahman. Brahman moet dus ook hier de werkelijkheid zijn. Laten we
daarom nogmaals naar deze werkelijke dingen kijken en nu blijken we
opnieuw een groot probleem te hebben. We hebben Brahman zojuist
gedefinieerd als zijnde onbegrensd: onbegrensd in de ruimte, onbegrensd in
de tijd en onbegrensd ten aanzien van objecten.

Neem nu een van de dingen die u als zijnde werkelijk beschouwt. Dit ding
hier bijvoorbeeld (de Swami neemt een glas met een deksel erop in zijn
hand), is dat in begrensd in de ruimte? Ja natuurlijk Swami, het is alleen
maar daar in je hand aanwezig en nergens anders. Is het begrensd in de tijd?
Is er een moment in de tijd dat het werd geschapen en is er een tijd dat het
zal zijn vernietigd? Ja, natuurlijk Swami. Niemand heeft ooit gehoord van
een eeuwig glas of een eeuwig dekseltje of iets dergelijks. En is het ook qua
object begrensd? Ja, er zijn dingen die alleen zoals deze zijn en die
verschillen van al het andere. En dat geldt voor alles in deze kamer. Het is
dus begrensd qua ruimte, begrensd qua tijd en begrensd qua object. Dus
hoe kan dat dan Brahman zijn? Er is hier nu duidelijk sprake van een
tegenstrijdigheid.

In de definitie wordt het ene woord Brahman gelijkgesteld aan de
werkelijkheid. Dus als dit alles werkelijk is, hoe kan dat dan Brahman zijn, de
Upanisad zegt immers dat Brahman oneindig is en onbegrensd qua ruimte,
gua tijd en qua objecten. Ziet u de tegenstrijdigheid? Dat wat we in dit
universum als werkelijkheid beschouwen is beslist wel begrensd qua ruimte,
tijd en de objecten. Hoe kunnen deze beide woorden ‘oneindigheid’ en
‘werkelijkheid’ op een en hetzelfde ding van toepassing zijn? We hebben dus
te maken met een contradictie, met een tegenstrijdigheid.

13



De toepassing van de definitie op de objecten

Nogmaals, de Upanisad zegt dat de dingen die we als werkelijkheid
beschouwen Brahman zijn. Maar de dingen die we als werkelijkheid
beschouwen zijn beslist begrensd qua ruimte, qua tijd en qua object. De
Upanisad blijft echter volhouden dat Brahman de eeuwige, onbegrensde,
non-duale en alomtegenwoordige werkelijkheid is. Maar niets van wat we
om ons heen zien is alomtegenwoordig, eeuwig of non-duaal. We zitten dus
in een impasse, hoe nu verder? Ik herhaal: stel dat we bemerken dat de
directe betekenissen (van hetgeen in de Upanisad wordt gesteld) niet met
elkaar overeenkomen en niet op elkaar aansluiten (bijvoorbeeld als een
bepaalde definitie twee betekenissen heeft die met elkaar in tegenspraak
zijn). De werkelijkheid van objecten zou moeten inhouden dat deze
objecten oneindig zijn, maar geen van deze objecten zijn oneindig. Wat
moeten we hier nu mee aan?

De Upanisad vertelt gewoonlijk geen onzin dat met zichzelf in tegenspraak
is. Als er desalniettemin toch sprake lijkt te zijn van tegenstrijdigheid, dan is
een van de strategieén die in de Upanisad worden gebruikt de volgende: als
de directe taal met zichzelf in tegenspraak is, dan moeten we de impliciete
betekenis gaan gebruiken! De geaccepteerde methode van de Upanisads
stelt dat in dat geval de geimpliceerde betekenis wordt bedoeld. Laten we
dat eens nader bekijken. Maak maar eens een lijst van de dingen die je om je
heen ziet; dat is de werkelijkheid, uw werkelijkheid. Bijvoorbeeld mijn
lichaam is hier, al die andere mensen zijn hier en ook de stoelen en tafels
zijn hier. De Upanisad vraagt vervolgens: hoe ervaar je deze werkelijkheden?

Als je bijvoorbeeld zegt dat dit glas hier echt is, dan betekent het dat het glas
bestaat. Als we van iets zeggen dat het echt is, dan bedoelen we dat het
bestaat. Dus dit glas hier is echt. En als je zegt dat hier geen echte olifant is,
dan betekent het dat er geen olifant in de kamer aanwezig is. Als je zegt dat
dit glas hier wel echt is, dan bedoel je te zeggen dat het glas hier in de kamer
aanwezig is, dat het bestaat. Met andere woorden de werkelijkheid van iets
houdt in dat het bestaat. Het glas bestaat, de lessenaar bestaat, de Swami
bestaat, het publiek bestaat, de tempel bestaat. En de Upanisads van de
Vedanta zeggen net als wij ook dat de Swami, het glas, de lessenaar en de
tempel onderling allemaal verschillen, dat ze verschillende entiteiten zijn.
Maar concentreer je nu eens op het gevoel van bestaan. Het glas bestaat,
het glas ‘is’. De tafel ‘is’, de Swami ‘is’, het publiek ‘is’. Focus nu op dat ‘is’.
We besteden nooit aandacht aan dat eenvoudige ‘is’. Maar het betekent

14



‘bestaan’, het betekent ‘er zijn’. Richt je aandacht nu op dat ‘is’
(respectievelijk op de ‘is-heid’). In plaats van te zeggen dat het glas er is, of
dat de tafel er is, of dat de Swami er is, of dat het publiek er is, kun je ook
zeggen dat dat (alles en iedereen) ‘bestaat’. Beschouw het daarom als een
oceaan van bestaan, waarin het glas, de tafel, de Swami, het publiek en al
het andere als het ware de golven in de oceaan van het bestaan zijn. De
golven zijn onderling allemaal verschillend, ze hebben verschillende namen,
verschillende vormen en verschillende functies. (nama, riipa, vyapara) De
vormen mogen dan weliswaar onderling verschillend zijn, maar er is overal
slechts één ‘bestaan’.

Het bestaan is alomtegenwoordig

Neem nu het begrip ‘oneindigheid’ en pas ook dat begrip toe op het
bestaan, op dit gevoel van bestaan. Oneindigheid betekent dat het qua
ruimte niet begrensd wordt, maar alomtegenwoordig is. Richt je aandacht
nu op het gevoel van bestaan: is dat alomtegenwoordig of niet?? Ja! Hoe
groot je de ruimte ook maar indenkt, vanaf hier tot aan het meest veraf
gelegen sterrenstelsel zijn er allerlei dingen. Er moet daar dus ook ‘bestaan’
zijn! Zelfs de lege ruimte bestaat. Dus ‘bestaan’ is alomtegenwoordig,
zonder ook maar enige barriére. Bestaan wordt nergens door begrensd of
ingeperkt (houdt dat in gedachten). Dit glas is iets anders dan dit dekseltje,
maar het glas bestaat en ook het dekseltje bestaat. Het ‘bestaan’ ervan
verschilt echter niet, er is maar één oceaan van ‘bestaan’. We zijn het niet
gewoon om er op deze manier over na te denken, maar laten we het
desalniettemin toch eens proberen. Het is net zoals met al die talloze golven
(net zoals met al die talloze schuimbubbels) in de oceaan, die desalniettemin
één gigantische onverdeelde watermassa vormen. Dus kijk niet naar de
grote of kleine golven en kijk ook niet naar de branding, maar kijk naar het
water en je ziet één grote onverdeelde watermassa. En op soortgelijke wijze
moet je ook hier om je heen kijken en dan voel je dat we vanaf onze
geboorte tot vandaag aan toe steeds het ‘bestaan’, het ‘zijn’, de ‘is-heid’
hebben ervaren. Onze aandacht was er niet op gericht, want hier wordt
onze aandacht steeds door de namen en vormen aangetrokken. Dit is een
mens, maar is deze persoon een goed of een slecht mens? Is dit een mooi
ding, is dit lekker of bitter? Is dit iets dat ik aantrekkelijk vind, of is dit iets
waar ik een afkeer van heb? We vergeten daarbij het cruciale feit
(respectievelijk we zien daarbij het cruciale feit over het hoofd) dat dit alles
‘is”: mooi of lelijk, aantrekkelijk of onaantrekkelijk, goedkoop of duur. Het

15



‘zijn’ behoort er steeds toe. Wat het verder allemaal ook maar voorstelt, het
heeft allemaal een ‘is-heid’. En die ‘is-heid’ wordt niet door de ruimte
begrensd.

Het bestaan is eeuwig

Maar wordt die ‘is-heid” dan misschien wel qua tijd begrensd? lemand zou
bijvoorbeeld kunnen zeggen: als ik dit dure glas breek, dan is dat glas er niet
meer. De Veddnta zou dan echter zeggen dat het gebroken glas ‘is’. Je
breekt het glas en het gebroken glas ‘is’. En als je het glas tot poeder stampt
dan ‘is’ het glaspoeder. Stop je het in een atoomreactor en breek je het op in
sub-atomaire deeltjes? Ook dat ‘is’. Stel dat je al het glas in het universum
zou vernietigen, dan ‘is’ er nog altijd de tafel etc.. Het bestaan is er nog
steeds. Stel dat je alles in het universum zou vernietigen, waar is die ‘is-heid’
dan? Dat wordt in de Upanisad subtiel geanalyseerd en het commentaar van
de Sri Sankaracdrya zegt daarover het volgende: de namen en vormen zijn
de manifestatie van de ‘is-heid’. En wanneer de namen en vormen er niet
meer zijn (omdat ze weer in Mdya zijn opgelost) dan is de ‘is-heid’ er nog
steeds, maar het wordt dan niet meer ervaren. Ik zal dat nog eens herhalen:
namen en vormen manifesteren het ‘bestaan’ en het ‘bestaan’ maakt dat de
dingen ‘zijn’. Zij bestaan dankzij het zuivere ‘bestaan’. En wat doen zij op
hun beurt voor het zuivere ‘bestaan’? Zij manifesteren dat zuivere ‘bestaan’
en maken het ons mogelijk om het zuivere bestaan te ervaren. Het zuivere
bestaan als zodanig is geen object dat je kunt ervaren, je kunt het alleen
door middel van namen en vormen ervaren. Objecten bestaan, want zij
ontlenen hun bestaan aan het zuivere bestaan en komen daardoor tot
bestaan. En wij ervaren die objecten en het daarin aanwezige bestaan. Als
de objecten er niet (meer) zijn, dan blijft volgens de Vedanta het zuivere
bestaan nog steeds over (maar is dan niet meer ervaarbaar).

Het bestaan is non-duaal

Daar komt nog iets bij: als het zuivere bestaan niet begrensd is qua ruimte
en niet begrensd is qua tijd, dan is het ook niet begrensd qua object. Ga
maar na: is er ook maar één object dat los staat van het bestaan? Neen, als
iets los staat van het bestaan, dan bestaat het immers niet! Dit is een
kwestie van pure logica. Het heeft geen zin om te gaan zoeken naar een
object dat los staat van het bestaan. Het is een kwestie van pure logica: als
iets los staat van het bestaan dan is het niet-bestaand. Het betreft hier geen
abstract filosofisch vraagstuk, het is geen droge filosofische haarkloverij. Het

16



is wat we nu, hier in ons leven, ervaren. Je kunt zelf — hier en nu - het gevoel
van ‘zijn’, het gevoel van aanwezigheid om je heen voelen: het is de
grondslag van ons bestaan. Het ‘zijn’ is de bestaansgrond van wat het
toneelstuk van ons leven wordt genoemd. En dat is overal, zonder bestaan
kan er niets zijn. Het is een evidente logica en een waarheid als een koe:
zonder bestaan worden dingen niet-bestaand.

Het is dus allemaal hetzelfde als jezelf af te vragen of er een golf zonder
water kan bestaan, respectievelijk of er gouden sieraden zonder goud
kunnen bestaan? Dat geldt ook voor houten meubels: als je het hout uit de
houten banken weghaalt dan zit je binnen de kortste keren op het tapijt.
Want de houten banken kunnen niet bestaan zonder het hout. En op
dezelfde manier kan er niets ter wereld bestaan zonder het ‘bestaan’. Want
er bestaat niets apart van het ‘bestaan’. Er is geen tweede ding apart van
‘bestaan’. Bestaan is non-duaal. Nu rijmt het weer met elkaar: Brahman
wordt niet begrensd qua ruimte, het wordt niet begrensd qua tijd en er
bestaat geen tweede ding apart van Brahman. Brahman is non-duaal. En dus
hebben we daarmee Brahman gevonden! Waar? In het bestaan van alles in
dit universum. In dit universum is er geen enkel ding dat los staat van
Brahman. Maar dat is nog niet alles, er resteert nog een laatste stap.

De toepassing van de definitie op de kennis

Laten we nu onze aandacht richten op het volgende woord: ‘kennis’. U weet
het nog: werkelijkheid, kennis en oneindigheid = Brahman. Welke kennis
beschouwt u als kennis? Voor ons is alles kennis: ‘Swami, ik zie u’ is kennis;
‘ik luister naar uw stem en ik hoor uw stem’ is kennis; ‘ik denk dit...." is
kennis; ‘twee plus twee’ is kennis. En al onze gedachten zijn varianten van
kennis. Zijn zij derhalve Brahman? Uw definitie zegt ‘kennis = Brahman’ en
dus moet al het genoemde Brahman zijn.

Maar als u de definitie (in termen van ruimte, tijd en object) op ‘kennis’
toepast, dan kan het helaas de toets der kritiek niet doorstaan. De kennis zit
in het hoofd van de guru, het zit daarom nog niet in het hoofd van de
leerling. Daarom is de guru ook de guru en de leerling de leerling. De kennis
die in het boek besloten ligt, zit niet in mijn geest. Ik moet het boek nog
lezen. Kennis wordt dus begrensd qua ruimte! Hier bevindt zich enige kennis
en een ander deel bevindt zich daar! En begrenzing qua tijd? Er zijn dingen
die ik vroeger wel wist, maar die ik nu weer ben vergeten. Er zijn dingen die
ik nu nog niet weet, maar die ik op termijn wel hoop te weten. Telkens weer

17



is er sprake van begrenzing qua tijd: op elk moment doen we verschillende
soorten kennis op. Op grond van wat u ziet, hoort en begrijpt had u een
bepaald soort kennis toen u dit lokaal binnenkwam, u hebt nu een bepaald
soort kennis en als u het lokaal verlaat heeft u weer een ander soort kennis.
En al die kennis is qua tijd begrensd.

Kennis is zeer veranderlijk en onze ervaring is vluchtig. En is onze kennis
non-duaal? Neen! Alle kleine beetje kennis (alles wat we zien, horen of
denken) zijn onderling verschillend. Zij zijn dus qua object begrensd. Voor
kennis is de begrenzing qua object derhalve van toepassing. Maar hoe
verhoudt kennis zich dan ten opzichte van oneindigheid? Op welke manier
kan kennis dan wel Brahman zijn? Je moet daartoe weer dezelfde logica
gebruiken. Als u de logica hebt kunnen volgen zoals we die op het bestaan,
respectievelijk op de werkelijkheid van Brahman hebben toegepast, pas dan
diezelfde logica ook toe op kennis.

Kijk naar onze kennis, naar onze ervaring die we dagelijks (van ’s morgens
vroeg totdat we uiteindelijk ‘s avonds laat gaan slapen) opdoen. Kijk eens
naar al die ervaringen die we opdoen, al die duizenden stukjes kennis die we
met ons verstand verwerken. Wat is daarin de gemeenschappelijke noemer?
En aangezien u inmiddels lang genoeg deze lessen over Veddanta hebt
gevolgd, roept u nu natuurlijk ‘het bewustzijn, Swami’. Ja! Want is het
immers niet waar dat alles wat we weten zich aan ons bewustzijn voordoet?
Elk beetje kennis is bewustzijn: ik ben me bewust van dit glas, ik ben me
bewust van deze persoon Swami, ik ben me bewust van de stem. Het
bewustzijn (het gewaarzijn) is de gemeenschappelijke noemer van alle
kennis. Ook dit is weer zo’n evidente waarheid. Zonder bewustzijn bestaat er
geen kennis. Zonder bewustzijn kun je niets snappen, respectievelijk
begrijpen.

De objecten van het bewustzijn verschillen allemaal van elkaar. En zij zijn
begrensd qua ruimte, zij zijn begrensd qua tijd en zij zijn begrensd qua
object. Maar het bewustzijn als zodanig is gemeenschappelijk voor alle
kennis. Alle kennis is in het bewustzijn gevestigd. En dat zuivere bewustzijn
is niet begrensd qua tijd, noch qua ruimte of object. Al hetgeen waar het
zich van bewust is, is onderling verschillend. Maar het zuivere bewustzijn als
zodanig wordt niet begrensd door desa, kdla, vastu (ruimte, tijd, object).

Met andere woorden: het zuivere bewustzijn, respectievelijk het zuivere
‘bestaan’ is de echte betekenis van de werkelijkheid, respectievelijk van

18



kennis. In het Sanskrit wordt het zuivere bestaan sat genoemd. In het
Sanskrit wordt de zuivere kennis cit genoemd. Dus sat, cit, ananda =
Brahman. Het zuivere bestaan, het zuivere bewustzijn is Brahman. Zuiver
bestaan, zuiver bewustzijn en oneindigheid = Brahman. Dit zuivere bestaan
is wat we gedurende ons gehele leven ervaren. Deze definitie brengt dit
gegeven alleen maar onder onze aandacht. Dit zuivere bewustzijn
doorstraalt onze dagelijkse ervaring; het maakt daarbij niet uit of we nu iets
zien, horen of ruiken: het zuivere bewustzijn straalt door alles heen! Het is
het licht in onze harten dat ons in staat stelt om onze levens te ervaren. De
film van ons leven wordt geprojecteerd op het scherm van dit zuivere
bewustzijn. Dit zuivere bewustzijn wordt noch geschapen, noch vernietigd.
Het komt niet tot bestaan en het gaat niet verloren. Het wordt niet begrensd
door de objecten waar het zich bewust van is (die erdoor worden verlicht).
En dat betekent derhalve dat het zuivere bewustzijn Brahman is.

U bent inmiddels vertrouwd met de definitie van Brahman: sat, cit, ananda.
Absoluut bestaan, absoluut gewaarzijn en absolute gelukzaligheid. In
september bespreken we het aspect van de absolute gelukzaligheid, maar ik
wil er in het kort nu toch al iets over zeggen. Anantam Brahman.
Oneindigheid is Brahman. Op een andere plaats in de Upanisads wordt
gezegd: datgene wat oneindig is, is vreugde. Datgene wat oneindig is, dat is
vreugde. Ons lijden is het gevolg van een gevoel van begrensd te zijn.
Namelijk dat ik op zekere dag dood zal gaan, dat de dingen waar ik van houd
me op zekere dag zullen worden ontnomen, dat mijn vermogen tot vreugde
er op zekere dag niet meer zal zijn. Het zijn deze begrenzingen die maken
dat ik lijd. Maar als ik daarentegen een gevoel van oneindigheid ervaar, dan
is dat gevoel van oneindigheid als zodanig vreugde, een onverdeelde oceaan
van vreugde.

Dus satyam betekent sat, de werkelijkheid betekent zuiver bestaan; kennis
(jianam) betekent cit, zuiver gewaarzijn. En dat wordt allemaal afgeleid uit
het woord anantam: onbegrensd. Het is dus geen begrensd bestaan en het
is geen begrensde kennis, het is vreugde (anantam) en gelukzaligheid. En
wat is dit? Dit is wat u bent! Het is uw eigen ware natuur. De daarop
volgende zin zegt vervolgens dat u dat alles moet kennen als ‘ik ben
Brahman’. U schiet er echter niets mee op als u dat opvat als: Brahman is
het zuivere bestaan en het zuivere gewaarzijn. Want dat is dan natuurlijk
allemaal leuk en aardig voor Brahman, maar wat schiet u daar zelf mee op?

19



De daarop aansluitende zin zegt ons daarom dat u zich dit moet realiseren
als u Zelf, als het licht dat in uw hart schijnt. Het zuivere bestaan, het zuivere
gewaarzijn en de zuivere gelukzaligheid dat we aantreffen in ons eigen hart,
in ons eigen bewustzijn en in de essentie van ons bestaan, dat is wat we zijn.
Zeg dus zelfs nooit ‘mijn Brahman’, zeg: ‘ik ben Brahman’. Brahman is
immers niet zoiets als een lever of een nier. Ik ben Brahman. VA6r (de
toepassing van) deze definitie: ik ben een menselijk wezen die God zoekt, ik
probeer God te vinden. Na (de toepassing van) de definitie: ik ben het
zuivere bestaan, het zuivere gewaarzijn en de gelukzaligheid. En dat schijnt
in mij, in de vorm van dit menselijk wezen dat in mij verschijnt en zich aan
mij vertoont, dat in mij bestaat en dat op zekere dag ook weer in mij oplost.
Ik ben de oneindige oceaan waarin al deze wezens als golven oprijzen,
waarin ze met elkaar spelen en met elkaar vechten en tenslotte lossen zij
weer in mij op.

In de Astavakra-gita wordt ook hetzelfde gezegd, namelijk dat ik de
oneindige oceaan van bestaan en bewustzijn ben. In mij, in de oneindige
oceaan van bestaan en bewustzijn rijzen al deze prachtige entiteiten (die
levende wezens worden genoemd) op, net zoals golven oprijzen. En dit is
wat ze doen: ze spelen met elkaar, ze vinden elkaar lief, houden van elkaar
en gaan relaties met elkaar aan. Ze vechten met elkaar, voeren oorlog,
scheiden van elkaar, er is afgunst en jaloezie. En tenslotte zullen zij
onvermijdelijk weer in mij terug zakken, in de oceaan die ik ben.

Dus dit is de definitie van Brahman zoals die in de Upanisads wordt
verwoord. Er resteren mij nu nog een paar minuten en deze minuten wil ik
gebruiken om alles wat vandaag behandeld werd nog eens kort voor u
samen te vatten. De definitie van Brahman (zoals die in de Taittirlya
Upanisad staat vermeld) luidt: Brahman is bestaan (respectievelijk
werkelijkheid), kennis en oneindigheid. We zijn begonnen met het woord
Brahman en dat woord betekent ‘onmetelijk’. Niet meetbaar en onbegrensd
is hetzelfde als oneindig. Oneindig betekent geen grenzen, onbegrensd. Er
zijn drie soorten grenzen: ruimte, tijd en object. Onbegrensd qua ruimte
betekent alomtegenwoordigheid: er is geen enkele plaats waar Brahman
niet bestaat. Onbegrensd qua tijd betekent dat er geen tijd is dat Brahman
niet bestaat. En niet begrensd door objecten betekent dat er geen enkel
object is dat Brahman niet is: er is geen enkel object dat apart van
Brahman zou kunnen bestaan.

20



Laten we nu Brahman gaan zoeken en laten we daarvoor naar de
werkelijkheid kijken. Kijk naar al de dingen die we in ons dagelijks leven als
werkelijk, als echt beschouwen. Kijk naar dat alles. De Vedanta wijst ons
erop dat al die dingen van elkaar verschillen en dat ze allemaal in de tijd, in
de ruimte en qua object worden begrensd. Maar het gevoel van bestaan dat
we in dit alles ervaren (de ‘is-heid’, het ‘zijn’, het zuivere ‘bestaan’ als
zodanig) dat wordt noch in de ruimte, noch in de tijd begrensd én dat is voor
elke object hetzelfde. Want elk object dat van het ‘bestaan’ verschilt wordt
niet-bestaand. Dus er is ‘iets’ dat niet door tijd of ruimte wordt begrensd,
iets dat alomtegenwoordig en eeuwig is, iets dat non-duaal is en dat ‘iets’ is
het zuivere bestaan.

We kunnen niet zeggen dat we het niet kennen, want dat is immers alles wat
we gedurende ons gehele leven ervaren. Maar we hebben het niet
opgemerkt. lets leren kennen betekent dat elke ervaring gedurende ons
leven (goed of slecht, religieus of seculier, spiritueel of juist niet zo
spiritueel) in ons bewustzijn wordt gevestigd. De ervaringen zijn onderling
allemaal verschillend en zij zijn begrensd qua tijd, qua ruimte en qua object.
Ze verschillen allemaal van elkaar. Maar het bewustzijn dat de grondslag
onder al die ervaringen is en dat het gevoel van bestaan (respectievelijk het
gevoel van ervaren) doet oplichten, dat bewustzijn is één en onveranderlijk.
En de Upanisad vertelt ons dan: dat is wat u bent!

Dat is wat we zijn, wij zijn allemaal het ene, onveranderlijke bestaan,
respectievelijk het oneindige bewustzijn. We zijn oneindig bewustzijn.
Wanneer? Altijd, zelfs al voor je naar deze Vedanta-cursus kwam, zelfs nadat
je stopt met de Vedanta-cursus, je bent dat. Maar daarvoor moeten we ons
echter wel het feit eigen maken, respectievelijk moeten we wel het feit
erkennen dat we niet dit begrensde en kleine persoontje zijn, met een
lichaam dat werd geboren, groeit en verandert, oud wordt, uiteindelijk zal
sterven en dat daarmee het hele verhaal verteld is! Neen, je bent niet de
golf die uit de oceaan oprijst, die zich nu toont en die weer in de oceaan zal
verzinken, want in waarheid ben je de oceaan als zodanig. Je leventje speelt
zich af In jouw innerlijk, in jouw gewaarzijn, in jouw ‘bestaan’ wordt dit
leventje opgevoerd. En niet alleen dit leventje, maar alle levens, alle
lichamen samen voeren dit kosmische toneelstuk op. Het toneelstuk wordt
opgevoerd op het podium van het ‘bestaan’.

Jij bent de kroon van dit bestaan, jij bent één met God, jij bent God.
Tattvamasi: Gij Zijt Dat. En de leerling antwoordt dan Ahambrahmasmi: 1k

21



ben Brahman. Het uiteindelijke doel van Vedanta, het uiteindelijke doel van
alle religies is om ons tot dit inzicht te brengen. Als we tot dit inzicht komen
en het dan niet laten bij een theoretisch begrijpen, maar het tot een levende
werkelijkheid maken, dan wordt deze werkelijkheid (ongeacht of de ogen
daarbij open of gesloten zijn) voor ons ook zichtbaar. En wel door onze
aandacht te focussen op het zuivere bestaan, op het zuivere bewustzijn en
op de gelukzaligheid. Dan zijn we verlicht en alleen dan zijn we vrij. We
hoeven daarvoor deze wereld niet te verlaten, we hoeven daarvoor ook niet
onze ogen te sluiten, want we kunnen Brahman met open ogen zien.

Tot slot wil ik u nog het volgende vertellen. Ik moest zojuist terugdenken aan
een bijzondere monnik die ik zo’n tien of twaalf jaar geleden in de
Himalaya’s tegenkwam. Hij moet (als hij nu nog leeft) inmiddels al behoorlijk
oud zijn, want destijds woonde hij al zo’n veertig of vijftig jaar in zijn hutje in
Gangroti. lk zie mezelf nog bij hem zitten, omgeven door die enorme
bergpieken en de gletsjers, met zo’n zeventig meter beneden ons de
snelstromende Ganges en overal om ons heen naaldbomen en allerlei
andere bomen. En hij mij vertelde me toen een kort stukje tekst uit de
Rigveda: “kijk naar het gedicht van de Heer dat niet vervalt en niet sterft.”

Dit universum hier, dat is het gedicht van de Heer. De Heer is het zuivere
bestaan en het zuivere bewustzijn en dat is wat we allemaal zijn. We zijn dat,
in de holte van ons hart, in de essentie van ons bestaan. We zijn dat,
ongeacht of we het nu wel of niet accepteren, ongeacht of we het nu wel of
niet geloven, ongeacht of we het nu wel of niet begrijpen. Begrijpen gebeurt
in de geest en is derhalve van een tweede orde. Het feit dat we bestaan en
bewustzijn zijn, dat is belangrijker dan het te begrijpen.

Afsluiting

Om, Sahana vavatu, sahanau bhunaktu, Sahaviryam karavavahai,
Tejasvi navadhitamastu, Ma vidvisavahai
Om, Shantih, Shantih, Shantih.

Om, moge de Heer ons (de leraar en de studenten) allemaal beschermen
door deze spirituele kennis, moge we allemaal de vruchten van deze kennis
(die de blijvende vrede en vreugde van ons leven is) plukken, moge we in het
licht van deze spirituele kennis grootse resultaten bereiken in onze nog
resterende levensdagen. Moge hetgeen we hier vandaag hebben
bestudeerd onze levens verlichten, moge er tussen ons harmonie bestaan en
moge we zonder conflicten zijn.

22



Om, vrede, vrede, vrede.

23



Samenvatting van de uitleg van satyam jianam anantam brahma (Taittiriya Upanisad 2.1)

De kenner van Brahman bereikt het hoogste. Brahman (het onmetelijke) is bestaan, kennis en oneindigheid. Brahman is alomtegenwoordig,

eeuwig en non-duaal: het bestaat overal en altijd, in alles wat wordt waargenomen en wordt ervaren; er is niets dat ervan verschilt.

Begrenzing in:

satyam (bestaan)

jAdanam (kennis)

(anantam) grenzeloos

Ruimte
(Brahman is
alomtegenwoordig)

Al wat wordt waargenomen bestaat
‘hier’ en niet ‘daar’. Maar alles ‘is’.

Het bet ‘bestaan’ is de gemeenschap-

pelijke noemer van alle objecten en
dat absolute ‘bestaan’ is
alomtegenwoordig.

Alles wat ik weet en ervaar is kennis. Al
deze stukjes kennis zijn begrensd in de
ruimte. Maar de bestaansgrond van al deze
stukjes kennis is het bewustzijn. En dat
absolute bewustzijn is alomtegenwoordig.

Elk object heeft een begrenzing in
de ruimte: het bevindt zich ‘hier’ en
niet ‘daar’. Brahman wordt niet
ruimtelijk begrensd. Er is geen
enkele plaats waar Brahman niet is:
Brahman is alomtegenwoordig!

Tijd Namen en vormen zijn de Elk moment dat ik iets ervaar, zie, hoor of lets dat een begin heeft, heeft ook
(Brahman is manifestatie van 'zijn' of het begrijp krijg ik nieuwe kennis. Maar wat ik een einde. Alle entiteiten (boom,
eeuwig) ‘bestaan’. En wanneer de namen en gisteren wist weet ik vandaag soms al niet | steen, gedachten) zijn vergankelijk
vormen er niet meer zijn, dan is het meer. Al deze stukjes kennis zijn begrensd maar Brahman is niet begrensd
‘bestaan’ er nog steeds, maar het in de tijd. Maar de bestaansgrond van al door tijd. Niets gaat aan Brahman
wordt dan niet meer ervaren. Het deze stukjes kennis is het bewustzijn. Het vooraf, niets komt na Brahman.
absolute ‘bestaan’ is eeuwig. absolute bewustzijn is eeuwig. Brahman is eeuwig.
Object Geen object staat los van 'bestaan’, Hoewel alle kennis van elkaar verschilt Er is geen enkel object dat
(Brahman is non- want dan bestaat het immers niet. hebben ze een gemeenschappelijke Brahman niet is en dat apart van
duaal) Zonder 'bestaan' kan er niets zijn. Er noemer: bewustzijn. Er is geen stukje Brahman zou kunnen bestaan.
is geen tweede ding apart van kennis apart van bewustzijn. Bewustzijn is Brahman is non-duaal.
'bestaan’. Bestaan is non-duaal. non-duaal.
Brahman is Absoluut bestaan (sat) Absolute kennis (cit) Vreugde (ananda)

(dat wat Ik ben)
(Dit alles manifes-
teert zich in Mij)

Het bestaan (respectievelijk de

werkelijkheid of waarheid) wordt niet

begrensd door ruimte, tijd en object.
Dat is wat ik diep van binnen ervaar
en wat ik ben.

(Lezing: defining God)

Het bewustzijn (gewaarzijn) straalt door
alles heen. Het zuivere bewustzijn wordt
niet begrensd door ruimte, tijd en object
en is non-duaal. Dat is wat ik diep van
binnen ervaar en wat ik ben.

(Lezing: the secret of the five sheaths)

Ons misleide gevoel begrensd en
eindig te zijn veroorzaakt ons
lijden. Wat onbegrensd (oneindig)
is, is vreugde. Dat is wat ik diep van
binnen ervaar en wat ik ben.
(Lezing: in search of bliss)




