
 

De definitie van God 
 

 

 

De Kenner van Brahman bereikt het Hoogste 
Uitleg van de betekenis van"satyaṁ jñānam anantaṁ brahma" uit de 

Taittirīya Upaniṣad. 

Lezing van Swami Sarvapriyananda (‘Defining God’ video talk 3 juli 2016, 
Hollywood temple, Vedānta Society of Southern California) 

(https://www.youtube.com/watch?v=CoF0pOcKOCc&feature=youtu.be) 

 

 

 

 

Uit het Engels vertaald en op schrift gesteld door Arie van der Voort 

Als vertaler van een lezing uit het Engels naar het Nederlands moet je allerlei 
‘extra’ keuzes maken: het gaat dan niet alleen om de woordkeuze, de 
zinsconstructie, de gezegdes, e.d. Maar bij het op schrift stellen van een 
lezing moeten er ook keuzes gemaakt worden voor het gebruik van 
leestekens, voor een opbouw in alinea’s, het weglaten van ‘spreekruis’, e.d. 
Ook de indeling in paragrafen (met paragraaftitels) komt voor rekening van 
de vertaler. Met deze aanpak is gepoogd om de Swami recht te doen, 
eventuele misinterpretaties komen uiteraard voor rekening van de vertaler. 



 

2 

 

 

Invocatie  

Om, asato mā sat gamaya 
tamaso mā jyotir gamaya 
mṛtyor mā amṛtam gamaya 
śanti, śanti, śantiḥ. 

Om, Leid me van het onwerkelijke naar de werkelijke, 
Leid me van de duisternis naar het licht, 
Leid me van de dood naar de onsterfelijkheid. 
Vrede, vrede, vrede. 

Inleiding  

Goede morgen, 

Het onderwerp voor vandaag is niets minder dan het definiëren van God, we 
zouden ons geen hoger doel kunnen stellen.  

Wanneer we over God en over godsdienst praten, dan komt onvermijdelijk 
deze vraag (ofwel je vraagt het jezelf af, ofwel andere mensen zullen het aan 
jou vragen) naar boven: wat bedoel je als je het over God hebt? Wanneer 
mensen met elkaar debatteren (zoals ze dat al gedurende eeuwen en 
millennia doen) over de kwestie of God al dan niet bestaat, dan komt in 
beide gevallen de vraag op: wat of wie is de God waarvoor jij een bewijs 
probeert te leveren; wat is de God die jij probeert te weerleggen? In beide 
gevallen blijkt men daar dikwijls vaag over te zijn. De woordenstrijd gaat er 
daarom overigens niet minder heftig aan toe: God bestaat… God bestaat 
niet…. Maar wat is toch die God die jij probeert te bewijzen, respectievelijk 
die jij probeert te weerleggen? De concepten zijn niet erg helder. Met name 
als je hier met kinderen over aan de praat raakt, dan zullen ze je (op de 
vasthoudende en lichtelijk irritante manier waarop kinderen hun bijzonder 
eenvoudige vragen verwoorden) vroeger of later deze vraag stellen: “wat is 
God”?  Dit is een o zo eenvoudige vraag: maar is het überhaupt wel mogelijk 
om een helder idee over god te formuleren? 

Ik heb deze lezing al wel vaker gehouden. Op zekere dag reed ik in een auto 
door de straten van Calcutta en toen zag ik wat er met grote letters op een 
van de muren stond geschreven: “een gedefinieerde God is helemaal geen 
God”. Ik dacht oh, oh, dit betekent dus dat ik maar beter kan stoppen met 
mijn lezing over de definitie van God! Maar weet u, het is echt een 



 

3 

 

belangrijke vraag: waarom stellen sommige mensen dat je God in het geheel 
niet kunt definiëren? Deze en andere vraagstukken zullen we vanmorgen 
gaan onderzoeken.  

Vanmorgen wil ik de (uit alle Vedische literatuur die ik heb gelezen) 
allerbeste definitie van God, de allerbeste definitie van Brahman, met u 
bespreken. In alle literatuur (niet alleen in de Vedānta en de Upaniṣads, 
maar in alle oosterse en westerse filosofische en godsdienstige literatuur) 
ben ik nog nergens een betere of een scherpere definitie van God 
tegengekomen. Het is een definitie die zo precies en die zo helder is .… Ik 
kan u in elk geval oprecht beloven dat u vandaag dit lokaal niet zult verlaten 
zonder op z’n minst een helder idee te hebben van wat er in de Upaniṣads 
met God wordt bedoeld. Het is zó helder en zó precies, zó subliem en 
filosofisch zó goed onderbouwd, dat u het nooit meer zult kunnen vergeten. 
En daar komt ook nog bij dat we vandaag dit leslokaal niet alleen niet zullen 
verlaten zonder een helder idee te hebben van wat God precies is, maar 
bovendien (en het ontroert me om dit te mogen zeggen) zullen we dit lokaal 
niet verlaten zonder dat we God hebben gevonden. Vóór deze definitie 
waren we zoekers van God, na deze definitie kun je niet langer zeggen dat je 
God zoekt, want je hebt hem al gevonden! Je weet dan precies wat God is en 
waar Hij is! 

Dus dat is ons onderwerp dat vanmorgen op de agenda staat. Laten we daar 
nu nader op ingaan. Ik eis daarvoor uw onverdeelde aandacht (dat doe ik de 
andere keren weliswaar ook, maar deze keer meen ik het echt). Want de 
definitie ontvouwt zich op de manier zoals ook een wiskundig bewijs zich 
ontvouwt. U zult dit voor uzelf gaan ontdekken, u zult ontdekken hoe 
precies en samenhangend de definitie is. We raken beslist de weg kwijt als 
we er ook maar een stapje van overslaan. Dus we moeten bij elkaar blijven 
en daarom zal ik u bij de cruciale punten ook tijdig waarschuwen.  

De kenner van Brahman bereikt het hoogste 

De tekst die ik vanmorgen zal gebruiken komt uit een van de belangrijkste 
Upaniṣads, de Taittirīya Upaniṣad. En wel uit de eerste paragraaf van het 
tweede hoofdstuk van de Taittirīya Upaniṣad. Het tweede hoofdstuk heet 
Brahmānanda Valli en dat hoofdstuk handelt over de gelukzaligheid van 
Brahman. In de Upaniṣads van de Vedānta is Brahman de naam van God: 
Brahman. De voorliggende vraag luidt dus: wat is Brahman, is het mogelijk 
om Brahman te definiëren?  



 

4 

 

De tekst start met een korte zin waarin de essentie van de Vedānta ligt 
besloten en die gaat als volgt: "Brahmavidapnoti param". "De kenner van 
Brahman bereikt het hoogste". Voor mij bevat deze korte zin de essentie van 
alle religies en spiritualiteit. Er is iets dat Brahman wordt genoemd, dat is 
punt een. Ten tweede: het is mogelijk om Brahman te kennen. En ten derde: 
door het kennen van Brahman bereiken we alles wat we in dit leven maar 
zouden kunnen wensen. De kenner van Brahman bereikt het hoogste. 

Als we zoiets horen rijzen er drie vragen op. In de eerste plaats: wat is die 
Brahman waar over wordt gesproken; kunt u dat voor mij definiëren? Ten 
tweede: u praat over het kennen van Brahman, we zouden graag willen 
weten hoe we Brahman leren kennen; wat bedoelt u met het kennen van 
Brahman? En ten derde: het bereiken van het hoogste; wat bedoelt u met 
het hoogste en wat zullen we dan bereiken? Kortom het gaat om de 
volgende drie vragen: wat is Brahman, hoe ken je Brahman en ten derde: 
wat wordt er (als je Brahman kent) bedoeld met het bereiken van het 
hoogste? De volgende zinnen zijn verhelderend en geven ons in het kort een 
antwoord op deze drie vragen.  

Met betrekking tot bovengenoemde vragen wordt een korte toelichting 
gegeven (tadeṣābhuktā). Er wordt met betrekking tot deze mogelijke vragen 
het volgende gezegd: 
"satyaṁ jñānam anantaṁ brahma 
yo  eda nih  taṁ guhāyāṁ parame vyoman 
sośnute sar ān kāmānsaha | brahmaṇā i aś ite  ."  
Wat er hier wordt gezegd, is dat Brahman ‘oneindigheid, bestaan en kennis’ 
is. Bestaan, kennis en oneindigheid is Brahman. Dat is het antwoord op de 
eerste vraag. Dus als je jezelf afvraagt wat is Brahman, dan is het antwoord 
op die vraag: Brahman is ‘bestaan, kennis en oneindigheid’. "satyaṁ jñānam 
anantaṁ brahma"  Op welke manier kun je die Brahman kennen? "yo  eda 
nih  taṁ guhāyāṁ parame vyoman"  Diegene kent Brahman die hem kent als 
de werkelijkheid die in zijn eigen hart schijnt. Diegene kent Brahman die 
hem kent als ‘ikzelf ben Brahman’. Op een poëtische manier wordt er 
gezegd dat ik Brahman ben en dat ik op die manier Brahman moet kennen. 
En het bereiken van het hoogste, wat levert dat je op? Het antwoord is 
sośnute: de desbetreffende verlichte personen genieten en bereiken alles. 
Die bereiken echt alles wat ze ook maar van het leven zouden kunnen 
verlangen, echt alles wat ze ook maar proberen te verwerven: een televisie, 
een opleiding, een gezinsleven, relaties, een carrière. Gedurende ons leven 



 

5 

 

proberen we (stap voor stap en vaak niet al te succesvol) allerlei dingen te 
bereiken. En dat alles krijgen we dan plotsklaps, in een keer en voor eens en 
altijd; het is werkelijk ongelooflijk. En u zegt nu vermoedelijk: ‘Okay, dat wil 
ik ook. Ik moet ook maar eens een stukje van die Brahman te pakken zien te 
krijgen’.  

Wat is Brahman 

We gaan ons vandaag niet bezig houden met alles waar we in het 
bovenstaande over hebben gesproken. Vanmorgen gaat het ons namelijk 
alleen om de eerste vraag: ‘wat is Brahman?’ De vragen: ‘hoe kennen we 
Brahman?’ en ‘hoe krijgen we hetgeen wordt beloofd?’ zijn vragen die niet 
nu, maar pas later zullen worden besproken. In mijn lezing van augustus ga 
ik uitgebreid in op de tweede vraag. En de derde vraag ‘hoe krijgen we alles 
wat we ook maar van het leven zouden kunnen hopen’ komt in mijn lezing 
van september aan de orde. Vandaag draait het echter om de cruciale vraag: 
‘wat is Brahman?’ Ik vraag weer opnieuw onze aandacht voor deze zin 
"satyaṁ jñānam anantaṁ brahma". Satyam betekent werkelijkheid, 
bestaan, waarheid. Jñānam betekent kennis en anantam betekent 
oneindigheid. Dat betekent dus Brahman. We komen nu bij een belangrijk 
punt, dus vanaf nu graag uw volle aandacht. Kleine kinderen vertrekken 
daarbij dan hun gezicht, ze zijn zeer alert en krijgen een rode kleur door alle 
aandacht die ze dan geven. Dat zouden wij ook moeten doen en voor wat nu 
komt zouden we ook net zo alert moeten zijn. 

Er is een speciale manier waarop we deze definitie kunnen ontvouwen. In 
computers kennen we zoiets als zipbestanden waarin een groot aantal 
bestanden tot één bestand worden ‘gezipt’: je moet de bestanden 
comprimeren. En als je die bestanden opnieuw wilt gebruiken, dan moet je 
ze weer uitpakken. Je moet het bestand dan ‘ontzippen’. Op diezelfde 
manier moet je deze definitie van God (respectievelijk deze definitie van 
Brahman) ook ‘ontzippen’. In de Vedānta is Brahman het woord voor God. 
We moeten dus de definitie van Brahman ‘ontzippen’ en er is een specifieke 
methode hoe we dat moeten doen, ik nodig u dan ook uit om deze methode 
te volgen. De methode werkt als volgt: Je begint met het woord Brahman. 
Het woord Brahman betekent letterlijk ‘dat wat onbegrensd groot wordt’. 
Brahman betekent letterlijk een onbegrensd opzwellen, respectievelijk een 
onbegrensd expanderen. Als je het letterlijk wilt vertalen, dan betekent het 
‘het onmetelijke’. En besef dat het geen persoon is, het is geen hij of een zij. 
Het is geen persoon, het wordt simpelweg ‘het onmetelijke’ genoemd. Het 



 

6 

 

onmetelijke van wat? Een onmetelijk groot huis, een onmetelijk groot land 
of de onmetelijk grote ruimte? Het is niet gekwalificeerd! Het is niet het 
onmetelijke van iets, het betekent slechts ‘het onmetelijke’. Als je gewoon 
het woord ‘het onmetelijke’ gebruikt (zonder enige toevoeging zoals een 
onmetelijke oceaan, een onmetelijk hart en dergelijke), dan betekent het 
letterlijk ‘oneindig’. Het onmetelijke (zonder kwalificaties) betekent 
oneindig, zonder enige grens. Het woord ‘anantam’ dat net aan Brahman 
vooraf gaat geeft dat heel exact aan, want de letterlijke betekenis van het 
Sanskrit woord anantam is ‘zonder grenzen’. Brahman betekent ‘het 
onmetelijke’ en het woord anantam (dat aan Brahman voorafgaat) geeft 
daar een precieze uitdrukking aan, want het betekent ‘zonder grenzen’. Het 
Sanskrit woord antam betekent grens, anantam betekent ‘zonder grenzen’. 

Anantam Brahman: Brahman is onmetelijk/onbegrensd/oneindig 

Laten we dit woord ‘zonder grenzen’ (grenzeloos, oneindig) nu eens verder 
gaan onderzoeken. Wat is een grens, wat wordt er bedoeld met een grens? 
Teneinde ‘zonder grenzen’ goed te kunnen begrijpen, moeten we de 
betekenis van een grens begrijpen. In de Vedānta wordt er over drie soorten 
grenzen gesproken. Want er zijn drie verschillende manieren waarop iets 
kan worden begrensd (respectievelijk kan worden ingeperkt). Wat zijn die 
drie manieren? Deśa betekent ruimte, kāla betekent tijd en vastu betekent 
object. Grenzen zijn grenzen ten aanzien van de ruimte, grenzen ten aanzien 
van de tijd en grenzen ten aanzien van objecten. Dat laatste klinkt u 
vermoedelijk enigszins merkwaardig in de oren, u heeft misschien al wel een 
beeld bij een grens in de ruimte en bij een grens in de tijd, maar wat 
betekent een grens ten aanzien van objecten? Het is een interessant 
onderwerp en ik kom daar zo dadelijk op terug, nu wil ik het echter ten 
eerste hebben over wat er wordt bedoeld met een grens ten aanzien van de 
ruimte. 

Alomtegenwoordig 

Wat betekent een grens in de ruimte? Blijf daarbij in gedachten houden 
waar we nu zijn met de definitie van Brahman: het onmetelijke, zonder 
grenzen. Er zijn drie soorten grenzen en de eerste soort is die van een grens 
in de ruimte. Een ruimtelijke begrenzing betekent dat iets wel hier, maar 
niet daar is. Het feit dat u nu hier in deze tempel van de Vedānta Society zit, 
houdt in dat u nu niet in de boekwinkel, op de snelweg of thuis bent. U bent 
hier en dat betekent dat u ruimtelijk begrensd bent. Elk object dat u kent, 



 

7 

 

elk fysiek object is begrensd in de ruimte. In de ruimte hebben ze een begin 
en een einde. Dit is waar ze zich nu bevinden en dat is waar ze zich niet 
bevinden. Alles is ruimtelijk begrensd. De grote staat California is ruimtelijk 
begrensd: het grenst aan Arizona, aan Nevada en aan nog een paar andere 
staten. De Verenigde Staten is een onmetelijk groot land, maar is ruimtelijk 
begrensd: op een gegeven moment wordt het de Atlantische Oceaan, 
Canada, Mexico, of de Pacific. Dus alles is ruimtelijk begrensd. Maar stelt u 
zich nu eens voor dat er iets is dat niet ruimtelijk wordt begrensd. De 
definitie heeft het over onbegrensd, dus ook zonder ruimtelijke grenzen. 
Wat houdt het in als iets niet ruimtelijk wordt begrensd? Als iets wel 
ruimtelijk wordt begrensd dan bevindt het zich hier, maar niet daar. Als iets 
niet ruimtelijk wordt begrensd dan kun je niet zeggen dat het alleen maar 
hier en niet daar is. Je moet dan zeggen dat er geen enkele plaats is waar het 
zich niet bevindt: als iets onbegrensd is, dan is er geen enkele plaats in de 
ruimte waar het zich niet bevindt. Dat betekent dat Brahman op basis van 
de definitie iets is dat niet in de ruimte wordt begrensd. Er is dus geen 
enkele plaats, geen enkele ruimte waar Brahman niet is. Het woord dat daar 
in de religie voor wordt gebruikt is het woord ‘alomtegenwoordigheid’. 
Brahman is dus alomtegenwoordig. Met andere woorden, het eerste 
resultaat dat we dankzij onze wiskundige methode ten aanzien van de 
definitie hebben bereikt, is dat Brahman (wat het verder ook maar moge 
zijn) in elk geval ruimtelijk onbegrensd is, dat het overal alomtegenwoordig 
is.  

Eeuwig 

Ten tweede. Een ander soort grens dat we kunnen onderscheiden is de 
begrenzing in de tijd, kāla. En de Upaniṣads gebruiken daarbij de term 
‘anantam’: niet begrensd door de tijd. Begrensd door de tijd wil zeggen dat 
iets òf niet bestaat voor dat het werd geschapen, òf niet meer bestaat nadat 
het wordt vernietigd. We bestaan in de tijdspanne tussen de geboorte en de 
dood: voor de geboorte was ons lichaam er niet en na onze dood zal dit 
lichaam er niet meer zijn. Voordat dit glas in een of andere fabriek werd 
geproduceerd (gemaakt) was dit glas er niet. Nu is het er wel, maar er zal 
ooit een tijd komen dat het glas kapot gaat. Stel bijvoorbeeld dat het breekt 
en dan is het geen glas meer, maar een gebroken glas. Het glas bestaat dan 
niet meer. Nadat iets wordt vernietigd bestaat het niet meer. Het is in de tijd 
begrensd, het wordt door de tijd ingeperkt. Dus geboorte en dood zijn 
tijdgrenzen. Schepping en vernietiging zijn tijdgrenzen. Bijna alles in het 



 

8 

 

universum dat we in ons leven kennen is begrensd in de tijd. Alles is 
onderhevig aan geboorte en dood. In de Gita zegt Śrī Kṛṣṇa: "alles wat wordt 
geboren, dat moet ook sterven". Dus dat wat wordt geboren, dat gaat ooit 
ook dood. Er zijn tijdgrenzen. Ons hele leven is als het ware slechts een 
spelletje dat zich tussen deze twee grenzen afspeelt.  

Een Swami maakte eens een grapje. Hij vroeg wat is het leven? En hij 
vertelde over een zeker persoon die in het jaar 1920 was geboren en in het 
jaar 2010 was overleden. En op zijn grafsteen stond 1920 – 2010, de 
desbetreffende twee jaartallen, met een klein streepje er tussen. Die Swami 
zei toen voor de grap: het leven is slechts een streepje, een klein streepje 
tussen de schoot en de dood. En die twee data op de grafsteen laten ons de 
tijdgrenzen zien.  

Onze tijd wordt begrensd. Maar stel je nu eens voor dat er iets is dat niet in 
de tijd wordt begrensd. De definitie zegt dat de onmetelijke Brahman niet in 
de tijd is begrensd. Dat betekent dat er ook geen tijdstip is waarvan we 
kunnen zeggen dat Brahman daarvoor niet bestond. We kunnen dat niet 
zeggen, omdat Brahman niet door de geboorte wordt begrensd. En we 
kunnen ook niet zeggen dat er ooit een tijd zal komen dat Brahman niet 
langer zal bestaan. Er is geen moment in de tijd voorafgaand waaraan 
Brahman nog niet bestond en er is geen moment in de tijd waarna Brahman 
niet meer zal bestaan. Met andere woorden Brahman is onbegrensd, de tijd 
perkt Brahman niet in. De tweede conclusie die we dus op een wiskundige 
manier uit de definitie kunnen afleiden is dat Brahman eeuwig is: Brahman 
staat buiten de tijd, hij komt niet op een bepaald moment in de tijd tot 
bestaan en zijn bestaan houdt ook niet op een bepaald moment op. 
Brahman wordt niet door de tijd begrensd, je kunt dus geen grafsteen 
maken met daarop de geboorte- en sterfdatum van Brahman. Dus Brahman 
wordt niet door de tijd ingeperkt, Brahman is eeuwig. Dat is ons tweede 
resultaat dat we uit dat kleine woordje anantam hebben afgeleid. 

Non-duaal 

Ten derde. Nu gaan we het hebben over de derde soort grens. U zult zich 
herinneren dat ik het had over ruimtelijke grenzen, over tijdgrenzen en over 
objectgrenzen. De derde soort grens is de objectgrens. Laten we dit met 
elkaar nader gaan onderzoeken, het is een zeer interessant concept. Wat 
wordt er bedoeld met een objectgrens? Het idee er achter is eenvoudig, 
maar het vraagt desalniettemin om een enigszins bijzondere gedachtegang. 



 

9 

 

Als je het over objectgrenzen hebt, dan betekent dat iets zichzelf is en niet 
iets anders. Dit is bijvoorbeeld een glas en het is dus geen tafel, het is niet de 
Swami, het is niet een kamer, het is niet het land en het is ook geen auto. 
Het is dus niet iets anders dan een glas. We noemen dit ‘de identiteitswet’. 
Een ding is identiek aan zichzelf en verschillend van al het andere. Dus als 
een van jullie op het vliegveld je identiteitskaart (bijvoorbeeld een paspoort 
of een rijbewijs) moet laten zien, wat bekent dat dan voor de 
douanebeambte? Het betekent voor hem of haar dat deze persoon die en 
die persoon is en niemand anders. Je bent meneer of mevrouw zus en zo en 
niets of niemand anders. Het is dus een grens. Een object is alleen maar 
zichzelf en niet iets anders. Alleen maar zichzelf en geen van de miljarden 
andere dingen. Elke entiteit is zichzelf en is anders dan de miljarden of 
triljarden andere entiteiten.  

Maar stel je nu eens voor dat er iets is dat niet zo’n grens heeft. Je verstand 
blokkeert zodra je daar over gaat nadenken. Wat houdt het in als iets geen 
objectgrens heeft? Een objectgrens betekent dat een object ‘dit’ is en niet 
iets anders in dit universum. Geen objectgrens betekent dat er in het 
universum niets bestaat dat ervan verschilt. Een objectgrens houdt in dat in 
het universum al het andere  ervan verschilt en dat het alleen zichzelf is. 
Geen objectgrens betekent dat niets in het universum ervan verschilt. 
Probeer dit goed helder te krijgen: niets in het universum verschilt van 
Brahman, er bestaat niets in dit universum dat los staat (apart is) van 
Brahman. Er bestaat in dit universum geen tweede ding apart van Brahman. 
Geen tweede is hetzelfde als non-duaal. Non-duaal is hetzelfde als Brahman, 
het Sanskrit woord voor non-duaal is advaita.  

Ik zal het nog een keer herhalen, want gewoonlijk hebben de studenten 
enige moeite met de betekenis van dit punt. Wat zei ik ook alweer? Ik zei dat 
een objectgrens inhoudt dat een ding identiek is aan zichzelf en aan niets 
anders. Prima. Geen objectgrens (ervan uitgaande dat er een ding zonder 
objectgrens bestaat) houdt in dat er dan niets bestaat dat er verschillend 
van is. Als er niets bestaat dat er verschillend van is, dan kan er dus ook zelfs 
niet één entiteit bestaan dat ervan verschilt. En als er van iets zelfs geen 
tweede entiteit dat er apart van is kan bestaan, dan noemen we dat ding 
non-duaal. Non-duaal betekent dat er geen tweede ding bestaat en duaal 
betekent dat er wel zo’n tweede ding bestaat. Non-duaal betekent dat er 
apart van Brahman geen tweede ding bestaat. Brahman is non-duaal, 
advaitam. 



 

10 

 

De definitie van Brahman 

Kijk toch eens aan, dat kleine woordje anantam (onbegrensd) heeft ons de 
volgende drie krachtige resultaten opgeleverd: Ten eerste: als iets 
onbegrensd is, als je zegt dat Brahman per definitie niet begrensd wordt, 
dan moet Brahman alomtegenwoordig zijn, want het is niet begrensd in de 
ruimte. Ten tweede: het moet eeuwig zijn, want het is niet begrensd in de 
tijd. En ten derde: het moet non-duaal zijn, want er kan apart van Brahman 
niet iets anders bestaan. Non-duaal, advaitam. In het Sanskrit wordt gezegd 
dat Brahman "sarvavyapi, nityam, advaitam"  is: alomtegenwoordig, eeuwig 
en non-duaal. En dit alles zit verstopt in het woordje anantam, een woord 
dat ook kan worden vertaald met ‘oneindigheid’. En we beseffen hierbij 
natuurlijk onmiddellijk: er kunnen geen twee oneindigheden bestaan. 
Advaitam betekent dat er apart van Brahman geen tweede ding kan 
bestaan: er kan geen tweede oneindigheid apart van deze oneindigheid 
bestaan. In de wiskunde wordt bijvoorbeeld (met dank aan de wiskundige 
Cantor) wèl gesproken over een complete hiërarchie van verschillende 
soorten wiskundige oneindigheden. De oneindigheid (in de Advaita Vedānta) 
van Brahman is dus niet hetzelfde als een wiskundige oneindigheid. De 
oneindigheid in de Advaita Vedānta tolereert geen tweede oneindigheid: er 
kan immers geen tweede ding apart van Brahman bestaan. Dus kan er ook 
maar één oneindigheid bestaan. Brahman is niet alleen non-duaal 
(advaitam) maar ook één 'ekam', (ekam, eva, advaita). Brahman is één en 
non-duaal.  

Brahman en de alledaagse werkelijkheid 

Dit zijn de resultaten die we tot zover hebben verkregen en die zijn als 
zodanig al bijzonder. Maar dit alles roept nog een andere vraag op. Je kunt 
Brahman natuurlijk op die manier definiëren. Het is een interessant idee en 
een prachtige abstractie binnen de context van een goed opgebouwde en 
doordachte filosofie. Maar bestaat het daarmee ook werkelijk? Bestaat er 
echt iets dat eeuwig, alomtegenwoordig en non-duaal is? Bestaat er echt 
zoiets? Als er zoiets bestaat dan zijn we in grote moeilijkheden beland! Want 
iets dat alomtegenwoordig is, dat moet dus overal bestaan. En iets dat 
overal bestaat, dat moet nu ook hier bestaan. Iets dat eeuwig is, dat bestond 
en dat bestaat en dat zal blijven bestaan. Iets dat eeuwig is moet dus immers 
ook nu, op dit exacte ogenblik bestaan! En als er iets bestaat waar niet iets 
anders apart van kan bestaan, iets dat non-duaal is, dan moeten we deze 



 

11 

 

Brahman dus ook helder in elk ding kunnen onderscheiden? Stelt u zich eens 
voor welke conclusie daaruit volgt.  

Als Brahman eeuwig, alomtegenwoordig en non-duaal is, dan moet 
Brahman nu ook hier bestaan. U zult me Brahman derhalve ook moeten 
kunnen laten zien in alles waar ik maar naar wil kijken en in alles wat ik maar 
wil ervaren! In de conventionele religies is er een ontsnapping mogelijk. Ik 
kan dan zeggen, ja God bestaat, maar God is in de hemel en daarom kun je 
hem hier nu niet zien. Niet hier, want God is daar, in de hemel. Niet nu, 
maar na de dood. Als je een brave jongen of een braaf meisje bent dan zal je 
hem na je dood (postmortem) zeker ontmoeten. En God is beslist niet 
hetzelfde als al deze dingen hier, want God bestaat apart van al deze dingen. 
En nou zit ik goed, want het is daarmee een geloofskwestie geworden en het 
is dus niet langer mijn heilige plicht om je God te laten zien. Hij is niet hier, 
maar hij is daar in die plaats. Niet nu, maar na de dood (je kunt me dus ook 
daar niet mee klem zetten) en niet in deze dingen, want God bestaat apart 
van deze schepping. Hij is ‘de Andere’.  

Maar zodra de Vedānta zegt dat God overal aanwezig is, dan moet hij dus 
ook hier zijn. Als God eeuwig is, dan moet hij er dus ook nu zijn. En als er 
niets apart van God kan bestaan, laat me God dan maar eens in deze dingen 
zien. Laat me dan maar eens God in dit glas zien.  

De mythe van Prahlāda: achter welke pilaar heeft God zich verstopt? 

In een van de oude, mythologische verhalen van India komt een klein 
jongetje voor (Prahlāda) en er komt ook een volgeling van Viṣṇu in voor. En 
zijn vader is een machtige koning van de demonen en hij haat Viṣṇu. En 
verder was het zo dat die volgeling van Viṣṇu les gaf aan dat jongetje. Op 
zekere dag vlamde er een heftig dispuut tussen het jongetje en zijn vader op. 
En op een gegeven moment zegt zijn vader: okay, waar is die Viṣṇu dan? 
Want je geliefde Viṣṇu wordt toch verondersteld om overal aanwezig te zijn? 
En het jongetje zegt: ja mijn Heer is overal, mijn God is overal. En omdat ze 
in een paleis met pilaren wonen, wijst zijn vader naar een van die pilaren en 
zegt: zit jouw dierbare Viṣṇu misschien in deze pilaar? En het jongetje zegt 
weer: ja hij zit zelfs in die pilaar. Het verhaal neemt dan een dramatische 
wending, want zijn vader ontsteekt in woede en schopt vervolgens tegen de 
pilaar aan. En omdat hij een demon is, verbrijzelt hij de pilaar. En dan komt 
er uit de pilaar een afschrikwekkend figuur (half mens en half leeuw) naar 
buiten. Het is de incarnatie van God, in de vorm een leeuwmens. Het is een 



 

12 

 

angstaanjagende vorm van God. God kiest die angstaanjagende vorm om 
het jongetje (zijn volgeling) te beschermen. En die angstaanjagende vorm 
van God doodt vervolgens de demon. Het is een beroemd verhaal dat tot op 
heden in alle dorpen en steden steeds weer opnieuw wordt opgevoerd. Ik 
heb er zelf ook talloze uitvoeringen van gezien. En het hoogtepunt is steeds 
weer het moment waarop het jongetje zegt: ja mijn God zit in die pilaar en 
dat de vader dan die pilaar kapot schopt. Dat is het echte hoogtepunt van 
het toneelstuk. En dan zie je een figuur met een pruik, een masker, etc. en 
die springt onder luid gebrul vanachter de pilaar tevoorschijn. Bij 
gelegenheid van een van die uitvoeringen (en het is een echt gebeurd 
verhaal dat ikzelf van iemand die er getuige van was heb gehoord) welke 
door de kleine jongetjes van onze Ramakrishna school in Calcutta werd 
opgevoerd, speelde een slim ventje de rol van Prahlāda, de volgeling van 
Viṣṇu. En hij wist natuurlijk achter welke pilaar de mensleeuw verstopt zat. 
Maar jammer genoeg waren er twee pilaren. En de koning van de demonen 
(gespeeld door een ander jongetje) schreeuwt en brult: waar is die geliefde 
God van jou? Zit hij misschien achter deze pilaar? En het kleine jongetje 
kende zijn publiek heel goed en wist dat iedereen hem zou uitlachen als nou 
juist die pilaar omver zou worden geschopt en God  er dan niet uit 
tevoorschijn zou komen. Het jongetje antwoordde daarom: neen, hij zit 
achter deze andere pilaar! 

Bestaat er een tegenstrijdigheid tussen Brahman en de schepping? 

Maar Brahman is alomtegenwoordig en moet dus overal zijn. Ik zou daarom 
dus ook in staat moeten zijn om je te laten zien dat God in dit glas, in deze 
tafel of in wat dan ook aanwezig is. En dat is precies wat de Upaniṣad 
vervolgens doet. Het is verbazingwekkend. Op basis van een bijzonder 
spiritueel en filosofisch inzicht toont de Upaniṣad  ons aan dat God 
inderdaad in elke entiteit van dit universum aanwezig is. Laten we nu samen 
eens zien hoe dat in zijn werk gaat.  

We gaan uit van de twee woorden: Brahman en anantam. Het onmetelijke, 
het onbegrensde en het oneindige. Voor het geval dat je ze vergeten mocht 
zijn, herinner ik u nog even aan deze twee eerste woorden ‘de werkelijkheid’ 
(satyam) en ‘kennis’ (jñānam). Brahman is werkelijkheid, kennis en 
oneindigheid. We beginnen met dat eerste woord: de werkelijkheid. In het 
Sanskrit staat het woord satyam voor de waarheid, voor de werkelijkheid en 
voor het bestaan. De Upaniṣad vraagt ons nu om naar de werkelijkheid te 
kijken. Kijk eens om u heen, wat is voor u werkelijkheid? Het is in dit geval 



 

13 

 

geen filosofische vraag, gebruik gewoon uw boerenverstand om aan te 
geven wat u als werkelijkheid beschouwt. 

Ik zie mijn lichaam als werkelijkheid en ook dit lokaal en alle daarin 
aanwezige mensen, alle banken en het vloerkleed zijn voor mij ook 
werkelijkheid. Alles, al deze dingen, ja zelfs de ruimte tussen ons in is 
werkelijk en ook de buitenwereld is werkelijk. Er zijn honderden, ja 
duizenden werkelijke dingen. We worden allemaal omgeven door zowel 
levende als dode dingen. En nu zegt de Upaniṣad dat we de definitie moeten 
gaan toepassen! Als het werkelijk is, dan moet het dus God zijn. Want de 
definitie zegt dat werkelijkheid, kennis en oneindigheid hetzelfde is als 
Brahman. Brahman moet dus ook hier de werkelijkheid zijn. Laten we 
daarom nogmaals naar deze werkelijke dingen kijken en nu blijken we 
opnieuw een groot probleem te hebben. We hebben Brahman zojuist 
gedefinieerd als zijnde onbegrensd: onbegrensd in de ruimte, onbegrensd in 
de tijd en onbegrensd ten aanzien van objecten.  

Neem nu een van de dingen die u als zijnde werkelijk beschouwt. Dit ding 
hier bijvoorbeeld (de Swami neemt een glas met een deksel erop in zijn 
hand), is dat in begrensd in de ruimte? Ja natuurlijk Swami, het is alleen 
maar daar in je hand aanwezig en nergens anders. Is het begrensd in de tijd? 
Is er een moment in de tijd dat het werd geschapen en is er een tijd dat het 
zal zijn vernietigd? Ja, natuurlijk Swami. Niemand heeft ooit gehoord van 
een eeuwig glas of een eeuwig dekseltje of iets dergelijks. En is het ook qua 
object begrensd? Ja, er zijn dingen die alleen zoals deze zijn en die 
verschillen van al het andere. En dat geldt voor alles in deze kamer. Het is 
dus begrensd qua ruimte, begrensd qua tijd en begrensd qua object. Dus 
hoe kan dat dan Brahman zijn? Er is hier nu duidelijk sprake van een 
tegenstrijdigheid.  

In de definitie wordt het ene woord Brahman gelijkgesteld aan de 
werkelijkheid. Dus als dit alles werkelijk is, hoe kan dat dan Brahman zijn, de 
Upaniṣad zegt immers dat Brahman oneindig is en onbegrensd qua ruimte, 
qua tijd en qua objecten. Ziet u de tegenstrijdigheid? Dat wat we in dit 
universum als werkelijkheid beschouwen is beslist wel begrensd qua ruimte, 
tijd en de objecten. Hoe kunnen deze beide woorden ‘oneindigheid’ en 
‘werkelijkheid’ op een en hetzelfde ding van toepassing zijn? We hebben dus 
te maken met een contradictie, met een tegenstrijdigheid.  



 

14 

 

De toepassing van de definitie op de objecten 

Nogmaals, de Upaniṣad zegt dat de dingen die we als werkelijkheid 
beschouwen Brahman zijn. Maar de dingen die we als werkelijkheid 
beschouwen zijn beslist begrensd qua ruimte, qua tijd en qua object. De 
Upaniṣad blijft echter volhouden dat Brahman de eeuwige, onbegrensde, 
non-duale en alomtegenwoordige werkelijkheid is. Maar niets van wat we 
om ons heen zien is alomtegenwoordig, eeuwig of non-duaal. We zitten dus 
in een impasse, hoe nu verder? Ik herhaal: stel dat we bemerken dat de 
directe betekenissen (van hetgeen in de Upaniṣad wordt gesteld) niet met 
elkaar overeenkomen en niet op elkaar aansluiten (bijvoorbeeld als een 
bepaalde definitie twee betekenissen heeft die met elkaar in tegenspraak 
zijn). De werkelijkheid  van objecten zou moeten inhouden dat deze 
objecten oneindig zijn, maar geen van deze objecten zijn oneindig. Wat 
moeten we hier nu mee aan?   

De Upaniṣad vertelt gewoonlijk geen onzin dat met zichzelf in tegenspraak 
is. Als er desalniettemin toch sprake lijkt te zijn van tegenstrijdigheid, dan is 
een van de strategieën die in de Upaniṣad worden gebruikt de volgende: als 
de directe taal met zichzelf in tegenspraak is, dan moeten we de impliciete 
betekenis gaan gebruiken! De geaccepteerde methode van de Upaniṣads 
stelt dat in dat geval de geïmpliceerde betekenis wordt bedoeld. Laten we 
dat eens nader bekijken. Maak maar eens een lijst van de dingen die je om je 
heen ziet; dat is de werkelijkheid, uw werkelijkheid. Bijvoorbeeld mijn 
lichaam is hier, al die andere mensen zijn hier en ook de stoelen en tafels 
zijn hier. De Upaniṣad vraagt vervolgens: hoe ervaar je deze werkelijkheden?  

Als je bijvoorbeeld zegt dat dit glas hier echt is, dan betekent het dat het glas 
bestaat. Als we van iets zeggen dat het echt is, dan bedoelen we dat het 
bestaat. Dus dit glas hier is echt. En als je zegt dat hier geen echte olifant is, 
dan betekent het dat er geen olifant in de kamer aanwezig is. Als je zegt dat 
dit glas hier wel echt is, dan bedoel je te zeggen dat het glas hier in de kamer 
aanwezig is, dat het bestaat. Met andere woorden de werkelijkheid van iets 
houdt in dat het bestaat. Het glas bestaat, de lessenaar bestaat, de Swami 
bestaat, het publiek bestaat, de tempel bestaat. En de Upaniṣads van de 
Vedānta zeggen net als wij ook dat de Swami, het glas, de lessenaar en de 
tempel onderling allemaal verschillen, dat ze verschillende entiteiten zijn. 
Maar concentreer je nu eens op het gevoel van bestaan. Het glas bestaat, 
het glas ‘is’. De tafel ‘is’, de Swami ‘is’, het publiek ‘is’. Focus nu op dat ‘is’. 
We besteden nooit aandacht aan dat eenvoudige ‘is’. Maar het betekent 



 

15 

 

‘bestaan’, het betekent ‘er zijn’. Richt je aandacht nu op dat ‘is’ 
(respectievelijk op de ‘is-heid’). In plaats van te zeggen dat het glas er is, of 
dat de tafel er is, of dat de Swami er is, of dat het publiek er is, kun je ook 
zeggen dat dat (alles en iedereen) ‘bestaat’. Beschouw het daarom als een 
oceaan van bestaan, waarin het glas, de tafel, de Swami, het publiek en al 
het andere als het ware de golven in de oceaan van het bestaan zijn. De 
golven zijn onderling allemaal verschillend, ze hebben verschillende namen, 
verschillende vormen en verschillende functies. (nāma, rūpa,  yāpāra) De 
vormen mogen dan weliswaar onderling verschillend zijn, maar er is overal 
slechts één ‘bestaan’.  

Het bestaan is alomtegenwoordig 

Neem nu het begrip ‘oneindigheid’ en pas ook dat begrip toe op het 
bestaan, op dit gevoel van bestaan. Oneindigheid betekent dat het qua 
ruimte niet begrensd wordt, maar alomtegenwoordig is. Richt je aandacht 
nu op het gevoel van bestaan: is dat alomtegenwoordig of niet?? Ja! Hoe 
groot je de ruimte ook maar indenkt, vanaf hier tot aan het meest veraf 
gelegen sterrenstelsel zijn er allerlei dingen. Er moet daar dus ook ‘bestaan’ 
zijn! Zelfs de lege ruimte bestaat. Dus ‘bestaan’ is alomtegenwoordig, 
zonder ook maar enige barrière. Bestaan wordt nergens door begrensd of 
ingeperkt (houdt dat in gedachten). Dit glas is iets anders dan dit dekseltje, 
maar het glas bestaat en ook het dekseltje bestaat. Het ‘bestaan’ ervan 
verschilt echter niet, er is maar één oceaan van ‘bestaan’. We zijn het niet 
gewoon om er op deze manier over na te denken, maar laten we het 
desalniettemin toch eens proberen. Het is net zoals met al die talloze golven 
(net zoals met al die talloze schuimbubbels) in de oceaan, die desalniettemin 
één gigantische onverdeelde watermassa vormen. Dus kijk niet naar de 
grote of kleine golven en kijk ook niet naar de branding, maar kijk naar het 
water en je ziet één grote onverdeelde watermassa. En op soortgelijke wijze 
moet je ook hier om je heen kijken en dan voel je dat we vanaf onze 
geboorte tot vandaag aan toe steeds het ‘bestaan’, het ‘zijn’, de ‘is-heid’ 
hebben ervaren. Onze aandacht was er niet op gericht, want hier wordt 
onze aandacht steeds door de namen en vormen aangetrokken. Dit is een 
mens, maar is deze persoon een goed of een slecht mens? Is dit een mooi 
ding, is dit lekker of bitter? Is dit iets dat ik aantrekkelijk vind, of is dit iets 
waar ik een afkeer van heb? We vergeten daarbij het cruciale feit 
(respectievelijk we zien daarbij het cruciale feit over het hoofd) dat dit alles 
‘is’: mooi of lelijk, aantrekkelijk of onaantrekkelijk, goedkoop of duur. Het 



 

16 

 

‘zijn’ behoort er steeds toe. Wat het verder allemaal ook maar voorstelt, het 
heeft allemaal een ‘is-heid’. En die ‘is-heid’ wordt niet door de ruimte 
begrensd.  

Het bestaan is eeuwig 

Maar wordt die ‘is-heid’ dan misschien wel qua tijd begrensd? Iemand zou 
bijvoorbeeld kunnen zeggen: als ik dit dure glas breek, dan is dat glas er niet 
meer. De Vedānta zou dan echter zeggen dat het gebroken glas ‘is’. Je 
breekt het glas en het gebroken glas ‘is’. En als je het glas tot poeder stampt 
dan ‘is’ het glaspoeder. Stop je het in een atoomreactor en breek je het op in 
sub-atomaire deeltjes? Ook dat ‘is’. Stel dat je al het glas in het universum 
zou vernietigen, dan ‘is’ er nog altijd de tafel etc.. Het bestaan is er nog 
steeds. Stel dat je alles in het universum zou vernietigen, waar is die ‘is-heid’ 
dan? Dat wordt in de Upaniṣad subtiel geanalyseerd en het commentaar van 
de Śrī Śaṅkara ārya zegt daarover het volgende: de namen en vormen zijn 
de manifestatie van de ‘is-heid’. En wanneer de namen en vormen er niet 
meer zijn (omdat ze weer in Māyā zijn opgelost) dan is de ‘is-heid’ er nog 
steeds, maar het wordt dan niet meer ervaren. Ik zal dat nog eens herhalen: 
namen en vormen manifesteren het ‘bestaan’ en het ‘bestaan’ maakt dat de 
dingen ‘zijn’. Zij bestaan dankzij het zuivere ‘bestaan’. En wat doen zij op 
hun beurt voor het zuivere ‘bestaan’? Zij manifesteren dat zuivere ‘bestaan’ 
en maken het ons mogelijk om het zuivere bestaan te ervaren. Het zuivere 
bestaan als zodanig is geen object dat je kunt ervaren, je kunt het alleen 
door middel van namen en vormen ervaren. Objecten bestaan, want zij 
ontlenen hun bestaan aan het zuivere bestaan en komen daardoor tot 
bestaan. En wij ervaren die objecten en het daarin aanwezige bestaan. Als 
de objecten er niet (meer) zijn, dan blijft volgens de Vedānta het zuivere 
bestaan nog steeds over (maar is dan niet meer ervaarbaar).   

Het bestaan is non-duaal 

Daar komt nog iets bij: als het zuivere bestaan niet begrensd is qua ruimte 
en niet begrensd is qua tijd, dan is het ook niet begrensd qua object. Ga 
maar na: is er ook maar één object dat los staat van het bestaan? Neen, als 
iets los staat van het bestaan, dan bestaat het immers niet! Dit is een 
kwestie van pure logica. Het heeft geen zin om te gaan zoeken naar een 
object dat los staat van het bestaan. Het is een kwestie van pure logica: als 
iets los staat van het bestaan dan is het niet-bestaand. Het betreft hier geen 
abstract filosofisch vraagstuk, het is geen droge filosofische haarkloverij. Het 



 

17 

 

is wat we nu, hier in ons leven, ervaren. Je kunt zelf – hier en nu - het gevoel 
van ‘zijn’, het gevoel van aanwezigheid om je heen voelen: het is de 
grondslag van ons bestaan. Het ‘zijn’ is de bestaansgrond van wat het 
toneelstuk van ons leven wordt genoemd. En dat is overal, zonder bestaan 
kan er niets zijn. Het is een evidente logica en een waarheid als een koe: 
zonder bestaan worden dingen niet-bestaand.  

Het is dus allemaal hetzelfde als jezelf af te vragen of er een golf zonder 
water kan bestaan, respectievelijk of er gouden sieraden zonder goud 
kunnen bestaan? Dat geldt ook voor houten meubels: als je het hout uit de 
houten banken weghaalt dan zit je binnen de kortste keren op het tapijt. 
Want de houten banken kunnen niet bestaan zonder het hout. En op 
dezelfde manier kan er niets ter wereld bestaan zonder het ‘bestaan’. Want 
er bestaat niets apart van het ‘bestaan’. Er is geen tweede ding apart van 
‘bestaan’. Bestaan is non-duaal. Nu rijmt het weer met elkaar: Brahman 
wordt niet begrensd qua ruimte, het wordt niet begrensd qua tijd en er 
bestaat geen tweede ding apart van Brahman. Brahman is non-duaal. En dus 
hebben we daarmee Brahman gevonden! Waar? In het bestaan van alles in 
dit universum. In dit universum is er geen enkel ding dat los staat van 
Brahman.  Maar dat is nog niet alles, er resteert nog een laatste stap. 

De toepassing van de definitie op de kennis 

Laten we nu onze aandacht richten op het volgende woord: ‘kennis’. U weet 
het nog: werkelijkheid, kennis en oneindigheid = Brahman. Welke kennis 
beschouwt u als kennis? Voor ons is alles kennis: ‘Swami, ik zie u’ is kennis; 
‘ik luister naar uw stem en ik hoor uw stem’ is kennis; ‘ik denk dit….’ is 
kennis; ‘twee plus twee’ is kennis. En al onze gedachten zijn varianten van 
kennis. Zijn zij derhalve Brahman? Uw definitie zegt ‘kennis = Brahman’ en 
dus moet al het genoemde Brahman zijn.  

Maar als u de definitie (in termen van ruimte, tijd en object) op ‘kennis’ 
toepast, dan kan het helaas de toets der kritiek niet doorstaan. De kennis zit 
in het hoofd van de guru, het zit daarom nog niet in het hoofd van de 
leerling. Daarom is de guru ook de guru en de leerling de leerling. De kennis 
die in het boek besloten ligt, zit niet in mijn geest. Ik moet het boek nog 
lezen. Kennis wordt dus begrensd qua ruimte! Hier bevindt zich enige kennis 
en een ander deel bevindt zich daar! En begrenzing qua tijd? Er zijn dingen 
die ik vroeger wel wist, maar die ik nu weer ben vergeten. Er zijn dingen die 
ik nu nog niet weet, maar die ik op termijn wel hoop te weten. Telkens weer 



 

18 

 

is er sprake van begrenzing qua tijd: op elk moment doen we verschillende 
soorten kennis op. Op grond van wat u ziet, hoort en begrijpt had u een 
bepaald soort kennis toen u dit lokaal binnenkwam, u hebt nu een bepaald 
soort kennis en als u het lokaal verlaat heeft u weer een ander soort kennis. 
En al die kennis is qua tijd begrensd.  

Kennis is zeer veranderlijk en onze ervaring is vluchtig. En is onze kennis 
non-duaal? Neen! Alle kleine beetje kennis (alles wat we zien, horen of 
denken) zijn onderling verschillend. Zij zijn dus qua object begrensd. Voor 
kennis is de begrenzing qua object derhalve van toepassing. Maar hoe 
verhoudt kennis zich dan ten opzichte van oneindigheid? Op welke manier 
kan kennis dan wel Brahman zijn? Je moet daartoe weer dezelfde logica 
gebruiken. Als u de logica hebt kunnen volgen zoals we die op het bestaan, 
respectievelijk op de werkelijkheid van Brahman hebben toegepast, pas dan 
diezelfde logica ook toe op kennis.  

Kijk naar onze kennis, naar onze ervaring die we dagelijks (van ’s morgens 
vroeg totdat we uiteindelijk ‘s avonds laat gaan slapen) opdoen. Kijk eens 
naar al die ervaringen die we opdoen, al die duizenden stukjes kennis die we 
met ons verstand verwerken. Wat is daarin de gemeenschappelijke noemer? 
En aangezien u inmiddels lang genoeg deze lessen over Vedānta hebt 
gevolgd, roept u nu natuurlijk ‘het bewustzijn, Swami’. Ja! Want is het 
immers niet waar dat alles wat we weten zich aan ons bewustzijn voordoet? 
Elk beetje kennis is bewustzijn: ik ben me bewust van dit glas, ik ben me 
bewust van deze persoon Swami, ik ben me bewust van de stem. Het 
bewustzijn (het gewaarzijn) is de gemeenschappelijke noemer van alle 
kennis. Ook dit is weer zo’n evidente waarheid. Zonder bewustzijn bestaat er 
geen kennis. Zonder bewustzijn kun je niets snappen, respectievelijk 
begrijpen.  

De objecten van het bewustzijn verschillen allemaal van elkaar. En zij zijn 
begrensd qua ruimte, zij zijn begrensd qua tijd en zij zijn begrensd qua 
object. Maar het bewustzijn als zodanig is gemeenschappelijk voor alle 
kennis. Alle kennis is in het bewustzijn gevestigd. En dat zuivere bewustzijn 
is niet begrensd qua tijd, noch qua ruimte of object. Al hetgeen waar het 
zich van bewust is, is onderling verschillend. Maar het zuivere bewustzijn als 
zodanig wordt niet begrensd door deśa, kāla,  astu  (ruimte, tijd, object). 

Met andere woorden: het zuivere bewustzijn, respectievelijk het zuivere 
‘bestaan’ is de echte betekenis van de werkelijkheid, respectievelijk van 



 

19 

 

kennis. In het Sanskrit wordt het zuivere bestaan sat genoemd. In het 
Sanskrit wordt de zuivere kennis cit genoemd. Dus sat, cit, anānda = 
Brahman. Het zuivere bestaan, het zuivere bewustzijn is Brahman. Zuiver 
bestaan, zuiver bewustzijn en oneindigheid = Brahman. Dit zuivere bestaan 
is wat we gedurende ons gehele leven ervaren. Deze definitie brengt dit 
gegeven alleen maar onder onze aandacht. Dit zuivere bewustzijn 
doorstraalt onze dagelijkse ervaring; het maakt daarbij niet uit of we nu iets 
zien, horen of ruiken: het zuivere bewustzijn straalt door alles heen! Het is 
het licht in onze harten dat ons in staat stelt om onze levens te ervaren. De 
film van ons leven wordt geprojecteerd op het scherm van dit zuivere 
bewustzijn. Dit zuivere bewustzijn wordt noch geschapen, noch vernietigd. 
Het komt niet tot bestaan en het gaat niet verloren. Het wordt niet begrensd 
door de objecten waar het zich bewust van is (die erdoor worden verlicht). 
En dat betekent derhalve dat het zuivere bewustzijn Brahman is.  

U bent inmiddels vertrouwd met de definitie van Brahman: sat, cit, ānanda. 
Absoluut bestaan, absoluut gewaarzijn en absolute gelukzaligheid. In 
september bespreken we het aspect van de absolute gelukzaligheid, maar ik 
wil er in het kort nu toch al iets over zeggen. Anantam Brahman. 
Oneindigheid is Brahman. Op een andere plaats in de Upaniṣads wordt 
gezegd: datgene wat oneindig is, is vreugde. Datgene wat oneindig is, dat is 
vreugde. Ons lijden is het gevolg van een gevoel van begrensd te zijn. 
Namelijk dat ik op zekere dag dood zal gaan, dat de dingen waar ik van houd 
me op zekere dag zullen worden ontnomen, dat mijn vermogen tot vreugde 
er op zekere dag niet meer zal zijn. Het zijn deze begrenzingen die maken 
dat ik lijd. Maar als ik daarentegen een gevoel van oneindigheid ervaar, dan 
is dat gevoel van oneindigheid als zodanig vreugde, een onverdeelde oceaan 
van vreugde.  

Dus satyam betekent sat, de werkelijkheid betekent zuiver bestaan; kennis 
(jñānam) betekent cit, zuiver gewaarzijn. En dat wordt allemaal afgeleid uit 
het woord anantam: onbegrensd. Het is dus geen begrensd bestaan en het 
is geen begrensde kennis, het is vreugde (anantam) en gelukzaligheid. En 
wat is dit? Dit is wat u bent! Het is uw eigen ware natuur. De daarop 
volgende zin zegt vervolgens dat u dat alles moet kennen als ‘ik ben 
Brahman’. U schiet er echter niets mee op als u dat opvat als: Brahman is 
het zuivere bestaan en het zuivere gewaarzijn. Want dat is dan natuurlijk 
allemaal leuk en aardig voor Brahman, maar wat schiet u daar zelf mee op?  



 

20 

 

De daarop aansluitende zin zegt ons daarom dat u zich dit moet realiseren 
als u Zelf, als het licht dat in uw hart schijnt. Het zuivere bestaan, het zuivere 
gewaarzijn en de zuivere gelukzaligheid dat we aantreffen in ons eigen hart, 
in ons eigen bewustzijn en in de essentie van ons bestaan, dàt is wat we zijn. 
Zeg dus zelfs nooit ‘mijn Brahman’, zeg: ‘ik ben Brahman’. Brahman is 
immers niet zoiets als een lever of een nier. Ik ben Brahman. Vóór (de 
toepassing van) deze definitie: ik ben een menselijk wezen die God zoekt, ik 
probeer God te vinden. Na (de toepassing van) de definitie: ik ben het 
zuivere bestaan, het zuivere gewaarzijn en de gelukzaligheid. En dat schijnt 
in mij, in de vorm van dit menselijk wezen dat in mij verschijnt en zich aan 
mij vertoont, dat in mij bestaat en dat op zekere dag ook weer in mij oplost. 
Ik ben de oneindige oceaan waarin al deze wezens als golven oprijzen, 
waarin ze met elkaar spelen en met elkaar vechten en tenslotte lossen zij 
weer in mij op.  

In de Aṣṭavakra-gita wordt ook hetzelfde gezegd, namelijk dat ik de 
oneindige oceaan van bestaan en bewustzijn ben. In mij, in de oneindige 
oceaan van bestaan en bewustzijn rijzen al deze prachtige entiteiten (die 
levende wezens worden genoemd) op, net zoals golven oprijzen. En dit is 
wat ze doen: ze spelen met elkaar, ze vinden elkaar lief, houden van elkaar 
en gaan relaties met elkaar aan. Ze vechten met elkaar, voeren oorlog, 
scheiden van elkaar, er is afgunst en jaloezie. En tenslotte zullen zij 
onvermijdelijk weer in mij terug zakken, in de oceaan die ik ben. 

Dus dit is de definitie van Brahman zoals die in de Upaniṣads wordt 
verwoord. Er resteren mij nu nog een paar minuten en deze minuten wil ik 
gebruiken om alles wat vandaag behandeld werd nog eens kort voor u 
samen te vatten. De definitie van Brahman (zoals die in de Taittirīya 
Upaniṣad staat vermeld) luidt: Brahman is bestaan (respectievelijk 
werkelijkheid), kennis en oneindigheid. We zijn begonnen met het woord 
Brahman en dat woord betekent ‘onmetelijk’. Niet meetbaar en onbegrensd 
is hetzelfde als oneindig. Oneindig betekent geen grenzen, onbegrensd. Er 
zijn drie soorten grenzen: ruimte, tijd en object. Onbegrensd qua ruimte 
betekent alomtegenwoordigheid: er is geen enkele plaats waar Brahman 
niet bestaat. Onbegrensd qua tijd betekent dat er geen tijd is dat Brahman 

niet bestaat. En niet begrensd door objecten betekent dat er geen enkel 
object is dat Brahman niet is: er is geen enkel object dat apart van 
Brahman zou kunnen bestaan. 



 

21 

 

Laten we nu Brahman gaan zoeken en laten we daarvoor naar de 
werkelijkheid kijken. Kijk naar al de dingen die we in ons dagelijks leven als 
werkelijk, als echt beschouwen. Kijk naar dat alles. De Vedānta wijst ons 
erop dat al die dingen van elkaar verschillen en dat ze allemaal in de tijd, in 
de ruimte en qua object worden begrensd. Maar het gevoel van bestaan dat 
we in dit alles ervaren (de ‘is-heid’, het ‘zijn’, het zuivere ‘bestaan’ als 
zodanig) dat wordt noch in de ruimte, noch in de tijd begrensd èn dat is voor 
elke object hetzelfde. Want elk object dat van het ‘bestaan’ verschilt wordt 
niet-bestaand. Dus er is ‘iets’ dat niet door tijd of ruimte wordt begrensd, 
iets dat alomtegenwoordig en eeuwig is, iets dat non-duaal is en dat ‘iets’ is 
het zuivere bestaan.  

We kunnen niet zeggen dat we het niet kennen, want dàt is immers alles wat 
we gedurende ons gehele leven ervaren. Maar we hebben het niet 
opgemerkt. Iets leren kennen betekent dat elke ervaring gedurende ons 
leven (goed of slecht, religieus of seculier, spiritueel of juist niet zo 
spiritueel) in ons bewustzijn wordt gevestigd. De ervaringen zijn onderling 
allemaal verschillend en zij zijn begrensd qua tijd, qua ruimte en qua object. 
Ze verschillen allemaal van elkaar. Maar het bewustzijn dat de grondslag 
onder al die ervaringen is en dat het gevoel van bestaan (respectievelijk het 
gevoel van ervaren) doet oplichten, dat bewustzijn is één en onveranderlijk. 
En de Upaniṣad vertelt ons dan: dàt is wat u bent!  

Dat is wat we zijn, wij zijn allemaal het ene, onveranderlijke bestaan, 
respectievelijk het oneindige bewustzijn. We zijn oneindig bewustzijn. 
Wanneer? Altijd, zelfs al voor je naar deze Vedānta-cursus kwam, zelfs nadat 
je stopt met de Vedānta-cursus, je bent dàt. Maar daarvoor moeten we ons 
echter wel het feit eigen maken, respectievelijk moeten we wel het feit 
erkennen dat we niet dit begrensde en kleine persoontje zijn, met een 
lichaam dat werd geboren, groeit en verandert, oud wordt, uiteindelijk zal 
sterven en dat daarmee het hele verhaal verteld is! Neen, je bent niet de 
golf die uit de oceaan oprijst, die zich nu toont en die weer in de oceaan zal 
verzinken, want in waarheid ben je de oceaan als zodanig. Je leventje speelt 
zich af In jouw innerlijk, in jouw gewaarzijn, in jouw ‘bestaan’ wordt dit 
leventje opgevoerd. En niet alleen dit leventje, maar alle levens, alle 
lichamen samen voeren dit kosmische toneelstuk op. Het toneelstuk wordt 
opgevoerd op het podium van het ‘bestaan’.  

Jij bent de kroon van dit bestaan, jij bent één met God, jij bent God. 
Tattvamasi: Gij Zijt Dat. En de leerling antwoordt dan Ahambrahmāsmi: Ik 



 

22 

 

ben Brahman. Het uiteindelijke doel van Vedānta, het uiteindelijke doel van 
alle religies is om ons tot dit inzicht te brengen. Als we tot dit inzicht komen 
en het dan niet laten bij een theoretisch begrijpen, maar het tot een levende 
werkelijkheid maken, dan wordt deze werkelijkheid (ongeacht of de ogen 
daarbij open of gesloten zijn) voor ons ook zichtbaar. En wel door onze 
aandacht te focussen op het zuivere bestaan, op het zuivere bewustzijn en 
op de gelukzaligheid. Dan zijn we verlicht en alleen dan zijn we vrij. We 
hoeven daarvoor deze wereld niet te verlaten, we hoeven daarvoor ook niet 
onze ogen te sluiten, want we kunnen Brahman met open ogen zien.  

Tot slot wil ik u nog het volgende vertellen. Ik moest zojuist terugdenken aan 
een bijzondere monnik die ik zo’n tien of twaalf jaar geleden in de 
Himālaya’s tegenkwam. Hij moet (als hij nu nog leeft) inmiddels al behoorlijk 
oud zijn, want destijds woonde hij al zo’n veertig of vijftig jaar in zijn hutje in 
Gangroti. Ik zie mezelf nog bij hem zitten, omgeven door die enorme 
bergpieken en de gletsjers, met zo’n zeventig meter beneden ons de 
snelstromende Ganges en overal om ons heen naaldbomen en allerlei 
andere bomen. En hij mij vertelde me toen een kort stukje tekst uit de 
Rigveda: “kijk naar het gedicht van de Heer dat niet vervalt en niet sterft.”  

Dit universum hier, dat is het gedicht van de Heer. De Heer is het zuivere 
bestaan en het zuivere bewustzijn en dàt is wat we allemaal zijn. We zijn dàt, 
in de holte van ons hart, in de essentie van ons bestaan. We zijn dàt, 
ongeacht of we het nu wel of niet accepteren, ongeacht of we het nu wel of 
niet geloven, ongeacht of we het nu wel of niet begrijpen. Begrijpen gebeurt 
in de geest en is derhalve van een tweede orde. Het feit dat we bestaan en 
bewustzijn zijn, dat is belangrijker dan het te begrijpen.  

Afsluiting 

Oṁ, Sahanā  a atu, sahanau bhunaktu, Saha īryam kara ā ahai,  
Tejas i nā adhītamastu, Mā  id iṣā ahai 
Oṁ, Shāntiḥ, Shāntiḥ, Shāntiḥ. 

Om, moge de Heer ons (de leraar en de studenten) allemaal beschermen 
door deze spirituele kennis, moge we allemaal de vruchten van deze kennis 
(die de blijvende vrede en vreugde van ons leven is) plukken, moge we in het 
licht van deze spirituele kennis grootse resultaten bereiken in onze nog 
resterende levensdagen. Moge hetgeen we hier vandaag hebben 
bestudeerd onze levens verlichten, moge er tussen ons harmonie bestaan en 
moge we zonder conflicten zijn.  



 

23 

 

Om, vrede, vrede, vrede. 

* * *



 

 

Samenvatting van de uitleg van satyaṁ jñānam anantaṁ brahma (Taittirīya U aniṣad 2.1) 
De kenner van Brahman bereikt het hoogste. Brahman (het onmetelijke) is bestaan, kennis en oneindigheid. Brahman is alomtegenwoordig, 

eeuwig en non-duaal: het bestaat overal en altijd, in alles wat wordt waargenomen en wordt ervaren; er is niets dat ervan verschilt. 

Begrenzing in: satyaṁ (bestaan) jñānam (kennis) (anantaṁ) grenzeloos 

Ruimte 
(Brahman is 

alomtegenwoordig) 
 
 
 

Al wat wordt waargenomen bestaat 
‘hier’ en niet ‘daar’. Maar alles ‘is’. 
Het bet ‘bestaan’ is de gemeenschap-
pelijke noemer van alle objecten en 
dat absolute ‘bestaan’ is 
alomtegenwoordig. 

Alles wat ik weet en ervaar is kennis. Al 
deze stukjes kennis zijn begrensd in de 
ruimte. Maar de bestaansgrond van al deze 
stukjes kennis is het bewustzijn. En dat 
absolute bewustzijn is alomtegenwoordig. 

Elk object heeft een begrenzing in 
de ruimte: het bevindt zich ‘hier’ en 
niet ‘daar’. Brahman wordt niet 
ruimtelijk begrensd. Er is geen 
enkele plaats waar Brahman niet is: 
Brahman is alomtegenwoordig! 

Tijd 
(Brahman is 

eeuwig) 
 
 
 

Namen en vormen zijn de 
manifestatie van 'zijn' of het 
‘bestaan’. En wanneer de namen en 
vormen er niet meer zijn, dan is het 
‘bestaan’ er nog steeds, maar het 
wordt dan niet meer ervaren. Het 
absolute ‘bestaan’ is eeuwig. 

Elk moment dat ik iets ervaar, zie, hoor of 
begrijp krijg ik nieuwe kennis. Maar wat ik 
gisteren wist weet ik vandaag  soms al niet 
meer. Al deze stukjes kennis zijn begrensd 
in de tijd. Maar de bestaansgrond van al 
deze stukjes kennis is het bewustzijn. Het 
absolute bewustzijn is eeuwig. 

Iets dat een begin heeft, heeft ook 
een einde. Alle entiteiten (boom, 
steen, gedachten) zijn vergankelijk 
maar Brahman is niet begrensd 
door tijd. Niets gaat aan Brahman 
vooraf, niets komt na Brahman.  
Brahman is eeuwig. 

Object 
(Brahman is non-

duaal) 
 
 

Geen object staat los van 'bestaan', 
want dan bestaat het immers niet. 
Zonder 'bestaan' kan er niets zijn. Er 
is geen tweede ding apart van 
'bestaan'. Bestaan is non-duaal. 

Hoewel alle kennis van elkaar verschilt 
hebben ze een gemeenschappelijke 
noemer: bewustzijn. Er is geen stukje 
kennis apart van bewustzijn. Bewustzijn is 
non-duaal.  

Er is geen enkel object dat 
Brahman niet is en dat apart van 
Brahman zou kunnen bestaan. 
Brahman is non-duaal. 

Brahman is 
(dat wat Ik ben) 

(Dit alles manifes-
teert zich in Mij) 

Absoluut bestaan (sat) 
Het bestaan (respectievelijk de 
werkelijkheid of waarheid) wordt niet 
begrensd door ruimte, tijd en object. 
Dat is wat ik diep van binnen ervaar 
en wat ik ben. 
(Lezing: defining God) 

Absolute kennis (cit) 
Het bewustzijn (gewaarzijn) straalt door 
alles heen. Het zuivere bewustzijn wordt 
niet begrensd door ruimte, tijd en object 
en is non-duaal. Dat is wat ik diep van 
binnen ervaar en wat ik ben. 
(Lezing: the secret of the five sheaths) 

Vreugde (ānanda) 
Ons misleide gevoel begrensd en 
eindig te zijn veroorzaakt ons 
lijden. Wat onbegrensd (oneindig) 
is, is vreugde. Dat is wat ik diep van 
binnen ervaar en wat ik ben. 
(Lezing: in search of bliss) 

 


