
  
 

  

      

 

 

VIVEKACŪḌĀMAṆI 
 

              

 
HET KROONJUWEEL 

 VAN 

ONDERSCHEIDINGSVERMOGEN 
 

Śrī Śaṅkarācārya 
 

Vertaling: Ferit Arav 

 



  
 



  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VIVEKACŪḌĀMAṆI 

वििकेचडूामवि  

 



  



 

 

 

 

Śrī Ādi Śaṅkarācārya 

 

 

HET KROONJUWEEL 

VAN 

ONDERSCHEIDINGSVERMOGEN 

 

 

वििकेचडूामवि 

VIVEKACŪḌĀMAṆI 

 

 

 

Vertaling: Ferit Arav 

 
  



 

 

 

 

 

 

In dit boek zijn opgenomen van Vivekacūḍāmaṇi: 

- De volledige Sanskrit tekst in transliteratie 

- De Nederlandse vertaling met toelichtende voetnoten en aanhangsels 

- De Engelse vertaling van Swāmī Mādhavānanda 

- De volledige Sanskrit tekst in Devanāgarī schrift 

- Alfabetisch trefwoordenregister 

 

ISBN/EAN: 978-90-816538-1-7 

Eerste oplage 50 exemplaren, augustus 2010 

Tweede oplage 50 exemplaren, januari 2011 

Derde oplage 100 exemplaren, september 2012 

 

 

 

 

_________________________________________ 

ISBN/EAN 978-94-643531-2-9 

Eerste druk: 2021 

Herziene uitgave 2023 

Uitgeverij Kadag 

(kadag-pub@kpnmail.nl) 

Druk: Brave New Books 

 



v 

 

Verantwoording 

Deze vertaling van Śrī Śaṅkarācārya’s Vivekacūḍāmaṇi is voor het eerst in 

2010 ter hand genomen ten behoeve van de studies binnen de vestiging De-

venter van de School voor Praktische Filosofie en Spiritualiteit in Nederland.  

Vivekacūḍāmaṇi
1
 is oorspronkelijk in het Sanskrit geschreven. Bij deze verta-

ling heb ik de Engelse vertaling door Swāmī Mādhavānanda als leidraad ge-

nomen maar tevens zes andere Engelse vertalingen geraadpleegd. Alle ge-

raadpleegde vertalingen verschillen onderling in geringe mate, vooral waar 

het de weergave betreft van de Sanskrit begrippen die in het Engels (en Ne-

derlands) geen equivalenten hebben. Bij behoefte heb ik ook de oorspronke-

lijke tekst, voor zover mijn kennis van Sanskrit dat toeliet, in beperkte mate 

geraadpleegd. De direct op het hart van de zoeker gerichte kort, kernachtig en 

soms dichterlijk klinkende uitspraken van Śrī Śaṅkarācārya in dit werk stralen 

in mijn beleving een zeldzame wijsheid en autoriteit uit. Om deze reden heb 

ik getracht de inhoud zo veel mogelijk op een even korte en bondige wijze 

weer te geven ten koste van gemakkelijke leesbaarheid. Op enkele plaatsen 

heb ik geringe afwijkingen en toevoegingen [tussen vierkante haakjes] ten 

opzichte van de oorspronkelijke tekst aangebracht, die mijns inziens aan de 

begrijpelijkheid van de tekst bijdragen, dit als gevolg van mijn persoonlijke 

interpretatie van het gezegde en de bewerking van Vivekacūḍāmaṇi door Śrī 

Ramaṇa Maharṣi. Daarnaast heb ik een groot aantal voetnoten toegevoegd, die 

deels aan andere bronnen ontleend zijn, ter toelichting van het behandelde. 

Ook sommige Sanskrit begrippen waar ik in het Nederlands geen equivalenten 

voor kon vinden zijn in voetnoten toegelicht. Waar het nuttig werd geacht is 

de transliteratie van het betreffende Sanskrit woord tussen haakjes toege-

voegd. Bovendien dient opgemerkt te worden dat de diepte van de behandelde 

stof bij weergave in een andere taal dan Sanskrit beperkingen ondergaat. Het 

mag verder als evident worden beschouwd dat juist bij de studie in groepsver-

band en contemplatie van de tekst de diepere betekenis van de boodschap van 

Śrī Śaṅkarācārya meer kans heeft om aan het licht te komen. 

Hoewel beknopt, bevat Vivekacūḍāmaṇi naar mijn oordeel een complete ver-

handeling van Advaita Vedāntaen kan daarom als een standaardwerk over 

Advaita Vedānta beschouwd worden. Het begeleidt de zoeker die vastberaden 

is de waarheid van het menselijk bestaan te ontdekken vanuit de staat van de 

                                                                 
1
 ‘Viveka’ staat voor onderscheidingsvermogen, ‘cūḍā’ voor top en ‘maṇi’ voor ju-

weel. Zoals het juweel op de top van een diadeem het meest uitblinkend ornament is 

zo luidt de titel van deze verhandeling als een meesterstuk onder de werken die het 

onderscheid tussen het ware en onware uitleggen. 



vi 

 

diepe duisternis tot de algehele verlichting op systematische en zelfs weten-

schappelijke
2
 wijze. In dat opzicht onderscheidt het zich ten opzichte van 

sommige andere werken waarin Advaita Vedānta fragmentarisch wordt be-

handeld of slechts die kennis wordt aangereikt waar specifiek naar gevraagd 

wordt. 

Om praktische redenen en om verwijzing naar onderwerpen te vergemakkelij-

ken is de totale tekst in vier delen gesplitst. Volledigheidshalve zijn de Engel-

se vertaling door Swāmī Mādhavānanda, en de oorspronkelijke Sanskrit tekst 

in Devanāgari schrift als aanhangsels aan dit boekje toegevoegd. 

Marjolein van den Houten dank ik voor haar bijdrage in de taalkundige con-

trole en verbeteringen van de tekst. 

Suggesties die tot verbetering van dit boekje kunnen leiden stel ik zeer op 

prijs. 

Ferit Arav  

Hengelo, juli 2010 

 

De tweede oplage is uitgebreid met een beter leesbare Sanskrit tekst met 

transliteratie en een trefwoordenregister. Tevens zijn enige redactionele en 

tekstuele verbeteringen aangebracht. Op een gering aantal correcties en toe-

voegingen na zijn de latere uitgaven gelijk aan de tweede oplage. 

Ferit Arav  

Hengelo, juni 2012 

 

Deze herziene uitgave is, op enkele kleine verbeteringen na, inhoudelijk ge-

heel gelijk aan de eerdere uitgaven. Het voornaamste verschil is de plaatsing 

van de transliteratie van de Sanskrit verzen boven de Nederlandse vertaling. 

Dit om eventuele raadpleging van de Sanskrit tekst te vergemakkelijken. Dit 

komt overeen met de structuur van de andere drie boeken in deze serie
3
.  

Ferit Arav 

Hengelo, januari 2023  

                                                                 
2
 Het geldt voor iedereen, overal en altijd. 

3
 'Bhagavad Gītā Bhāṣya', 'Śaṅkara's Vedānta' en 'Zeven Upaniṣads', allen van dezelf-

de uitgever (Kadag).  



vii 

 

 

 

 

 

 

 

ब्रह्म सत्यं जगवममथ्या जीिो ब्रह्मैि नापरः I 

brahma satyaṃ jaganmithyā jīvo brahmaiva nāparaḥ 

 

“Brahman is werkelijk, de wereld is illusie; 

Het individu is niet verschillend van Brahman.
 4
 

 

 

Śrī Śaṅkarācārya 

  

                                                                 
4
 Brahmajñānāvalīmālā, vers 20 



viii 

 

Inhoudsopgave Vivekacūḍāmaṇi 

       

 

Versnummer  Onderwerp             Pagina 

 

Deel 1: De eerste stappen           11 

1 Invocatie 

2 De weg en de middelen tot bevrijding 

16 De kwalificaties van de zoeker. De vier kwaliteiten en de zes schatten 

van deugd 

33 De kwalificaties van de leermeester. De ontmoeting met de leermeester 

43 De directe middelen tot bevrijding (vertrouwen, toewijding, meditatie) 

49 Gebondenheid en bevrijding, onwetendheid 

68 Stappen naar bevrijding (onthechting, kalmte, zelfbeheersing, verdraag-

zaamheid) 

72  Het grofstoffelijke lichaam, de subtiele elementen, de zintuigen en de 

zinnen. De organen van het lichaam 

75 Gevolgen van zingenot 

93 Het subtiele lichaam. De staten van dromen, waken en slapen 

108 Onwetendheid, māyā, het ongedifferentieerde, de guna’s, het causale 

lichaam 

124 Het opperste Zelf 

137 Het niet-Zelf, onwetendheid, gebondenheid, egoïsme, identificatie 

 

Deel 2: De werkelijkheid ontsluierd         44 

149 De vijf sluiers 

154 de voedselsluier (annamāyākośa) 

165  de levenssluier (prānamāyākośa) 

167  de denksluier (manomāyākośa) 

184  de kennissluier (vijñānamāyākośa) 

207  de gelukzaligheidsluier (ānandamāyākośa) 

211 De eeuwige getuige 

227 Het universum is Brahman 

241 Dat-zijt-gij / Niets is verschillend van zijn bestaansgrond 

254 Reflecties op Brahman 

269 Het overstijgen van de bedekkingen 

290 Loslaten van identificaties  



ix 

 

Versnummer  Onderwerp          Pagina 

 

Deel 3: De weg naar binnen          76 

298 Herkenning van en overwinning op het ego 

311 Begeerte, neigingen en activiteit 

319 Gevolgen van onachtzaamheid 

330 Over discipline en bevrijding 

342 Illusie en onderscheid 

355 Samādhi 

367 Stappen van Yoga 

379 Meditatie op het Zelf  

394 Jīva is niet verschillend van Brahman 

408 Realisatie van Brahman in het Hart 

427 Kenmerken van de verlichte (jīvanmukta) 

 

Deel 4: Bevrijding            109 

442 De kenner van Brahman 

451 Karma en bestemming 

464 Alleen Brahman bestaat / In Brahman is geen verscheidenheid 

472 Zelfrealisatie 

479 De leerling ontwaakt 

492 Ik ben dit noch dat, maar Brahman alleen 

517 Eren van de leermeester 

535 Kenmerken van de bevrijde 

554 Alles lost op in Brahman 

576 Afscheid van de leermeester 

 

Aanhangsels: 
Aanhangsel 1: Onderscheid tussen de kenner en het gekende   139 

Aanhangsel 2: Over samādhi        140 

Aanhangsel 3: Engelse vertaling van Vivekacūḍāmaṇi door  

      Swāmī Mādhavānanda       145 

Aanhangsel 4: वििेकचूडामवि        205 

 

Literatuur           259 

 

Trefwoordenregister Vivekacūḍāmaṇi      260 

  



x 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eer aan Śrī Ramaṇa Maharṣi. Eer aan Śrī Vāsiṣṭha. Eer aan de Grote Leraar 

Jezus. Eer aan Śrī Ādi Śaṅkarācārya. Verscholen in mijn Hart als gedaanten 

van Mijzelf wijzen ze de weg die mijn voeten moeten gaan. Mogen allen die 

op zoek naar waarheid zijn in hen een veilige gids en toevluchtsoord vinden. 

 



  
 

VIVEKACŪḌĀMAṆI 

 

 

Deel 1: De eerste stappen 

 
sarvavedäntasiddhäntagocaraà tamagocaram | 
govindaà paramänandaà sadúuruà praëato'smyaham || 1|| 

1. Ik buig voor Govinda
5
, de volmaakte, wiens natuur opperst geluk (param-

ānandam) is. Hij kan slechts gekend worden door verdieping in de kennis 

van Vedānta en op geen andere wijze
6
. 

jantünäà narajanma durlabhamataù puàstvaà tato vipratä 
tasmädvaidikadharmamärgaparatä vidvattvamasmätparam | 
ätmänätmavivecanaà svanubhavo brahmätmanä saàsthitiù 
muktirno çatajanmakoöisukåtaiù puëyairvinä labhyate || 2|| 

2. Voor alle wezens is een menselijke geboorte moeilijk te bereiken, nog 

moeilijker is - in volgorde - het verwerven van een mannelijk
7
 lichaam, 

Brahmaanschap
8
, het volgen van het pad van Vedānta, de geleerdheid in de 

Heilige geschriften, het onderscheid kunnen maken tussen het Zelf
9
 en niet-

Zelf (ātmānātmavivecanam), realisatie van de eenheid met Brahman (sva-

nubhavo brahmānatmanā) en onafgebroken verblijven in de staat van een-

zelvigheid
10

 met Brahman. Bevrijding kan alleen door verdiensten geduren-

de een miljard geboorten
11

 verworven worden. 

                                                                 
5
 Het Zelf of ātman, in de gedaante die door de betrokkene ervaren wordt. 

6
 Niet door de zintuigen of het denkvermogen (agocara). 

7
 Dient te worden gezien in het licht van het cultuurpatroon waar mannen behalve 

fysiek overwicht ook sociale voordelen boven de vrouwen genoten. Het kan ook 

‘mannelijk temperament met betrekking tot het zoeken naar waarheid’ betekenen. 

In Vedantische geschriften is het niet uitzonderlijk dat juist een vrouw de vol-

maaktheid bereikt en haar man, vaak een koning of prins, onderwijst (zoals Konin-

gin Cūḍālā in ‘Yoga Vasiṣṭha’ en Prinses Hemalekha in ‘Tripura Rahasya’). 
8
 Geboren worden onder gunstige omstandigheden voor het volgen van het spiritue-

le pad. 
9
 Het werkelijke, of ātman. In deze vertaling is er voorkeur aan gegeven vaker ‘het 

Zelf’ in plaats van ātman te gebruiken omdat in ons taalgebruik het woord ‘Zelf’ 

direct verband legt met ‘dat wat het dichtst bij ons is’ en in het Hart wordt ervaren. 

Het niet-Zelf is het onwerkelijke, anātman. 
10

 Het stamwoord ‘eenzelvig’ is in deze vertaling gebruikt in de betekenis van ‘ge-

lijk’, ‘één’ of ‘één en dezelfde’, zoals bijvoorbeeld in ‘vereenzelvigen’ (tot één 



12                                     De eerste stappen 

durlabhaà trayamevaitaddevänugrahahetukam | 
manuñyatvaà mumukñutvaà mahäpuruñasaàçrayaù || 3|| 

3. [Echter, zelfs bij het ontbreken van het bovengenoemde] kan door Gods 

(mahāpuruṣa) genade bevrijding worden bereikt door het voldoen aan de 

volgende drie eerste vereisten: een geboorte als mens, het verlangen naar 

bevrijding (mumukṣutvam) en de beschermende zorg van een volmaakte 

leermeester.  

labdhvä kathaïcinnarajanma durlabhaà 
taträpi puàstvaà çrutipäradarçanam | 
yastvätmamuktau na yateta müòhadhéù 
sa hyätmahä svaà vinihantyasadúrahät || 4|| 

4. Hij die op een of andere wijze er in slaagde de menselijke geboorte te 

verwerven en perfecte kennis van de Veda’s heeft (śrutipāradarṣanam), 

maar zich niet inspant om bevrijd te worden (yastvātmamuktyai) pleegt 

waarlijk zelfmoord omdat hij zich aan het onware hecht. 

itaù konvasti müòhätmä yastu svärthe pramädyati | 
durlabhaà mänuñaà dehaà präpya taträpi pauruñam || 5|| 

5. Wie kan dwazer zijn dan de mens die ondanks het verwerven van de 

zeldzame menselijke, en bovendien mannelijke, belichaming, de verwezen-

lijking van het belangrijkste van zijn leven 
12

 verzuimt? 

vadantu çästräëi yajantu devän kurvantu karmäëi bhajantu devatäù | 
ätmaikyabodhena vinä vimuktiù na sidhyati brahmaçatäntare'pi || 6|| 

6. Noch het aanhalen van de geschriften (śruti), noch het uitvoeren van riten 

en vereren van goden leidt tot bevrijding, zelfs niet na een levensduur van 

honderd Brahmā’s
13

 bij elkaar, tenzij men zich als ātman herkent. 

amåtatvasya näçästi vittenetyeva hi çrutiù | 
bravéti karmaëo mukterahetutvaà sphuöaà yataù || 7|| 

                                                                                                                                                     

maken). Zo ook het woord ‘eenzelvigheid’ in de betekenis van ‘gelijkheid’, ‘een-

heid’ of ‘één en dezelfde zijn’. 
11

 De Sanskrit tekst noemt honderd ‘croren’. Een Indiase crore is gelijk aan 10 

miljoen. 
12

 Nl. bevrijding. 
13

 Staat voor onbepaalde tijdsduur. Eén dag (dag en nacht = 2 kalpa’s) van Brahmā 

(de Schepper) is gelijk aan 8,64 miljard jaar. Er zijn ontelbare Brahmā’s. 



Vivekacūḍamaṇi 13 

7. De Veda’s verklaren dat er geen hoop is voor onsterfelijkheid (amṛta) 

door het vergaren van wereldse rijkdommen
14

. Hieruit volgt dat handeling 

[met het oogmerk van materiële verdienste] niet tot bevrijding kan leiden. 

ato vimuktyai prayateta vidvän sannyastabähyärthasukhaspåhaù san | 
santaà mahäntaà samupetya deçikaà tenopadiñöärthasamähitätmä || 8|| 

8. Daarom moet de verstandige mens na het opgeven van het verlangen naar 

het genot van uiterlijke objecten zich krachtig inspannen voor zijn bevrij-

ding. Op gepaste wijze moet hij een perfecte en edelmoedige leermeester 

benaderen en zich op de door hem voorgehouden waarheid richten. 

uddharedätmanätmänaà magnaà saàsäraväridhau | 
yogärüòhatvamäsädya samyagdarçananiñöhayä || 9|| 

9. Na het bereiken van de staat van yogāṛūḍha
15

 moet men zich door onon-

derbroken toewijding en juiste waarneming (samyagdarśana) van de onder-

dompeling in de zee van geboorte en dood (saṁsāra) bevrijden. 

sannyasya sarvakarmäëi bhavabandhavimuktaye | 
yatyatäà paëòitairdhérairätmäbhyäsa upasthitaiù || 10|| 

10. Laat de wijze en geleerde mens (paṇḍita saṁnyasya) die op weg is naar 

de realisatie van het Zelf (ātman) alle handelingen (sarvakarmāṇi)
16

 opge-

ven en pogen de banden met geboorte en dood te verbreken (bhavabandha-

vimuktaye). 

cittasya çuddhaye karma na tu vastüpalabdhaye | 
vastusiddhirvicäreëa na kiïcitkarmakoöibhiù || 11|| 

11. Handelingen [in overeenstemming met de instructies van de geschriften 

of die van de leermeester] leiden tot zuivering van de geest (cittasya) maar 

niet tot het zien van de werkelijkheid (vastu). De werkelijkheid wordt ver-

worven door onderzoek (vicāreṇa)
17

 en niet door daden, zelfs geen tien 

miljoen. 

                                                                 
14

 Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad: 2, 4, 2: “Toen sprak Maitreyī: Heer, zo deze ganse met 

rijkdommen vervulde wereld de mijne was, zou ik daardoor onsterfelijk zijn?” 

“Neen,” zei Yājñavalkya, “juist zoals het leven van een rijke, zo zou je leven zijn. Op 

onsterfelijkheid echter is geen hoop door rijkdom.”  
15

 Yogāṛūḍha is de staat van onthechting van zinsobjecten en handelingen, en vrij 

zijn van hartstochten. 
16

 Zowel de slechte als de goede handelingen uit egoïsme.  
17

 De Sanskrit tekst gebruikt hier het woord ‘vicāra’ dat - door het ontbreken van 

een Nederlandse equivalent - met ‘onderzoek’ is vertaald. Vicāra is echter een sleu-



14                                     De eerste stappen 

samyagvicärataù siddhä rajjutattvävadhäraëä | 
bhräntyoditamahäsarpabhayaduùkhavinäçiné || 12|| 

12. Alleen juist onderzoek (samyagvicārataḥ) toont de mens de ware aard 

van een touw en beëindigt de grote vrees en het lijden (duḥkha) die veroor-

zaakt worden door het waandenkbeeld dat het een slang is.  

arthasya niçcayo dåñöo vicäreëa hitoktitaù | 
na snänena na dänena präëäyamaçatena vä || 13|| 

13. Kennis van de werkelijkheid wordt verkregen door onderzoek 

(vicāreṇa) onder begeleiding van de leermeester en niet door gewijde baden 

of aalmoezen, of de toepassing van honderden ademhalingsoefeningen 

(prāṇāyāma). 

adhikäriëamäçäste phalasiddhirviçeñataù | 
upäyä deçakälädyäù santyasminsahakäriëaù || 14|| 

14. Succes [van zulk onderzoek] hangt hoofdzakelijk af van de kwalificatie 

van de zoeker; tijd, plaats en andere dergelijke omstandigheden komen 

daarbij op de tweede plaats.  

ato vicäraù kartavyo jijïäsorätmavastunaù || 
samäsädya dayäsindhuà guruà brahmaviduttamam || 15|| 

15. Daarom moet de zoeker naar de werkelijkheid van ātman zich toeleggen 

op de beoefening van onderzoek (vicāraḥ) na het benaderen van een leer-

meester (guruṁ), die een volmaakte kenner van Brahman is en wiens mede-

dogen zo wijds is als de oceaan zelf. 

medhävé puruño vidvänühäpohavicakñaëaù | 
adhikäryätmavidyäyämuktalakñaëalakñitaù || 16|| 

16. De mens die in staat is de waarheid in de geschriften te onderscheiden 

en bekwaamheid toont de tegenwerpingen te weerleggen is geschikt voor 

het ontvangen van de kennis van ātman (ātmavidyā). 

vivekino viraktasya çamädiguëaçälinaù | 

mumukñoreva hi brahmajijïäsäyogyatä matä || 17 || 

                                                                                                                                                     

telbegrip in Vedānta. De betekenis gaat veel dieper; het is een motiefloze directe 

observatie, een innerlijke aanschouwing, bij een geheel stille staat. Het mag niet 

worden verward met intellectuele analyse of redenering. In het Engels wordt het 

soms met ‘enquiry’ of ‘self-enquiry’ vertaald en in het Nederlands met ‘zelfonder-

zoek’. Zie ook de voetnoot bij vers 445 over nididhyāsana. 



Vivekacūḍamaṇi 15 

17. Alleen hij die onderscheid maakt (vivekino), die zich afgewend heeft 
van het onwerkelijke (viraktasya), die kalmte (śama) en soortgelijke deug-
den bezit en naar bevrijding verlangt (mumukṣuoreva), is geschikt om op 
zoek te gaan naar Brahman (brahmājijñāsa). 

sädhanänyatra catväri kathitäni manéñibhiù | 
yeñu satsveva sanniñöhä yadabhäve na sidhyati || 18|| 

18. In dit verband hebben de wijzen gezegd dat voor het ervaren van de 

waarheid aan vier vereisten moet worden voldaan. Bij het ontbreken ervan 

zal de realisatie falen. 

ädau nityänityavastuvivekaù parigaëyate | 
ihämutraphalabhogavirägastadanantaram | 
çamädiñaökasampattirmumukñutvamiti sphuöam || 19|| 

19. (1) Eerst wordt het onderscheid genoemd tussen het eeuwigdurende en 

het voorbijgaande (nityānityavastuvivekaḥ). (2) Vervolgens komt het niet 

ontvankelijk zijn voor het genot van de vruchten van handelingen, nu en 

hierna [hemel]. (3) Dan komt de groep van zes deugden, te beginnen met 

kalmte. (4) Tenslotte is er natuurlijk het verlangen naar bevrijding. 

brahma satyaà jaganmithyetyevaàrüpo viniçcayaù | 
so'yaà nityänityavastuvivekaù samudähåtaù || 20|| 

20. (1) Een vaste overtuiging dat Brahman alleen werkelijk is (brahmasaty-

am) en het universum (jagat) onwerkelijk wordt aangeduid als ‘onderscheid 

tussen het eeuwigdurende en het voorbijgaande’ (nityānityavastuvivekaḥ). 

tadvairägyaà jihäsä yä darçanaçravaëädibhiù | 
dehädibrahmaparyantehyanitye bhogavastuni || 21|| 

21. (2) Vairāgya, of ‘onthechting’, is het opgeven van alle voorbijgaande 

genietingen, inherent aan elke soort levensvorm van de meest simpele tot de 

goddelijke (brahmā), door het zien van het voorbijgaande (anitya) als ge-

volg van eigen observatie of instructie van de leermeester [daar ze de oor-

zaak van smart zijn]. 

virajya viñayavrätäddoñadåñöyä muhurmuhuù | 
svalakñye niyatävasthä manasaù çama ucyate || 22|| 

22. (3a) Het denken losmaken van objecten door voortdurend hun onvol-

maaktheid te zien en het standvastig op zijn doel (Brahman) laten rusten, 

wordt ‘kalmte’ (śama) genoemd.  



16                                     De eerste stappen 

viñayebhyaù parävartya sthäpanaà svasvagolake | 
ubhayeñämindriyäëäà sa damaù parikértitaù | 
bähyänälambanaà våttereñoparatiruttamä || 23|| 

23. (3b) ‘Zelfbeheersing’ (dama) is het afwenden van de zintuiglijke orga-

nen (fysiek en mentaal) van zinsobjecten door het standvastig op zijn doel 

houden van de aandacht zodat die niet wordt afgeleid door vroegere neigin-

gen om zich met allerlei objecten bezig te houden. (3c) De teruggetrokken-

heid van de zintuigen (uparati) is optimaal wanneer er geen reacties op uit-

wendige prikkels zijn. 

sahanaà sarvaduùkhänämapratékärapürvakam | 
cintäviläparahitaà sä titikñä nigadyate || 24|| 

24. (3d) Het verduren van leed zonder tegenstribbelen of geweeklaag wordt 

‘verdraagzaamheid’ (titikṣā) genoemd. 

çästrasyaguruväkyasya satyabuddhyävadhäraëä 
sä çraddhä kathitä sadbhiryayä vastüpalabhyate || 25|| 

25. (3e) ‘Geloof’ (śraddhā), dat tot de realisatie van de werkelijkheid leidt, 

is een op inzicht gebaseerde aanvaarding dat de leer van de geschriften en 

die van de eigen leermeester (śāstrasya-guruvākyasya) waar (vastu) zijn. 

sarvadä sthäpanaà buddheù çuddhe brahmaëi sarvathä | 
tatsamädhänamityuktaà na tu cittasya lälanam || 26|| 

26. (3f) Het zich niet inlaten met wisselende gedachten (na tu cittasya 

lālanam) maar het intellect (buddhi) zonder aflaten op de loutere Brahman 

houden wordt ‘in het-Zelf-gevestigd-zijn’ (samādhāna) genoemd. 

ahaìkärädidehäntän bandhänajïänakalpitän | 
svasvarüpävabodhena moktumicchä mumukñutä || 27|| 

27. (4) Het ‘intens verlangen naar bevrijding’ (mumukṣutā), is de innerlijke 

drang (icchā) om zich te verlossen van alle door onwetendheid
18

 ontstane 

gebondenheid (bandhān) in relatie zowel tot het ego (het ‘ik’-besef) als tot 

het lichaam, door verwerkelijking van de eigen ware aard. 

mandamadhyamarüpäpi vairägyeëa çamädinä | 
prasädena guroù seyaà pravåddhä süyate phalam || 28|| 

28. Zelfs wanneer dit verlangen naar bevrijding weinig of middelmatig is 

kan het dankzij de genade van de leermeester (guroh), door de beoefening 

                                                                 
18

 Ajñāna, onwetendheid van onze ware natuur als opperste gelukzaligheid. 



Vivekacūḍamaṇi 17 

van onthechting (vairāgya) en van deugden zoals kalmte (śama) enzovoort 

vrucht afwerpen. 

vairägyaà ca mumukñutvaà tévraà yasya tu vidyate | 
tasminnevärthavantaù syuù phalavantaù çamädayaù || 29|| 

29. [Alleen] In het geval dat onthechting en het verlangen naar bevrijding 

intens zijn zal kalmte en het beoefenen van andere deugden van betekenis 

zijn en vrucht dragen. 

etayormandatä yatra viraktatvamumukñayoù | 
marau salilavattatra çamäderbhänamätratä || 30|| 

30. [Maar] Wanneer onthechting en het verlangen naar bevrijding zwak zijn, 

zijn kalmte (śama) en de andere kwaliteiten niet meer dan schijn, zoals een 

luchtspiegeling in de woestijn.  

mokñakäraëasämagryäà bhaktireva garéyasé | 
svasvarüpänusandhänaà bhaktirityäbhidhéyate || 31|| 

31. Onder alle middelen die tot bevrijding leiden is toewijding (bhakti) het 

beste. Het zoeken naar je eigen werkelijke aard (svarupa) wordt toewijding 

genoemd.  

svätmatattvänusandhänaà bhaktirityapare jaguù | 
uktasädhanasampannastattvajijïäsurätmanaù | 
upasédedguruà präjïaà yasmädbandhavimokñaëam || 32|| 

32. Anderen zeggen dat het zoeken naar de waarheid van je eigen Zelf toe-

wijding (bhakti) is. De zoeker naar de waarheid van het Zelf die de boven-

genoemde kwaliteiten bezit, dient een verlicht leermeester op gepaste wijze 

te benaderen, die hem van gebondenheid bevrijdt. 

çrotriyo'våjino'kämahato yo brahmavittamaù | 
brahmaëyuparataù çänto nirindhana ivänalaù | 
ahetukadayäsindhurbandhuränamatäà satäm || 33|| 

33. Een leermeester is thuis in Veda’s, onberispelijk en vrij van harts-

tochten. Hij is een volmaakte kenner van Brahman en verblijft in Brahman. 

Hij is zo kalm als een vlam wanneer haar brandstof verteerd is. Hij is een 

oceaan van zegening zonder motieven, en een vriend voor alle goede men-

sen die zich nederig aan hem toevertrouwen (voor Hem neerwerpen).  

tamärädhya guruà bhaktyä prahvapraçrayasevanaiù | 
prasannaà tamanupräpya påcchejjïätavyamätmanaù || 34|| 



18                                     De eerste stappen 

34. Na het benaderen van een dergelijke guru
19

 met eerbiedige toewijding 

moet de zoeker, wanneer hij Hem behaagd heeft door zijn ootmoedige aan-

bidding, nederigheid en dienstbaarheid, hem vragen wat hij weten moet.  

sväminnamaste natalokabandho käruëyasindho patitaà bhaväbdhau | 
mämuddharätméyakaöäkñadåñöyä åjvyätikäruëyasudhäbhivåñöyä || 35|| 

35. O Meester, vriend van allen die zich op U verlaten, oceaan van genade, 

ik buig mij voor u neer. Ik ben gevallen in de zee van geboorte en dood 

(saṁsāra)
20

. Red mij met een directe blik van uw ogen waaruit genade 

stroomt als nectar. 

durvärasaàsäradavägnitaptaà  
dodhüyamänaà duradåñöavätaiù | 
bhétaà prapannaà paripähi måtyoù  
çaraëyamanyadyadahaà na jäne || 36 || 

36. Red mij van de dood. Ik word geteisterd door het onblusbare vuur van 

het wereldwoud (saṁsāra) en heftig geschud door de winden van een on-

aangenaam lot. Ik ben overmand door angsten en zoek bij U mijn toevlucht 

daar ik geen andere schuilplaats weet. 

çäntä mahänto nivasanti santo vasantavallokahitaà carantaù | 
térëäù svayaà bhémabhavärëavaà janänahetunänyänapi tärayantaù || 
37|| 

37. Er zijn wijsgeren die vredig en grootmoedig zijn. Ze zijn een weldaad 

voor de mensheid, zoals de lente. Zelf zijn ze de vreselijke oceaan van ge-

boorte en dood overgestoken en zonder enig motief helpen ze anderen ook 

hetzelfde te doen.  

ayaà svabhävaù svataù eva yatparaçramäpanodapravaëaà mahätmanäm | 
sudhäàçureña svayamarkakarkaçaprabhäbhitaptämavatikñitià kila || 38|| 

38. Het behoort tot de aard van de grootmoedigen om uit eigen beweging de 

moeilijkheden van anderen uit de weg te ruimen, net zoals de maan uit eigen 

beweging de aarde koelte geeft wanneer die geblakerd is door de felle stra-

len van de zon.  

brahmänandarasänubhütikalitaiù pütaiù suçétairyutaiù 
yuñmadväkkalaçojjhitaiù çrutisukhairväkyämåtaiù secaya | 
santaptaà bhavatäpadävadahanajväläbhirenaà prabho 
dhanyäste bhavadékñaëakñaëagateù pätrékåtäù svékåtäù || 39|| 

                                                                 
19

 Personificatie van het Zelf, hier de Leermeester. 
20

 Saṁsāra is de reeks van leven-dood-geboorte van onbepaalde duur. 



Vivekacūḍamaṇi 19 

39. O Heer, besprenkel mij, verteerd als ik ben door de kwellingen van de 

wereld zoals door de vlammen van een bosbrand, met uw spraak als nectar, 

gezoet met de gelukzaligheid van de genade van Brahman, puur en verkoe-

ling gevend, stromend uit uw lippen zoals uit een kruik en verrukkelijk 

klinkend in de oren. Gezegend zijn zij die een genadige blik van u opvangen 

en in uw bescherming opgenomen worden. 

kathaà tareyaà bhavasindhumetaà kä vä gatirme katamo'styupäyaù | 
jäne na kiïcitkåpayä'va mäà prabho saàsäraduùkhakñatimätanuñva || 40|| 

40. Hoe moet ik de oceaan van dit veranderlijke bestaan oversteken? Wat 

zal mijn doel zijn? Welke weg moet ik nemen? Ik zit in het ongewisse. 

Wees genadig, O Heer, en beschrijf mij uitvoerig hoe ik een einde kan ma-

ken aan de kwellingen van dit veranderlijke bestaan.  

tathä vadantaà çaraëägataà svaà saàsäradävänalatäpataptam | 
nirékñya käruëyarasärdradåñöyä dadyädabhétià sahasä mahätmä || 41|| 

41. Verteerd door de kwellingen van de wereld, als een brandend woud, 

spreekt de leerling (śiṣya) aldus deze woorden. De leermeester kijkt hem 

welwillend aan en maakt hem onmiddellijk vrij van zijn angst, nu de leer-

ling zijn toevlucht tot hem heeft genomen. 

vidvän sa tasmä upasattiméyuñe mumukñave sädhu yathoktakäriëe | 
praçäntacittäya çamänvitäya tattvopadeçaà kåpayaiva kuryät || 42|| 

42. Met welwillendheid neemt de leermeester op zich het onderricht in de 

waarheid aan hem die zijn bescherming zocht, die de regels van de geschrif-

ten gehoorzaamt, die dorstig naar bevrijding is, die naar behoren zijn plich-

ten vervult, en wiens geest (citta) vredig en kalm is. 

çré gururuväca | 
mä bhaiñöa vidvaàstava nästyapäyaù saàsärasindhostaraëe'styupäyaù | 
yenaiva yätä yatayo'sya päraà tameva märgaà tava nirdiçämi || 43|| 

43. Vrees niet, o verstandige! Voor jou is er geen dood. Er is een weg om de 

oceaan van saṁsāra over te steken. Ik zal je die weg tonen, waardoor wij-

zen de overzijde bereikt hebben. 

astyupäyo mahänkaçcitsaàsärabhayanäçanaù | 
tena tértvä bhavämbhodhià paramänandamäpsyasi || 44|| 

44. Er bestaat een onovertroffen middel om een eind te maken aan de vrees 
van het veranderlijke bestaan waarmee je de oceaan van saṁsāra kunt over-
steken en de opperste gelukzaligheid bereiken. 



20                                     De eerste stappen 

vedäntärthavicäreëa jäyate jïänamuttamam | 
tenätyantikasaàsäraduùkhanäço bhavatyanu || 45|| 

45. Verdieping in de betekenis van de Vedānta (vedāntārthavicāreṇa) leidt 

tot de hoogste kennis, waarop de vernietiging van de kwellingen van 

saṁsāra onmiddellijk volgt. 

çraddhäbhaktidhyänayogänmumukñoù mukterhetünvakti säkñäcchrutergéù | 
yo vä eteñveva tiñöhatyamuñya mokño'vidyäkalpitäddehabandhät || 46|| 

46. Geloof (śraddhā)
21

, toewijding (bhakti) en beoefening van Yoga door 

middel van meditatie (dhyāna) zijn volgens de geschriften (śruti) de directe 

middelen voor de zoeker om tot bevrijding te komen. Hij die zich daaraan 

houdt bevrijdt zich van de gebondenheid aan het lichaam die teweeg ge-

bracht is door onwetendheid (avidyā). 

ajïänayogätparamätmanastava hyanätmabandhastata eva saàsåtiù | 
tayorvivekoditabodhavahniù ajïänakäryaà pradahetsamülam || 47|| 

47. Het is door je verbondenheid met onwetendheid (ajñānayoga) dat jij, die 

het opperste Zelf (ātman) bent, de gebondenheid door het niet-Zelf 

(anātman) ervaart, de enige bron waaruit de kringloop van geboorte en dood 

voortkomt. Het vuur van kennis (bodha), ontstoken door het onderscheid 

(viveka) tussen het Zelf en het niet-Zelf, verbrandt alle gevolgen van onwe-

tendheid (ajñānakāryam) met wortel en tak. 

çiñya uväca | 
kåpayä çrüyatäà sväminpraçno'yaà kriyate mayä | 
yaduttaramahaà çrütvä kåtärthaù syäà bhavanmukhät || 48|| 

48. De leerling sprak (śiṣya uvāca): O Meester, het zal mij een genoegen 

zijn van uw lippen het antwoord te vernemen op de vraag die ik, mij voor u 

neerbuigend, aan u stel. 

ko näma bandhaù kathameña ägataù 
kathaà pratiñöhäsya kathaà vimokñaù | 
ko'sävanätmä paramaù ka ätmä 
tayorvivekaù kathametaducyatäm || 49|| 

49. Wat is eigenlijk gebondenheid (bandha)? Hoe is het ontstaan? Hoe blijft 

het voortbestaan? Hoe kan men zich daarvan bevrijden? Wat is het niet-Zelf 

(anātman) en wat is het opperste Zelf (paramātma)? Hoe kan men onder-

scheid maken tussen beide? Antwoord mij alstublieft. 

                                                                 
21

 Śraddhā en bhakti zijn in verzen 25, 31 en 32 besproken. 



Vivekacūḍamaṇi 21 

çré gururuväca | 
dhanyo'si kåtakåtyo'si pävitaà te kulaà tvayä | 
yadavidyäbandhamuktyä brahmébhavitumicchasi || 50|| 

50. De Meester antwoordde (śrīguru uvāca): Waarlijk gezegend ben je! Je 

hebt de ware bedoeling van het leven volbracht en je geslacht geheiligd 

doordat je verlangt Brahman te verwerven, vrij van gebondenheid veroor-

zaakt door onwetendheid. 

åëamocanakartäraù pituù santi sutädayaù | 
bandhamocanakartä tu svasmädanyo na kaçcana || 51|| 

51. Een vader kan door zijn zoons en vrienden van zijn schulden bevrijd 

worden, maar hij heeft niemand anders dan zichzelf om zich van gebonden-

heid te bevrijden. 

mastakanyastabhäräderduùkhamanyairniväryate | 
kñudhädikåtaduùkhaà tu vinä svena na kenacit || 52|| 

52. Kwelling zoals veroorzaakt door het dragen van een last op het hoofd 

kan door anderen verwijderd worden, maar niemand anders dan de persoon 

zelf kan zich bevrijden van de pijn die veroorzaakt wordt door honger en 

dergelijke. 

pathyamauñadhasevä ca kriyate yena rogiëä | 
ärogyasiddhirdåñöä'sya nänyänuñöhitakarmaëä || 53|| 

53. De zieke kan alleen gezond worden door zelf het juiste dieet te volgen 

en het juiste medicijn in te nemen, maar niet door het werk van anderen. 

vastusvarüpaà sphuöabodhacakñuñä svenaiva vedyaà na tu paëòitena | 
candrasvarüpaà nijacakñuñaiva jïätavyamanyairavagamyate kim || 54|| 

54. De ware aard van dingen kan men alleen door zijn eigen ogen zien en 

kennen, en niet door bemiddeling van een geleerde. Met eigen ogen weet 

men hoe de maan er uitziet; kan men dit van anderen leren? 

avidyäkämakarmädipäçabandhaà vimocitum | 
kaù çaknuyädvinätmänaà kalpakoöiçatairapi || 55|| 

55. Wie anders dan de persoon zelf kan zich bevrijden van de gebondenheid 

veroorzaakt door de ketens van onwetendheid, verlangens, handelingen en 

dergelijke, al telt hij een miljard tijdperken (kalpakoṭśatirapi)
22

. 

                                                                 
22

 Hier wordt waarschijnlijk scheppingen of Brahmā’s bedoeld, zie ook de voetnoot 

bij vers 6. 



22                                     De eerste stappen 

na yogena na säìkhyena karmaëä no na vidyayä | 
brahmätmaikatvabodhenamokñaù sidhyati nänyathä || 56|| 

56. Noch door Yoga
23

 of Sāṅkhya
24

, noch door ritueel of geleerdheid (na 

yogena na sāṅkhyena karmaṇā no na vidyāyā) is bevrijding (mokṣa) moge-

lijk, maar alleen door de directe herkenning van de eenzelvigheid van het 

Zelf en Brahman (brahmātmaikatvabodhah), en door geen ander middel. 

véëäyä rüpasaundaryaà tantrévädanasauñöhavam | 
prajäraïjanamätraà tanna sämräjyäya kalpate || 57|| 

57. De schoonheid van de vorm van een lier en de vaardigheid waarmee haar 

snaren worden beroerd behagen slechts enkelen. Ze maken geen koning van 

je
25

. 

vägvaikharé çabdajharé çästravyäkhyänakauçalam | 
vaiduñyaà viduñäà tadvadbhuktaye na tu muktaye || 58|| 

58. Vaardigheid in het uitstorten van een waterval aan woorden, bekwaam-

heid in het uitleggen van de geschriften en geleerdheid doen de betrokkene 

genoegen, maar zij brengen geen bevrijding. 

avijïäte pare tattve çästrädhétistu niñphalä | 
vijïäte'pi pare tattve çästrädhétistu niñphalä || 59|| 

59. Zelfs de bestudering van de geschriften is vruchteloos zolang de hoogste 

waarheid (pare tattve) onbekend blijft. En wanneer de hoogste waarheid 

gekend is, is de studie van de geschriften nutteloos. 

çabdajälaà mahäraëyaà cittabhramaëakäraëam | 
ataù prayatnäjjïätavyaà tattvajïaistattvamätmanaù || 60|| 

60. Geschriften, bestaande uit vele woorden, zijn als een dicht woud dat de 

geest (citta) laat ronddolen. De wijze mens moet zich daarom krachtig in-

spannen om de ware aard van het Zelf (ātman) te kennen.  

ajïänasarpadañöasya brahmajïänauñadhaà vinä | 
kimu vedaiçca çästraiçca kimu mantraiù kimauñadhaiù || 61|| 

                                                                 
23

 Bedoeld wordt de soorten Yoga’s die dualiteit vooronderstellen, zoals Haṭhayoga 

en Bhaktiyoga. 
24

 Sāṅkhya gaat uit van de dualiteit tussen twee reële maar tegengestelde principes 

van puruṣa en prakṛti. 
25

 In deze gelijkenis is de lier het lichaam en de vaardigheid het denkvermogen. Ze 

zijn geenszins vergelijkbaar met de soevereiniteit van ātman. 



Vivekacūḍamaṇi 23 

61. Voor iemand die gebeten is door de slang van onwetendheid (ajñāna) is 

het enige redmiddel de kennis van Brahman (brahmajñāna). Wat voor nut 

hebben de Veda’s en andere Heilige Geschriften, bezweringen (mantra’s) of 

andere hulpmiddelen voor zo iemand? 

na gacchati vinä pänaà vyädhirauñadhaçabdataù | 
vinä'parokñänubhavaà brahmaçabdairna mucyate || 62|| 

62. Een ziekte verdwijnt niet door simpelweg de naam van het medicijn uit 

te spreken, zonder het in te nemen. Zo kan men zonder directe ervaring van 

Brahman niet bevrijd worden door alleen het woord 'Brahman' uit te spre-

ken.  

akåtvä dåçyavilayamajïätvä tattvamätmanaù | 
brahmaçabdaiù kuto muktiruktimätraphalairnåëäm || 63|| 

63. Hoe kan bevrijding bereikt worden door simpelweg het woord 'Brah-

man' uit te spreken zolang de zich aan de ogen voordoende tastbare wereld 

niet uit het bewustzijn is verdwenen en zolang het Zelf niet is ervaren. Het 

resultaat zou niet meer dan een uiting van spraak zonder enige uitwerking 

zijn. 

akåtvä çatrusaàhäramagatväkhilabhüçriyam | 
räjähamiti çabdänno räjä bhavitumarhati || 64|| 

64. Men kan geen koning worden door eenvoudig te zeggen: 'Ik ben ko-

ning’, zolang men zijn vijanden niet heeft vernietigd en bezit heeft genomen 

van de luister en rijkdom van het hele koninkrijk. 

äptoktià khananaà tathopari çilädyutkarñaëaà svékåtim 
nikñepaù samapekñate nahi bahiù çabdaistu nirgacchati | 
tadvadbrahmavidopadeçamananadhyänädibhirlabhyate 
mäyäkäryatirohitaà svamamalaà tattvaà na duryuktibhiù || 65|| 

65. Een diep begraven schat komt tevoorschijn door de juiste aanwijzingen 

te volgen, te graven, de stenen en de aarde te verwijderen die er bovenop 

liggen en niet door het bij zijn naam te roepen. Op dezelfde wijze kan de 

zuivere waarheid van het Zelf, die bedekt is door māyā
26

 en zijn uitwerking, 

alleen bereikt worden door de aanwijzingen van een kenner van Brahman, 

gevolgd door reflectie, meditatie enzovoorts, maar nooit door verzinsels. 

tasmätsarvaprayatnena bhavabandhavimuktaye | 
svaireva yatnaù kartavyo rogädäviva paëòitaiù || 66|| 

                                                                 
26

 Māyā wordt in de verzen 108-110 besproken. 



24                                     De eerste stappen 

66. Daarom moeten verstandige mensen, net zoals in het geval van ziekte, er 

persoonlijk met alle middelen die in hun vermogen liggen naar streven zich 

te bevrijden van de gebondenheid aan de kringloop van geboorte en dood. 

yastvayädya kåtaù praçno varéyäïïchästravinmataù | 
sütrapräyo nigüòhärtho jïätavyaçca mumukñubhiù || 67|| 

67. De vraag die je gesteld hebt is uitstekend en wordt door de kenners van 

geschriften als ter zake gezien en gewaardeerd. Hij draagt een diepe beteke-

nis, is kort en bondig als een aforisme en behoort op te rijzen in de zoekers 

naar bevrijding (mumukṣubhiḥ). 

çruëuñvävahito vidvanyanmayä samudéryate | 
tadetacchvaëätsadyo bhavabandhädvimokñyase || 68|| 

68. Luister aandachtig, O verstandige, naar wat ik ga zeggen. Door aandach-

tig te luisteren zul je zeker onmiddellijk bevrijd worden van de boeien van 

saṁsāra.  

mokñasya hetuù prathamo nigadyate  
vairägyamatyantamanityavastuñu | 
tataù çamaçcäpi damastitikñä nyäsaù  
prasaktäkhilakarmaëäà bhåçam || 69|| 

69. Als eerste stap naar bevrijding (mokṣasya) wordt genoemd een volledige 

onthechting (vairāgya) van alles wat vergankelijk is. Dan komt kalmte 

(śama), zelfbeheersing (dama) en verdraagzaamheid (titikṣā)
27

. Daarna 

volgt het volledig opgeven van alle in de geschriften voorgeschreven hande-

lingen (karma’s)
28

. 

tataù çrutistanmananaà satattvadhyänaà ciraà nityanirantaraà muneù | 
tato'vikalpaà parametya vidvä - nihaiva nirväëasukhaà samåcchati || 70|| 

70. Daarna volgt het ‘horen’ van de leer, het er op reflecteren (mananam) en 

onophoudelijk op de daarin vervatte waarheid mediteren. Zo bereikt de wij-

                                                                 
27

 Zie ook Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad: IV.iv.23 waarin deze kwaliteiten besproken 

worden. 
28

 De betekenis van karma in dit verband is een godsdienstige handeling of ritueel, 

zoals het brengen van een offerande, voortkomend uit de hoop op een toekomstige 

beloning. 



Vivekacūḍamaṇi 25 

ze zoeker de staat van nirvikalpa
29

, en realiseert hij de gelukzaligheid van 

nirvāṇa
30

 (nirvāṇsukham) zelfs in dit leven.   

yadboddhavyaà tavedänémätmänätmavivecanam | 
taducyate mayä samyak çrutvätmanyavadhäraya || 71|| 

71. Nu zal ik je ten volle uitleggen wat je weten moet over het onderscheid 

tussen het Zelf en het niet-Zelf (tavedānīmātmānātmavivecanam). Luister 

aandachtig en neem het dan in je op.  

majjästhimedaùpalaraktacarmatva-gähvayairdhätubhirebhiranvitam| 
pädoruvakñobhujapåñöhamastakaiù aìgairupäìgairupayuktametat || 72|| 

72. Het (grofstoffelijke) lichaam is opgebouwd uit de volgende zeven ingre-

diënten: merg (majja), been (asthi), vet (medaḥ), vlees (pala), bloed (rakta), 

vel (carma) en opperhuid (tvac). Het bestaat uit de volgende ledematen: 

benen, dijen, borst, armen, voeten, rug en hoofd. 

ahaà mameti prathitaà çariraà mohäspadaà sthülamitéryate budhaiù | 
nabhonabhasvaddahanämbubhümayaù sükñmäëi bhütäni bhavanti täni || 
73|| 

73. Dit lichaam (śarīram), beschouwd als de zetel van de begoocheling 

(mohāspandam) van de noties ‘ik’ en ‘mijn’ (ahaṁmame), wordt door de 

zieners het grofstoffelijke lichaam (sthūlam) genoemd. De subtiele elemen-

ten (hiervan) zijn ether, lucht, vuur, water en aarde
31

. 

parasparäàçairmilitäni bhütvä sthüläni ca sthülaçarérahetavaù |  
mäträstadéyä viñayä bhavanti çabdädayaù païca sukhäya bhoktuù || 74|| 

74. Deze (subtiele) elementen worden door onderlinge vermenging
32

 in 

bepaalde verhoudingen grof en vormen het grofstoffelijke lichaam 

(sthūlaśarīra). De essenties (tanmātrā’s)
 33

 van deze [subtiele] elementen 

                                                                 
29

 De staat waarin het onderscheid tussen subject en object oplost en alleen het 

oneindige, ene bewustzijn overblijft. Voor nadere toelichting raadpleeg aanhangsel 

2. 
30

 Bevrijding (mokṣa), het uitdoven ven het besef van afgescheiden bestaan. 
31

 Hier wordt op de hogere principes van deze elementen gezinspeeld. 
32

 Het proces van onderlinge vermenging wordt als volgt beschreven: Elk van de 

vijf elementen wordt in tweeën gedeeld. Een van deze twee helften is verder in 

vieren gedeeld. Vervolgens wordt elk grof element voortgebracht door verbinding 

van een helft van zichzelf en een kwart van elk van de vier andere elementen. 
33

 Puur element, die staat waarin het bewustzijn straalt zonder naam en vorm. Van-

uit het individu beschouwd zijn tanmātra’s de subtiele elementen die door de speci-

fieke en overeenkomstige zintuigen van kennis (jñānendriya) ervaring mogelijk 



26                                     De eerste stappen 

vormen de zinsobjecten (viṣaya) in groepen van vijf (geluid, tast, gezicht, 

smaak en geur) die het plezier (sukhāya) van de bewoner van het lichaam 

[hem die ze ervaart, (bhoktu)] dienen.  

ya eñu müòhä viñayeñu baddhä rägorupäçena sudurdamena | 
äyänti niryäntyadha ürdhvamuccaiù svakarmadütena javena nétäù || 75|| 

75. Die dwaze wezens die aan de objecten van zingenot gebonden zijn 

(rāgoārūpaśena) met het sterke en moeilijk te breken koord van gehecht-

heid, komen en gaan in deze wereld
34

, op en neer, daartoe aangezet door de 

afgezant
35

 van hun vroegere daden (svakarmadūtena). 

çabdädibhiù païcabhireva païca païcatvamäpuù svaguëena baddhäù | 
kuraìgamätaìgapataìgaménabhåìgä naraù païcabhiraïcitaù kim || 76|| 

76. Als het hert, de olifant, de mot, de vis en de bij alle de dood vinden on-

der de bekoring van één van de vijf zinnen, wat moet dan wel het lot zijn 

van de mens die bekoord wordt door alle vijf zinnen
36

? 

doñeëa tévro viñayaù kåñëasarpaviñädapi | 
viñaà nihanti bhoktäraà drañöäraà cakñuñäpyayam || 77|| 

77. In verband met hun effecten zijn zinsobjecten (viṣaya) kwaadaardiger 

dan het gif van de cobra. Gif doodt slechts wanneer het opgenomen wordt, 

maar zinsobjecten vernietigen de mens zelfs wanneer er met de ogen naar 

wordt gekeken
37

 [zelfs wanneer er alleen maar aan gedacht wordt]. 

                                                                                                                                                     

maken. Zie ook Swami Venkatesananda’s Vasiṣṭha’s Yoga p.577 (Engels) (of Yoga 

Vasiṣṭha VI.2:87:11,12) ”In de pure ruimte of leegte van bewustzijn rijst allereerst 

de notie van ‘ik ben’ op. De condensatie daarvan is bekend als buddhi of intellect 

en de condensatie daarvan is bekend als het denken (manas). Dat kent of ervaart het 

zuivere element van geluid en ook de andere elementen, de tanmātra’s. Uit deze 

ervaringen rijzen de diverse zintuigen op…”. 
34

 In verschillende (van dierlijke tot hemelse) belichamingen overeenkomstig de 

verdiensten van hun vroegere handelingen. 
35

 Zoals iemand die zich schuldig maakt aan het toeeigenen van bezittingen van 

anderen door de rechter gestraft wordt, zo wordt ook de mens die zich niet bewust 

is van zijn ware natuur gestraft in de vorm van lijden als gevolg van zijn gehecht-

heid aan objecten. 
36

 Het hert wordt met de zoete klanken van de fluit van de jager en de olifant met de 

aanraking van de vrouwtjesolifant in de val gelokt. De vis laat zich vangen door de 

smaak van het aas. De mot vliegt naar het licht en verbrandt zich in het vuur, en de 

bij wordt vermorzeld als hij op het geurende zweet op de slurf van de olifant af-

komt. Zie ‘Yoga Vasiṣṭha’ V:52, 16-21. 
37

 Geldt ook voor alle andere zintuigen. 



Vivekacūḍamaṇi 27 

viñayäçämahäpäçädyo vimuktaù sudustyajät | 
sa eva kalpate muktyai nänyaù ñaöçästravedyapi || 78|| 

78. Alleen hij die vrij is (vimuktaḥ) van de afschuwelijke strik van hunke-

ring naar de zinsobjecten, waarvan zo moeilijk afstand gedaan kan worden, 

is rijp voor bevrijding, en geen ander, al is hij bedreven in de zes Śāstras
38

. 

äpätavairägyavato mumukñün bhaväbdhipäraà pratiyätumudyatän | 
äçägraho majjayate'ntaräle nigåhya kaëöhe vinivartya vegät || 79|| 

79. De zoekers naar bevrijding, bij wie onthechting slechts oppervlakkig is, 

en die de oceaan van saṁsāra proberen over te steken worden bij de keel 

gegrepen door de haai van begeerte
39

 en ze verdrinken halverwege. 

viñayäkhyagraho yena suviraktyasinä hataù | 
sa gacchati bhavämbhodheù päraà pratyühavarjitaù || 80|| 

80. [Maar] Hij die de haai van hunkering naar zingenot heeft gedood met 

het zwaard van volmaakte onthechting, steekt de oceaan van saṁsāra over 

zonder enige hindernis. 

viñamaviñayamärgairgacchato'nacchabuddheù 
pratipadamabhiyäto måtyurapyeña viddhi | 
hitasujanaguruktyä gacchataù svasya yuktyä 
prabhavati phalasiddhiù satyamityeva viddhi || 81|| 

81. Weet dat de dwaze mens die het gevaarlijke pad van zingenot bewan-

delt, door de dood wordt ingehaald. Hij die de weg bewandelt in overeen-

stemming met zijn eigen rede (yuktyā)
40

 en de instructies van zijn welwil-

lende (sujana) en achtenswaardige leermeester, bereikt zijn doel. 

mokñasya käìkñä yadi vai tavästi tyajätidürädviñayänviñaà yathä | 
péyüñavattoñadayäkñamärjavapraçäntidäntérbhaja nityamädarät || 82|| 

82. Als je werkelijk naar bevrijding hunkert (mokṣasya), vermijd dan de 

zinsobjecten als ging het om vergif; en cultiveer met zorg de deugden tevre-

denheid, mededogen, vergevingsgezindheid, oprechtheid, kalmte en zelfbe-

heersing, als ging het om nectar. 

anukñaëaà yatparihåtya kåtyaà anädyavidyäkåtabandhamokñaëam | 
dehaù parärtho'yamamuñya poñaëe yaù sajjate sa svamanena hanti || 83|| 

                                                                 
38

 De zes scholen van Indiase filosofie waaronder Sāṅkhya en Yoga. 
39

 Waardoor zij hun reis naar bevrijding moeten staken. 
40

 Onderscheidend intellect, zuivere rede. 



28                                     De eerste stappen 

83. Hij die hartstochtelijk dit lichaam (dehaḥ), dat tenslotte als prooi voor 

anderen is bestemd
41

, koestert en zodoende zijn eeuwige plicht verwaarloost 

om zich te bevrijden van de banden van de beginloze onwetendheid, pleegt 

zelfmoord. 

çaréra poñaëärthé san ya ätmänaà didåkñati | 
grähaà därudhiyä dhåtvä nadéà tartuà sa gacchati || 84|| 

84. Hij die poogt het Zelf te realiseren door het [grofstoffelijke] lichaam 

(śarīra) te koesteren, is bezig een rivier over te steken door een krokodil 

vast te grijpen die hij voor een drijvende boomtak aanziet.  

moha eva mahämåtyurmumukñorvapurädiñu | 
moho vinirjito yena sa muktipadamarhati || 85|| 

85. Voor een zoeker naar bevrijding is ingenomenheid
42

 (moha) met het 

lichaam fataal. Wie dit volkomen overwonnen heeft verdient de staat van 

vrijheid (mukti).  

mohaà jahi mahämåtyuà dehadärasutädiñu | 
yaà jitvä munayo yänti tadviñëoù paramaà padam || 86|| 

86. Bedwing deze verschrikkelijke dood (mahāmṛtyum) van ingenomenheid 

met je lichaam, vrouw, kinderen enz. Door het overwinnen van gehechthe-

den bereiken de zieners de verheven staat van Viṣṇu
43

.  

tvaìmäàsarudhirasnäyumedomajjästhisaìkulam | 
pürëaà mütrapuréñäbhyäà sthülaà nindyamidaà vapuù || 87|| 

87. Het [vergankelijke] lichaam, dat opgebouwd is uit huid, vlees, bloed, 

bloedvaten, aderen, vet, merg en been, zit vol afval en vuiligheid, en is het 

niet waard zich daaraan te hechten. 

païcékåtebhyo bhütebhyaù sthülebhyaù pürvakarmaëä | 
samutpannamidaà sthülaà bhogäyatanamätmanaù | 
avasthä jägarastasya sthülärthänubhavo yataù || 88|| 

88. Het fysieke lichaam is opgebouwd uit de grove elementen als uitvloeisel 

van de opeengestapelde handelingen in voorgaande levens. De grove ele-

menten zijn op hun beurt gevormd door combinatie van delen van de subtie-

le elementen
44

. Het lichaam is de woonplaats van het individu (jīvātman) 

                                                                 
41

 Dit lichaam zal ten slotte verteerd worden door aarde, vuur en dieren. 
42

 Ingenomenheid in de zin van dat hij het lichaam is of dat het zijn lichaam is. 
43

 Hier is Viṣṇu een synoniem voor Brahman. 
44

 Zie voetnoot bij vers 74. 



Vivekacūḍamaṇi 29 

voor het opdoen van ervaringen in de wakende staat waarin hij objecten 

waarneemt. 

bähyendriyaiù sthalapadärthaseväà strakcandanastryädivicitrarüpäm | 
karoti jévaù svayametadätmanä tasmätpraçastirvapuño'sya jägare || 89|| 

89. In zijn wakende staat identificeert het individu (jīva) zich met het li-

chaam, ook al is hij in werkelijkheid daarvan gescheiden. Met behulp van de 

zintuigen (indriyaḥ) beleeft hij plezier aan grofstoffelijke objecten 

(sthūlapadārtha) zoals bloemenkransen, geuren, vrouwen enzovoort. Aldus 

speelt het lichaam in de wakende staat de hoofdrol. 

sarvo'pi bähyasaàsäraù puruñasya yadäçrayaù | 
viddhi dehamidaà sthülaà gåhavadgåhamedhinaù || 90|| 

90. Weet dat dit lichaam (dehamidaṁ sthūlam) voor de mens (puruṣa) is, 

wat een huis voor zijn bewoner is. Daarmee onderhoudt hij zijn relatie met 

de buitenwereld. 

sthülasya sambhavajarämaraëäni dharmäù 
sthaulyädayo bahuvidhäù çiçutädyavasthäù | 
varëäçramädiniyamä bahudhä'mayäù syuù 
püjävamänabahumänamukhä viçeñäù || 91|| 

91. Geboorte, verval en dood zijn de diverse kenmerken van het grofstoffe-

lijke lichaam. Zijn toestanden zijn gezetheid enz. en zijn stadia kindertijd, 

jeugd, ouderdom enz. Het volgt de bepalingen (varṇa)
45

 en leefwijzen 

(aśrama)
46

 van de gemeenschap. Het is onderworpen aan verschillende 

ziekten en wijzen van behandeling, zoals verering, smaad en respect . 

buddhéndriyäëi çravaëaà tvagakñi ghräëaà ca jihvä viñayävabodhanät | 
väkpäëipädä gudamapyupasthaù karmendriyäëi pravaëena karmasu || 92|| 

92. De oren, de huid, de ogen, de neus en de tong zijn organen van waarne-

men (buddhīndriyāṇi); ze worden gebruikt om objecten (viṣaya) te kennen. 

Het stemorgaan, de handen, de benen en de organen van uitscheiding en 

voortplanting zijn organen van handelen (karmendriyāṇi). Door hen vindt 

activiteit (karmasu) plaats. 

nigadyate'ntaùkaraëaà manodhéù  
ahaìkåtiçcittamiti svavåttibhiù | 

                                                                 
45

 Varṇa: de vier klassen van de samenleving zijn: brahmāṇa (geestelijke), kṣatriya 

(krijger), vaiśya (koopman), śūdra (arbeider). 
46

 Aśrama: de verschillende leefwijzen zijn: brahmacārin (Brahmaan student), 

gṛhastha (gezinshoofd), vānaprastha (heremiet) en saṁyāsin (asceet). 



30                                     De eerste stappen 

manastu saìkalpavikalpanädibhiù  
buddhiù padärthädhyavasäyadharmataù || 93|| 

aträbhimänädahamityahaìkåtiù |  
svärthänusandhänaguëena cittam || 94|| 

93-94. Het interne orgaan (antaḥkaraṇa), [hoewel enkelvoudig] heet ook 

manas, buddhi, ego (ahaṃkāra) en citta, afhankelijk van zijn modificatie
47

 

en de overeenkomstige functie die het bekleedt. Wanneer het de functie 

aanneemt van voorstelling en analyse (pro’s en contra’s van objecten) 

(saṁkalpa-vikalpana) heet het manas. Buddhi is zijn eigenschap om het 

waarheidsgehalte van objecten te bepalen (padārtha). Het heet ego 

(ahaṃkāra) wanneer het zich met het lichaam identificeert als zijn eigen 

zelf. Het heet citta
48

 als het zich verenigt met het object van zijn verlangen. 

präëäpänavyänodänasamänä bhavatyasau präëaù | 
svayameva våttibhedädvikåtibhedätsuvarëasalilädivat || 95|| 

95. De één en dezelfde levenskracht prāṇa, wordt prāṇa, apāna, vyāna, 

udāna,en samāna, in overeenstemming met hun respectievelijke functies
49

, 

zoals water en goud [diverse vormen met verschillende functies aannemen]. 

vägädi païca çravaëädi païca  
präëädi païcäbhramukhäni païca | 
buddhyädyavidyäpi ca kämakarmaëé  
puryañöakaà sükñmaçaréramähuù || 96|| 

                                                                 
47

 Modificatie: dit woord zal in de tekst vaker voorkomen. Hier wordt het gebruikt 

voor de betekenis van het Sanskrit woord vṛtti, dat afgeleid is van de wortel vṛt, 

‘bestaan’. Vṛtti is dus een wijze van bestaan. Als we de manieren waarop iets be-

staat bekijken, kunnen wij zijn wijzigingen, toestanden, werkzaamheden of functies 

in ogenschouw nemen. Al deze bijbetekenissen zijn opgesloten in de betekenis van 

vṛtti, dat voor wijzigingen of wijzen van functioneren staat. Illustratieve voorbeel-

den hiervan zijn: goud dat afhankelijk van zijn wijziging en functie armband, ring 

enz. wordt genoemd, en water dat zich als sneeuw, hagel, zee enz. manifesteert. 
48

 Citta vertegenwoordigt hier de herinneringen die in het causale vlak van het per-

soonlijke bewustzijn zijn opgeslagen. Een herinnering ontvouwt zich als de ver-

schijning van een neiging of aanleg. Een ruimere betekenis van citta is het persoon-

lijke bewustzijn, de drager van antaḥkaraṇa. 
49

 Deze functies staan in verband met diverse activiteiten in het lichaam zoals 

spraak, voeding, uitscheiding enz. (Praśna Upaniṣad is gewijd aan de beschrijving 

van de werking van de functies van prāna. Zie ook Sāṅkhyakārikā en 

Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 6.1. 1-14). 



Vivekacūḍamaṇi 31 

96. Het subtiele lichaam (de stad van de acht samenstellende delen, 

(puryaṣṭaka)) bestaat uit: (1) de groep van vijf organen van handelen (het 

stemorgaan, de handen, de benen en de organen van uitscheiding en voort-

planting), (2) de groep van vijf organen van waarnemen (oren, ogen, huid, 

neus en tong), (3) de groep van vijf levenskrachten (prāṇa, apāna, vyāna, 

udāna,en samāna), (4) de vijf subtiele elementen (aarde, water, vuur, lucht 

en ether), (5) de vier modificaties van het interne orgaan (manas, buddhi, 

ahaṃkāra, en citta), en (6) onwetenheid (avidyā), (7) begeerte (kāma) en (8) 

handeling (karma). 

idaà çaréraà çåëu sükñmasaïjïitaà  
liìgaà tvapaïcékåtabhüta sambhavam | 
saväsanaà karmaphalänubhävakaà 
sväjïänato'nädirupädhirätmanaù || 97|| 

97. Luister, dit subtiele lichaam (sūkṣma śarīram), tevens genoemd liṅga 

śarīra, is voortgebracht uit de ongedifferentieerde elementen (dus vóór ze 

gedifferentieerd en gecombineerd werden). Het is geheel vervuld van be-

geerte en latente tendensen (vāsana’s), en veroorzaakt dat zijn bewoner 

(jīvātman) de vruchten van zijn vroegere daden
50

 plukt (karma). Het is een 

beginloze bedekking (upādhi) op het Zelf, aangebracht door zijn eigen on-

wetendheid.  

svapno bhavatyasya vibhaktyavasthä svamätraçeñeëa vibhäti yatra | 
svapne tu buddhiù svayameva jägrat kälénanänävidhaväsanäbhiù || 98|| 

karträdibhävaà pratipadya räjate yatra svayaà bhäti hyayaà parätmä | 
dhémätrakopädhiraçeñasäkñé na lipyate tatkåtakarmaleçaiù | 
yasmädasaìgastata eva karmabhiù na lipyate kiïcidupädhinä kåtaiù || 99|| 

98-99. De kenmerkende staat van het subtiele lichaam is de droomstaat 

(svapne). Anders dan bij de wakende staat, acteert het intellect (buddhi)
51

, 

geheel uit eigen beweging
52

, aangezet door zijn latente neigingen (vāsana) 

en de gevolgen van de ervaringen uit de wakende staat. Het opperste Zelf 

(parātmā) blijft [ook in deze staat] in zijn eigen Licht schitteren - met bud-

dhi als de enige bedekking (upādhi) - als de getuige (sākṣi) van alles en 

onaangedaan door het werk van buddhi. Het is geheel ongebonden en blijft 

onberoerd door de handelingen van Zijn bedekking. 

                                                                 
50

 Die latent in zijn subtiele lichaam zijn opgeslagen. 
51

 Staat hier voor antaḥkaraṇa. 
52

 Gebruik makend van het licht van het Zelf en onafhankelijk van de objectieve 

wereld. 



32                                     De eerste stappen 

sarvavyäpåtikaraëaà liìgamidaà syäccidätmanaù puàsaù | 
väsyädikamiva takñëastenaivätmä bhavatyasaìgo'yam || 100|| 

100. Het Zelf, dat pure kennis (cit) is, gebruikt dit subtiele lichaam 

(liṅgamidam), als zijn instrument voor al zijn activiteiten, zoals een tim-

merman gebruik maakt van gereedschappen. Daarom is het Zelf volkomen 

ongehecht, geheel vrij. 

andhatvamandatvapaöutvadharmäù  
sauguëyavaiguëyavaçäddhi cakñuñaù | 
bädhiryamükatvamukhästathaiva  
çroträdidharmä na tu vetturätmanaù || 101|| 

101. Goed of slecht zicht hangen van de condities (dharmāḥ) van de ogen 

af, doofheid van de oren enz. Ze hebben geen effect op het Zelf, de Kenner. 

ucchväsaniùçväsavijåmbhaëakñut praspandanädyutkramaëädikäù kriyäù | 
präëädikarmäëi vadanti tajjïäù präëasya dharmävaçanäpipäse || 102|| 

102. De kenners zeggen dat inademing, uitademing, geeuwen, niezen, het 

afscheiden en het verlaten van dit lichaam verschillende functies zijn van de 

levenskracht (prāṇa). Honger en dorst zijn condities (dharmā) van de le-

venskracht zelf.  

antaùkaraëameteñu cakñurädiñu varñmaëi | 
ahamityabhimänena tiñöhatyäbhäsatejasä || 103|| 

103. Het interne orgaan (antaḥkaraṇa), is gevestigd in de afzonderlijke or-

ganen zoals de ogen alsmede [verspreid] in het gehele lichaam. Het identifi-

ceert zichzelf met al deze organen als de weerspiegeling van het licht 

(tejasā) van het Zelf. 

ahaìkäraù sa vijïeyaù kartä bhoktäbhimänyayam | 
sattvädiguëayogena cävasthätrayamaçnute || 104|| 

104. Weet dat het ego door zijn identificatie met het lichaam datgene (‘ik’) 

wordt dat handelt (kartā) en ondervindt (bhoktā). In alliantie met de guṇa’s, 

zoals sattva, neemt het diverse staten
53

 aan. 

viñayäëämänukülye sukhé duùkhé viparyaye | 
sukhaà duùkhaà ca taddharmaù sadänandasya nätmanaù || 105|| 

105. Wanneer zinsobjecten (viṣaya) aangenaam zijn is hij, (ik, ahaṃkāra) 

gelukkig (sukham), wanneer ze onaangenaam zijn is hij ongelukkig 

                                                                 
53

 Waken, dromen en slapen. 



Vivekacūḍamaṇi 33 

(duḥkham). Vreugde en verdriet zijn kenmerken van het ego, niet van het 

Zelf dat eeuwig gelukzalig is.  

ätmärthatvena hi preyänviñayo na svataù priyaù | 
svata eva hi sarveñämätmä priyatamo yataù 
tata ätmä sadänando näsya duùkhaà kadäcana || 106|| 

106. Het is de ervaring van het Zelf in de waargenomen zinsobjecten waar-

om ze worden bemind
54

. De objecten op zich geven geen plezier onafhanke-

lijk van het Zelf. Het Zelf is eeuwig gelukzalig, kent geen smart (duḥkham) 

en is het meest beminde (sadānando) van alles.  

yatsuñuptau nirviñaya ätmänando'nubhüyate | 
çrutiù pratyakñamaitihyamanumänaà ca jägrati || 107|| 

107. De ervaring van de gelukzaligheid van het Zelf (ātmānando) in de staat 

van droomloze slaap (suṣuptau), onafhankelijk van zinsobjecten, is beves-

tigd door de autoriteit van de geschriften (śruti), door direct inzicht (praty-

akṣa) in de wakende staat, door Traditie en gevolgtrekking (anumānam). 

avyaktanämné parameçaçaktiù anädyavidyä triguëätmikä parä | 
käryänumeyä sudhiyaiva mäyä yayä jagatsarvamidaà prasüyate || 108|| 

108. Onwetendheid (avidyā), māyā, ook het ‘ongedifferentieerde’ (avyak-

ta)
55

 genoemd, vindt zijn kracht in de opperste Heer (parameśaśakti). Het 

heeft geen begin. Het omvat de drie guṇa’s (triguṇa) en overtreft hen in hun 

effecten daar het de oorzaak ervan is. Degenen met een helder verstand 

kunnen zijn bestaan afleiden uit de effecten die het voortbrengt. Het is de 

schepper van het gehele universum (jagatsarvam). 

sannäpyasannäpyubhayätmikä no bhinnäpyabhinnäpyubhayätmikä no | 
säìgäpyanaìgä hyubhayätmikä no mahädbhutä'nirvacanéyarüpä || 109|| 

109. Het (māyā) is zijn noch niet-zijn, noch neemt het deel aan de aard van 

beide. Het is noch gelijksoortig noch ongelijksoortig, noch beide. Het is 

noch samengesteld uit delen noch een ondeelbaar geheel, noch beide. Het is 

hoogst wonderbaarlijk en onbeschrijfelijk (anirvacanīya). 

                                                                 
54

 Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad: 4. 5. 6: “Yājñavalkya zei tegen zijn echtgenote 

Maitreyī: “Zie, niet omwille van de echtgenoot is de echtgenoot dierbaar, maar 

omwille van het Zelf is de echtgenoot dierbaar”, “niet omwille van weelde is weel-

de dierbaar, maar omwille van het Zelf is weelde dierbaar”, “niet omwille van iets 

is dat ding dierbaar, maar omwille van het Zelf is dat ding dierbaar” enz. 
55

 De perfect uitgebalanceerde staat van de drie guṇa’s, waar er geen gemanifes-

teerd universum is. Wanneer dit evenwicht wordt verstoord, dan begint de evolutie. 



34                                     De eerste stappen 

çuddhädvayabrahmavibodhanäçyä sarpabhramo rajjuvivekato yathä | 
rajastamaùsattvamiti prasiddhä guëästadéyäù prathitaiù svakäryaiù || 
110|| 

110. Het (māyā) kan vernietigd worden door directe ervaring van de zuivere 

Brahman (advayabrahma), de ene zonder tweede, precies zoals het waan-

denkbeeld van de slang verdwijnt bij het onderscheiden van het touw. Het 

heeft zijn drie guṇa’s, rajas, tamas en sattva, die naar hun effecten genoemd 

zijn. 

vikñepaçakté rajasaù kriyätmikä yataù pravåttiù prasåtä puräëé | 
rägädayo'syäù prabhavanti nityaà duùkhädayo ye manaso vikäräù || 111|| 

111. Rajas bezit de kracht van projectie
56

 (vikṣepa-śakti) en zijn aard is acti-

viteit (kriyātmikā). Het is de oeroorzaak van alle activiteit. Hieruit ontwik-

kelen zich ook mentale veranderingen, ofwel modificaties in het denken 

(manaso vikāraḥ)
57

 zoals gehechtheid en smart (duḥkhādayo).  

kämaù krodho lobhadambhädyasüyä ahaìkärerñyämatsarädyästu ghoräù | 
dharmä ete räjasäù pumpravåttiù yasmädeñä tadrajo bandhahetuù || 112|| 

112. Wellust (kāmaḥ), toorn (krodho), hebzucht (lobha), aanmatiging (dam-

bha), wrok (abhyasūyā), zelfzucht (ahaṃkāra), nijd (īrṣyā), jaloezie (matsa-

ra) enz. zijn de vreselijke kenmerken van rajas, waaruit wereldse neigingen 

van de mens voortkomen. Daarom is rajas de oorzaak van gebondenheid.  

eñä''våtirnäma tamoguëasya 
çaktiryayä vastvavabhäsate'nyathä | 
saiñä nidänaà puruñasya saàsåteù 
vikñepaçakteù pravaëasya hetuù || 113|| 

113. Tamas heeft het vermogen de werkelijke aard van een object te ver-

sluieren (āvṛti) en doet het anders toeschijnen dan het is. Door zijn alliantie 

met de kracht van projectie (vikṣepa-śakti) is het de oorspronkelijke oorzaak 

van de kringloop van geboorte en dood. 

prajïävänapi paëòito'pi caturo'pyatyantasükñmärthadågvyäléòhastamasä 
na vetti bahudhä sambodhito'pi sphuöam | 

                                                                 
56

 Onwetendheid (avidyā, māyā of avyakta) heeft twee aspecten; verhulling van het 

Zelf door tamas (āvṛtiśakti, vers 113) en projectie (het creëren van een denkbeeldi-

ge wereld) door rajas (vikṣepaśakti). 
57

 Vikāra: verandering van vorm of aard, of wijziging van een natuurlijke staat. 

Vreugde, verdriet, hunkering, verdraagzaamheid enz. zijn modificaties van het 

denken en nimmer het Zelf. 



Vivekacūḍamaṇi 35 

bhräntyäropitameva sädhu kalayatyälambate tadguëänhantäsau prabalä 
durantatamasaù çaktirmahatyävåttiù || 114|| 

114. Zelfs hij die wijs of geleerd is, de geschriften kent en doorgedrongen is 

tot de subtielste betekenis van het Zelf, zal niet in staat zijn de waarheid 

omtrent het Zelf te vatten, ook al wordt hem dit op verschillende wijzen 

uitgelegd, als hij overmeesterd wordt door tamas. Hij houdt de verschij-

ningsvorm (de bedekking) die een voortbrengsel is van zijn onwetendheid, 

voor waar, en zo raakt hij gehecht aan zijn effecten. Zo machtig is de grote 

[versluierende kracht] āvṛti-śakti van de verschrikkelijke tamas. 

abhävanä vä viparétabhävanä  
asambhävanä vipratipattirasyäù | 
saàsargayuktaà na vimuïcati dhruvaà  
vikñepaçaktiù kñapayatyajasram || 115|| 

115. Een onjuist oordeel, verwrongen waarneming en weifeling met betrek-

king tot de werkelijkheid verlaten nooit diegene die in de greep van deze 

versluierende macht (tamas) is. Met als gevolg dat de kracht der projectie 

(vikṣepa-śakti) tot onophoudelijke smart leidt . 

ajïänamälasyajaòatvanidräpramädamüòhatvamukhästamoguëäù | 
etaiù prayukto nahi vetti kiïcin nidräluvatstambhavadeva tiñöhati || 116|| 

116. Onwetendheid, luiheid, dufheid, slaap, onachtzaamheid en domheid 

enz. zijn de kenmerken van tamas. De mens die aan deze kwaliteiten kleeft 

begrijpt niets en leeft als een slapende of als een stuk hout of brok steen. 

sattvaà viçuddhaà jalavattathäpi  
täbhyäà militvä saraëäya kalpate | 
yaträtmabimbaù pratibimbitaù san  
prakäçayatyarka iväkhilaà jaòam || 117|| 

117. Pure sattva is zo helder als water. Doch, in vereniging met rajas en 

tamas wordt het troebel en leidt tot herhaalde belichamingen. De werkelijk-

heid van het Zelf wordt weerspiegeld in sattva zoals de zon de gehele we-

reld van materie verlicht.   

miçrasya sattvasya bhavanti dharmäù  
tvamänitädyä niyamä yamädyäù | 
çraddhä ca bhaktiçca mumukñuatä ca  
daivé ca sampattirasannivåttiù || 118|| 



36                                     De eerste stappen 

118. Zelfs in vermengde staat bewerkstelligt sattva kwaliteiten als de totale 

afwezigheid van trots, en de aanwezigheid van niyama
58

, yama
59

, alsmede 

geloof (śraddhā), toewijding (bhakti), hunkering naar bevrijding 

(mumukṣutā), goddelijke neigingen (daivī) en afkeer van het onwerkelijke. 

viçuddhasattvasya guëäù prasädaù  
svätmänubhütiù paramä praçäntiù | 
tåptiù praharñaù paramätmaniñöhä  
yayä sadänandarasaà samåcchati || 119|| 

119. Uit de zuivere sattva resulteren opgewektheid, zelfrealisatie 

(svātmānu-bhūtiḥ), opperste vrede (paramā praśāntiḥ), tevredenheid, ge-

lukzaligheid en gestadige toewijding aan het Zelf (paramātmaniṣṭhā) dat 

eeuwigdurende gelukzaligheid (sadanāndarasam) schenkt. 

avyaktametattriguëairniruktaà tatkäraëaà näma çaréramätmanaù | 
suñuptiretasya vibhaktyavasthä pralénasarvendriyabuddhivåttiù || 120|| 

120. Het ‘ongedifferentieerde’ (avyakta), waarover eerder werd gesproken
60

 

als de samenstelling van de drie guṇa’s, vormt het causale lichaam van het 

Zelf (tatkāraṇāṁ sarīramātmanaḥ). Zijn specifieke staat is diepe slaap 

(suṣupti) waarin de functies van het intellect
61

 (buddhivṛtti) en alle zintuig-

lijke organen buiten werking zijn
62

. 

sarvaprakärapramitipraçäntiù 
béjätmanävasthitireva buddheù | 
suñuptiretasya kila pratétiù 
kiïcinna vedméti jagatprasiddheù || 121|| 

121. Diepe slaap is het ophouden van alle soorten waarnemingen
63

 waarbij 

het intellect (buddhi) in een latente staat, als een zaad (bīja), bestaat. Het 

bewijs hiervan is de universele ervaring: ‘ik [sliep wel en] wist niets’. 

dehendriyapräëamano'hamädayaù 
arve vikärä viñayäù sukhädayaù | 

                                                                 
58

 Morele eigenschappen als zuiverheid, tevredenheid en soberheid. 
59

 Morele zelfbeheersing als afzien van onwaarheid, moord, diefstal, hebzucht, 

seksueel wangedrag enz. 
60

 Zie vers 108 en verder. 
61

 Zich identificerend met het subtiele of grofstoffelijke lichaam. 
62

 In deze staat van diepe slaap heerst echter onwetendheid in tegenstelling tot per-

fecte kennis in de staat van samādhi.  
63

 Met inbegrip van herinnering. 



Vivekacūḍamaṇi 37 

vyomädibhütänyakhilaà na viçvaà 
avyaktaparyantamidaà hyanätmä || 122|| 

122. Het grofstoffelijke lichaam, de organen, de levenskrachten (prāṇā’s), 

het denkvermogen (manas), het ego (gevoel van bestaan, het ‘ik-besef’, 

‘aham’) en al zijn modificaties (vikārā)
64

, de zinsobjecten, plezier [en pijn], 

de grove elementen (bhūtāni) als ether, kortom het gehele universum, tot en 

met het ongedifferentieerde (avyakta), dit alles is het niet-Zelf (anātmā). 

mäyä mäyäkäryaà sarvaà mahadädidehaparyantam | 
asadidamanätmatattvaà viddhi tvaà marumarécikäkalpam || 123|| 

123. Alles van mahat
65

 tot het grofstoffelijk lichaam is het effect (kāryam) 

van māyā. Weet dat al deze verschijnselen, en hun oorzaak māyā zelf, het 

niet-Zelf (anātmā) zijn, en ze zijn net zo onwerkelijk als een luchtspiegeling 

in de woestijn. 

atha te sampravakñyämi svarüpaà paramätmanaù | 
yadvijïäya naro bandhänmuktaù kaivalyamaçnute || 124|| 

124. Nu ga ik je de ware aard van het opperste Zelf (swārupaṁ 

paramātmanaḥ) vertellen. De verwerkelijking hiervan verlost de mens van 

gebondenheid (bandhānmuktaḥ) en leidt tot bevrijding (kaivalya)
66

. 

asti kaçcitsvayaà nityamahampratyayalambanaù | 
avasthätrayasäkñé sanpaïcakoçavilakñaëaù || 125|| 

125. Er is een absolute entiteit, een ‘Zijn’, de eeuwige, onveranderlijke be-

staansgrond van het ‘ik-bewustzijn’ (aham), de getuige van de drie staten 

[waken, dromen, slapen], en apart van de vijf sluiers (sanpañcakośa)
67

. 

                                                                 
64

 Zoals gehechtheid, smart, angst, jaloezie, hoop enz. Zie de voetnoot bij vers 111. 
65

 Kosmische Intelligentie, het eerste wat volgt op prakṛti of māyā. 
66

 De letterlijke betekenis van kaivalya is uiterste afzijdigheid. 
67

 Bestaande uit: annamāyākośa (voedsel), prānamāyākośa (levenskracht), 

manomāyākośa (denken), vijñānamāyākośa (kennis), en ānandamāyākośa (gelukza-

ligheid), (verzen 149-210) 

Het verband tussen de drie lichamen, de vijf sluiers die elkaar van het fijnste tot het 

grofste doordringen, de bewustzijnsstaten en het individuele wezen dat deze staten 

gewaar wordt kan als volgt worden geïllustreerd: 

Grof lichaam  annamāyākośa            waken (viśva) 

Subtiel lichaam prānamāyākośa/manomāyākośa/vijñānamāyākośa dromen (taijasa) 

Causaal lichaam ānandamāyākośa            slapen (prājña) 

Het Zelf/Brahman              de vierde staat (turīya) 



38                                     De eerste stappen 

yo vijänäti sakalaà jägratsvapnasuñuptiñu | 
buddhitadvåttisadbhävamabhävamahamityayam || 126|| 

126. Dat weet alles wat plaatsvindt in de staten van waken (jāgrat), dromen 

(svapna) en diepe slaap (suṣupti). Dat is zich bewust van de aan- of afwe-

zigheid van het intellect (buddhi) en zijn activiteiten. [Het is Dat waaruit het 

’ik-besef’ ontspringt]. Dat is het Zelf. 

yaù paçyati svayaà sarvaà yaà na paçyati kaçcana | 
yaçcetayati buddhyädi na tadyaà cetayatyayam || 127|| 

127. Dat ziet [uit zichzelf, zonder oorzaak] alles (sarvam) maar kan zelf 

door niets worden gezien. Dat verlicht het intellect enz. maar kan zelf door 

niets worden verlicht. Dat is het Zelf. 

yena viçvamidaà vyäptaà yaà na vyäpnoti kiïcana | 
äbhärüpamidaà sarvaà yaà bhäntamanubhätyayam || 128|| 

128. Dat doordringt het universum (viśvamidam) maar kan zelf door niets 

worden doordrongen. Door Zijn licht straalt dit universum als Zijn reflectie. 

Dat is het Zelf. 

yasya sannidhimätreëa dehendriyamanodhiyaù | 
viñayeñu svakéyeñu vartante preritä iva || 129|| 

129. In Zijn aanwezigheid leggen het lichaam, de zintuigen, het denkver-

mogen en het intellect (dehendriyamanodhiyaḥ), als zijn dienaren, zich ie-

der toe op hun eigen gebied van werkzaamheden. 

ahaìkärädidehäntä viñayäçca sukhädayaù | 
vedyante ghaöavad yena nityabodhasvarüpiëä || 130|| 

130. Door Dat wordt alles gekend, van het ik-besef (ahaṃkāra) tot het li-

chaam, van zinsobjecten tot plezier toe, net zo tastbaar als een kruik. Want 

Het is de bron van eeuwige Kennis. 

eño'ntarätmä puruñaù puräëo nirantaräkhaëòasukhänubhütiù | 
sadaikarüpaù pratibodhamätro yeneñitä vägasavaçcaranti || 131|| 

131. Dit is het meest innerlijke Zelf (antarātmā), het oerbestaan, het oor-

spronkelijke Zijn (puruṣa), waarvan de essentie de permanente ervaring van 

oneindige gelukzaligheid is. Het is altijd onveranderlijk en gelijk aan Zich-

zelf, ondanks dat het weerspiegeld wordt als verscheidenheid. Aan Dat ge-

hoorzamend doen spraak en de levenskrachten (prāṇā’s) hun werk. 

atraiva sattvätmani dhéguhäyä mavyäkåtäkäça uçatprakäçaù | 
äkäça uccai ravivatprakäçate svatejasä viçvamidaà prakäçayan || 132|| 



Vivekacūḍamaṇi 39 

132. In dit lichaam schittert het Zelf in Zijn volle pracht in de verborgen 

kamer van het intellect (buddhi) [het Hart]
68

, als de subtiele en alles door-

dringende doch ongemanifesteerde ether (ākāśa), en verlicht dit universum 

(viṣvam-idam) als de zon. 

jïätä mano'haìkåtivikriyäëäà dehendriyapräëakåtakriyäëäm | 
ayo'gnivattänanuvartamäno na ceñöate no vikaroti kiïcana || 133|| 

133. Het is de kenner van de veranderingen in het denken (jñātāmano), van 

het ego (ahaṃkāra), van de activiteiten van het lichaam, de organen en le-

venskrachten. Het neemt hun vormen aan zoals hitte in een ijzeren kogel
69

. 

Het handelt niet, noch ondergaat Het de kleinste verandering. 

na jäyate no mriyate na vardhate  
na kñéyate no vikaroti nityaù | 
viléyamäne'pi vapuñyamuñmin 
na léyate kumbha ivämbaraà svayam || 134|| 

134. Het Zelf kent geboorte (na jāyate) noch dood (na mriyate). Het groeit 

noch vergaat noch ondergaat Het verandering (na vikaroti) want Het is on-

veranderlijk, eeuwig. Het houdt niet op te bestaan wanneer het lichaam uit-

eenvalt, zoals de ruimte in een pot onveranderd blijft als de pot breekt om-

dat het er onafhankelijk van is. 

prakåtivikåtibhinnaù çuddhabodhasvabhävaù 
sadasadidamaçeñaà bhäsayannirviçeñaù | 
vilasati paramätmä jägradädiñvavasthäsvahamahamiti 
säkñätsäkñirüpeëa buddheù || 135|| 

135. Het opperste Zelf (paramātmā), apart van de ‘natuur’ (prakṛti)
70

 en zijn 

modificaties
71

, is zuivere kennis. Het verlicht het gehele universum, grof en 

                                                                 
68

 Dit vers geeft een hint waar naar het Zelf gezocht moet worden. Allereerst is er 

het grofstoffelijke lichaam; daarbinnen is het innerlijk instrument, de geest of 

antaḥkaraṇa te vinden waarvan het intellect (buddhi) het meest subtiele en ontwik-

kelde is; dat weer op zijn beurt wordt doordrongen door het causale lichaam bekend 

als het ongemanifesteerde. Daarbinnen straalt het Zelf dat alle drie de lichamen, alle 

dualiteit en stoffelijkheid overstijgt. 
69

 Hitte (vuur) heeft op zichzelf geen vorm maar het lijkt de vorm van de ijzeren 

kogel aan te nemen. Hetzelfde geldt voor het Zelf, ofschoon vormloos manifesteert 

het zich als buddhi enz. 
70

 De bron (Moeder) van al het geschapene, de oorzaakloze oorzaak van objectief 

bestaan. 
71

 Hier worden de vijf sluiers bedoeld die wijzigingen van prakṛti zijn (vers 149 en 

verder). 



40                                     De eerste stappen 

subtiel
72

. Het [straalt spontaan als het altijd aanwezige ‘Ik - Ik’
73

 en] is de 

bestaansgrond van het hardnekkige ‘ik-gevoel’ (egoïsme) en manifesteert 

Zich als de getuige van het intellect (buddhi)
74

 in de drie staten van bewust-

zijn (waken, dromen en diepe slaap).  

niyamitamanasämuà tvaà svamätmänamätman 
yayamahamiti säkñädviddhi buddhiprasädät | 
janimaraëataraìgäpärasaàsärasindhuà 
pratara bhavakåtärtho brahmarüpeëa saàsthaù || 136|| 

136. Ken het Zelf met een beheerst denken (manas) en gezuiverd intellect 

(buddhi), door het Zelf in jezelf als ‘Dat ben Ik’
75

, en steek de oceaan van 

saṁsāra over waarvan geboorte en dood de golven zijn. Blijf zo gevestigd 

in Brahman als je eigen Zelf en wees gezegend. 

atränätmanyahamiti matirbandha eño'sya puàsaù 
präpto'jïänäjjananamaraëakleçasampätahetuù | 
yenaiväyaà vapuridamasatsatyamityätmabuddhyä 
puñyatyukñatyavati viñayaistantubhiù koçakådvat || 137|| 

137. Het niet-Zelf voor het Zelf houden is onwetendheid; dit leidt tot ge-

bondenheid van de mens en is de oorzaak van geboorte en dood. Want het is 

door onwetendheid dat men dit vergankelijke lichaam als werkelijk (het 

Zelf) beschouwt, en zich daarmee identificeert. Als gevolg daarvan koestert, 

verzorgt, baadt en voedt men het door middel van aangename zinsobjecten 

en op deze wijze raakt men verstrikt als een rups in de draden van zijn co-

con. 

atasmiàstadbuddhiù prabhavati vimüòhasya tamasä 
vivekäbhävädvai sphurati bhujage rajjudhiñaëä | 
tato'narthavräto nipatati samädäturadhikaù 
tato yo'sadgrähaù sa hi bhavati bandhaù çåëu sakhe || 138|| 

138. Overmand door onwetendheid als gevolg van tamas houdt men iets 

voor wat het niet is; het is door gebrek aan onderscheidingsvermogen dat 

men een slang voor een stuk touw aanziet. Dergelijke valse noties zijn vol 

met gevaren. Het voorbijgaande als het werkelijke te beschouwen brengt 

gebondenheid voort, let hier op, mijn vriend. 
                                                                 
72

 De wereld van materie en gedachten.  
73

 ‘Aham sphurana’, de openbaring van het Zelf in het Hart.  
74

 Alle handelingen die wij menen zelf te verrichten worden in werkelijkheid door 

buddhi gedaan, terwijl het Zelf, de enige Absolute Entiteit, permanent onaangedaan 

blijft. 
75

 In plaats van identificatie met het grofstoffelijke, subtiele en causale lichamen. 



Vivekacūḍamaṇi 41 

akhaëòanityädvayabodhaçaktyä sphurantamätmänamanantavaibhavam | 
samävåëotyävåtiçaktireñä tamomayé rähurivärkabimbam || 139|| 

139. Het Zelf is vol glorie, ondeelbaar, eeuwig, zonder gelijke en manifes-

teert zich door de kracht van kennis. De versluierende kracht (āvṛtiśakti), 

teweeggebracht door tamas omhult het Zelf volledig zoals bij een zonsver-

duistering Rāhu
76

 de zon bedekt. 

tirobhüte svätmanyamalataratejovati pumän  
anätmänaà mohädahamiti çaréraà kalayati | 
tataù kämakrodhaprabhåtibhiramuà bandhanaguëaiù 
paraà vikñepäkhyä rajasa uruçaktirvyathayati || 140|| 

140. Wanneer zijn stralende eigen Zelf op deze wijze uit het zicht verdwijnt, 

vereenzelvigt de door onwetendheid overmande mens zich met zijn lichaam, 

dat het niet-Zelf is. Dan wordt hij gekweld door de geweldige verbeeldende 

kracht van projectie (vikṣepaśakti) van rajas die hem bindt met de ketenen 

van lust (kāma), toorn (krodha) enz. 

mahämohagrähagrasanagalitätmävagamano  
dhiyo nänävasthäà svayamabhinayaàstadguëatayä | 
apäre saàsäre viñayaviñapüre jalanidhau 
nimajyonmajyayaà bhramati kumatiù kutsitagatiù || 141|| 

141. De misleide mens wiens Zelfkennis is opgeslokt door de haai van tota-

le onwetendheid (tamas) vereenzelvigt zich met de onwerkelijke denkbeel-

den die het Zelf bedekken. Daardoor drijft hij op en neer
77

 in de golven op 

deze grenzenloze oceaan van saṁsāra, vol met het vergif van zingenot. Dit 

is werkelijk een ellendig lot.   

bhänuprabhäsaïjanitäbhrapaìktiù bhänuà tirodhäya vijåmbhate yathä | 
ätmoditähaìkåtirätmatattvaà tathä tirodhäya vijåmbhate svayam || 142|| 

142. Zoals wolkenformaties, die door de stralen van de zon zijn ontstaan, de 

zon verhullen en als enige [in de hemel] verschijnen, op dezelfde wijze ver-

hult het ego [het ik-besef], dat voortgebracht is door het Zelf zelf, het Zelf 

en verschijnt als enige [alsof het Zelf helemaal niet bestaat]. 

kavalitadinanäthe durdine sändrameghaiù 
vyathayati himajhaïjhäväyurugro yathaitän | 
                                                                 
76

 Gerefereerd wordt aan zonsverduistering. In de Indiase mythologie wordt veron-

dersteld dat de zon geregeld door de demon Rāhu overweldigd wordt. 
77

 Op en neer: hij verwerft verschillende belichamingen van engelachtige tot dierlij-

ke in overeenstemming met zijn goede en slechte daden en ondervindt de gevolgen 

als geluk en verdriet. 



42                                     De eerste stappen 

aviratatamasätmanyävåte müòhabuddhià 
kñapayati bahuduùkhaistévravikñepaçaktiù || 143|| 

143. Zoals op een bewolkte dag de dikke wolken die de zon bedekken door 

koude en harde winden heen en weer worden geblazen, op dezelfde wijze 

kwelt de verschrikkelijke kracht van projectie (vikṣepaśakti) de mens, wiens 

ware natuur door onwetendheid (tamas) is versluierd met talrijke plagen. 

etäbhyämeva çaktibhyäà bandhaù puàsaù samägataù | 
yäbhyäà vimohito dehaà matvä'tmänaà bhramatyayam || 144|| 

144. Deze twee krachten (āvṛtiśakti en vikṣepaśakti) zijn de oorzaak van de 

gebondenheid van de mens. Misleid daardoor houdt de mens het lichaam 

(deham) voor het Zelf (ātmānam) en zwerft van lichaam tot lichaam. 

béjaà saàsåtibhümijasya tu tamo dehätmadhéraìkuro 
rägaù pallavamambu karma tu vapuù skandhoo'savaù çäkhikäù | 
agräëéndriyasaàhatiçca viñayäù puñpäëi duùkhaà phalaà 
nänäkarmasamudbhavaà bahuvidhaà bhoktätra jévaù khagaù || 145|| 

145. Van de boom van saṁsāra is onwetendheid (tamas) het zaad (bījam), 

het idee ‘ik ben het lichaam’ is zijn scheut, gehechtheid aan zingenot (rāga) 

zijn bladeren, activiteit (karma) [leidend tot groei] zijn sap, het lichaam 

(skandho) zijn stam, de levenskrachten (prāṇa’s) zijn takken, de zintuigen 

(indriya) zijn twijgen, de zinsobjecten (viṣaya) zijn bloemen, en de zorgen 

(duḥkham) ten gevolge van handelingen zijn vruchten. Het individu (jīva) is 

de vogel die de vruchten plukt
78

. 

ajïänamülo'yamanätmabandho 
naisargiko'nädirananta éritaù | 
janmäpyayavyädhijarädiduùkhapravähapätaà 
janayatyamuñya || 146|| 

146. Deze gebondenheid van het niet-Zelf is gegrondvest in onwetendheid, 

uit zichzelf ontstaan [oorzaakloos], en heeft geen begin en eind
79

. Het on-

derwerpt de mens aan een lange reeks van misères zoals geboorte, dood, 

ziekte en oude dag. 

nästrairna çastrairanilena vahninä 
chettuà na çakyo na ca karmakoöibhiù | 
                                                                 
78

 In Muṇḍaka Upaniṣad is er een verhaal over twee vogels die dezelfde boom be-

wonen. De ene is de onbeweeglijke getuige terwijl de andere handelt en ondervindt. 

Bij het dagen van kennis zijn de vogels verenigd tot één en het Zelf alleen blijft 

over. 
79

 Maar verdwijnt bij het dagen van kennis (jñāna). 



Vivekacūḍamaṇi 43 

vivekavijïänamahäsinä vinä 
dhätuù prasädena sitena maïjunä || 147|| 

147. Deze gebondenheid kan noch door wapens, wind of vuur, noch door 

miljoenen daden vernietigd worden, maar alleen door het zwaard van kennis 

(vijñānamaha) dat gesmeed is door onderscheid (viveka) en gescherpt is 

door de (zuiverende) genade van de Heer. 

çrutipramäëaikamateù svadharma 
niñöhä tayaivätmaviçuddhirasya | 
viçuddhabuddheù paramätmavedanaà 
tenaiva saàsärasamülanäçaù || 148|| 

148. Hij die hartstochtelijk aan de autoriteit van de geschriften (śrutis) toe-
gewijd is verkrijgt gestadigheid in het uitvoeren van zijn levensplichten 
(svadharma)

80
 en bereikt zuiverheid van het intellect (viśuddha-buddhe). Op 

deze wijze realiseert hij het opperste Zelf en alleen hierdoor wordt saṁsāra 
met wortel en tak uitgeroeid. 

    * * * 

 

                                                                 
80

 Ieders eigen plicht, of de plicht waar men geschikt voor is, die men op zijn weg 

tegenkomt. 



44                                     De werkelijkheid ontsluierd 

Deel 2: De werkelijkheid ontsluierd 

 
koçairannamayädyaiù païcabhirätmä na saàvåto bhäti | 
nijaçaktisamutpannaiù çaivälapaöalairivämbu väpéstham || 149|| 

149. Verhuld door de vijf sluiers, die uit zijn eigen vermogen zijn voortge-

bracht, blijft het Zelf verborgen, zoals het heldere water
81

 in een vijver be-

dekt is met wier. 

tacchaiväläpanaye samyak salilaà pratéyate çuddham | 
tåñëäsantäpaharaà sadyaù saukhyapradaà paraà puàsaù || 150|| 

150. Wanneer het wier wordt verwijderd vertoont het zuivere water zich, 

lest de dorst, en geeft verkoeling en blijdschap. 

païcänämapi koçänämapaväde vibhätyayaà çuddhaù | 
nityänandaikarasaù pratyagrüpaù paraù svayaïjyotiù || 151|| 

151. Wanneer alle vijf sluiers zijn geëlimineerd
82

 openbaart zich het opper-

ste Zelf, waarvan de essentie (smaak) (rasaḥ) eeuwige en onvermengde 

gelukzaligheid (ānanda) is, stralend uit zichzelf in het Hart. 

ätmänätmavivekaù kartavyo bandhamuktaye viduñä | 
tenaivänandé bhavati svaà vijïäya saccidänandam || 152|| 

152. Om zich van gebondenheid te bevrijden (bandhamuktaye) moet de 

verstandige mens onderscheid maken tussen het Zelf en het niet-Zelf 

(ātmānātmavivekaḥ). Alleen op deze wijze leert hij zijn eigen Zelf kennen 

(vijñāya) als Zijn, Bewustzijn en Gelukzaligheid (saccidānandam), en wordt 

hij gelukkig. 

muïjädiñékämiva dåçyavargät pratyaïcamätmänamasaìgamakriyam | 
vivicya tatra praviläpya sarvaà tadätmanä tiñöhati yaù sa muktaù || 153|| 

153. Zoals men een grasspriet ontdoet van de schede die er omheen zit, zo 

ook dient men onderscheid te maken tussen dat wat gezien wordt (dṛśya)
83

 

en het inwonende Zelf, dat geen gehechtheid en actie kent [maar de getuige 

is van alle acties]. En door alles in dat Zelf te laten opgaan
84

 verblijft men in 

de staat van eenzelvigheid met het Zelf.  

                                                                 
81

 Het water is er altijd en verandert niet. 
82

 Door onderscheid dat ze het niet-Zelf zijn. 
83

 In het bijzonder het grofstoffelijk lichaam en zijn organen. 
84

 Door het weten dat het Zelf zich door namen en vormen manifesteert. 



Vivekacūḍamaṇi 45 

deho'yamannabhavano'nnamayastu koçaù 
cännena jévati vinaçyati tadvihénaù | 
tvakcarmamäàsarudhirästhipuréñaräçiù 
näyaà svayaà bhavitumarhati nityaçuddhaù || 154|| 

154. Het grofstoffelijk lichaam is het voortbrengsel van voedsel en vormt de 

voedselsluier (annamāyākośaḥ). Door voedsel leeft het en zonder voedsel 

sterft het. Het bestaat uit opperhuid, vel, vlees, bloed, beenderen en water. 

Het kan nimmer het eeuwig zuivere Zelf zijn dat Zijn bestaan aan niets an-

ders te danken heeft. 

pürvaà janeradhimåterapi näyamasti 
jätakñaëaù kñaëaguëo'niyatasvabhävaù | 
naiko jaòaçca ghaöavatparidåçyamänaù 
svätmä kathaà bhavati bhävavikäravettä || 155|| 

155. Het heeft geen bestaan vóór de geboorte, noch na de dood en gaat dus 

slechts een korte tijd mee. Zijn eigenschappen zijn voorbijgaand en zijn aard 

is aan verandering onderhevig. Het is een object als een pot en dus inert
85

. 

Hoe kan het het Zelf zijn, de onveranderlijke getuige van de veranderingen 

in de existentiële wereld? 

päëipädädimändeho nätmä vyaìge'pi jévanät | 
tattacchakteranäçäcca na niyamyo niyämakaù || 156|| 

156. Het lichaam, dat uit armen, benen en andere ledematen bestaat, kan 

niet het Zelf zijn (nātmā), want wanneer het lichaam bepaalde ledematen 

mist blijft het toch doorleven (jīvanāt) en ook zijn overige organen en func-

ties blijven intakt. Het lichaam, dat onder beheersing van iets anders staat, 

kan dus niet het Zelf zijn, dat de heerser van alles is. 

dehataddharmatatkarmatadavasthädisäkñiëaù | 
sata eva svataùsiddhaà tadvailakñaëyamätmanaù || 157|| 

157. Het is boven elke twijfel verheven dat het Zelf, de onvergankelijke 

inwonende werkelijkheid, zich onderscheidt van het lichaam en de getuige 

is van het lichaam en al zijn vergankelijke eigenschappen
86

, activiteiten en 

staten
87

. 

çalyaräçirmäàsalipto malapürëo'tikaçmalaù | 
kathaà bhavedayaà vettä svayametadvilakñaëaù || 158|| 

                                                                 
85

 Het is niet autonoom of zelfbewust, kan niet zelfstandig (uit zichzelf) bestaan, 

onbezield. 
86

 Zoals gezetheid, magerheid enz. 
87

 Zoals jeugd en volwassenheid. 



46                                     De werkelijkheid ontsluierd 

158. Kan het lichaam, dat een klomp is die bestaat uit beenderen omwikkeld 

met vlees en die vuil en hoogst onzuiver is, het uit zichzelf bestaande Zelf, 

de Kenner, zijn?  

tvaìmäàsamedo'sthipuréñaräçävahammatià müòhajanaù karoti | 
vilakñaëaà vetti vicäraçélo nijasvarüpaà paramärthabhütam || 159|| 

159. Alleen de dwaze mens denkt dat hij een verzameling is van huid, vlees, 

vet, beenderen en vuil. Maar de mens, begiftigd met onderscheidingsvermo-

gen (vicāra), kent het Zelf als de enige werkelijkheid, los van het lichaam. 

deho'hamityeva jaòasya buddhiù  
dehe ca jéve viduñastvahandhéù | 
vivekavijïänavato mahätmano  
brahmähamityeva matiù sadätmani || 160|| 

160. De dwaas denkt dat hij het lichaam is (deho aham), de man van boe-
kenkennis ziet zichzelf als een combinatie van lichaam en [de levende indi-
viduele] geest (dehe ca jīve), maar de werkelijk wijze mens, die de gave 
heeft onderscheid te maken (vivekavijñānavato), kent zichzelf als het eeu-
wige Zelf (sadātmani) en weet ‘Ik ben Brahman’ (brahmāham). 

aträtmabuddhià tyaja müòhabuddhe  
tvaìmäàsamedo'sthipuréñaräçau | 
sarvätmani brahmaëi nirvikalpe  
kuruñva çäntià paramäà bhajasva || 161|| 

161. O dwaas, houd op te denken dat je deze klomp huid, vlees, vet, beende-

ren en afval bent. Vereenzelvig jezelf met de onveranderlijke Brahman 

(brahmaṇi nirvikalpe), het Zelf van alles, en verwerf opperste (paramām) 

vrede (śāntim). 

dehendriyädävasati bhramoditäà vidvänahantäà na jahäti yävat | 
tävanna tasyästi vimuktivärtäpyastveña vedäntanayäntadarçé || 162|| 

162. Zolang de man van boekenkennis zich met het illusoire lichaam en de 

organen blijft identificeren, is bevrijding voor hem ver te zoeken, al is hij 

een geleerde in de filosofie van Vedānta.  

chäyäçarére pratibimbagätre yatsvapnadehe hådi kalpitäìge | 
yathätmabuddhistava nästi käcijjévaccharére ca tathaiva mä'stu || 163|| 



Vivekacūḍamaṇi 47 

163. Zoals je je niet vereenzelvigt met je schaduw, je spiegelbeeld, je 

droombeeld of je denkbeeld van het lichaam, zo moet je ook ophouden je 

met het levende lichaam
88

 te identificeren.  

dehätmadhéreva nåëämasaddhiyäà janmädiduùkhaprabhavasya béjam | 
yatastatastvaà jahi täà prayatnät tyakte tu citte na punarbhaväçä || 164|| 

164. Het idee ‘ik ben het lichaam’ is de bron van alle ellende zoals geboorte 
enz. Vernietig daarom dit idee met uiterste zorg. Wanneer de gedachte ‘ik 
ben het lichaam’ er niet meer is, is er geen mogelijkheid meer tot een nieu-
we geboorte. 

karmendriyaiù païcabhiraïcito'yaà präëo bhavetpräëamayastu koçaù || 
yenätmavänannamayo'nupürëaù pravartate'sau sakalakriyäsu || 165|| 

165. De levenskracht tezamen met de vijf organen van handelen
89

 vormt de 

levenssluier (prānamāyākośaḥ). Hij doordringt de voedselsluier (annamāyā-

kośa) waardoor deze tot leven komt en zich in activiteit begeeft. 

naivätmäpi präëamayo väyuvikäro  
gantä''gantä väyuvadantarbahireñaù | 
yasmätkiïcitkväpi na vettéñöamaniñöaà  
svaà vänyaà vä kiïcana nityaà paratantraù || 166|| 

166. De levenssluier kan evenmin het Zelf zijn, want hij is slechts een modi-

ficatie van lucht (vāyuvikāra)
90

 die als adem het lichaam in en uit gaat. Hij 

is altijd afhankelijk van het Zelf en kent geen begeerte of afkeer, noch van 

zichzelf noch van anderen. 

jïänendriyäëi ca manaçca manomayaù syät 
koço mamähamiti vastuvikalpahetuù | 
saïjïädibhedakalanäkalito baléyäà- 
statpürvakoçamabhipürya vijåmbhate yaù || 167|| 

167. Het denkvermogen (manas) tezamen met de organen van [waarnemen 

en] kennen (jñānedriyāṇi) vormt de ‘denksluier’ (manomāyākośaḥ)
91

. Deze 

is de oorzaak van verscheidenheid, te beginnen met de noties ‘ik’ en ‘mijn’. 

Hij is zeer krachtig en begiftigd met het vermogen tot scheppen van diversi-

teit (bhedakala) zoals namen. Hij doordringt de levenssluier. 

                                                                 
88

 Het stoffelijke lichaam, de levenskrachten enz. 
89

 Het stemorgaan, de handen, de benen en de organen van uitscheiding en voort-

planting, zie vers 93-94. 
90

 Vikāra: verandering van vorm of aard, of wijziging van een natuurlijke staat. 
91

 De verzen 167 t/m 183 behandelen de denksluier. 



48                                     De werkelijkheid ontsluierd 

païcendriyaiù païcabhireva hotåbhiù 
pracéyamäno viñayäjyadhärayä | 
jäjvalyamäno bahuväsanendhanaiù 
manomayägnirvahati prapaïcam || 168|| 

168. De denksluier is het offervuur, de vijf zintuigen zijn de offerende pries-

ters. Zij storten de offerandes van de zinsobjecten
92

 in het vuur dat op gang 

gehouden wordt door latente neigingen (vāsana’s). De denksluier verteert 

de gehele wereld onophoudelijk. 

na hyastyavidyä manaso'tiriktä  
mano hyavidyä bhavabandhahetuù | 
tasminvinañöe sakalaà vinañöaà  
vijåmbhite'sminsakalaà vijåmbhate || 169|| 

169. Onwetendheid (avidyā) is nergens behalve in het denken (manas). Het 

denken alleen is onwetendheid (avidyā mano) en is de oorzaak van de ge-

bondenheid aan hergeboorten. Met de verschijning van het denken ver-

schijnt ook alles en als het ophoudt te verschijnen verdwijnt alles.  

svapne'rthaçünye såjati svaçaktyä bhokträdiviçvaà mana eva sarvam | 
tathaiva jägratyapi no viçeñaù tatsarvametanmanaso vijåmbhaëam || 170|| 

170. In de droomstaat (svapne), waar geen objecten zijn, schept het denk-

vermogen (manas) zijn droomwereld. Hetzelfde gebeurt ook in de waaktoe-

stand (jāgrat), er is geen verschil. Wat er in de droomstaat en in de wakende 

staat wordt ervaren (het universum) is een projectie van het denken. 

suñuptikäle manasi praléne naivästi kiïcitsakalaprasiddheù | 
ato manaùkalpit eva puàsaù saàsära etasya na vastuto'sti || 171|| 

171. In droomloze slaap (suṣupti) is het denken opgelost in zijn causale staat 

en er bestaat niets. Dit is ieders ervaring. Dus de ervaring van dit voorbij-

gaande leven (saṁsāra) is de schepping van het denken en geen realiteit 

(vastu).  

väyunä''néyate medhaù punastenaiva néyate | 
manasä kalpyate bandho mokñastenaiva kalpyate || 172|| 

172. Zoals de wind (vāyu) de wolken bij elkaar en ook uit elkaar drijft, zo 

ook schept en vernietigt het denken gebondenheid.    

dehädisarvaviñaye parikalpya rägaà 
badhnäti tena puruñaà paçuvadguëena | 

                                                                 
92

 Offerandes van zinsobjecten: geluid, tast, kleur, smaak en geur, 



Vivekacūḍamaṇi 49 

vairasyamatra viñavatsuvidhäya paçcäd 
enaà vimocayati tanmana eva bandhät || 173|| 

173. Het [denken] schept eerst gehechtheid aan het lichaam en andere zins-

objecten, en bindt de mens (puruṣam) als een dier (paśu) met een touw. 

Daarna schept hetzelfde denken een uiterste afkeer van zinsobjecten als ging 

het om vergif en bevrijdt hem van gebondenheid (bandhāt). 

tasmänmanaù käraëamasya jantoù  
bandhasya mokñasya ca vä vidhäne | 
bandhasya heturmalinaà rajoguëaiù  
mokñasya çuddhaà virajastamaskam || 174|| 

174. Het denken (manas) is daarom de enige oorzaak van iemands gebon-
denheid en ook van zijn bevrijding. Aantasting door de invloed van rajas 
leidt het denken tot gebondenheid. Als het [onder invloed van sattva] zich 
zuivert van rajas en tamas, leidt het tot bevrijding (mokṣa). 

vivekavairägyaguëätirekäcchuddhatva- 
mäsädya mano vimuktyai | 
bhavatyato buddhimato mumukñostäbhyäà  
dåòhäbhyäà bhavitavyamagre || 175|| 

175. Door onderscheid en onthechting
93

 (vivekavairāgya) wordt het denken 

gezuiverd en is gereed voor bevrijding (vimuktyai). Daarom moet de ver-

standige zoeker (buddhimato) naar bevrijding eerst deze beide [deugden] in 

zich versterken. 

mano näma mahävyäghro viñayäraëyabhümiñu | 
caratyatra na gacchantu sädhavo ye mumukñavaù || 176|| 

176. In het woud van zinsobjecten sluipt een tijger rond die ‘denken’ 

(manas) heet. Laat de zoeker naar bevrijding nooit daar naar toe gaan. 

manaù prasüte viñayänaçeñän sthülätmanä sükñmatayä ca bhoktuù | 
çaréravarëäçramajätibhedät guëakriyähetuphaläni nityam || 177|| 

177. Het is alleen het denken dat voortdurend alle grove en subtiele zinsob-

jecten, zonder uitzondering [zowel in de wakende staat als in de droom-

staat], aan het individu (jīva) voortovert. Het maken van onderscheid 

(bhedān) in lichaam (śarīra), kaste (varṇa), leefwijze (āśrama)
94

, ras, kwali-

teiten (guṇa’s), acties en uitkomsten is geheel een product van het denken. 

                                                                 
93

 Van het niet-Zelf. 
94

 Zie de voetnoot bij vers 91. 



50                                     De werkelijkheid ontsluierd 

asaìgacidrüpamamuà vimohya  
dehendriyapräëaguëairnibaddhya | 
ahammameti bhramayatyajasraà  
manaù svakåtyeñu phalopabhuktiñu || 178|| 

178. Het denken misleidt de mens, die oorspronkelijk ongebonden puur 

bewustzijn is, en bindt hem aan lichaam, zintuigen en leven (prāna), waar-

door hij met de ideeën ‘ik’ en ‘mijn’ rondzwerft en gelooft dat hij de doener 

en ondervinder van zijn handelingen is. 

adhyäsadoñätpuruñasya saàsåtiù adhyäsabandhastvamunaiva kalpitaù | 
rajastamodoñavato'vivekino janmädiduùkhasya nidänametat || 179|| 

179. Door aan valse veronderstellingen (adhyāsa) te hangen
95

 schept alleen 

het denken de gebondenheid (bandha) van de mens. Dit is de grondoorzaak 

van de ellende (duḥkhasya) (zoals geboorte en dood) van de mens die on-

derscheidingsvermogen (vivekino) mist en besmet is met rajas en tamas. 

ataùprähurmano'vidyäà paëòitästattvadarçinaù | 
yenaiva bhrämyate viçvaà väyuneväbhramaëòalam || 180|| 

180. Daarom hebben de wijzen, die dit geheim hebben ontdekt, verklaard 

dat het denken (manas) onwetendheid (avidyā) is. Alleen daardoor wordt 

alles in het universum (viśvam) naar alle kanten uitgeslingerd als wolken-

massa’s door de wind. 

tanmanaùçodhanaà käryaà prayatnena mumukñuëä | 
viçuddhe sati caitasminmuktiù karaphaläyate || 181|| 

181. Daarom moet de zoeker naar bevrijding zijn denken (manas) [aan ge-

degen onderzoek onderwerpen en] zuiveren. Wanneer het denken [van de 

invloed van rajas] gezuiverd is, is bevrijding even gemakkelijk te bereiken 

als de vrucht die in de handpalm ligt. 

mokñaikasaktyä viñayeñu rägaà  
nirmülya sannyasya ca sarvakarma | 
sacchraddhayä yaù çravaëädiniñöho 
rajaùsvabhävaà sa dhunoti buddheù || 182|| 

182. Hij die zich volledig inzet voor bevrijding roeit alle gehechtheid 

(rāgam) aan zinsobjecten uit en ziet af van alle acties (saṁnyasya ca sar-

                                                                 
95

 Dit is het kernthema van de Vedānta filosofie die verklaart hoe het altijd-vrije 

Zelf tot gebondenheid raakte. Hij zegt dat het een verkeerde vereenzelviging is met 

iets dat opgelegd is aan het Zelf, een zelfhypnose als het ware. De bevrijding ligt 

dan in het ‘onthypnotiseren’ van onszelf. 



Vivekacūḍamaṇi 51 

vakarma). Met vertrouwen in Brahman luistert hij regelmatig naar de woor-

den in geschriften (śravaṇa) en slaagt erin zich van rajas te zuiveren.  

manomayo näpi bhavetparätmä hyädyantavattvätpariëämibhävät | 
duùkhätmakatvädviñayatvahetoù drañöä hi dåçyätmatayä na dåñöaù || 183|| 

183. De denksluier (manomaya) is niet het ultieme Zelf (paramātmā) daar 

het een begin en een eind heeft, aan verandering, pijn en smart onderworpen 

is en een object van waarneming (dṛśṭā)
96

 is. De kenner kan niet het geken-

de zijn. 

buddhirbuddhéndriyaiù särdhaà savåttiù kartålakñaëaù | 
vijïänamayakoçaù syätpuàsaù saàsärakäraëam || 184|| 

184. Het intellect (buddhi) met zijn functies
97

 en de vijf organen van waar-

nemen
98

 is de kennissluier (vijñānamāyākośaḥ). Hij geeft het gevoel van ´de 

doener’ te zijn en is [ook] de oorzaak van hergeboorten (saṁsārakaraṇam). 

anuvrajaccitpratibimbaçaktiù vijïänasaïjïaù prakåtervikäraù | 
jïänakriyävänahamityajasraà dehendriyädiñvabhimanyate bhåçam || 185|| 

185. Deze kennissluier is een modificatie van het ongemanifesteerde 

(prakṛter-vikāra)
99

. Het verricht alle activiteiten door het weerspiegelde 

licht van het bewustzijn (cit)
100

. Het is begiftigd met het vermogen van ken-

nen (jñānakriya) en vereenzelvigt zich constant met het lichaam en de zin-

tuigen [ik en mijn]. 

anädikälo'yamahaàsvabhävo 
jévaù samastavyavahäravoòhä | 
karoti karmäëyapi pürvaväsanaù 
puëyänyapuëyäni ca tatphaläni || 186|| 

bhuìkte viciträsvapi yoniñu vrajannäyäti 
niryätyadha ürdhvameñaù | 

                                                                 
96

 Waarneembaar door het Zelf, dat zelf het eeuwige en onveranderlijke subject is. 

Zie ook aanhangsel 1. 
97

 Functies of modificaties (vormen die het aanneemt) zoals egoïsme bij verbinding 

met de denksluier. 
98

 Oren, ogen, huid, neus en tong, zie vers 92. 
99

 Verschijningsvorm van de oorspronkelijke natuur (prakṛti) die bestaat uit het 

effect van de vijf subtiele elementen als gevolg van onwetendheid. 
100

 Ook de kennissluier is in werkelijkheid niet autonoom of zelfbewust, maar een 

weerspiegeling van het bewustzijn (cit) of het Zelf maakt dat het als intellect func-

tioneert. 



52                                     De werkelijkheid ontsluierd 

asyaiva vijïänamayasya jägratsvapnädyavasthäù  
sukhaduùkhabhogaù || 187|| 

186-187. Het is beginloos, zijn aard is egoïsme en is bekend als het individu 

(jīvaḥ). Aangedreven door de latente neigingen (vāsanaḥ) voert het goede of 

slechte handelingen uit en ervaart daarvan de resultaten. Als gevolg hiervan 

neemt deze sluier verschillende belichamingen aan
101

. Het ervaart de staten 

waken, dromen en slapen alsmede vreugde en verdriet. 

dehädiniñöhäçramadharmakarmaguëäbhimänaù satataà mameti | 
vijïänakoço'yamatiprakäçaù prakåñöasännidhyavaçätparätmanaù | 
ato bhavatyeña upädhirasya yadätmadhéù saàsarati bhrameëa || 188|| 

188. De kennissluier beschouwt het lichaam en de zintuigen als ‘ik’, en hun 

plichten (dharma), kwaliteiten (guṇa), acties (karma) en de leefwijzen 

(āśrama’s)
102

 als ‘mijn’. Zijn straling is uiterst sterk ten gevolge van zijn 

nabijheid tot het opperste Zelf (parātmanaḥ), dat zich met deze sluier door 

misleiding identificeert en aan de kringloop van geboorte en dood onder-

worpen wordt. Het is daarom slechts een bedekking (upādhi) op het Zelf. 

yo'yaà vijïänamayaù präëeñu hådi sphuratyayaà jyotiù | 
küöasthaù sannätmä kartä bhoktä bhavatyupädhisthaù || 189|| 

189. Het uit zichzelf stralende Zelf, pure kennis, schittert in de subtiele le-

venskrachten in de holte van het Hart. Hoewel onveranderlijk (kūṭasthaḥ), 

wordt Het (het Zelf) de doener en de ondervinder als gevolg van Zijn be-

dekking (upādhi), de kennissluier.  

svayaà paricchedamupetya buddheù 
tädätmyadoñeëa paraà måñätmanaù | 
sarvätmakaù sannapi vékñate svayaà  
svataù påthaktvena mådo ghaöäniva || 190|| 

190. Het Zelf, dat het Zelf is van alles wat bestaat, neemt echter de beper-

kingen van de kennissluier (buddhi) aan, identificeert zich abusievelijk met 

deze onwerkelijke sluier en ziet zichzelf als iets verschillends, zoals een 

aarden pot verschillend lijkt van de klei waar hij van gemaakt is. 

upädhisambandhavaçätparätmä hyupädhidharmänanubhäti tadguëaù | 
ayovikäränavikärivahnit sadaikarüpo'pi paraù svabhävät || 191|| 

                                                                 
101

 Na zwerven in hoge en lage regionen tot het tot een hergeboorte aangetrokken 

wordt. 
102

 Zie de voetnoten bij vers 91. 



Vivekacūḍamaṇi 53 

191. Wanneer het opperste Zelf (parātma), dat onveranderlijk en volmaakt 

is, vanwege zijn verbinding met bedekkingen (upādhi) hun eigenschappen 

(tadguṇa) aanneemt, schijnt Het te handelen zoals de bedekkingen zelf dit 

doen, net als het vormloze vuur dat de vorm van een ijzeren kogel aanneemt 

(saidakarūpo).  

çiñya uväca | 
bhrameëäpyanyathä vä'stu jévabhävaù parätmanaù | 
tadupädheranäditvännänädernäça iñyate || 192|| 

192. De leerling vroeg: als door begoocheling of anderszins het opperste 

Zelf (parātmanaḥ) zichzelf als het individu
103

 beschouwt (jīvabhāvaḥ), hoe 

zou dan deze individualiteit, die een bedekking (upādhi) en zonder begin is, 

tot een einde komen daar verondersteld mag worden dat wat geen begin 

heeft evenmin een einde kan hebben? 

ato'sya jévabhävo'pi nityä bhavati saàsåtiù | 
na nivarteta tanmokñaù kathaà me çréguro vada || 193|| 

193. Daarom kan aan het bestaan als individu (jīvabhāvo) geen einde komen 

en zal wedergeboorte eeuwig doorgaan. Hoe kan er dan bevrijding zijn? 

Meester, wees zo goed mij dit uit te leggen. 

çré gururuväca | 
samyak påñöaà tvayä vidvansävadhänena tacchåëu | 
prämäëiké na bhavati bhräntyä mohitakalpanä || 194|| 

194. De leermeester antwoordde: Je vraag is ter zake, O verstandige. Luister 
aandachtig naar mij. Verbeelding die door misleiding wordt opgewekt kan 
nooit als feit aanvaard worden. 

bhräntià vinä tvasaìgasya niñkriyasya niräkåteù | 
na ghaöetärthasambandho nabhaso nélatädivat || 195|| 

195. Tussen het Zelf, dat ongehecht, zonder handelen en vormloos is, en de 

objectieve wereld kan er geen verband zijn behalve in geval van begooche-

ling, zoals de blauwe kleur die aan de hemel wordt toegeschreven. 

svasya drañöurnirguëasyäkriyasya  
pratyagbodhänandarüpasya buddheù | 
bhräntyä präpto jévabhävo na satyo  
mohäpäye nästyavastusvabhävät || 196|| 

                                                                 
103

 Jīva of het Zelf onder de zelfopgelegde beperkingen (upādhi). 



54                                     De werkelijkheid ontsluierd 

196. Het Zelf, dat zich als het individu (jīva) voordoet, is de [innerlijke] 

getuige, kent geen eigenschappen (nirguṇa) en is vrij van handelen. Het 

wordt rechtstreeks ervaren als zuiver bewustzijn en oneindige gelukzalig-

heid. Individualiteit is onwerkelijk, het is een verbeelding van het misleide 

intellect (buddhi) en houdt op te bestaan wanneer de misleiding verdwenen 

is. 

yävadbhräntistävadeväsya sattä mithyäjïänojjåmbhitasya pramädät | 
rajjväà sarpo bhräntikäléna eva bhränternäçe naiva sarpo'pi tadvat || 197|| 

197. Het individu (jīva) bestaat zolang de begoocheling als gevolg van het 

falen van juist onderscheid door illusie [dat de waarheid versluiert] voort-

duurt. En zolang dit voortduurt schijnt het touw een slang; wanneer het ein-

digt houdt de slang op te bestaan. Zo ook hier. 

anäditvamavidyäyäù käryasyäpi tatheñyate | 
utpannäyäà tu vidyäyämävidyakamanädyapi || 198|| 

prabodhe svapnavatsarvaà sahamülaà vinaçyati | 
anädyapédaà no nityaà prägabhäva iva sphuöam || 199|| 

198-199. Onwetendheid (avidyā) en de gevolgen daarvan zijn zonder begin 

maar verdwijnen wanneer juiste kennis (vidyā) daagt. Ze worden dan met 

wortel en tak uitgeroeid zoals dromen die verdwijnen bij het wakker 

worden. Zo is ook de wereld van verschijnselen (sarvam), hoewel zonder 

begin (anādyapi), niet eeuwig (no nityam), zoals het niet-bestaan dat aan het 

bestaan vooraf gaat.
104

 

anäderapi vidhvaàsaù prägabhävasya vékñitaù | 
yadbuddhyupädhisambamdhätparikalpitamätmani || 200|| 

jévatvaà na tato'nyattu svarüpeëa vilakñaëaù | 
sambandhastvätmano buddhyä mithyäjïänapuraù saraù || 201|| 

200-201. Geconstateerd werd dat een voorafgaande staat van niet-bestaan 

tot een eind kan komen hoewel die zonder begin is. Dus het individu (jīva), 

dat door zijn relatie met de bedekkingen zoals buddhi (upādhibuddhi), ver-

                                                                 
104

 Het voorafgaande niet-bestaan (prāgabhāva) wordt als een term van Hindoe 

logica beschouwd. Als er gezegd wordt dat iets op een bepaald tijdstip tot bestaan 

komt impliceert dit dat er iets als niet-bestaan is voorafgaande aan dat tijdstip. Dit 

niet-bestaan is klaarblijkelijk zonder begin. Maar het houdt op te bestaan als er iets 

tot bestaan komt. Op dezelfde wijze verdwijnt onwetendheid, ondanks dat die geen 

begin heeft, bij de realisatie van de waarheid. Overigens dient er niet te worden 

vergeten dat het tijdsbesef inherent is aan het bestaan van een existentiële wereld. 

Bij het verdwijnen van het effect verdwijnt ook de oorzaak ervan.  



Vivekacūḍamaṇi 55 

ondersteld wordt het Zelf te zijn, is onwerkelijk
105

. Het Zelf is volkomen 

verschillend van het individu en staat er los van. De verbinding tussen het 

Zelf en buddhi berust op onjuiste kennis (mithyājñāna). 

vinivåttirbhavettasya samyagjïänena nänyathä | 
brahmätmaikatvavijïänaà samyagjïänaà çrutermatam || 202|| 

202. Alleen juiste kennis (samjagjñānena) lost de bedekkingen op. Volgens 

de geschriften is juiste kennis de realisatie dat het Zelf (ātman) en Brahman 

één en dezelfde zijn.  

tadätmänätmanoù samyagvivekenaiva sidhyati | 
tato vivekaù kartavyaù pratyagätmasadätmanoù || 203|| 

203. Deze realisatie wordt verworven door een perfect onderscheid tussen 

het Zelf en het niet-Zelf. Daarom moet de mens voortdurend onderscheid 

maken tussen het meest innerlijke Zelf (pratyagātmā) [het Zelf vrij van 

bedekkingen] en het niet-Zelf (asadātmā). 

jalaà paìkavadatyantaà paìkäpäye jalaà sphuöam | 
yathä bhäti tathätmäpi doñäbhäve sphuöaprabhaù || 204|| 

204. Evenals troebel water helder wordt wanneer de modder verwijderd 

wordt, zo straalt het Zelf ongehinderd wanneer de bedekkingen verwijderd 

zijn. 

asannivåttau tu sadätmanä sphuöaà pratétiretasya bhavetpratécaù | 
tato niräsaù karaëéya eväsadätmanaù sädhvahamädivastunaù || 205|| 

205. Alleen wanneer de bedekkingen ophouden te verschijnen schittert het 

opperste Zelf (sadātmā) ongehinderd (spuṭham). Daarom moet men het 

onwerkelijke (asadātmā), zoals egoïsme (ahaṃkāra), volledig uitroeien. 

ato näyaà parätmä syädvijïänamayaçabdabhäk | 
vikäritväjjaòatväcca paricchinnatvahetutaù | 
dåçyatvädvyabhicäritvännänityo nitya iñyate || 206|| 

206. Deze kennissluier (vijñānamāyākośa) is aan veranderingen onderhevig 

(vikāritva), onbezield (jaḍatva)
106

, begrensd (paricchinnatva), een waar-

neembaar object (dṛśyatvād) en niet permanent (vyabhicāritvān). Daarom 

kan het niet het eeuwige, onveranderlijke en onbegrensde Zelf zijn (nāyaṁ 

parātmā). 

                                                                 
105

 Zoals een helder kristal in de nabijheid van een rode bloem rood schijnt te zijn. 
106

 Niet autonoom, zich niet bewust van zichzelf, kan niet uit zichzelf bestaan. 



56                                     De werkelijkheid ontsluierd 

änandapratibimbacumbitatanurvåttistamojåmbhitä 
syädänandamayaù priyädiguëakaù sveñöärthaläbhodayaù | 
puëyasyänubhave vibhäti kåtinämänandarüpaù svayaà 
sarvo nandati yatra sädhu tanubhånmätraù prayatnaà vinä || 207|| 

207. De gelukzaligheidsluier (ānandamāyākośa) is die modificatie
107

 van 

onwetendheid (tamo) die zich manifesteert als een weerkaatsing van het 

Zelf, dat absolute gelukzaligheid is. Hij wordt gekend als genot, zijn aard is 

geluk dat ervaren wordt wanneer een begeerd object verkregen wordt. Zijn 

gelukzalige aard wordt spontaan gevoeld door de gelukkige wezens die de 

beloning oogsten van hun goede daden en die grote vreugde ervaren zonder 

de minste moeite te doen. 

änandamayakoçasya suñuptau sphürtirutkaöä | 
svapnajägarayoréñadiñöasandarçanädinä || 208|| 

208. De gelukzaligheidsluier komt spontaan en volledig tot uiting in diepe 

slaap (suṣuptau) en slechts nu en dan in de staten van dromen en waken 

(svapnājagara) in het zicht van of in contact met een begeerd object.  

naiväyamänandamayaù parätmä sopädhikatvätprakåtervikärät | 
käryatvahetoù sukåtakriyäyä vikärasaìghätasamähitatvät || 209|| 

209. Maar zelfs deze sluier kan het Zelf niet zijn omdat het zijn oorzaak in 

de veranderlijke en begrensde objecten vindt; het is die modificatie van 

onwetendheid die zich onder invloed van tamas manifesteert 

(prakṛtervikāra)
108

; hij is het gevolg van vroegere goede daden 

(kāryatvahetoḥ); en doordringt de andere vier sluiers die eveneens modifica-

ties [van onwetendheid] zijn. 

païcänämapi koçänäà niñedhe yuktitaù çruteù | 
tanniñedhävadhi säkñé bodharüpo'vaçiñyate || 210|| 

210. Wanneer de valse ideeën (door overweging van teksten uit geschrif-

ten
109

) zijn [herkend en] uitgeschakeld, vallen alle vijf sluiers (pañca 

kośānām) af, en wat er uiteindelijk over blijft is de getuige (sākṣi), de abso-

lute kennis (bodharūpo), het Zelf. 

                                                                 
107

 Vṛtti, zie voetnoot bij vers 93-94. 
108

 Zie voetnoot bij vers 185.  
109

 Die teksten die het Zelf in ontkennende zin beschrijven door de ‘niet dit, niet dit’ 

methode. 



Vivekacūḍamaṇi 57 

yo'yamätmä svayaïjyotiù païcakoçavilakñaëaù | 
avasthätrayasäkñé sannirvikäro niraïjanaù | 
sadänandaù sa vijïeyaù svätmatvena vipaçcitä || 211|| 

211. Dit uit zichzelf stralende Zelf, de getuige van de drie staten 

(avasthātrayasākṣi), onderscheiden van de vijf sluiers, onveranderlijke 

(nirvikāro), onaantastbare (nirañjanaḥ) en eeuwige gelukzaligheid 

(sadānandaḥ), is je ware Zelf [dat in de geheel stille staat als ‘Ik-Ik’ wordt 

ervaren].  

çiñya uväca | 
mithyätvena niñiddheñu koçeñveteñu païcasu | 
sarväbhävaà vinä kiïcinna paçyämyatra he guro | 
vijïeyaà kimu vastvasti svätmanä''tmavipaçcitä || 212|| 

212. De leerling vroeg: Meester, na het besef van de onwerkelijkheid van 

deze vijf sluiers en bevrijding daarvan kom ik niets anders tegen dan afwe-

zigheid van alles (sarvābhāvam). Wat blijft er dan over waarmee ik mijn 

eenzelvigheid met het Zelf moet herkennen? 

çrégururuväca | 
satyamuktaà tvayä vidvannipuëo'si vicäraëe | 
ahamädivikäräste tadabhävo'yamapyanu || 213|| 

sarve yenänubhüyante yaù svayaà nänubhüyate | 
tamätmänaàveditäraà viddhi buddhyä susükñmayä || 214|| 

213-214. De leermeester antwoordde: Dat zijn wijze woorden, O verstandi-

ge. Je toont bedrevenheid in onderscheid (vicāra)
110

. Dat, waardoor al deze 

manifestaties, zoals het ik-besef (ahamvikāra) [en de wereld] alsmede hun 

afwezigheid (in diepe slaap) worden waargenomen, maar wat zelf niet 

wordt waargenomen, ken dat met je scherpste verstand (buddhi) als het Zelf, 

de Kenner.
111

 

tatsäkñikaà bhavettattadyadyadyenänubhüyate | 
kasyäpyananubhütärthesäkñitvaà nopayujyate || 215|| 

                                                                 
110

 Zie de voetnoot bij vers 11. 
111

 De redenering is als volgt: het Zelf, of ātman, dient als de onveranderlijke getui-

ge altijd over te blijven, anders is kennis (van iets) niet mogelijk. Zelfs in de staat 

van diepe slaap moet de eeuwige getuige op de achtergrond aanwezig zijn om de 

herinnering aan de gelukzaligheid in die staat te registreren. Beweging vooronder-

stelt rust. De altijd veranderlijke prakṛti moet dus het onveranderlijke Zelf achter 

zich hebben. 



58                                     De werkelijkheid ontsluierd 

215. Dat wat waargenomen wordt door iets anders heeft dat laatste als zijn 

getuige (sākṣi). Als er geen waarnemer is om iets waar te nemen kan er geen 

sprake zijn van iets dat waargenomen wordt
112

.  

asau svasäkñiko bhävo yataù svenänubhüyate | 
ataù paraà svayaà säkñätpratyagätmä na cetaraù || 216|| 

216. Dit Zelf (ātman), is zelfkennend, want Het wordt alleen door zichzelf 

gekend, [is zijn eigen getuige]. Daarom is het individuele Zelf zélf 

(pratyagātmā) onmiddellijk de opperste Brahman en niets anders. 

jägratsvapnasuñuptiñu sphuöataraà yo'sau samujjåmbhate 
pratyagrüpatayä sadähamahamityantaù sphurannaikadhä | 
nänäkäravikärabhägina imän paçyannahandhémukhän 
nityänandacidätmanä sphurati taà viddhi svametaà hådi || 217|| 

217. Dat Zelf manifesteert Zichzelf onmiskenbaar in de staten van waken, 

dromen en diepe slaap (jāgratsvapnasuṣuptiṣu). Dat Zelf wordt innerlijk 

ervaren in verschillende vormen van de onafgebroken stroom van ideeën 

van het ‘ik’ (ego, ahaṃkāra). Dat Zelf is ook de getuige van het ego en het 

intellect (buddhi) enz. Het wordt ervaren in het eigen hart [als Ik-Ik, (aha-

mahamiti)
113

]. Het is absoluut bestaan, absolute kennis en gelukzaligheid 

(sat-cit-ānanda). Ken dit als je eigen Zelf, binnen je hart. 

ghaöodake bimbitamarkabimbamälokya 
müòho ravimeva manyate | 
tathä cidäbhäsamupädhisaàsthaà 
bhräntyähamityeva jaòo'bhimanyate || 218|| 

218. De dwaas ziet de reflectie van de zon in het water in een vat voor de 

zon zelf aan. Op dezelfde wijze ziet de door begoocheling misleide mens de 

weerspiegeling van het zuivere bewustzijn (cit) op de sluiers (upādhi) door 

het werk van buddhi voor zijn ware Zelf (ātman) aan. 

ghaöaà jalaà tadgatamarkabimbaà vihäya sarvaà vinirékñyate'rkaù | 
taöastha etattritayävabhäsakaù svayamprakäço viduñä yathä tathä || 219|| 

219. De wijze mens wendt zijn blik van het vat, het water en de weerspiege-

ling van de zon in het water af en ziet de zelfstralende zon die deze drie 

(vat, water en reflectie) verlicht en er onafhankelijk van is. 

                                                                 
112

 In vers 212 zegt de leerling: ‘ik neem niets anders waar dan leegte’, dus die 

leegte toont je eigen aanwezigheid als het enige dat bestaat, het is je eigen getuige, 

het is Jezelf, of het Zelf, de ātman. Er is niets anders om getuige van te zijn. 
113

 Niet als een object waaraan gerefereerd wordt met ‘dit’ en ‘dat’ (idam). 



Vivekacūḍamaṇi 59 

dehaà dhiyaà citpratibimbamevaà  
visåjya buddhau nihitaà guhäyäm | 
drañöäramätmänamakhaëòabodhaà  
sarvaprakäçaà sadasadvilakçaëam || 220|| 

nityaà vibhuð sarvagataà susükñmaà  
antarbahiùçünyamananyamätmanaù | 
vijïäya samyaìnijarüpametat  
pumän vipäpmä virajo vimåtyuù || 221|| 

viçoka änandaghano vipaçcit  
svayaà kutaçcinna bibheti kaçcit | 
nänyo'sti panthä bhavabandhamukteù  
vinä svatattvävagamaà mumukñoù || 222|| 

220-221-222. Op dezelfde wijze verwerpt de wijze mens het lichaam (de-

ham), het intellect (buddhi) en de weerspiegeling (ik-besef) van het licht van 

het bewustzijn (cit) en dringt diep door in zijn ware Zelf dat deze drie ver-

licht, terwijl hij onaangedaan verborgen in de holte van het Hart verblijft. 

Dat is de alomtegenwoordige, alles verlichtende, allesdoordringende en 

uiterst subtiele, eeuwige getuige, onderscheiden van het grofstoffelijke en 

subtiele. Dat kent binnen noch buiten, is vrij van elke smet, zonde, smart of 

vrees en is de belichaming van oneindige gelukzaligheid. Voor een zoeker 

naar bevrijding is er geen andere weg dan de verwerkelijking van de waar-

heid van zijn eigen Zelf. 

brahmäbhinnatvavijïänaà bhavamokñasya käraëam | 
yenädvitéyamänandaà brahma sampadyate budhaiù || 223|| 

223. Het besef van niet-verschillend zijn van Brahman is voor de mens de 

weg naar bevrijding van de kringloop van geboorte en dood (saṁsāra), 

waardoor de wijze mens Brahman, de ene zonder tweede, absolute gelukza-

ligheid, verwerft. 

brahmabhütastu saàsåtyai vidvännävartate punaù | 
vijïätavyamataù samyagbrahmäbhinnatvamätmanaù || 224|| 

224. Hij die Brahman is geworden, keert niet meer terug naar de kringloop 
van geboorte en dood. Word daarom door en door eenzelvig met Brahman. 

satyaàjïänamanantaàbrahma viçuddhaà paraà svataùsiddham | 
nityänandaikarasaà pratyagabhinnaà nirantaraà jayati || 225|| 

225. Brahman is bestaan (satyam), kennis (jñānam), oneindigheid 

(anantam). Het is zuiver (viśuddham), is het opperste (param), bestaat zelf-

standig (svataḥ siddham). Het is de eeuwige (nitya) en ondeelbare gelukza-



60                                     De werkelijkheid ontsluierd 

ligheid (ānandai-karasam). Het is niet verschillend van het individuele zijn 

(pratyagabhinnam), zonder binnenste en buitenste (nirantaram), altijd glo-

rierijk (jayati). 

sadidaà paramädvaitaà svasmädanyasya vastuno'bhävät | 
na hyanyadasti kiïcit samyak paramärthatattvabodhadaçäyäm || 226|| 

226. Het is de Opperste Eenheid (paramādvaitam), de enige werkelijkheid 

(vastuno), omdat er niets anders
114

 is dan het Zelf. In de staat van kennis van 

de opperste Waarheid (paramārtha) bestaat er geen andere onafhankelijke 

entiteit. 

yadidaà sakalaà viçvaà nänärüpaà pratétamajïänät | 
tatsarvaà brahmaiva pratyastäçeñabhävanädoñam || 227|| 

227. Dit hele universum (sakalaṁ viśvam), dat door onwetendheid 

(tamajñānāt) als vele vormen (nānārūpam) verschijnt, is niets anders dan 

Brahman, absoluut vrij van de beperkingen van het menselijk denken. 

måtkäryabhüto'pi mådo na bhinnaù  
kumbho'sti sarvatra tu måtsvarüpät | 
na kumbharüpaà påthagasti kumbhaù  
kuto måñä kalpitanämamätraù || 228|| 

228. De pot is slechts een vorm van klei en bestaat alleen in naam, omdat 

het geen andere werkelijkheid heeft dan klei. Het is een modificatie
115

 van 

klei. 

kenäpi mådbhinnatayä svarüpaà ghaöasya sandarçayituà na çakyate | 
ato ghaöaù kalpita eva mohänmådeva satyaà paramärthabhütam || 229|| 

229. Niemand kan een pot tonen zonder de klei waar hij van gemaakt is. Het is 

dus door misleiding dat men de pot ziet als gescheiden van zijn substantie klei. 

Voor wat de pot betreft is alleen de klei de blijvende werkelijkheid 

(paramārtha). 

sadbrahmakäryaà sakalaà sadevaà tanmätrametanna tato'nyadasti | 
astéti yo vakti na tasya moho vinirgato nidritavatprajalpaù || 230|| 

230. Zo is ook het gehele universum (sakalaṁ sadevam) het effect van 

Brahman (sadbrahmakāryam) en in werkelijkheid niets anders dan Brah-

                                                                 
114

 Omdat alles behalve het Zelf slechts schijn is. 
115

 Modificatie: een wijziging in manifestatie. Een naam is slechts een afspraak ten 

behoeve van communicatie. 



Vivekacūḍamaṇi 61 

man. Wie zegt dat dit universum verschillend van Brahman is, lijdt nog aan 

begoocheling. Hij is als iemand die praat in zijn slaap. 

brahmaivedaà viçvamityeva väëé  
çrauté brüte'tharvaniñöhä variñöhä | 
tasmädetadbrahmamätraà hi viçvaà  
nädhiñöhänädbhinnatä''ropitasya || 231|| 

231. De gezaghebbende Atharva Veda verklaart ondubbelzinnig “Dit uni-

versum is waarlijk Brahman” (brahma eva idaṁ viśvam). Het universum is 

alleen Brahman om die reden dat niets zelfstandig kan bestaan zonder dat 

waaruit het gemaakt is. 

satyaà yadi syäjjagadetadätmano'  
nantattvahänirnigamäpramäëatä | 
asatyaväditvamapéçituù syännaitattrayaà  
sädhu hitaà mahätmanäm || 232|| 

232. Als het zelfstandig bestaan van de wereld (jagat) waar (satyam) was, 

zou dit in tegenstelling zijn met de oneindigheid van het Zelf. De geschrif-

ten zouden onwaar zijn en de Heer, die de waarheid van de geschriften heeft 

geopenbaard, zou zich schuldig maken aan onwaarheid. Geen van deze drie 

veronderstellingen kunnen door enig weldenkend persoon als gewenst of 

heilzaam beschouwd worden.  

éçvaro vastutattvajïo na cähaà teñvavasthitaù | 
na ca matsthäni bhütänétyevameva vyacéklåpat || 233|| 

233. Dit is bevestigd door de volgende woorden van de Heer (Īśvara)
116

: 

‘Ik, het ondeelbaar Geheel, ben niet in hen, noch zijn al deze schepselen in 

Mij’
117

. 

                                                                 
116

 Īśvara: De Heer, Goddelijke persoon. Het stelt voor wat wij zouden kunnen 

omschrijven als de gepersonifieerde God. Het is de eerste activiteit in Brahman en 

omvat de totale omvang van manifestatie: grofstoffelijk, subtiel en causaal, zowel 

vanuit het kosmische als vanuit het individuele gezichtspunt. Zie ook Taittiriya 

Upaniṣad  2.6.1: “Hij (de Opperste Ziel) schiep alles; alles scheppende trad Hij 

alles binnen; alles binnengaande, nam Hij vorm aan, bleef evenwel vormloos; nam 

Hij grenzen aan, bleef Hij evenwel grenzeloos; maakte Hij zich een tehuis, bleef 

evenwel zonder tehuis; schiep kennis en onwetendheid; werkelijkheid, onwerke-

lijkheid; werd alles; daarom is alles werkelijkheid”. Zie ook Īśa Upaniṣad 1: “Laat 

al het geschapene doordrongen zijn van de naam van de Heer”. 
117

 Bhagavad Gītā, IX, 4-5: ”Door Mij, het Ongeopenbaarde, is dit ganse heelal 

doordrongen; alle schepselen zijn geworteld in Mij, Ik niet in hen. En toch zetelen 

de schepselen niet in Mij; aanschouw Mijn goddelijke Yoga! Mijn Zelf, dat de 

http://en.wikipedia.org/wiki/Taittiriya_Upanishad
http://en.wikipedia.org/wiki/Taittiriya_Upanishad


62                                     De werkelijkheid ontsluierd 

yadi satyaà bhavedviçvaà suñuptävåpalabhyatäm | 
yannopalabhyate kiïcidato'satsvapnavanmåñä || 234|| 

234. Als het universum echt is, laat het dan ook in diepe slaap ervaren wor-

den. Omdat het daar in het geheel niet wordt ervaren moet het onwerkelijk 

en vals zijn, net als een droom. 

ataù påthaìnästi jagatparätmanaù påthakpratétistu måñä guëädivat | 
äropitasyästi kimarthavattä'dhiñöhänamäbhäti tathä bhrameëa || 235|| 

235. Daarom bestaat de wereld niet los van het opperste Zelf. De waarne-

ming ervan als had het een onafhankelijk bestaan is vals (net zoals onze 

waarneming van de blauwheid van de hemel of de slang in het touw). Hoe 

kan een ergens aan opgelegde eigenschap enig bestaan hebben los van zijn 

onderliggende bestaansgrond? Het is de bestaansgrond die door begooche-

ling anders schijnt. 

bhräntasya yadyadbhramataù pratétaà brahmaiva tattadrajataà hi çuktiù | 
idantayä brahma sadaiva rüpyate tväropitaà brahmaëi nämamätram || 
236|| 

236. Wat een begoocheld mens ook denkt dat hij ziet, in werkelijkheid is er 

Brahman en Brahman alleen. Het zien van zilver in het parelmoer van een 

schelp is verbeelding. Het is Brahman alleen die voor dit universum wordt 

aangezien (idaṁtayā brahma), terwijl de op Brahman gelegde bedekking, 

namelijk het universum, slechts een naam (nāma) is.  

ataù paraà brahma sadadvitéyaà  
viçuddhavijïänaghanaà niraïjanam | 
praçäntamädyantavihénamakriyaà  
nirantaränandarasasvarüpam || 237|| 

nirastamäyäkåtasarvabhedaà  
nityaà sukhaà niñkalamaprameyam | 
arüpamavyaktamanäkhyamavyayaà  
jyotiù svayaà kiïcididaà cakästi || 238|| 

237-238. Daarom is al het gemanifesteerde, zoals dit universum, deze op-

perste Brahman (paraṁbrahma) alleen, de ware (sad), niet-tweeledig 

(advitīyam), puur (viśuddha), essentie van Kennis (vijñānaghanam), onbe-

smet (nirañjanam), sereen (praśāntam), zonder begin en eind 

(ādyantavihīnam), inactief (akriyam), de bron van pure gelukzaligheid 

                                                                                                                                                     

schepselen in stand houdt, maar niet in hen geworteld is, is hun werkelijke be-

staansgrond”. 



Vivekacūḍamaṇi 63 

(nirantarānandarasasvarupam), voorbij alle differentiaties geschapen door 

māyā of onwetendheid (nirastamāyākṛtasarva-bhedam), eeuwig (nityam), 

plezierig (sukham), ondeelbaar (niṣkalam), onmeetbaar (aprameyam), vorm-

loos (arūpam), ongemanifesteerd (avyaktam), naamloos (anākhyam), onver-

anderlijk (avyayam), zelfschitterend (jyotiḥswayam). 

jïätåjïeyajïänaçünyamanantaà nirvikalpakam | 
kevaläkhaëòacinmätraà paraà tattvaà vidurbudhäù || 239|| 

239. Zieners kennen Het als de hoogste waarheid (paraṁ tattvam), onein-

dig, alles overstijgend, absolute kennis, vrij van het onderscheid tussen de 

kenner, het gekende en kennis. 

aheyamanupädeyaà manoväcämagocaram | 
aprameyamanädyantaà brahma pürëamahaà mahaù || 240|| 

240. Dit Zelf [is geen object en daarom] kan noch tot zich genomen 

(anupādeyam) noch van zich afgeworpen (aheyam) worden. Het is voorbij 

het bereik van het denkvermogen [waarneming] en spraak [uiting]. Het is 

volheid (pūrṇam), onmeetbaar (aprameyam), zonder begin en einde 

(anādyantam). Deze oneindigheid van Brahman is mijn Zelf [en de uwe], 

weergaloze glorie. 

tattvampadäbhyämabhidhéyamänayoù  
brahmätmanoù çodhitayoryadéttham | 
çrutyä tayostattvamaséti samyag 
ekatvameva pratipädyate muhuù || 241| 

aikyaà tayorlakñitayorna väcyayoù 
nigadyate'nyonyaviruddhadharmiëoù | 
khadyotabhänvoriva räjabhåtyayoù 
küpämburäçyoù paramäëumervoù || 242|| 

tayorvirodho'yamupädhikalpito 
na västavaù kaçcidupädhireñaù | 
éçasya mäyä mahadädikäraëaà 
jévasya käryaà çåëu païcakoçam || 243|| 

241-242-243. Uitspraken in geschriften zoals ‘Dat zijt gij’ (tat tvam asi) 

openbaren steeds de absolute eenzelvigheid van Brahman (of Īśvara, de 

Heer), aangeduid met ‘Dat’, en het individu (jīva), aangeduid met ‘gij’. 

Deze eenzelvigheid wordt echter niet aangetoond met de letterlijke beteke-

nis van ‘Dat’ en ‘gij’. Want beide zijn niet-bestaande bedekkingen 



64                                     De werkelijkheid ontsluierd 

(upādhikalpito) als gevolg van māyā
118

, de oorzaak en het effect van niet-

bestaande verschijningen. De letterlijke betekenis van ‘Dat’ is de māyā van 

Īśvara (de Heer, God, de schepper) die de oorzaak is van het universum. De 

letterlijke betekenis van ‘gij’ wijst naar de vijf sluiers van het individu 

(jīva). Hun eigenschappen zijn tegengesteld, zoals de zon en de vuurvlieg, 

de koning en zijn dienaar, de oceaan en de bron, of de berg Meru en het 

atoom. Dus, er kan geen sprake zijn van eenzelvigheid tussen Brahman en 

het individu in de letterlijke betekenis van ‘Dat’ en ‘gij’. Dit is niet de ma-

nier waarop de geschriften eenzelvigheid postuleren.  

etävupädhé parajévayostayoù 
samyaìniräse na paro na jévaù | 
räjyaà narendrasya bhaöasya kheöakaù 
tayorapohe na bhaöo na räjä || 244|| 

244. Wanneer deze bedekkingen (upādhi’s), respectievelijk Īśvara en jīva, 

worden verwijderd blijven noch God noch individu over. Als je een koning 

zijn koninkrijk afneemt en een krijger zijn wapens, is er noch een koning, 

noch een soldaat.
119

 

athäta ädeça iti çrutiù svayaà niñedhati brahmaëi kalpitaà dvayam | 
çrutipramäëänugåhétabodhä ttayorniräsaù karaëéya eva || 245|| 

245. De Veda’s verwerpen de veronderstelde dualiteit in Brahman
120

. De 

verwijdering van deze twee bedekkingen (Īśvara en jīva) wordt bereikt door 

directe kennis gesteund door de autoriteit van de Veda’s.  

nedaà nedaà kalpitatvänna satyaà 
rajjudåñöavyälavatsvapnavacca | 
itthaà dåçyaà sädhuyuktyä vyapohya  
jïeyaù paçcädekabhävastayoryaù || 246|| 

246. Noch dit (grofstoffelijke universum) noch dit (subtiele universum) is 

het Zelf. Daar ze het product van verbeelding zijn, zijn ze onwerkelijk, net 

als het zien van een slang in een touw, of net als een droom. Door de volle-

dige eliminatie van de objectieve wereld door middel van juiste redenering 

[niet dit, niet dit], dient men de eenheid te realiseren die aan Īśvara en jīva 

ten grondslag ligt. 

                                                                 
118

 Dat de oorzaak is van mahat, de kosmische intelligentie, de eerste modificatie 

van māyā. 
119

 Hij is dan alleen een mens. Zo ook bij Īśvara en jīva, als hun eigenschappen 

worden geëlimineerd blijft alleen Brahman over. 
120

 Bṛhadāraṇyaka Up. 2.3.6. “Daarom is de leer ‘Niet dus! Niet zo!’” (neti, neti). 



Vivekacūḍamaṇi 65 

tatastu tau lakñaëayä sulakñyau  
tayorakhaëòaikarasatvasiddhaye | 
nälaà jahatyä na tathä'jahatyä  
kintübhayärthätmikayaiva bhävyam || 247|| 

247. Daarom dient de betekenis die deze termen (Īśvara en jīva, of ‘Dat’ en 

‘gij’) inhouden zorgvuldig te worden overwogen zodat hun volkomen ge-

lijkheid begrepen wordt. Noch de methode van volledig afwijzen noch die 

van volledig accepteren is juist. Men moet het proces volgen dat beide com-

bineert.
121

 

sa devadatto'yamitéha caikatä  
viruddhadharmäàçamapäsya kathyate | 
yathä tathä tattvamasétiväkye  
viruddhadharmänubhayatra hitvä || 248|| 

saàlakñya cinmätratayä sadätmanoù  
akhaëòabhävaù paricéyate budhaiù | 
evaà mahäväkyaçatena kathyate  
brahmätmanoraikyamakhaëòabhävaù || 249|| 

248-249. In de uitdrukking: 'Die man is dezelfde Devadatta’ (die ik eerder 

ontmoette) stellen wij iemands identiteit vast door aan de ongelijke kenmer-

                                                                 
121

 Het proces van de bepaling van de bedoelde (of impliciete) betekenis van uit-

drukkingen wordt bij Indiase logica lakṣaṇa genoemd. Het onderscheidt zich in drie 

soorten: jahal-lakṣaṇā, ajahal-lakṣaṇā en bhāgal-lakṣaṇā.  

Bij het eerste wordt de directe betekenis van een uitdrukking verworpen en het 

indirecte behouden. Een klassiek voorbeeld hiervan is de uitdrukking 'een dorp aan 

de rivier', waarmee in werkelijkheid een dorp aan de oever van een rivier wordt 

bedoeld. De directe betekenis 'aan de rivier' wordt verworpen omdat het dorp anders 

onder water zou lopen. 

In het tweede geval wordt zowel de directe betekenis als de indirecte behouden. Een 

klassiek voorbeeld hiervan is de uitdrukking 'het bruine galoppeert', verwijzend 

naar een bruin paard. De directe betekenis 'bruin' wordt niet verworpen, omdat het 

verwijst naar een paard dat bruin is. De indirecte betekenis van 'bruin' is een paard 

dat eerder als bruin was gekenmerkt. 

In het derde geval wordt de directe betekenis deels verworpen en deels behouden. 

In het geval van 'Dat zijt Gij' worden de tijdelijke kenmerken verworpen en de 

eeuwige kenmerken behouden.  

Van deze drie kunnen dus in het bovengenoemde geval de eerste twee als onbruik-

baar buiten beschouwing worden gelaten en kan alleen het derde genomen worden. 

 



66                                     De werkelijkheid ontsluierd 

ken voorbij te gaan die aan hem opgelegd zijn door de omstandigheden van 

onze eerdere ontmoeting (verschillen in plaats, tijd, kleding enz.). Hetzelfde 

geldt voor het aforisme (mahāvākya) ‘Dat zijt gij’ (tat tvam asi). In beide 

woorden wijst de wijze de tegengestelde elementen (viruddhadharma) af en 

herkent de volkomen gelijkheid van het persoonlijke Zelf en Brahman daar 

de aandacht uitsluitend gericht is op hun gemeenschappelijke essentie. Hon-

derden heilige teksten spreken van de eenheid en eenzelvigheid van Brah-

man en ātman. 

asthülamityetadasannirasya siddhaà svato vyomavadapratarkyam | 
ato måñämätramidaà pratétaà jahéhi yatsvätmatayä gåhétam | 
brahmähamityeva viçuddhabuddhyä  
viddhi svamätmänamakhaëòabodham || 250|| 

250. In het licht van passages in geschriften zoals ‘Het is niet grofstoffelijk 

enz.’
122

 maak je je vrij van het niet-Zelf en realiseer je je eigen Zelf, dat in 

Zichzelf gevestigd is, ongebonden als het uitspansel en voorbij het bereik 

van het denkvermogen. Geef daarom op deze schim van een lichaam dat je 

waarneemt en voor jezelf houdt. Weet door je helder geworden begripsver-

mogen dat je Brahman bent en verwerkelijk je eigen Zelf, absolute kennis. 

måtkäryaà sakalaà ghaöädi satataà månmätramevähitaà 
tadvatsajjanitaà sadätmakamidaà sanmätrameväkhilam | 
yasmännästi sataù paraà kimapi tatsatyaà sa ätmä svayaà 
tasmättattvamasi praçäntamamalaà brahmädvayaà yatparam || 251|| 

251. Alle wijzigingen van klei, zoals een kruik, waaraan door het denken 

een onafhankelijk bestaan wordt toegekend, zijn niets dan klei. Zo is ook dit 

universum een manifestatie van Brahman en niets anders. Omdat er niets 

anders is dan Brahman, de enige zelfstandig-bestaande werkelijkheid, ons 

eigen Zelf, daarom ‘zijt gij’ deze serene, pure, opperste Brahman, de ene 

zonder tweede. 

nidräkalpitadeçakälaviñayajïäträdi sarvaà yathä 
mithyä tadvadihäpi jägrati jagatsväjïänakäryatvataù | 
yasmädevamidaà çarérakaraëapräëähamädyapyasat 
tasmättattvamasi praçäntamamalaà brahmädvayaà yatparam || 252|| 

252. Zoals plaats, tijd, objecten, hun kenner enz. die beleefd worden in een 

droom, onwerkelijk [slechts verschijnselen, ‘mithyā’] zijn, zo geldt hetzelf-

                                                                 
122

 Bṛhadāraṇyaka Up. 3.8.8: “Het is niet grof, noch fijn, niet kort, noch lang, niet 

gloeiend (als vuur), niet hechtend (als water), zonder schaduw en duisternis, geur-

loos, smaakloos, zonder oog en oor enz.” 



Vivekacūḍamaṇi 67 

de ook voor de wakende staat, want beide zijn een effect van de onwetend-

heid van de mens zelf. Omdat dit lichaam, de organen, de levensadem, het 

ik-besef enz. onwerkelijk (niet-bestaand, ‘asat’) zijn, zijt gij deze serene, 

pure, opperste Brahman, de ene zonder tweede. 

yatra bhräntyä kalpitaà tadviveke 
tattanmätraà naiva tasmädvibhinnam | 
svapne nañöe svapnaviçvaà vicitraà 
svasmädbhinnaà kinnu dåñöaà prabodhe || 253|| 

253. Dat waarvan abusievelijk verondersteld wordt dat het een zelfstandig 

object is, zal zich openbaren als niets anders dan zijn bestaansgrond (sub-

straat, ‘Dat’), wanneer de waarheid van dat object gekend wordt. De 

droomwereld verschijnt en verdwijnt met de droom zelf, maar beseft men 

bij het ontwaken niet dat de droomwereld geen bestaan onafhankelijk van 

zijn eigen Zelf heeft? 

jätinétikulagotradüragam nämarüpaguëadoñavarjitam | 
deçakälaviñayätivarti yad brahma tattvamasi bhävayätmani || 254|| 

254. Brahman overstijgt kaste, geloof, familie en afkomst. Hij heeft naam 

noch vorm, Hij kent verdiensten noch tekortkomingen, Hij is voorbij ruimte, 

tijd en zinsobjecten. Dat (Brahman) zijt gij, overweeg dit in het diepst van je 

wezen (bhāvātmani)
123

. 

yatparaà sakalavägagocaraà 
gocaraà vimalabodhacakñuñaù | 
çuddhacidghanamanädi vastu yad 
brahma tattvamasi bhävayätmani || 255|| 

255. Deze opperste waarheid (yatparam) kan niet worden verwoord, maar is 

alleen toegankelijk voor het oog van zuivere kennis 

(vimalabodhacakṣuṣaḥ). Het is de belichaming van kennis, zuiver en zonder 

begin. Dat (Brahman) zijt gij, overweeg dit in het diepst van je wezen. 

ñaòbhirürmibhirayogi yogihådbhävitaà 
na karaëairvibhävitam | 
buddhyavedyamanavadyamasti yad 
brahma tattvamasi bhävayätmani || 256|| 

                                                                 
123

 Hier begint een serie van transcendente overwegingen (meditaties) op Brahman. 

De leerling heeft inmiddels zijn denken gezuiverd en de vereiste kennis verworven 

zoals het gemanifesteerde en ongemanifesteerde, de sluiers, māyā, ‘Dat zijt Gij’ 

enz. en nu is hij rijp voor de meditatie op Brahman, nirguṇa dhyāna. 



68                                     De werkelijkheid ontsluierd 

256. Dat wat niet geraakt wordt door de zesvoudige golf
124

. Dat waarop in 

het hart van de Yogi gemediteerd wordt. Dat wat niet door de zintuigen ge-

vat noch door het intellect (buddhi) gekend wordt en onberispelijk is. Dat 

(Brahman) zijt gij, overweeg dit in het diepst van je wezen. 

bhräntikalpitajagatkaläçrayaà 
sväçrayaà ca sadasadvilakñaëam | 
niñkalaà nirupamänavaddhi yad 
brahma tattvamasi bhävayätmani || 257|| 

257. Dat wat de onderliggende waarheid is waarin het universum met zijn 

talloze illusoire aspecten zich manifesteert. Dat wat nergens door wordt 

gedragen, wat zich onderscheidt van het grofstoffelijke en het subtiele, wat 

zonder delen (niṣkalam) en zonder gelijke (nirupamānam) is. Dat (Brah-

man) zijt gij, overweeg dit in het diepst van je wezen. 

janmavåddhipariëatyapakñayavyädhinäçanavihénamavyayam | 
viçvasåñöyavavighätakäraëaà brahma tattvamasi bhävayätmani || 258|| 

258. Dat wat vrij is van geboorte, groei, ontwikkeling, verval, ziekte en 

dood. Dat wat onvernietigbaar is. Dat wat de oorzaak is van de schepping, 

de instandhouding en de ontbinding van het universum. Dat (Brahman) zijt 

gij, overweeg dit in het diepst van je wezen. 

astabhedamanapästalakñaëaà nistaraìgajalaräçiniçcalam | 
nityamuktamavibhaktamürti yad brahma tattvamasi bhävayätmani || 259|| 

259. Dat wat geen verscheidenheid (bheda) kent. Waarvan de essentie nim-

mer niet-bestaand is. Dat wat onbeweeglijk is als de golfloze oceaan, eeu-

wig vrij (nityamukta) en ongedeeld. Dat (Brahman) zijt gij, overweeg dit in 

het diepst van je wezen. 

ekameva sadanekakäraëaà käraëäntaraniräsakäraëam | 
käryakäraëavilakñaëaà svayaà brahma tattvamasi bhävayätmani || 260|| 

260. Dat wat, hoewel één (eka), de oorzaak is van de veelheid [die Hem 

bedekt]. Dat wat alle andere oorzaken weerlegt maar zelf zonder oorzaak 

(anekakāraṇam) is. Dat wat onafhankelijk (svayam) is, op zichzelf bestaat 

                                                                 
124

 Volgens Śrī Ramaṇa Maharṣi bestaat deze golf uit geboorte, jeugd, volwassen-

heid, ouderdom, verval en dood. Andere bronnen spreken over de zes golven van 

honger, dorst, smart, begoocheling, verval en dood (Zie, Arthur Osborne, “The 

Collected Works of Ramana Maharshi” p.226). 

 



Vivekacūḍamaṇi 69 

en zich onderscheidt van māyā en haar gevolg (het universum). Dat (Brah-

man) zijt gij, overweeg dit in het diepst van je wezen. 

nirvikalpakamanalpamakñaraà  
yatkñaräkñaravilakñaëaà param | 
nityamavyayasukhaà niraïjanaà  
brahma tattvamasi bhävayätmani || 261|| 

261. Dat wat vrij is van verandering (nirvikalpakam); wat oneindig (anal-

pam) en onvergankelijk (akṣaram) is; dat wat los staat van het universum, 

māyā en haar gevolg; oppermachtig (param), eeuwig (nityam); dat wat de 

nimmer afnemende gelukzaligheid (avyaya sukham) is; dat wat onbevlekt is 

(nirañjanam). Dat (Brahman) zijt gij, overweeg dit in het diepst van je we-

zen. 

yadvibhäti sadanekadhä bhramännämarüpaguëavikriyätmanä | 
hemavatsvayamavikriyaà sadä brahma tattvamasi bhävayätmani || 262|| 

262. Het is die ene onveranderlijke werkelijkheid die zich aan onze onwe-

tendheid voordoet als een verscheidenheid van namen, vormen en eigen-

schappen (nāmārūpaguṇa), maar zelf onveranderlijk is zoals goud dat vele 

vormen en namen aanneemt (sieraden). Dat (Brahman) zijt gij, overweeg dit 

in het diepst van je wezen. 

yaccakästyanaparaà parätparaà  
pratyagekarasamätmalakñaëam | 
satyacitsukhamanantamavyayaà  
brahma tattvamasi bhävayätmani || 263|| 

263. Dat enkelvoudige (anaparam), boven het allerhoogste (parātparam) en 
wat schittert zelfs boven māyā die op haar beurt boven haar gevolg (het 
universum) staat. Het is het meest innerlijke Zelf (pratyak) van allen, de 
essentie van eenheid (ekasaram), vrij van verscheidenheid, het ware Zelf, de 
absolute waarheid-kennis-gelukzaligheid (satyacitsukhamanantam), onbe-
grensd (anantam) en onveranderlijk (avyayam). Dat (Brahman) zijt gij, 
overweeg dit in het diepst van je wezen. 

uktamarthamimamätmani svayaà bhävayetprathitayuktibhirdhiyä | 
saàçayädirahitaà karämbuvat tena tattvanigamo bhaviñyati || 264|| 

264. Overweeg de hierboven besproken waarheid in het diepst van je wezen 

met zuivere rede en herken de aangereikte kennis uit de geschriften (prathi-

tayuktibhir). Zo zul je de waarheid verwezenlijken, vrij van twijfel en ver-

warring, even helder als water in de palm van je hand. 



70                                     De werkelijkheid ontsluierd 

svabodhamätraà pariçuddhatattvaà vijïäya saìghe nåpavacca sainye | 
tadäçrayaù svätmani sarvadä sthito viläpaya brahmaëi viçvajätam || 265|| 

265. Herken jezelf in dit lichaam als de pure kennis, vrij van onwetendheid 

en zijn uitwerking, zoals een koning te midden van zijn leger, verblijf eeu-

wig gevestigd (sthito) in je eigen Zelf (svātmani) en laat het universum 

(viśva) zich in Brahman oplossen. 

buddhau guhäyäà sadasadvilakñaëaà brahmästi satyaà paramadvitéyam | 
tadätmanä yo'tra vasedguhäyäà punarna tasyäìgaguhäpraveçaù || 266|| 

266. In de holte van het intellect
125

 (buddhauguhāyām) is de enige waarheid 

(satyam) van Brahman, los van zijn en niet-zijn. Het opperste, de ene zonder 

tweede (paramadvitīyam). Hij die eeuwig daarin verblijft, O beminde, zal 

nimmer weer in een lichaam geboren worden. 

jïäte vastunyapi balavaté väsanä'nädireñä 
kartä bhoktäpyahamité dåòhä yä'sya saàsärahetuù 
pratyagdåñöyä''tmani nivasatä säpaneyä prayatnänmuktià 
prähustadiha munayo väsanätänavaà yat || 267|| 

267. Zelfs wanneer de waarheid gekend is, zal de sterke, hardnekkige en 
beginloze neiging (vāsanā) van ‘ik ben de doener’ en ‘ik ondervind de ge-
volgen’, die de oorzaak is van saṁsāra, voortbestaan. Deze neiging kan 
alleen overwonnen worden door [de innerlijke staat van] voortdurende een-
zelvigheid met het Zelf. Zieners hebben verklaard dat het afnemen van de 
neigingen (vāsana’s) bevrijding (muktim) is. 

ahaà mameti yo bhävo dehäkñädävanätmani | 
adhyäso'yaà nirastavyo viduñä svätmaniñöhayä || 268|| 

268. De valse identificatie (adhyāso) met het niet-Zelf (anātman), zoals het 

lichaam (deha), organen enz. te beschouwen als ‘Ik, mij en mijn’ (ahaṁ 

mameti yo bhāvo), dient bij de verstandige mens op te houden (nirastavyo) 

door zich met het Zelf te vereenzelvigen. 

jïätvä svaà pratyagätmänaà buddhitadvåttisäkñiëam | 
so'hamityeva sadvåttyä'nätmanyätmamatià jahi || 269|| 

269. Ken je meest innerlijke eigen Zelf, de getuige van het intellect (buddhi) 

en van zijn modificaties (wijzigingen) die het aanneemt. Herinner onafge-

broken ‘Ik ben Dat’ en overwin de identificatie met het niet-Zelf. 

lokänuvartanaà tyaktvä tyaktvä dehänuvartanam | 
çästränuvartanaà tyaktvä svädhyäsäpanayaà kuru || 270|| 
                                                                 
125

 Het intellect (buddhi) wordt vaak op deze wijze aangeduid. 



Vivekacūḍamaṇi 71 

270. Wees gelijkmoedig ten opzichte van sociale normen (lokānuvartanam), 

het lichaam (dehānuvartanam) en de geschriften (sāstrānuvartanam). Ont-

doe je van je onjuiste veronderstellingen over jezelf. 

lokaväsanayä jantoù çästraväsanayäpi ca | 
dehaväsanayä jïänaà yathävannaiva jäyate || 271 

271. Bindingen met omgangsvormen (lokavāsanayā), neigingen om het 

lichaam te koesteren (dehavāsanayā) en hartstocht voor mateloze studie van 

geschriften (śastravāsanayāpi) zijn de belemmeringen op de weg naar be-

vrijding. 

saàsärakärägåhamokñamicchorayomayaà  
pädanibandhaçåìkhalam | 
vadanti tajjïäù paöu väsanätrayaà  
yo'smädvimuktaù samupaiti muktim || 272|| 

272. De wijzen verklaren dat deze drie neigingen (vāsanātrayam) als sterke 

ijzeren boeien de voeten van de mens binden die uit de gevangenis van deze 

wereld probeert te ontsnappen. Hij die zich ervan losmaakt komt tot bevrij-

ding. 

jalädisaàsargavaçätprabhütadurgandhadhütä 'garudivyaväsanä| 
saìgharñaëenaiva vibhäti samyagvidhüyamäne sati bähyagandhe || 273|| 

273. Sandelhout is van nature welriekend, maar zijn geur blijft verborgen 

door de stank als het in aanraking met water komt en het herwint zijn geur 

weer als er aan gewreven wordt.  

antaùçcitänantadurantaväsanädhüléviliptä  
paramätmaväsanä | 
prajïätisaìgharñaëato viçuddhä  
pratéyate candanagandhavat sphuöä || 274|| 

274. Zoals bij sandelhout wordt de geur
126

 van het opperste Zelf (parātma-

vāsanā), dat bedekt is met het stof van eindeloze, hardnekkige neigingen 

(anātmāvāsana), gezuiverd door aanhoudende aanraking met kennis en 

komt zo op klare wijze weer tevoorschijn.  

anätmaväsanäjälaistirobhütätmaväsanä | 
nityätmaniñöhayä teñäà näçe bhäti svayaà sphuöä || 275|| 

275. Het verlangen naar zelfrealisatie wordt versluierd door ontelbare ver-

langens naar andere zaken dan het Zelf. Wanneer deze door voortdurende 

                                                                 
126

 Vāsanā kan in Sanskrit zowel ‘geur’ als ‘neiging’ betekenen. 



72                                     De werkelijkheid ontsluierd 

verbinding met het Zelf (nityātmaniṣṭhayā) vernietigd worden, manifesteert 

het Zelf zich weer uit Zichzelf. 

yathä yathä pratyagavasthitaà manaù tathä tathä muïcati bähyaväsanäù | 
niùçeñamokñe sati väsanänäà ätmänubhütiù pratibandhaçünyä || 276|| 

276. Naarmate de aandacht (manas) zich naar binnen keert (pratyak) en zich 

in het binnenste Zelf vestigt (sthitam manas), zullen de begeerten naar zins-

objecten (bāhvavāsanāḥ) afnemen. Wanneer deze begeerten volledig zijn 

verdwenen, verschijnt het stralende Zelf ongehinderd. 

svätmanyeva sadä sthitvä mano naçyati yoginaù | 
väsanänäà kñayaçcätaù svädhyäsäpanayaà kuru || 277|| 

277. Door onophoudelijk het denken (manas) op het Zelf gericht te houden 

zal dit stil worden (manonaśyati) en de latente neigingen (vāsanā’s) zullen 

verdwijnen. Ontdoe je daarom van je bedekkingen. 

tamo dväbhyäà rajaù sattvätsattvaà çuddhena naçyati | 
tasmätsattvamavañöabhya svädhyäsäpanayaà kuru || 278|| 

278. Tamas wordt vernietigd door zowel rajas als sattva, rajas wordt ver-

nietigd door sattva, sattva wordt vernietigd wanneer het gezuiverd wordt. 

Ontdoe je dus van je bedekkingen met de hulp van sattva. 

prärabdhaà puñyati vapuriti niçcitya niçcalaù | 
dhairyamälambya yatnena svädhyäsäpanayaà kuru || 279|| 

279. Je prārabdha
127

 zal zonder twijfel je lichaam in stand houden. Blijf 

daarom kalm en ontdoe je van je bedekkingen met zorg en geduld. 

nähaà jévaù paraà brahmetyetadvyävåttipürvakam | 
väsanävegataù präptasvädhyäsäpanayaà kuru || 280|| 

280. Overweeg ‘Ik ben niet dit individu (jīva), maar de opperste Brahman’ 

(nāhaṁ jīvaḥ paraṁ brahman), verwerp aldus alles wat niet-Zelf is, ontdoe 

je van je bedekkingen die oprijzen als gevolg van de vasthoudendheid (iner-

tie) van ideeën geschapen in het verleden (vāsanā).  

çrutyä yuktyä svänubhütyä jïätvä särvätmyamätmanaù | 
kvacidäbhäsataù präptasvädhyäsäpanayaà kuru || 281|| 

281. Ontdoe je van je bedekkingen door het besef dat je eigen zelf en het 

Zelf een en hetzelfde zijn, door studie van geschriften (śrutyā), door intelli-

                                                                 
127

 Het deel van de uit vorige levens opgehoopte karma dat in het huidige leven 

opgelost moet worden. Voor nadere toelichting zie voetnoot bij vers 445. 



Vivekacūḍamaṇi 73 

gente redenering (yuktyā) en rechtstreekse eigen ervaring (svānubhūtyā) 

zodat zelfs niet het geringste spoor ervan overblijft. 

annädänavisargäbhyäméñannästi kriyä muneù | 
tadekaniñöhayä nityaà svädhyäsäpanayaà kuru || 282|| 

282. Een wijs mens heeft niets met handeling te maken daar hij zich niet 

bewust is van wat hij krijgt en wat hij geeft. Ga dus in Brahman op en ont-

doe je van je bedekkingen.  

tattvamasyädiväkyotthabrahmätmaikatvabodhataù | 
brahmaëyätmatvadäròhyäya svädhyäsäpanayaà kuru || 283|| 

283. Streef ernaar je eenzelvigheid met Brahman te versterken, ontdoe je 

van je bedekkingen door de kennis van de eenzelvigheid van het Zelf 

(ātman) en Brahman zoals verkondigd in uitspraken als ‘Dat zijt Gij’ (tat 

tvam asi). 

ahambhävasya dehe'sminniùçeñavilayävadhi | 
sävadhänena yuktätmä svädhyäsäpanayaà kuru || 284|| 

284. Ontdoe je van je bedekkingen met behoedzaamheid en concentratie [op 

het Zelf] tot de vereenzelviging met het lichaam volkomen is uitgeroeid. 

pratétirjévajagatoù svapnavadbhäti yävatä | 
tävannirantaraà vidvansvädhyäsäpanayaà kuru || 285|| 

285. O verstandige, ontdoe je onophoudelijk van je bedekkingen, zolang de 

ervaring van de wereld (jagat) en het individu (jīva), ook al is het slechts op 

droomachtige wijze, de overhand heeft. 

nidräyä lokavärtäyäù çabdäderapi vismåteù | 
kvacinnävasaraà dattvä cintayätmänamätmani || 286|| 

286. Mediteer op het Zelf zonder de minste veronachtzaming ter wille van 

slaap (nidrāyā), werelds gepraat (lokavārtāyāḥ) of zinsobjecten [als muziek] 

(śabdadeḥ). 

mätäpitrormalodbhütaà malamäàsamayaà vapuù | 
tyaktvä cäëòälavaddüraà brahmébhüya kåté bhava || 287|| 

287. Word Brahman en bereik het einddoel van je leven door veilige afstand 

te houden van het lichaam dat uit uitscheidingen van de ouders is ontstaan, 

en zelf uit vlees en onzuiverheden bestaat, alsof het een uitgestotene was. 

ghaöäkäçaà mahäkäçe ivätmänaà parätmani | 
viläpyäkhaëòabhävena tüñëéà bhava sadä mune || 288|| 



74                                     De werkelijkheid ontsluierd 

288. Los je eigen zelf op in het opperste Zelf (jīvātmanam parātmani), zoals 

de ruimte begrensd door een vat in de onbegrensde ruimte, door middel van 

het besef van hun eenzelvigheid en wees stil, O verstandige. 

svaprakäçamadhiñöhänaà svayambhüya sadätmanä | 
brahmäëòamapi piëòäëòaà tyajyatä malabhäëòavat || 289|| 

289. Wees je eigen Zelf, de uit zichzelf stralende Brahman, de enige werke-
lijke basis van alle bestaan en doe afstand van de wereld

128
 en het lichaam 

als afvalbakken. 

cidätmani sadänande dehärüòhämahandhiyam | 
niveçya liìgamutsåjya kevalo bhava sarvadä || 290|| 

290. Draag de identificatie die tegenwoordig vast geworteld zit in het li-

chaam (deha) aan het Zelf over, dat het absolute bestaan-kennis-

gelukzaligheid (saccidānanda) is. Dank ook je subtiele lichaam (liṅga) af
129

 

en wees voor altijd alleen (kaivalya) en onafhankelijk. 

yatraiña jagadäbhäso darpaëäntaù puraà yathä | 
tadbrahmähamiti jïätvä kåtakåtyo bhaviñyasi || 291|| 

291. Dat waarin het universum zich weerspiegelt, zoals een stad in een spie-

gel (jagadābhāso), deze Brahman (tadbrahma) ben jij (ahamiti); dit weten-

de zul je het doel van je leven bereiken. 

yatsatyabhütaà nijarüpamädyaà cidadvayänandamarüpamakriyam | 
tadetya mithyävapurutsåjeta çailüñavadveñamupättamätmanaù || 292|| 

292. Het bereiken van dat wat werkelijk en je oorspronkelijke Zelf is, deze 

absolute kennis en gelukzaligheid, de ene zonder tweede, die elke vorm en 

activiteit overstijgt, zal je vereenzelviging met de valse lichamen
130

 tot een 

einde brengen, zoals een toneelspeler die aan het einde van het spel zijn 

masker afdankt. 

sarvätmanä dåçyamidaà måñaiva naivähamarthaù kñaëikatvadarçanät | 
jänämyahaà sarvamiti pratétiù kuto'hamädeù kñaëikasya sidhyet || 293|| 

293. Als het universum onwerkelijk is en de individualiteit eveneens on-

werkelijk, daar ze vergankelijk zijn, hoe kan dan de bewering ‘ik weet alles’ 

waar zijn; ze veranderen immers onophoudelijk. 
                                                                 
128

 Houd op je te bekommeren om de wereld daar het het niet-Zelf is. In het aange-

zicht van het Zelf verbleekt de wereld als iets onbeduidends. 
129

 Door je daarmee niet te vereenzelvigen. 
130

 De grofstoffelijke, subtiele en causale lichamen daar ze bedekkingen op het Zelf 

zijn. 



Vivekacūḍamaṇi 75 

ahampadärthastvahamädisäkñé  
nityaà suñuptävapi bhävadarçanät | 
brüte hyajo nitya iti çrutiù svayaà  
tatpratyagätmä sadasadvilakñaëaù || 294|| 

294. Maar de werkelijke ‘Ik’ is de getuige (sākṣi) van de gedachte ‘ik’ (het 

ego, individu) en al het overige. Het bestaat altijd, zelfs in diepe slaap. De 

geschriften verklaren dat het ongeboren en eeuwig is. Dat innerlijke Zelf is 

voorbij het zijn (sad) en niet-zijn (asad).  

vikäriëäà sarvavikäravettä  
nityävikäro bhavituà samarhati | 
manorathasvapnasuñuptiñu sphuöaà  
punaù punardåñöamasattvametayoù || 295|| 

295. De kenner van alle veranderingen in dingen die veranderlijk zijn moet 

noodzakelijkerwijs zelf eeuwig en onveranderlijk zijn. De onwerkelijkheid 

van de grofstoffelijke en subtiele lichamen beseft men telkens opnieuw in 

het denken (wakende staat), in de droom en in diepe slaap. 

ato'bhimänaà tyaja mäàsapiëòe  
piëòäbhimäninyapi buddhikalpite | 
kälatrayäbädhyamakhaëòabodhaà  
jïätvä svamätmänamupaihi çäntim || 296|| 

296. Houd daarom op je te vereenzelvigen met deze klomp vlees, het grof-

stoffelijke lichaam, en ook met het ego, of het subtiele lichaam. Beide zijn 

voorstellingen van het intellect (buddhi). Herken je eigen Zelf als onveran-

derlijke aanwezigheid, absolute kennis, die begrippen als verleden, heden en 

toekomst overstijgt, en vind vrede (śāntim). 

tyajäbhimänaà kulagotranäma- 
rüpäçrameñvärdraçaväçriteñu| 
liìgasya dharmänapi kartåtädéàstyaktvä  
bhaväkhaëòasukhasvarüpaù || 297|| 

297. Houd op je te vereenzelvigen met familie, afkomst, naam, vorm en 

maatschappelijke stand. Deze zaken behoren tot het grofstoffelijke lichaam 

(dat voor de wijze slechts een bedorven lijk is). Verwerp zo ook het denk-

beeld de doener van je handelingen te zijn, daar dit eigenschappen van het 

subtiele lichaam zijn, en verblijf in de staat van onbegrensde gelukzaligheid.

  

    * * * 

 



76                                     De weg naar binnen 

Deel 3: De weg naar binnen   
 
santyanye pratibandhäù puàsaù saàsärahetavo dåñöäù | 
teñämekaà mülaà prathamavikäro bhavatyahaìkäraù || 298|| 

298. De wortel van alle obstakels
131

, die [kennis van het Zelf in de weg 

staan en daardoor] de mens naar saṁsāra leiden, is de allereerste modifica-

tie (prathama-vikāro) van onwetendheid die ‘ego’ (ahaṃkāra) heet. 

yävatsyätsvasya sambandho'haìkäreëa durätmanä | 
tävanna leçamäträpi muktivärtä vilakñaëä || 299|| 

299. Zolang er een verbinding is met dit verderfelijke ego, kan er niet ge-

sproken worden over bevrijding (muktivārtā), die gebondenheid uitsluit.  

ahaìkäragrahänmuktaù svarüpamupapadyate | 
candravadvimalaù pürëaù sadänandaù svayamprabhaù || 300|| 

300. Hij die zich van de greep van het ego (ahaṃkāra) heeft bevrijd her-

vindt zijn ware aard (svarūpa), zoals de maan die bevrijd is van de klauwen 

van de demon Rāhu
132

: volmaakt (pūrṇaḥ), onbegrensd, eeuwig gelukzalig 

en zelfstralend. 

yo vä pure so'hamiti pratéto buddhyä praklåptastamasä'timüòhayä | 
tasyaiva niùçeñatayä vinäçe brahmätmabhävaù pratibandhaçünyaù || 301|| 

301. Wanneer het egoïsme, dat door het onder tamas versufte intellect is 

geschapen en zich in dit lichaam als ‘ik ben die en ik ben zo’
133

 (sa ahamiti) 

voordoet, volledig wordt vernietigd, is de eenzelvigheid met Brahman ver-

kregen. 

brahmänandanidhirmahäbalavatä'haìkäraghorähinä 
saàveñöyätmani rakñyate guëamayaiçcaëòestribhirmastakaiù | 
vijïänäkhyamahäsinä çrutimatä vicchidya çérñatrayaà 
nirmülyähimimaà nidhià sukhakaraà dhéro'nubhoktuà kñamaù || 302|| 

302. De verborgen schat van de gelukzaligheid van Brahman wordt omringd 

en voor zijn eigen gebruik bewaakt door de slang van zelfzucht (ahaṃkāra) 

met de drie koppen bestaande uit de drie guṇa’s. Alleen de verstandige 

mens geniet van deze schat na het afhakken van de drie koppen van de slang 

                                                                 
131

 Zoals begeerte. 
132

 In de Hindoe mythologie worden de zons- en de maansverduistering toegeschre-

ven aan de terugkerende aanvallen van hun vijand Rāhu, een demon die door hen 

belet werd de nectar te drinken. 
133

 Bijvoorbeeld: ik ben sterk of zwak, slim of dom, gelukkig of ellendig. 



Vivekacūḍamaṇi 77 

door het zwaard van de zelfverwerkelijking, in overeenstemming met de 

leer van de geschriften. 

yävadvä yatkiïcidviñadoñasphürtirasti ceddehe | 
kathamärogyäya bhavettadvadahantäpi yogino muktyai || 303|| 

303. Hoe kan men gezond zijn zolang enig spoor van vergif in zijn lichaam 

achterblijft? Net zo is het effect van egoïsme op de zoeker naar bevrijding 

(yogino muktyai). 

ahamo'tyantanivåttyä tatkåtanänävikalpasaàhåtyä | 
pratyaktattvavivekädidamahamasméti vindate tattvam || 304|| 

304. Door het volledig ophouden van egoïsme, dat samengaat met het uit-

sterven van zijn misleidende mentale manifestaties
134

 en door het inzien van 

de innerlijke werkelijkheid, realiseert men de opperste waarheid ‘Ik ben Dat 

(Brahman)’. 

ahaìkäre kartaryahamiti matià muïca sahasä 
vikärätmanyätmapratiphalajuñi svasthitimuñi | 
yadadhyäsätpräptä janimåtijaräduùkhabahulä 
pratécaçcinmürtestava sukhatanoù saàsåtiriyam || 305|| 

305. Stop er onmiddellijk mee jezelf te identificeren met het ‘ik’ 

(ahaṃkāra), de ‘doener’ (karta), die slechts een vorm (vikāra) van onwe-

tendheid is, een weerspiegeling van het Zelf en die de mens er van afhoudt 

in het Zelf gevestigd te zijn. Deze identificatie is er de oorzaak van dat jij 

onderworpen bent aan de ellende van dit veranderlijke bestaan met geboor-

te, ouder worden, dood en lijden, ook al ben jij de eeuwige getuige en al is 

je aard puur bewustzijn en gelukzaligheid. 

sadaikarüpasya cidätmano vibhoränandamürteranavadyakérteù| 
naivänyathä kväpyavikäriëaste vinähamadhyäsamamuñya saàsåtiù || 
306|| 

306. Als je je niet vereenzelvigt met egoïsme, het ‘ik’, kan er geen saṁsāra 

voor je zijn, daar je aard onveranderlijk, eeuwig dezelfde, absolute kennis, 

alomtegenwoordig, absolute gelukzaligheid en onbesmette glorie is.   

tasmädahaìkäramimaà svaçatruà  
bhokturgale kaëöakavatpratétam | 
vicchidya vijïänamahäsinä sphuöaà  
bhuìkñvätmasämräjyasukhaà yatheñöam || 307|| 

                                                                 
134

 Zoals twijfel en valse noties. 



78                                     De weg naar binnen 

307. Vernietig daarom egoïsme, dat je vijand is - zoals een doorn in de keel 

van een etende steekt - met het zwaard van kennis (jñāna) en geniet de 

vreugde en gelukzaligheid van je eigen koninkrijk, de majesteit van het Zelf 

(ātman)
135

. 

tato'hamädervinivartya våttià  
santyaktarägaù paramärthaläbhät | 
tüñëéà samässvätmasukhänubhütyä  
pürëätmanä brahmaëi nirvikalpaù || 308|| 

308. Wanneer je alle zelfzuchtige activiteiten (vṛttim) beteugelt en alle ge-

hechtheden (rāgaḥ) opgeeft, bereik je daarmee de hoogste werkelijkheid. 

Wees vrij van alle dualiteit en geniet, verblijvend in de stilte van Brahman, 

van de gelukzaligheid van het Zelf (pūrnātmanā). Zo heb je je ware natuur 

bereikt. 

samülakåtto'pi mahänahaà punaù vyullekhitaù syädyadi cetasä kñaëam | 
saïjévya vikñepaçataà karoti nabhasvatä prävåñi värido yathä || 309|| 

309. [Maar weet dat] zelfs wanneer dit machtige ego of ‘ik’ (ahaṃkāra) met 

wortel en tak is uitgeroeid, komt het weer tot leven, als het ook maar één 

ogenblik de aandacht krijgt en het schept honderden kwellingen, zoals een 

wolk die door de storm wordt voortgedreven in de regentijd. 

nigåhya çatrorahamo'vakäçaù kvacinna deyo viñayänucintayä | 
sa eva saïjévanaheturasya prakñéëajambératarorivämbu || 310|| 

310. Wanneer deze vijand, het ego, eenmaal is overwonnen moet men geen 

moment meer aan objecten denken (viṣayānucintayā) waardoor het een kans 

zou krijgen te herleven, zoals water doet bij een vrijwel verdorde citroen-

boom. 

dehätmanä saàsthita eva kämé vilakñaëaù kämayitä kathaà syät | 
ato'rthasandhänaparatvameva bhedaprasaktyä bhavabandhahetuù || 311|| 

311. Hij alleen die zich met het lichaam identificeert, begeert (kāma) zinge-

not. Kan hij die zich niet met het lichaam identificeert door begeerte ge-

kweld worden? Daarom is de neiging om aan objecten te denken de ware 

oorzaak van gebondenheid (bhavabandha) aan de kringloop van geboorte 

                                                                 
135

 Vergelijk met ‘Evangelie van Thomas’ logion 98: Jezus sprak: “Het Koninkrijk 

van de Vader is gelijk aan een man die een machtige man wil doden. Thuis trok hij 

een zwaard en stiet het in de muur, om zich te vergewissen of zijn hand sterk zou 

zijn. Toen doodde hij de machtige.” 



Vivekacūḍamaṇi 79 

en dood (saṁsāra) en van het idee van afgescheidenheid (bheda) (of duali-

teit). 

käryapravardhanädbéjapravåddhiù paridåçyate |  
käryanäçädbéjanäçastasmätkäryaà nirodhayet || 312|| 

312. Uit een zaad ontwikkelen zich gevolgen die weer zaad vormen
136

. De 

vernietiging van de gevolgen vernietigt eveneens het zaad. Daarom moet 

men de gevolgen
137

 beteugelen. 

väsanävåddhitaù käryaà käryavåddhyä ca väsanä | 
vardhate sarvathä puàsaù saàsäro na nivartate || 313|| 

313. Wanneer de neigingen (vāsanā) toenemen nemen ook hun gevolgen 

toe en als de gevolgen toenemen nemen ook de neigingen toe. Zo komt 

saṁsāra nimmer tot een eind.  

saàsärabandhavicchittyai taddvayaà pradahedyatiù | 
väsanävåddhiretäbhyäà cintayä kriyayä bahiù || 314|| 

314. Om de keten van de kringloop van geboorte en dood (saṁsāra) te ver-

breken moet de zoeker naar bevrijding twee dingen tot as verbranden: ge-

dachten (verwijlen bij zinsobjecten) en (zelfzuchtige) activiteit. Want deze 

stimuleren de groei van de neigingen. 

täbhyäà pravardhamänä sä süte saàsåtimätmanaù | 
trayäëäà ca kñayopäyaù sarvävasthäsu sarvadä || 315|| 

sarvatra sarvataù sarvabrahmamäträvalokanaiù | 
sadbhävaväsanädäròhyättattrayaà layamaçnute || 316|| 

315-316. De groei van de neigingen (vāsanā) als gevolg van deze twee fac-

toren
138

 is de oorzaak van saṁsāra. De beste manier om deze drie
139

 te ver-

nietigen is alles te zien als Brahman en niets anders dan Brahman, onder alle 

omstandigheden, altijd, overal en in alle opzichten
140

. Door versterking van 

de wil tot vereenzelviging met Brahman zullen deze drie in het niets oplos-

sen. 

kriyänäçe bhaveccintänäço'smädväsanäkñayaù | 
väsanäprakñayo mokñaù sä jévanmuktiriñyate || 317|| 

                                                                 
136

 Begeerte naar zingenot leidt tot zelfzuchtige handelingen in het heden, die op 

hun beurt de oorzaak zijn voor begeerte naar zingenot in de toekomst. 
137

 Bedoeld wordt de bevrediging van begeerten beteugelen. 
138

 Gedachten (aan zinsobjecten) en (zelfzuchtige) activiteit. 
139

 Neigingen (vāsanā), gedachten (aan zinsobjecten) en (zelfzuchtige) handelingen. 
140

 Al wat verschijnt als aparte namen en vormen is Brahman zelf. 



80                                     De weg naar binnen 

317. Wanneer zelfzuchtige activiteit ophoudt, stopt ook het verwijlen bij de 

zinsobjecten, gevolgd door het uitsterven van neigingen (vāsanā). Het uit-

sterven van neigingen wordt als ‘bevrijding tijdens het leven’
141

 beschouwd. 

sadväsanäsphürtivijåmbhaëe sati hyasau vilénäpyahamädiväsanä | 
atiprakåñöäpyaruëaprabhäyäà viléyate sädhu yathä tamisrä || 318|| 

318. Wanneer het innerlijk verlangen naar Brahman tot bloei komt, ver-

dwijnen de egoïstische verlangens gewoonweg, zoals de duisternis ver-

dwijnt bij het heldere licht van de rijzende zon. 

tamastamaùkäryamanarthajälaà 
na dåçyate satyudite dineçe | 
tathä'dvayänandarasänubhütau  
na västi bandho na ca duùkhagandhaù || 319|| 

319. Duisternis en haar verderfelijke gevolgen (tamaḥkārya) verdwijnen als 

de zon oprijst. Zo ook is er bij de realisatie van de absolute gelukzaligheid 

geen gebondenheid meer noch enig spoor van verdriet. 

dåçyaà pratétaà praviläpayansan sanmätramänandaghanaà vibhävayan | 
samähitaù sanbahirantaraà vä kälaà nayethäù sati karmabandhe || 320|| 

320. Laat de waargenomen uiterlijke en innerlijke wereld
142

 los
143

 en verblijf 

standvastig in het gewaarzijn van het Zelf, dat de belichaming is van geluk-

zaligheid, zolang de gebondenheid als uitvloeisel van je vroegere daden 

(karma) voortduurt. 

pramädo brahmaniñöhäyäà na kartavyaù kadäcana |  
pramädo måtyurityäha bhagavänbrahmaëaù sutaù || 321|| 

321. “De herinnering ‘Ik ben Brahman’ (brahmaniṣṭha) mag nimmer wor-

den veronachtzaamd (pramādo). Anders rijst er een valse notie over de 

waarheid op die dodelijk is, aldus Brahmā’s zoon Sanatkumāra
144

. 

na pramädädanartho'nyo jïäninaù svasvarüpataù | 
tato mohastato'handhéstato bandhastato vyathä || 322|| 

322. Voor de zoeker naar waarheid is er geen groter gevaar dan achteloos-

heid met betrekking tot zijn eigen ware natuur (svasvarūpataḥ). Daaruit 

                                                                 
141

 ‘Jīvanmukta’, zie verzen 428-441. 
142

 De uiterlijke wereld van materie en de innerlijke wereld van gedachten. 
143

 Door het eliminatieproces neti, neti (Brahman is niet dit, niet dit). 
144

 ‘Onachtzaamheid is synoniem met dood’ Mahābhārata 5.42/43. Als Brahmā’s 

zoon wordt Sanatkumāra een autoriteit op het gebied van spirituele onderwerpen 

beschouwd. 



Vivekacūḍamaṇi 81 

vloeit begoocheling (mohā) voort. Uit begoocheling ontstaat egoïsme of het 

ik-besef (ahaṃkāra). Hieruit komt gebondenheid (bandha) voort en van 

gebondenheid komt ellende (vyathā).  

viñayäbhimukhaà dåñövä vidväàsamapi vismåtiù | 
vikñepayati dhédoñairyoñä järamiva priyam || 323|| 

323. Vergetelheid [van eigen ware aard] kwelt zelfs een wijs mens, die door 

de onzuivere neigingen van het intellect naar zinsobjecten hunkert, zoals de 

kwellingen van een minnaar die door zijn geliefde is verlaten
145

. 

yathäpakåñöaà çaivälaà kñaëamätraà na tiñöhati | 
ävåëoti tathä mäyä präjïaà väpi paräìmukham || 324|| 

324. Zoals kroos [dat aan het wateroppervlak ligt] nadat het weggehaald is 

zich gelijk weer sluit en het water bedekt, zo ook bedekt onwetendheid 

(māyā) het zicht van een wijs mens zo gauw zijn zinnen naar buiten zijn 

gericht
146

. 

lakñyacyutaà cedyadi cittaméñad 
bahirmukhaà sannipatettatastataù | 
pramädataù pracyutakelikandukaù 
sopänapaìktau patito yathä tathä || 325|| 

325. Als de geest (citta)
147

 ook maar een klein beetje van zijn doel (Brah-

man) afdwaalt (pramāda) en zich naar buiten richt, rent hij van het een naar 
                                                                 
145

 De herinnering aan zijn geliefde achtervolgt en kwelt hem. 
146

 Door met een stok te roeren kan de dichtsluiting van kroos worden voorkomen. 

Zo werkt ook meditatie om onwetendheid van zich weg te houden. 
147

 De gebruikte terminologie van ‘het richten van de aandacht’ (of de geest of het 

denken) op een object enerzijds én op het Zelf (ātman) anderzijds wijst op twee 

totaal van elkaar verschillende staten die niet met elkaar verward mogen worden. In 

het eerste geval is er sprake van een gedeeld bewustzijn in de vorm van een ‘den-

ker’ of ‘doener’ en een ‘object’ (dus ‘ik’ en ‘de wereld’) als van elkaar onafhanke-

lijke entiteiten (dualiteit). Met andere woorden, het denken (buddhi) richt zich als 

het ware ‘naar buiten’ (manas), waardoor de mens bij objecten verwijlt. In het 

tweede geval richt het denken zich als het ware ‘naar binnen’ (cit) en dat leidt tot 

het verwijlen bij het gewaarzijn van het Zelf (ātman), zonder een deling in het be-

wustzijn (cit) als de ‘verwijler’ én het Zelf. Er is hierbij geen sprake van dualiteit en 

een benoembare verscheidenheid. Hier lost het persoonlijke bewustzijn (citta) op in 

het onbegrensde, eeuwige bewustzijn (cit) zoals een waterdruppel die in de oceaan 

valt. Het onderscheid dat Vedānta hier maakt door gebruik van specifieke termen 

zoals buddhi, manas en citta raakt in de vertalingen verloren doordat in het Neder-

lands voor deze begrippen hetzelfde woord wordt gebruikt n.l. geest of denken 

(Engels: mind). Dit geldt evenzeer voor andere Sanskrit begrippen als 



82                                     De weg naar binnen 

het ander, zoals een bal die achteloos losgelaten wordt op een trap van trede 

naar trede stuitert. 

viñayeñväviçaccetaù saìkalpayati tadguëän | 
samyaksaìkalpanätkämaù kämätpuàsaù pravartanam || 326|| 

326. In de geest (cetaḥ), die op zinsobjecten rust, ontwikkelen zich ideeën 

over de eigenschappen (tadguṇān) van het waargenomene. Daaruit rijst 

begeerte op en uit begeerte actie om het te verkrijgen
148

. 

ataù pramädänna paro'sti måtyuù 
vivekino brahmavidaù samädhau | 
samähitaù siddhimupaiti samyak 
samähitätmä bhava sävadhänaù || 327|| 

327. Daarom is er voor hem die Brahman kent geen slechtere dood dan on-

achtzaamheid met betrekking tot concentratie
149

 [op het Zelf]. Hij die stand-

vastig is in concentratie bereikt zijn einddoel. Verblijf daarom standvastig in 

het gewaarzijn van het Zelf (ātman). 

tataù svarüpavibhraàço vibhrañöastu patatyadhaù | 
patitasya vinä näçaà punarnäroha ékñyate || 328|| 

328. Door onachtzaamheid wijkt men van zijn ware aard af en raakt in de 

val. De gevallene richt zich te gronde en zelden rijst hij weer op. 

saìkalpaà varjayettasmätsarvänarthasya käraëam | 
jévato yasya kaivalyaà videhe sa ca kevalaù | 
yatkiïcitpaçyato bhedaà bhayaà brüte yajuùçrutiù || 329|| 

329. Men moet dus ophouden te verwijlen bij zinsobjecten, omdat dit de 

wortel van alle kwaad is. Alleen hij die tijdens zijn leven afstand bewaart 

ten opzichte van zinsobjecten zal na de ontbinding van het lichaam deze 

                                                                                                                                                     

‘antaḥkaraṇa’ en ‘ahaṃkāra’ die vaak ook simpelweg met ‘geest’ worden vertaald. 
148

 Vergelijk Bhagavadgītā II, 62-63. ‘De mens die verwijlt bij de objecten der 

zinnen, raakt eraan gehecht; uit gehechtheid ontstaat begeerte; uit begeerte toorn. 

Uit toorn ontstaat begoocheling; uit begoocheling een verward geheugen; uit een 

verward geheugen het verloren gaan van de rede (buddhi); en door het verloren 

gaan van de rede gaat hij ten onder’.  
149

 Het éénpuntig richten van de aandacht. 



Vivekacūḍamaṇi 83 

staat behouden (kaivalyam). De Yajur Veda verklaart dat een mens onder-

hevig is aan angst zolang hij ook maar het geringste verschil ervaart
150

. 

yadä kadä väpi vipaçcideña 
brahmaëyanante'pyaëumätrabhedam | 
paçyatyathämuñya bhayaà tadaiva 
yadvékñitaà bhinnatayä pramädät || 330|| 

330. Telkens wanneer de wijze mens de geringste verscheidenheid in de 

oneindige Brahman waarneemt, wordt dat wat per vergissing als verschil-

lend wordt gezien onmiddellijk een bron van verschrikking. 

çrutismåtinyäyaçatairniñiddhe dåçye'tra yaù svätmamatià karoti | 
upaiti duùkhopari duùkhajätaà niñiddhakartä sa malimluco yathä || 331|| 

331. Hij die zich met [het lichaam en] objecten vereenzelvigt, waarvan de 

werkelijkheid door de śruti, de smṛti
151

 en honderden redeneringen wordt 

ontkend, stelt zich bloot aan kwellingen zoals een dief, omdat deze iets doet 

dat verboden is
152

. 

satyäbhisandhänarato vimukto 
mahattvamätméyamupaiti nityam | 
mithyäbhisandhänaratastu naçyed 
dåñöaà tadetadyadacauracaurayoù || 332|| 

332. Hij die toegewijd is aan de innerlijke aanschouwing van de werkelijk-

heid is bevrijd van onwetendheid en verwerft de eeuwige glorie van het 

Zelf. Maar hij die in het onwerkelijke verwijlt (de wereld), gaat verloren. 

Dit blijkt in het geval van iemand die geen dief is en een dief
153

.  

yatirasadanusandhià bandhahetuà vihäya 
svayamayamahamasmétyätmadåñöyaiva tiñöhet | 

                                                                 
150

 Taittiriya Upaniṣad: II, IX, 1. “De kenner van de gelukzaligheid van Brahman 

wordt verlost van alle vrees en van alle zedelijk zelfverwijt. Zie ook voetnoot bij 

vers 396. 
151

 De Veda’s behoren tot de heilige geschriften (śruti) die verder gaan dan het 

begrijpelijke; de teksten die tot de menselijke traditie behoren worden als smṛti 

beschouwd. 
152

 De dief wordt bestraft voor het stelen en de mens die zich met het niet-Zelf iden-

tificeert valt oneindig veel lijden ten deel. 
153

 Dit vers refereert aan een parabel in Chāndogya Up. VI.16. waarin melding 

wordt gemaakt van een proef voor het vaststellen van diefstal. De beschuldigde 

wordt gevraagd een roodgloeiende bijl vast te houden. Het verbranden van de hand 

zou de diefstal bewijzen en de dief zou tot straf veroordeeld worden. Het niet ver-

branden van de hand zou zijn onschuld aantonen.  



84                                     De weg naar binnen 

sukhayati nanu niñöhä brahmaëi svänubhütyä 
harati paramavidyäkäryaduùkhaà pratétam || 333|| 

333. De zoeker (yati) moet het verwijlen bij het onwerkelijke (asad), wat tot 

gebondenheid (bandha) leidt, opgeven en zich op het Zelf richten als ‘Ik 

zelf ben Dit’ (ahamasmītyātma). Want standvastige contemplatie op Brah-

man als gevolg van de realisatie van zijn eenzelvigheid met Hem brengt 

gelukzaligheid en wist het lijden dat veroorzaakt werd door onwetendheid 

uit. 

bähyänusandhiù parivardhayetphalaà 
durväsanämeva tatastato'dhikäm | 
jïätvä vivekaiù parihåtya bähyaà 
svätmänusandhiàvidadhéta nityam || 334|| 

334. Het verwijlen bij zinsobjecten versterkt de bindende neigingen die 

erger en erger worden. Het gebruik van onderscheidingsvermogen (viveka) 

laat dit inzien, waardoor men de zinsobjecten kan negeren en zich onafge-

broken op het Zelf kan richten. 

bähye niruddhe manasaù prasannatä 
manaùprasäde paramätmadarçanam | 
tasminsudåñöe bhavabandhanäço 
bahirnirodhaù padavé vimukteù || 335|| 

335. Vrijheid van de zinsobjecten brengt vrede in de geest en in een vredige 

geest (manaḥ prasāde) toont het Zelf zich. Met de realisatie van het Zelf 

wordt de keten van geboorte en dood verbroken. Daarom is weigering om 

aandacht te schenken aan zinsobjecten de weg naar bevrijding (vimukteḥ). 

kaù paëòitaù sansadasadviveké çrutipramäëaù paramärthadarçé | 
jänanhi kuryädasato'valambaà svapätahetoù çiçuvanmumukñuù || 336|| 

336. Welke mens die onderlegd (paṇḍita) is, die in staat is onderscheid te 

maken tussen het werkelijke en het onwerkelijke, overtuigd van het gezag 

van de geschriften, met zijn blik gericht op het Zelf, de opperste werkelijk-

heid (paramārtha) en die vol verlangen is naar bevrijding, zal zich als een 

kind
154

 vastklampen aan wat onwerkelijk is terwijl dat zijn ondergang bete-

kent?  

dehädisaàsaktimato na muktiù 
muktasya dehädyabhimatyabhävaù | 

                                                                 
154

 In de betekenis van ‘dwaselijk’. 



Vivekacūḍamaṇi 85 

suptasya no jägaraëaà na jägrataù 
svapnastayorbhinnaguëäçrayatvät || 337|| 

337. Voor hem die gehecht is aan het lichaam enz. kan er geen bevrijding 

zijn, terwijl hij die bevrijd is vrij is van gehechtheid aan het lichaam enz. 

Wie slaapt is niet wakker en wie wakker is slaapt niet, want de aard van 

deze staten zijn tegengesteld. 

antarbahiù svaà sthirajaìgameñu jïätvä''tmanädhäratayä vilokya | 
tyaktäkhilopädhirakhaëòarüpaù pürëätmanä yaù sthita eña muktaù || 338|| 

338. Hij die met het zuivere intellect het Zelf herkent als de bestaansgrond 

van al wat bestaat, bewegend en niet bewegend, is vrij van gebondenheid. 

Hij geeft alle bedekkingen op en blijft als het absolute, oneindige Zelf.  

sarvätmatä bandhavimuktihetuù 
sarvätmabhävänna paro'sti kaçcit | 
dåçyägrahe satyupapadyate'sau 
sarvätmabhävo'sya sadätmaniñöhayä || 339|| 

339. Het herkennen van de gehele existentiële wereld als het Zelf 

(sarvātmanā) is de weg naar de bevrijding van gebondenheid (bandha-

vimukti). Er is niets hogers dan de vereenzelviging van het universum met 

het Zelf (sarvātmā-bhāva). Deze staat wordt bereikt door het standvastig 

verblijven in het eeuwige Zelf, waarbij de existentiële wereld ophoudt zelf-

standig te bestaan. 

dåçyasyägrahaëaà kathaà nu ghaöate dehätmanä tiñöhato 
bähyärthänubhavaprasaktamanasastattatkriyäù kurvataù | 
sannyastäkhiladharmakarmaviñayairnityätmaniñöhäparaiù 
tattvajïaiù karaëéyamätmani sadänandecchubhiryatnataù || 340|| 

340. Hoe is de uitsluiting van de existentiële wereld (dṛśyasyāgrahaṇaṁ) 

mogelijk voor hem die leeft in vereenzelviging met het lichaam, wiens geest 

gehecht is aan zinsobjecten en die de vervulling van zijn verlangens najaagt? 

Deze uitsluiting kan bereikt worden door de zoeker die afstand heeft gedaan 

van alle wereldse plichten (dharma)
155

, acties (karma)
156

 en [zins]objecten 

(viṣaya), die hartstochtelijk aan het Zelf toegewijd is en naar eeuwige geluk-

zaligheid verlangt. 

                                                                 
155

 Behorende tot de verschillende standen van het leven. 
156

 Die door de geschriften voorgeschreven en verboden zijn en handelingen uit 

zelfzucht. 



86                                     De weg naar binnen 

sarvätmasiddhaye bhikñoù kåtaçravaëakarmaëaù | 
samädhià vidadhätyeñä çänto dänta iti çrutiù || 341|| 

341. Het is ten behoeve van de ervaring van de eenzelvigheid van het uni-

versum met het Zelf (sarvātmābhāva) dat de śruti tekst ‘kalm en zelfbe-

heerst’ (śānto dhānta)
157

 aan de asceet (bhikṣoh) samādhi voorschrijft. 

ärüòhaçakterahamo vinäçaù  
kartunna çakyaù sahasäpi paëòitaiù | 
ye nirvikalpäkhyasamädhiniçcaläù  
tänantarä'nantabhavä hi väsanäù || 342|| 

342. Het egoïsme (ahaṃkāra) is zo sterk geworteld dat zelfs mensen die 

onderlegd zijn (paṇḍitaiḥ) zich daarvan niet eensklaps kunnen ontdoen, 

uitgezonderd zij die door nirvikalpa samādhi
158

 een perfecte kalmte hebben 

bereikt. Want neigingen (vāsanā) zijn het gevolg van ontelbare geboorten. 

ahambuddhyaiva mohinyä yojayitvä''våterbalät | 
vikñepaçaktiù puruñaà vikñepayati tadguëaiù || 343|| 

343. Het is de projecterende kracht van māyā (vikṣepaśakti) tezamen met 

haar versluierende kracht (āvṛtiśakti) die het Zelf met het ego verbindt en de 

mens met de eigenschappen van dat ego misleidt. 

vikñepaçaktivijayo viñamo vidhätuà  
niùçeñamävaraëaçaktinivåttyabhäve | 
dågdåçyayoù sphuöapayojalavadvibhäge 
naçyettadävaraëamätmani ca svabhävät | 
niùsaàçayena bhavati pratibandhaçünyo 
vikñepaëäà nahi tadä yadi cenmåñärthe || 344|| 

344. Het is uitzonderlijk moeilijk de macht der projectie te overwinnen ten-

zij de versluierende kracht van de onwetendheid volkomen uitgeroeid is. De 

bedekking op het Zelf verdwijnt echter op natuurlijke wijze wanneer het 

                                                                 
157

 Bṛhadarāṇyaka Upaniṣad: 4, 4, 23. “Dit is de eeuwige grootsheid van de kenner 

van Brahman. Handelingen veranderen Hem niet. Door Hem te kennen wordt men 

niet aangetast door het kwade. Het is daarom dat wie Hem kent zelfbeheerst, kalm, 

ingetogen, geduldig en eenpuntig gericht is. Hij ziet zichzelf en alles als het Zelf. 

Kwaad overwint Hem niet; Hij overwint alle kwaad. Het kwaad verbrandt hem niet; 

Hij verbrandt het kwaad. Vrij van het kwade, vrij van onzuiverheden, vrij van twij-

fel, wordt Hij een Brahman. O Koning, dit is de wereld van Brahman”, zei 

Yājñavalkya. 
158

 De hoogste soort samādhi waarin alle relatieve ideeën zijn overstegen en het 

Zelf is gerealiseerd zoals Het Is. Voor een nader toelichting over samādhi zie aan-

hangsel 2. 



Vivekacūḍamaṇi 87 

subject en het object (dṛgdṛśyayoḥ)
159

 op klare wijze van elkaar worden 

onderscheiden, zoals melk van water. De overwinning is ongetwijfeld vol-

ledig en vrij van belemmeringen, wanneer er niet de minste afleiding in de 

geest ten gevolge van zinsobjecten plaatsvindt. 

samyagvivekaù sphuöabodhajanyo 
vibhajya dågdåçyapadärthatattvam | 
chinatti mäyäkåtamohabandhaà 
yasmädvimuktasya punarna saàsåtiù || 345|| 

345. Perfect onderscheidingsvermogen (samyagvivekaḥ), teweeggebracht 

door perfecte kennis (sphuṭabodhajanyo), laat het verschil tussen de aard 

van het subject en het object zien en vernietigt de begoocheling die door 

onwetendheid (māyā) werd geschapen. Voor hem die zich hiervan heeft 

bevrijd (muktasya) is er geen saṁsāra meer.  

parävaraikatvavivekavahniù 
dahatyavidyägahanaà hyaçeñam | 
kià syätpunaù saàsaraëasya béjaà  
advaitabhävaà samupeyuño'sya || 346|| 

346. De kennis van de eenzelvigheid van het individu (jīva) en Brahman 

verteert het ondoordringbare woud van onwetendheid (avidyā). Kan er voor 

hem die zijn eenzelvigheid met Brahman verwezenlijkt heeft, dan nog enig 

zaad (bījam) van toekomstige dood en wedergeboorte (saṁsāraṇasya) over-

blijven? 

ävaraëasya nivåttirbhavati hi samyakpadärthadarçanataù | 
mithyäjïänavinäçastadvikñepajanitaduùkhanivåttiù || 347|| 

347. De sluier die de werkelijkheid bedekt verdwijnt alleen wanneer de 

werkelijkheid volledig is gerealiseerd. Dit gaat gepaard met de vernietiging 

van de valse kennis (mithyājñāna) en zijn misleidende invloed die de bron 

van ellende (duḥkhani) is.   

etattritayaà dåñöaà samyagrajjusvarüpavijïänät | 
tasmädvastusatattvaà jïätavyaà bandhamuktaye viduñä || 348|| 

348. Deze drie
160

 worden herkend wanneer de betekenis van de ware natuur 

(svarūpavijñātāt) van het touw [dat als slang wordt gezien] wordt begrepen. 

Voor het doorbreken van zijn bindingen (bandha muktaye) moet daarom de 

wijze mens de ware aard van objecten [die waargenomen worden] kennen. 

                                                                 
159

 Zie aanhangsel 1 voor nader uitleg. 
160

 De verdwijning van de versluiering, valse kennis en het lijden.  



88                                     De weg naar binnen 

ayo'gniyogädiva satsamanvayän  
mäträdirüpeëa vijåmbhate dhéù | 
tatkäryametaddvitayaà yato måñä 
dåñöaà bhramasvapnamanoratheñu || 349|| 

tato vikäräù prakåterahammukhä 
dehävasänä viñayäçca sarve | 
kñaëe'nyathäbhävitayä hyaméñämasattvamätmä 
tu kadäpi nänyathä || 350|| 

349-350. Net zoals ijzer dat bij contact met hitte gloeit, manifesteert het 

intellect (buddhi) zich als de kenner en het gekende
161

 door zijn verbinding 

met Brahman. De kenner en het gekende, effecten van het intellect (buddhi), 

zijn onwerkelijk in geval van begoocheling, droom en fantasie. Zo ook zijn 

alle modificaties van de prakṛti, van het ego tot het lichaam en de zinsobjec-

ten, onwerkelijk
162

 en van moment tot moment onderhevig aan verandering. 

Alleen het Zelf verandert nimmer. 

nityädvayäkhaëòacidekarüpo buddhyädisäkñé sadasadvilakñaëaù | 
ahampadapratyayalakñitärthaù pratyaksadänandaghanaù parätmä || 351|| 

351. De aard van het Zelf (parātmā) is eeuwig (nitya), ondeelbaar (akhan-

da), pure kennis en bewustzijn (cit). Het is een zonder tweede (advaya), de 

getuige van het intellect (buddhyādisākṣi) en van andere vermogens, het is 

niet grofstoffelijk noch subtiel (sadasadvilakṣaṇaḥ). Het is de onderliggen-

de innerlijke werkelijkheid (pratyak) die zich als ‘Ik, Ik’ manifesteert
163

, de 

eeuwige gelukzaligheid (sadānadaghanaḥ).  

itthaà vipaçcitsadasadvibhajya 
niçcitya tattvaà nijabodhadåñöyä | 
jïätvä svamätmänamakhaëòabodhaà 
tebhyo vimuktaù svayameva çämyati || 352|| 

352. Op deze wijze maakt de wijze mens onderscheid tussen het werkelijke 

en het onwerkelijke (cidsadasad), herkent de waarheid
164

 met zijn eigen 

ogen van inzicht, kent het Zelf waarvan de aard absolute kennis is, bevrijdt 

zich van de obstakels en bereikt vrede. 

                                                                 
161

 Het is vuur waardoor het ijzer gloeit. Zo is het ook het vermogen van Brahman 

dat als het intellect verschijnt. 
162

 Omdat ook zij de gevolgen en afgeleiden van prakṛti zijn die door buddhi wor-

den gezien. 
163

 Ontbloot van zijn bijkomstige condities in tijd en omstandigheden. 
164

 De eenzelvigheid van Brahman en jīva. 



Vivekacūḍamaṇi 89 

ajïänahådayagrantherniùçeñavilayastadä | 
samädhinä'vikalpena yadä'dvaitätmadarçanam || 353|| 

353. Wanneer het Zelf, de ene zonder tweede, doormiddel van nirvikalpa 

samādhi is verwerkelijkt, dan is daarmee de knoop van onwetendheid in het 

Hart (ajñānahṛdayagranther)
165

 volledig doorgehakt. 

tvamahamidamitéyaà kalpanä buddhidoñät 
prabhavati paramätmanyadvaye nirviçeñe | 
pravilasati samädhävasya sarvo vikalpo 
vilayanamupagacchedvastutattvävadhåtyä || 354|| 

354. Alle vormen van verbeelding als ‘jij’, ‘ik’, ‘dit’ (tvamahamidamitīyaṁ) 

zijn het gevolg van onzuiverheid van het intellect (buddhidoṣāt). Maar wan-

neer het Zelf (paramātmā), de ene zonder tweede, zich in samādhi manifes-

teert, worden al dergelijke valse verbeeldingen opgelost door de kennis van 

de waarheid van Brahman. 

çänto däntaù paramuparataù kñäntiyuktaù samädhià 
kurvannityaà kalayati yatiù svasya sarvätmabhävam | 
tenävidyätimirajanitänsädhu dagdhvä vikalpän 
brahmäkåtyä nivasati sukhaà niñkriyo nirvikalpaù || 355|| 

355. De asceet die de eigenschappen bezit van kalmte, zelfbeheersing, uiter-

ste teruggetrokkenheid van de wereld der zinnen en verdraagzaamheid
166

 en 

die zich overgeeft aan de beoefening van samādhi, ervaart altijd zijn eigen 

zelf als het Zelf van het gehele universum. Zo vernietigt hij volledig de ver-

beeldingen die voortkomen uit de duisternis van onwetendheid, en verblijft 

hij in de gelukzaligheid van Brahman, vrij van storende gedachten en zelf-

zuchtige bezigheden. 

samähitä ye praviläpya bähyaà 
çroträdi cetaù svamahaà cidätmani | 
ta eva muktä bhavapäçabandhaiù 
nänye tu pärokñyakathäbhidhäyinaù || 356|| 

356. Zij alleen zijn bevrijd van de boeien van samsāra die samādhi hebben 

bereikt waardoor de uiterlijke wereld, de zintuigen, het denken en het ‘ik’ 

ondergedompeld zijn in het zuivere bewustzijn van het Zelf (cidātmani), de 

absolute kennis, en niet zij die anderen napraten
167

. 

                                                                 
165

 De verbinding van cit, of absolute kennis, met het inerte lichaam, of van het Zelf 

met het niet-Zelf. Zie ook de verzen 423 en 558. 
166

 Zie de verzen 22 t/m 24. 
167

 En lezen uit boeken. 



90                                     De weg naar binnen 

upädhibhedätsvayameva bhidyate 
copädhyapohe svayameva kevalaù | 
tasmädupädhervilayäya vidvän 
vasetsadä'kalpasamädhiniñöhayä || 357|| 

357. Door identificatie met de bedekkingen (upādhi) denkt iemand dat hij 

die verscheidenheid zelf is. Maar met de verwijdering
168

 van de bedekkin-

gen is hij weer zijn eigen onveranderlijke Zelf. Voor het oplossen van de 

bedekkingen moet de wijze mens zich daarom toewijden aan de beoefening 

van nirvikalpa samādhi. 

sati sakto naro yäti sadbhävaà hyekaniñöhayä | 
kéöako bhramaraà dhyäyan bhramaratväya kalpate || 358|| 

358. Een worm wordt een wesp door onophoudelijk aan niets anders te den-

ken dan aan een wesp
169

. Zo ook wordt hij die met standvastige toewijding 

zich op de werkelijkheid (sat) richt zelf die werkelijkheid.  

kriyäntaräsaktimapäsya kéöako 
dhyäyannathälià hyalibhävamåcchati | 
tathaiva yogé paramätmatattvaà 
dhyätvä samäyäti tadekaniñöhayä || 359|| 

359. Net zoals de worm een wesp wordt omdat hij iedere andere activiteit 

opgeeft en aan niets anders denkt dan aan de wesp, zo bereikt de zoeker 

naar waarheid, die op de waarheid van het Zelf (paramātman) mediteert, het 

Zelf vanwege zijn eenpuntig gerichte toewijding op het Zelf. 

atéva sükñmaà paramätmatattvaà 
na sthüladåñöyä pratipattumarhati | 
samädhinätyantasusükñmavåtyä 
jïätavyamäryairatiçuddhabuddhibhiù || 360|| 

360. De ware aard van het Zelf (paramātman) is uiterst subtiel en kan niet 

worden gevat door het naar buiten gerichte (grove) denken (sthūladṛśṭya). 

Het is alleen toegankelijk voor edelmoedigen met het zuiverste intellect 

(buddhi) die door het beoefenen van samādhi een buitengewoon fijne staat 

hebben bereikt. 

                                                                 
168

 Een kristal schijnt rood als het voor een roos wordt geplaatst, maar na het weg-

halen van de roos is het weer blank doorschijnend. 
169

 Volgens een Indiaas volksgeloof redt een soort worm (kiṭakaḥ), die door een 

wesp (bhramaram) wordt belaagd, zich doordat hij door zijn angst zijn aandacht 

onafgebroken op de wesp houdt en - hoewel verschillend van de wesp - de vorm 

van een wesp aanneemt. 



Vivekacūḍamaṇi 91 

yathä suvarëaà puöapäkaçodhitaà 
tyaktvä malaà svätmaguëaà samåcchati | 
tathä manaù sattvarajastamomalaà 
dhyänena santyajya sameti tattvam || 361|| 

361. Zoals goud dat gelouterd wordt in het vuur zich van zijn onzuiverheden 

ontdoet en zijn ware staat herwint, zo zuivert ook de geest (manas) zich 

door meditatie (dhyānena) van de verontreinigingen van sattva, rajas en 

tamas en bereikt de werkelijkheid van Brahman. 

nirantaräbhyäsavaçättaditthaà 
pakvaà mano brahmaëi léyate yadä | 
tadä samädhiù savikalpavarjitaù 
svato'dvayänandarasänubhävakaù || 362|| 

362. Wanneer de geest (manas), die door onophoudelijke meditatie gezui-

verd en geheel vrij is van valse noties (vikalpa), in Brahman verzinkt, gaat 

samādhi van savikalpa over naar het nirvikalpa
170

 stadium, waarop de direc-

te ervaring volgt van de gelukzaligheid van Brahman, de ene zonder tweede. 

samädhinä'nena samastaväsanägranthervinäço'khilakarmanäçaù | 
antarbahiù sarvata eva sarvadä svarüpavisphürtirayatnataùsyät || 363|| 

363. Door deze samādhi vindt de vernietiging plaats van alle vāsanā’s, die 

als knopen de mens binden, en van alle karma’s. Daarop volgt de manifesta-

tie van de eigen ware natuur (svarūpa) zonder de minste inspanning 

(ayatnataḥ), binnen, buiten, overal en altijd. 

çruteù çataguëaà vidyänmananaà mananädapi | 
nididhyäsaà lakñaguëamanantaà nirvikalpakam || 364|| 

364. Reflectie (manana) wordt beschouwd als honderd keer effectiever dan 
horen (śrutiḥ), meditatie (nididhyāsana) als honderdduizend keer effectiever 
dan reflectie, maar het effect van nirvikalpa samādhi is oneindig. 

nirvikalpakasamädhinä sphuöaà brahmatattvamavagamyate dhruvam | 
nänyathä calatayä manogateù pratyayäntaravimiçritaà bhavet || 365|| 

365. In nirvikalpa samādhi wordt de ware aard van Brahman duidelijk en 

volledig onthuld. Er is geen andere weg, daar de geest (manas) door zijn 

ongedurige aard geneigd is zich met andere waarnemingen te associëren. 

ataù samädhatsva yatendriyaù san nirantaraà çäntamanäù pratéci | 
vidhvaàsaya dhväntamanädyavidyayä kåtaà sadekatvavilokanena || 366|| 

                                                                 
170

 Zie appendix 2 voor een nadere toelichting op de stadia van samādhi. 



92                                     De weg naar binnen 

366. Blijf daarom, met kalme geest (śāntāmanaḥ) en beheerste zinnen 

(yatendriyaḥ), onafgebroken verzonken in het opperste Zelf binnen in je en 

realiseer je eenzelvigheid met die realiteit. Zodoende zal de duisternis, ge-

schapen door de beginloze onwetendheid (avidyā), voor altijd vernietigd 

worden. 

yogasya prathamadväraà väìnirodho'parigrahaù | 
niräçä ca niréhä ca nityamekäntaçélatä || 367|| 

367. De eerste stappen naar yoga zijn de beheersing van spraak (vak), mij-

den van overbodig bezit (aparigrahaḥ), afstand doen van verwachtingen 

(nirāśā), ophouden met activiteit (nirīhā) en leven in teruggetrokkenheid 

(nityamekāntaśīlatā). 

ekäntasthitirindriyoparamaëe heturdamaçcetasaù 
saàrodhe karaëaà çamena vilayaà yäyädahaàväsanä | 
tenänandarasänubhütiracalä brähmé sadä yoginaù 
tasmäccittanirodha eva satataà käryaù prayatnänmuneù || 368|| 

368. Leven in teruggetrokkenheid (ekāntasthitir) helpt de beheersing van de 

zintuigen (indriyoparamaṇe), beheersing van de zinnen (dama) helpt de 

beheersing van de geest (śama), beheersing van de geest vernietigt [de 

vasanā’s en bijgevolg] het ego en dit leidt tot de blijvende realisatie van de 

gelukzaligheid van Brahman (ānandarasa brāhmī). Daarom moet de wijze 

mens zich altijd inspannen de geest [door beoefening van meditatie] tot 

stilte te brengen. 

väcaà niyacchätmani taà niyaccha  
buddhau dhiyaà yaccha ca buddhisäkñiëi | 
taà cäpi pürëätmani nirvikalpe 
viläpya çäntià paramäà bhajasva || 369|| 

369. Beteugel de spraak (vācam) in het denken (manas), beteugel het den-

ken in het intellect (buddhi), beteugel het intellect in zijn getuige
171

 

(sākṣiṇi), dompel ook dat in het oneindige absolute Zelf en bereik de opper-

ste vrede
172

. 

dehapräëendriyamanobuddhyädibhirupädhibhiù | 
yairyairvåtteù samäyogastatadbhävo'sya yoginaù || 370|| 

                                                                 
171

 De jīvātman, het individuele aspect van het Zelf 
172

 Dit vers is nagenoeg identiek aan Kaṭha Up. 3.6.13 ´ De verstandige mens be-

dwingt zijn spraak (vak) in zijn geest (manas), zijn geest in kennis (jñāna ātman), 

kennis in het grote Zelf (buddhi) en dat in het stille Zelf (śānta ātman)´. 



Vivekacūḍamaṇi 93 

370. Het lichaam, de levenskracht, de zintuigen, het denken, het intellect 

enz. zijn de bedekkingen op het Zelf. Met welke van deze bedekkingen ook 

maar de yogi
173

 zich vereenzelvigt, daar neemt hij de aard van aan. 

tannivåttyä muneù samyak sarvoparamaëaà sukham | 
sandåçyate sadänandarasänubhavaviplavaù || 371|| 

371. Wanneer deze vereenzelviging ophoudt komt de wijze mens gemakke-

lijk los van alles en ervaart hij voortdurend de volheid van eeuwige gelukza-

ligheid (sadānandarasa). 

antastyägo bahistyägo viraktasyaiva yujyate | 
tyajatyantarbahiùsaìgaà viraktastu mumukñayä || 372|| 

372. Hij die vrij is van begeerte (viraktasyaiva) is rijp voor totale onthech-

ting [van de wereld en van zichzelf], want door zijn verlangen vrij te zijn 

(mumukṣayā) geeft hij de innerlijke en uiterlijke gehechtheden (antastyāgo 

bahistyāgo) op. 

bahistu viñayaiù saìgaà tathäntarahamädibhiù | 
virakta eva çaknoti tyaktuà brahmaëi niñöhitaù || 373|| 

373. Hij alleen die zonder begeerte (virakta) is en standvastig gevestigd in 

Brahman (brahmaṇiṣṭhitaḥ), kan zich vrij maken van de uiterlijke gehecht-

heid aan zinsobjecten (bahistu viṣayaiḥ saṅgam) en van de innerlijke ge-

hechtheid aan het ego, het ’ik’ (antaraham).  

vairägyabodhau puruñasya pakñivat 
pakñau vijänéhi vicakñaëa tvam | 
vimuktisaudhägralatädhirohaëaà 
täbhyäà vinä nänyatareëa sidhyati || 374|| 

374. Weet dit, O verstandige: wat twee vleugels voor een vogel zijn, zijn 

onthechting (vairāgya) en inzicht (bodhau) voor de mens (puruṣa). Bij het 

ontbreken van een ervan kan een mens niet opstijgen naar de hoogten waar 

bevrijding (mukti) groeit. 

atyantavairägyavataù samädhiù 
samähitasyaiva dåòhaprabodhaù | 
prabuddhatattvasya hi bandhamuktiù 
muktätmano nityasukhänubhütiù || 375|| 

375. Alleen hij die uiterst onthecht (vairāgya) is, kan samādhi verwerven; 

alleen hij die in samādhi verwijlt, bevindt zich in standvastige realisatie; 

                                                                 
173

 Hij die zijn zinnen onder beheersing houdt. 



94                                     De weg naar binnen 

alleen hij die op deze wijze de waarheid heeft gerealiseerd, is vrij van ge-

bondenheid (muktibandha) en hij die vrij is van gebondenheid geniet eeu-

wige gelukzaligheid. 

vairägyänna paraà sukhasya janakaà paçyämi vaçyätmanaù 
taccecchuddhatarätmabodhasahitaà sväräjyasämräjyadhuk | 
etaddväramajasramuktiyuvateryasmättvamasmätparaà 
sarvaträspåhayä sadätmani sadä prajïäà kuru çreyase || 376|| 

376. Vairāgya, [onthechting of vrij zijn van hartstocht] zie ik als de enige 

bron van geluk voor de mens met zelfbeheersing. In algehele alliantie met 

de zuiverste kennis van het Zelf (ātmabodha) leidt vairāgya tot de soeverei-

niteit
174

 van absolute onafhankelijkheid (svārājya). Dit is de poort naar de 

eeuwige vrijheid. Wees daarom innerlijk en uiterlijk zonder hartstochten en 

gehechtheden, vestig je aandacht onafgebroken op het eeuwige Zelf. 

äçäà chinddhi viñopameñu viñayeñveñaiva måtyoù kåtistyaktvä 
jätikuläçrameñvabhimatià muïcätidürätkriyäù | 
dehädävasati tyajätmadhiñaëäà prajïäà kuruñvätmani 
tvaà drañöäsyamalo'pi nirdvayaparaà brahmäsi yadvastutaù || 377|| 

377. Verbreek alle hunkering naar zinsobjecten die dodelijk zijn als vergif. 

Geef de trots op die je ontleent aan kaste, familie of levenswijze 

(jātikulāśrame) en neem afstand van actie [uit gehechtheid]. Geef je identi-

ficatie met onwerkelijke dingen zoals het lichaam op en vestig je aandacht 

op het Zelf. Want je bent de getuige, Brahman (brahmāsi), onbelemmerd 

door dualiteit, de ene zonder tweede en de allerhoogste (nirdvayaparam). 

lakñye brahmaëi mänasaà dåòhataraà saàsthäpya bähyendriyaà 
svasthäne viniveçya niçcalatanuçcopekñya dehasthitim | 
brahmätmaikyamupetya tanmayatayä cäkhaëòavåttyä'niçaà 
brahmänandarasaà pibätmani mudä çünyaiù kimanyairbhåçam || 378|| 

378. Vestig je geest (mānasam) constant op Brahman die je doel is. Laat de 

zintuigen in hun centra (bāhyendriyam) verblijven
175

 en wees niet bezorgd 

voor het onderhoud van je lichaam. Wees vereenzelvigd met Brahman en 

les je dorst bij de bron, je eigen Zelf. Wat voor nut hebben de lege dingen
176

 

van deze wereld? 

                                                                 
174

 Omdat de vereenzelviging met het Zelf, de ene zonder tweede, de werkelijke 

onafhankelijkheid is. Wie is er dan nog om te redetwisten? 
175

 Dat wil zeggen niet toelaten zich naar buiten te begeven. 
176

 Om als doel voor geluk nagejaagd te worden. 



Vivekacūḍamaṇi 95 

anätmacintanaà tyaktvä kaçmalaà duùkhakäraëam | 
cintayätmänamänandarüpaà yanmuktikäraëam || 379|| 

379. Geef alles op wat het niet-Zelf (anātma) is, daar het de oorzaak van 

lijden is (duḥkharaṇam). Mediteer onafgebroken op het Zelf 

(cintayātmānam) dat gelukzaligheid is en de weg naar bevrijding 

(muktikāraṇam). 

eña svayaïjyotiraçeñasäkñé 
vijïänakoçe vilasatyajasram | 
lakñyaà vidhäyainamasadvilakñaëama 
khaëòavåttyä''tmatayä'nubhävaya || 380|| 

380. Binnen in je straalt het eeuwige Zelf, de getuige van alles, gezeteld in 

het intellect (vijñānakoṣe). Maak dit Zelf, dat los staat van het onwerkelijke, 

je doel. Mediteer daarop als je eigen Zelf (ātmatayā) zonder andere gedach-

ten toe te laten. 

etamacchénnayä våttyä pratyayäntaraçünyayä | 
ullekhayanvijänéyätsvasvarüpatayä sphuöam || 381|| 

381. Onafgebroken mediterend op dit Zelf, zonder tussenkomst van andere 

gedachten, zul je het op klare wijze als [‘Ik’ – ‘Ik’ (aham sphuṭam),] je ei-

gen ware aard (svarūpatayā) realiseren. 

aträtmatvaà dåòhékurvannahamädiñu santyajan | 
udäsénatayä teñu tiñöhetsphuöaghaöädivat || 382|| 

382. Versterk je eenzelvigheid met het Zelf en geef je identificatie met ego-

ïsme enz. op, zo onverschillig alsof het om onbeduidende dingen gaat zoals 

een gebroken kruik. 

viçuddhamantaùkaraëaà svarüpe 
niveçya säkñiëyavabodhamätre | 
çanaiù çanairniçcalatämupänayan  
pürëaà svamevänuvilokayettataù || 383|| 

383. Vestig je gelouterde innerlijk instrument (antaḥkaraṇa)
177

 in het Zelf, 

de getuige (sākṣin), de absolute kennis, en breng het (antaḥkaraṇa) geleide-

lijk tot stilte en realiseer je eigen onbegrensde Zelf. 

                                                                 
177

 Antaḥkaraṇa: het interne orgaan, aangeduid meestal met ‘geest’ (Engels: 

‘mind’) wordt gekend door zijn modificaties nl. buddhi (intellect, intuïtief waarne-

men of direct onderscheid), ahaṃkāra (ego, het ‘ik’), citta (projecterend geheugen, 

neerslag van neigingen en aanleg) en manas (denkvermogen). Zie ook vers 93-94. 



96                                     De weg naar binnen 

dehendriyapräëamano'hamädibhiù 
sväjïänaklåptairakhilairupädhibhiù | 
vimuktamätmänamakhaëòarüpaà 
pürëaà mahäkäçamivävalokayet || 384|| 

384. Word het Zelf gewaar, als ondeelbaar, onbegrensd als de hemel
178

 

(mahākāśam), vrij van alle beperkingen (upādhi) als het lichaam, de zintui-

gen, de levenskrachten, het denken (manas) en het ego (ik), die producten 

van onwetendheid (ajñāna) zijn. 

ghaöakalaçakusülasücimukhyaiù 
gaganamupädhiçatairvimuktamekam | 
bhavati na vividhaà tathaiva çuddhaà 
paramahamädivimuktamekameva || 385|| 

385. Zoals de ruimte (ākāśa) geen verscheidenheid kent maar één is wan-

neer ze wordt ontdaan van de honderden objecten zoals een kruik, een pot, 

een graanschuur of een naald, zo ook is het zuivere Zelf één en hetzelfde 

wanneer het bevrijd is van de beperkingen van het denken als het ego enz. 

brahmädistambaparyantä måñämäträ upädhayaù | 
tataù pürëaà svamätmänaà paçyedekätmanä sthitam || 386|| 

386. Al het benoembare (upādhayaḥ) van Brahmā
179

 tot aan een grasspriet 

is geheel onwaar. Realiseer daarom je eigen onbegrensde Zelf als het enige 

dat Is. 

yatra bhräntyä kalpitaà tadviveke 
tattanmätraà naiva tasmädvibhinnam | 
bhränternäçe bhäti dåñöähitattvaà 
rajjustadvadviçvamätmasvarüpam || 387|| 

387. Dat wat men abusievelijk voor iets anders houdt, blijkt bij juist onder-

scheid niet te verschillen van zijn bestaansgrond. Als de verbeelding voorbij 

is wordt de ingebeelde slang het touw. Zo ook is dit gehele universum 

(viśvam) niets anders dan het Zelf.     

svayaà brahmä svayaà viñëuù svayamindraù svayaà çivaù | 
svayaà viçvamidaà sarvaà svasmädanyanna kiïcana || 388|| 

                                                                 
178

 De hemel, of ruimte (ākāśa), is één en ondeelbaar ondanks het feit, dat potten, 

gebouwen en dergelijke de ruimte schijnen te omsluiten. 
179

 Zelfs de Schepper is een voorbijgaande manifestatie van het Zelf dat al Zijn 

manifestaties overtreft. 



Vivekacūḍamaṇi 97 

388. Het Zelf is Brahmā, het Zelf is Viṣṇu, het Zelf is Indra, het Zelf is Śiva, 

het Zelf is dit hele universum. Niets bestaat behalve het Zelf. 

antaù svayaà cäpi bahiù svayaà ca 
svayaà purastät svayameva paçcät | 
svayaà hyäväcyäà svayamapyudécyäà 
tathopariñöätsvayamapyadhastät || 389|| 

389. Het Zelf is binnen (antaḥ) en het Zelf is buiten (bahiḥ); het Zelf is vóór 

(purastāt) en het Zelf is achter (paścat); het Zelf is in het zuiden (avācyām) 

en het Zelf is in het noorden (ūdicyām) het Zelf is evenzeer boven 

(upariṣṭāt) als ook beneden (adhastāt). 

taraìgaphenabhramabudbudädi 
sarvaà svarüpeëa jalaà yathä tathä | 
cideva dehädyahamantametat 
sarvaà cidevaikarasaà viçuddham || 390|| 

390. De golf, het schuim, de draaikolk en de luchtbel zijn alle in wezen 

water. Evenzo is alles, van het lichaam tot het ‘ik’ (dehādyahamantametat), 

niets anders dan bewustzijn (cit). Alles is in wezen bewustzijn, gelijksoortig 

en zuiver. 

sadevedaà sarvaà jagadavagataà väìmanasayoù 
sato'nyannästyeva prakåtiparasémni sthitavataù | 
påthak kià måtsnäyäù kalaçaghaöakumbhädyavagataà 
vadatyeña bhräntastvamahamiti mäyämadirayä || 391|| 

391. Dit hele universum (sarvaṁ jagad) dat door spraak en denken gekend 

wordt is niets dan Brahman; er is niets anders dan Brahman, dat voorbij het 

uiterste bereik van prakṛti bestaat. Zijn kruiken, potten en vaten anders dan 

de klei waarvan ze gemaakt zijn? Het is de begoochelde mens die het over 

"jij" en "ik" (tvamaham) heeft ten gevolge van de uitwerking van de wijn 

van māyā. 

kriyäsamabhihäreëa yatra nänyaditi çrutiù | 
bravéti dvaitarähityaà mithyädhyäsanivåttaye || 392|| 

392. De tekst uit de śruti die begint met: ‘waar men niets anders ziet...’
180

 

openbaart de afwezigheid van dualiteit en verwijdert daarmee de valse toe-

voegsels
181

 (adhyāsa). 

                                                                 
180

 Chandogya Up.VII, 24,1: ‘Waar men niets anders ziet, niets anders hoort, niets 

anders weet, dat is het oneindige. Waar men iets anders ziet, dat is het eindige. 



98                                     De weg naar binnen 

äkäçavannirmalanirvikalpaà 
niùsémaniùspandananirvikäram | 
antarbahiùçünyamananyamadvayaà 
svayaà paraà brahma kimasti bodhyam || 393|| 

393. Dit zelfbestaande opperste Zelf (paraṁbrahma) is zuiver (onverontrei-

nigd) als de ruimte (ākāśavatnirmalam), onveranderlijk (nirvikalpam), on-

eindig (nissīmam), bewegingloos (nisspandanam), onvergankelijk 

(nirvikarām), zonder binnen en buiten (antarbahiḥ), het ene bestaan, vrij 

van dualiteit (advayam). Wat valt er nog meer te weten
182

? 

vaktavyaà kimu vidyate'tra bahudhä brahmaiva jévaù svayaà 
brahmaitajjagadätataà nu sakalaà brahmädvitéyaà çrutiù | 
brahmaivähamiti prabuddhamatayaù santyaktabähyäù sphuöaà 
brahmébhüya vasanti santatacidänandätmanaitaddhruvam || 394|| 

394. Wat valt er nog te zeggen? Het individuele Zelf (jīva) is niet anders 

dan het universele Zelf, Brahman. Dit gehele geopenbaarde universum is 

Brahman Zelf. De śruti verklaart Brahman als de ene zonder tweede 

(Brahmādvitīyaṁ). Het is zeker een onweerlegbaar feit, dat zij die ont-

waakt zijn tot het gewaarzijn van “Ik ben Brahman” (prabuddhamatayaḥ) 

en die hun eenzelvigheid met Brahman kennen, de objectieve wereld [van 

namen en vormen] hebben opgegeven en in eenheid met Brahman leven als 

eeuwige kennis en gelukzaligheid (santata-cidānanda).  

jahi malamayakoçe'handhiyotthäpitäçäà 
prasabhamanilakalpe liìgadehe'pi paçcät | 
nigamagaditakértià nityamänandamürtià 
svayamiti paricéya brahmarüpeëa tiñöha || 395|| 

395. Verwerp [eerst] de ideeën die door het ego in dit onzuivere grofstoffe-

lijke lichaam zijn aangekweekt en doe vervolgens hetzelfde in het subtiele 

lichaam dat zo vluchtig is als lucht
183

. Ken jezelf als het ware Zelf wiens 

glorie in de geschriften verheerlijkt is als de belichaming van eeuwige ge-

lukzaligheid, en leef als Brahman. 

                                                                                                                                                     

Waarlijk, het oneindige is hetzelfde als het onsterfelijke en het eindige is hetzelfde 

als het sterfelijke.’ 
181

 Bedoeld wordt het beschouwen van kenner, kennen en gekende als aparte enti-

teiten. 
182

 Brahman is zowel het subject als het object. 
183

 Beide lichamen zijn bedekkingen op het Zelf, de absolute zijn-bewustzijn-

gelukzaligheid. 



Vivekacūḍamaṇi 99 

çaväkäraà yävadbhajati manujastävadaçuciù 
parebhyaù syätkleço jananamaraëavyädhinilayaù | 
yadätmänaà çuddhaà kalayati çiväkäramacalam 
tadä tebhyo mukto bhavati hi tadäha çrutirapi || 396|| 

396. Zolang iemand dit sterfelijke lichaam liefheeft blijft hij onzuiver, wordt 

hij op allerlei wijzen belaagd door zijn vijanden
184

 en blijft hij onderworpen 

aan wedergeboorte, ziekte en dood. Maar als hij zich toelegt op de innerlijke 

beschouwing van het Zelf als zuiver, onveranderlijk, onbeweeglijk en het 

wezen van het goede, wordt hij bevrijd van alle kwaad. Ook dit wordt door 

de geschriften bevestigd.  

svätmanyäropitäçeñäbhäsarvastuniräsataù | 
svayameva paraà brahma pürëamadvayamakriyam || 397|| 

397. Bij het verdwijnen van alle ogenschijnlijke bedekkingen op het Zelf
185

 

blijft er niets anders over dan de opperste Brahman (parambrahma), onein-

dig (purṇam), de ene zonder tweede (advayam) en vrij van handeling, als 

zichZelf.   

samähitäyäà sati cittavåttau 
parätmani brahmaëi nirvikalpe | 
na dåçyate kaçcidayaà vikalpaù 
prajalpamätraù pariçiñyate yataù || 398|| 

398. Wanneer de golvende gedachten (cittavṛttau)
186

 in het opperste Zelf 

(parātmani), de ongedifferentieerde Brahman (brahmaṇi nirvikalpe), zijn 

opgelost
187

, houdt de wereld der verschijnselen
188

 op te bestaan. Op dit punt 

verliezen woorden hun betekenis (prajalpamātraḥ). 

asatkalpo vikalpo'yaà viçvamityekavastuni | 
nirvikäre niräkäre nirviçeñe bhidä kutaù || 399|| 

399. In de ene entiteit (Brahman) is de ingebeelde wereld (viśva) slechts een 

schim (vikalpo). Hoe kan er sprake zijn van verscheidenheid (bhidā) in Dat 

wat onveranderlijk (nirvikāre), vormloos (nirākāre) en absoluut (vrij van 

kwaliteiten) (nirviśeṣe) is? 

drañöådarçanadåçyädi bhävaçünyaikavastuni | 
nirvikäre niräkäre nirviçeñe bhidä kutaù || 400|| 
                                                                 
184

 ‘Zolang er een tweede is, is er vrees’, Bṛhadāraṇyaka Up. I, 4, 2. 
185

 Zoals egoïsme. 
186

 Zie de voetnoot bij vers 93-94. 
187

 In nirvikalpa samādhi. 
188

 Die geschapen zijn door vormen en namen. 



100                                     De weg naar binnen 

400. Hoe kan er sprake zijn van verscheidenheid in de ene entiteit, die on-

veranderlijk, vormloos, absoluut en vrij is van de begrippen ziener, zien en 

geziene (draṣṭṛdarśanadṛśya)?  

kalpärëava ivätyantaparipürëaikavastuni | 
nirvikäre niräkäre nirviçeñe bhidä kutaù || 401|| 

401. Hoe kan er sprake zijn van verscheidenheid in de ene entiteit, die on-

veranderlijk, vormloos, absoluut, allesdoordringend en stil is als de oceaan 

na het oplossen van het universum?  

tejaséva tamo yatra pralénaà bhräntikäraëam | 
advitéye pare tattve nirviçeñe bhidä kutaù || 402|| 

402. Hoe kan er sprake zijn van verscheidenheid in de opperste werkelijk-

heid (paretattve), de ene zonder tweede, het absolute, waarin de oorzaak van 

begoocheling oplost als duisternis (tamo) in licht (tejasīva)? 

ekätmake pare tattve bhedavärtä kathaà vaset | 
suñuptau sukhamäträyäà bhedaù kenävalokitaù || 403|| 

403. Hoe kan er gesproken worden over verscheidenheid in de opperste 

werkelijkheid die één en gelijksoortig (ekātmake) is? Wie heeft ooit ver-

scheidenheid waargenomen in de onvermengde gelukzaligheid van de diepe 

slaap? 

na hyasti viçvaà paratattvabodhät sadätmani brahmaëi nirvikalpe | 
kälatraye näpyahirékñito guëe na hyambubindurmågatåñëikäyäm || 404|| 

404. Zelfs vóór de realisatie van de hoogste waarheid (paratattvabodhāt) 

bestaat de wereld [van namen en vormen (viśvam)] niet in de absolute 

Brahman (brahmaṇi nirvikalpe), het zuivere Zijn. In geen van de drie perio-

den van tijd (kālatraye)
189

 kan er sprake zijn van het zien van een slang in 

het touw of een druppel water in de luchtspiegeling. 

mäyämätramidaà dvaitamadvaitaà paramärthataù | 
iti brüte çrutiù säkñätsuñuptävanubhüyate || 405|| 

405. De geschriften verklaren dat dualiteit (dvaita) slechts schijn is, gescha-

pen door begoocheling (māyā), terwijl de opperste werkelijkheid 

(paramārthataḥ) geen dualiteit (advaita) kent. Dit wordt ook in diepe slaap 

ervaren. 

ananyatvamadhiñöhänädäropyasya nirékñitam | 
paëòitai rajjusarpädau vikalpo bhräntijévanaù || 406|| 

                                                                 
189

 Verleden, heden en toekomst. 



Vivekacūḍamaṇi 101 

406. De wijzen hebben gezien dat wat opgelegd wordt (superimpositie) op 

iets anders (substraat, bestaansgrond) niet daarvan verschilt, zoals in het 

geval van het touw dat als slang wordt gezien. Het schijnbare verschil berust 

op verbeelding.  

cittamülo vikalpo'yaà cittäbhäve na kaçcana | 
ataçcittaà samädhehi pratyagrüpe parätmani || 407|| 

407. Dit ingebeelde (vikalpo) universum heeft zijn oorsprong (mūlo) in de 

geest (citta) en verdwijnt wanneer de geest zich [in het Zelf] oplost. Richt 

daarom je aandacht (citta)
190

 op het Zelf en laat de geest daarin oplossen. 

kimapi satatabodhaà kevalänandarüpaà 
nirupamamativelaà nityamuktaà niréham | 
niravadhigaganäbhaà niñkalaà nirvikalpaà 
hådi kalayati vidvän brahma pürëaà samädhau || 408|| 

408. In samādhi realiseert de wijze mens in zijn hart de oneindige Brahman 

(pūrṇaṁ brahma) wiens aard eeuwige kennis en gelukzaligheid is. Hij is 

ongeëvenaard (nirupamam), overstijgt alle begrenzingen (ativelam), altijd 

vrij (nityamuktam) en zonder activiteit (nirīham). Zoals de grenzeloze ruim-

te (ākāṣa) is Hij ondeelbaar (nirvikalpam) en absoluut (kevala). 

prakåtivikåtiçünyaà bhävanätétabhävaà 
samarasamasamänaà mänasambandhadüram | 
nigamavacanasiddhaà nityamasmatprasiddhaà 
hådi kalayati vidvän brahma pürëaà samädhau || 409|| 

409. In samādhi realiseert de wijze mens in zijn hart de oneindige Brahman 

die vrij is van de samenhang oorzaak-en-gevolg (prakṛtivikṛtiśūnyam). Hij 

is de werkelijkheid voorbij al het denkbare. Hij is onvergelijkelijk 

(asamānam) en onaantoonbaar
191

 (mānasambandhadūram). Hij is onthuld 

door de Veda’s en openbaart zich voortdurend in ons door middel van ons 

Ik-besef
192

. 

ajaramamaramastäbhävavastusvarüpaà 
stimitasalilaräçiprakhyamäkhyävihénam | 
çamitaguëavikäraà çäçvataà çäntamekaà 
hådi kalayati vidvän brahma pürëaà samädhau || 410|| 

                                                                 
190

 Zie de voetnoot bij vers 325. 
191

 Op een andere wijze dan openbaring. 
192

 Waarvan de aanwezigheid nimmer kan worden ontkend. 



102                                     De weg naar binnen 

410. In samādhi realiseert de wijze mens in zijn hart
193

 de oneindige Brah-

man die vrij is van verval, onsterfelijk en die niet aangetast kan worden door 

onwetendheid (ajñāna). Brahman sluit alle dualiteit uit, is oeverloos en 

kalm als een oceaan die geen naam heeft. Hij overstijgt het spel van de 

guṇa’s, is onveranderlijk, zonder begin, vredig en één. 

samähitäntaùkaraëaù svarüpe 
vilokayätmänamakhaëòavaibhavam | 
vicchinddhi bandhaà bhavagandhagandhitaà 
yatnena puàstvaà saphalékuruñva || 411|| 

411. Aanschouw de onbegrensde glorie van het Zelf in jezelf met de geest 

(antahḥkaraṇa) standvastig gevestigd in samādhi. Snijd de geurige banden 

van je verleden (vāsanā’s en samsāra) door en streef er ijverig naar de ver-

volmaking
194

 van je menselijk bestaan te verwezenlijken. 

sarvopädhivinirmuktaà saccidänandamadvayam | 
bhävayätmänamätmasthaà na bhüyaù kalpase'dhvane || 412|| 

412. Mediteer op het Zelf dat in je gevestigd is [als je eigen Zelf] en dat vrij 

is van beperkende bedekkingen (upādhi’s), wiens natuur de absolute ‘zijn-

bewustzijn-gelukzaligheid’ (saccidānandam) is, de ene zonder tweede, en je 

zult niet meer verstrikt raken in het wiel van geboorte en dood (samsāra). 

chäyeva puàsaù paridåçyamänamäbhäsarüpeëa phalänubhütyä | 
çaréramäräcchavavannirastaà punarna sandhatta idaà mahätmä || 413|| 

413. Wanneer hij het lichaam eenmaal als een lijk heeft beschouwd, hecht 

de grote wijze (mahātmā) zich er niet meer aan, maar ziet het door de han-

delingen in het verleden (karma) als een menselijke schaduw. 

satatavimalabodhänandarüpaà sametya 
tyaja jaòamalarüpopädhimetaà sudüre | 
atha punarapi naiña smaryatäà väntavastu 
smaraëaviñayabhütaà kalpate kutsanäya || 414|| 

414. Wanneer je je eenzelvigheid met het Zelf beseft, de eeuwige, pure ken-

nis en gelukzaligheid, maak je dan los van dit lichaam, dat je gevangen 

houdt en inert en onzuiver is. Denk er dan nooit meer aan terug, want aan je 

eigen braaksel terugdenken is alleen maar walgelijk. 

samülametatparidähya vanhausadätmani brahmaëi nirvikalpe | 
tataù svayaà nityaviçuddhabodhänandätmanätiñöhati vidvariñöhaù || 415|| 

                                                                 
193

 Het hart staat hier voor buddhi. 
194

 Dat is bevrijding, en bij uitstek in een menselijke geboorte mogelijk. 



Vivekacūḍamaṇi 103 

415. Nadat hij dit alles
195

 met wortel
196

 en al heeft verbrand in het vuur van 

Brahman, het eeuwige en absolute Zelf, blijft de waarlijk wijze mens alleen, 

als het Zelf, eeuwig, zuiver, absolute kennis en gelukzaligheid 

(bodhānandātmana).  

prärabdhasütragrathitaà çaréraà prayätu vä tiñöhatu goriva srak 
na tatpunaù paçyati tattvavettänandätmani brahmaëi lénavåttiù || 416|| 

416. De kenner van de waarheid bekommert zich niet over het wel en wee 

van dit lichaam, dat voortleeft als gevolg van zijn daden in het verleden. 

Bekommert een koe zich om de bloemenkrans die om haar nek hangt? Het 

denken van de wijze is in rust en zo verblijft hij in Brahman, de intense 

gelukzaligheid. 

akhaëòänandamätmänaà vijïäya svasvarüpataù | 
kimicchan kasya vä hetordehaà puñëäti tattvavit || 417|| 

417. Nadat de kenner van de waarheid de onbegrensde gelukzaligheid heeft 

gerealiseerd als zijn eigen Zelf, welke beweegreden zou hij dan kunnen 

hebben om dit lichaam nog langer te koesteren? 

saàsiddhasya phalaà tvetajjévanmuktasya yoginaù | 
bahirantaù sadänandarasäàsvädanamätmani || 418|| 

418. De yogi die de volmaaktheid heeft bereikt en ‘in het leven bevrijd’ 

(jīvanmukta)
197

 is, geniet de eeuwige gelukzaligheid (sadānandarasa) en 

ervaart het zowel innerlijk als uiterlijk (bahirantaḥ). 

vairägyasya phalaà bodho bodhasyoparatiù phalam | 
svänandänubhaväcchäntireñaivoparateù phalam || 419|| 

419. De vrucht van onthechting (vairāgasya) is kennis (bodho), die van 

kennis is teruggetrokkenheid van zingenot. Dat leidt tot gelukzaligheid 

(svānandānubhava), die op haar beurt tot opperste vrede leidt (uparateḥ). 

yadyuttarottaräbhävaù pürvapürvantu niñphalam | 
nivåttiù paramä tåptiränando'nupamaù svataù || 420|| 

420. Wanneer de vruchten van een stadium [van de sādhana] niet herkend 

worden betekent dit dat het voorafgaande stadium niet vervolmaakt is. Bij 
                                                                 
195

 De existentiële wereld, het niet-Zelf of anātman. 
196

 Onwetendheid. 
197

 Hij die de toestand van innerlijke verlichting heeft bereikt tijdens het aardse 

leven. Dit ter onderscheiding van videhamukta die de toestand van innerlijke ver-

lichting heeft bereikt nadat hij zich van het stoffelijke lichaam heeft bevrijd. Zie 

ook verzen 428-441. 



104                                     De weg naar binnen 

het vervolmaken van de achter elkaar volgende stadia is er toenemende 

gelukzaligheid en ten slotte is de oplossing van de wereld der verschijnselen 

onvermijdelijk. 

dåñöaduùkheñvanudvego vidyäyäù prastutaà phalam | 
yatkåtaà bhräntiveläyäà nänä karma jugupsitam | 
paçcännaro vivekena tatkathaà kartumarhati || 421|| 

421. De vrucht van kennis (vidyāphalam) is het ophouden van het wereldse 

lijden
198

. Hoe kan hij, die in het verleden als gevolg van begoocheling wal-

gelijke dingen heeft gedaan, dat nog blijven doen wanneer in hem het on-

derscheidingsvermogen (viveka) ontwaakt is? 

vidyäphalaà syädasato nivåttiù  
pravåttirajïänaphalaà tadékñitam | 
tajjïäjïayoryanmågatåñëikädau 
nocedvidäà dåñöaphalaà kimasmät || 422|| 

422. De vrucht van kennis is het zich afwenden van het onwerkelijke, ter-

wijl gehechtheid aan het onwerkelijke de vrucht van onwetendheid 

(ajñānaphalam) is. Dit blijkt in het geval van hem die weet
199

 wat een lucht-

spiegeling en dergelijke is en diegene die het niet weet. Wat zou anders de 

beloning van de kenner van Brahman zijn als dit onderscheid er niet was? 

ajïänahådayagranthervinäço yadyaçeñataù | 
anicchorviñayaù kià nu pravåtteù käraëaà svataù || 423|| 

423. Als de knoop van onwetendheid (ajñānahṛdayagranther) in het hart 

volledig doorgehakt is, wat kan dan alsnog de wijze mens aansporen tot 

zelfzuchtige handeling, daar hij niet naar zingenot op zoek is. 

väsanänudayo bhogye vairägasya tadävadhiù | 
ahambhävodayäbhävo bodhasya paramävadhiù | 
lénavåtteranutpattirmaryädoparatestu sä || 424|| 

424. Wanneer de voorwerpen niet langer enig verlangen opwekken is dat 

volmaakte verzaking (vairāgrasya). Volmaakte kennis (bodhasya) is de 

afwezigheid van elke impuls van een zelfzuchtige gedachte. Wanneer de 

geest verzonken is in Brahman en niet langer door andere gedachten wordt 

afgeleid, is dat de volmaakte inkeer (uparate). 
                                                                 
198

 Lijden dat in dit leven wordt ervaren. 
199

 Hij die weet wat de luchtspiegeling is lacht erom en gaat er aan voorbij, maar de 

onwetende verwart het met water en loopt er achteraan. Voor de wijze verschijnt de 

wereld zonder twijfel, maar hij kent de onwerkelijkheid ervan en wordt er niet door 

beroerd. 



Vivekacūḍamaṇi 105 

brahmäkäratayä sadä sthitatayä nirmuktabähyärtha 
dhéranyäveditabhogyabhogakalano nidräluvadbälavat | 
svapnälokitalokavajjagadidaà paçyankvacillabdhadhéräste 
kaçcidanantapuëyaphalabhugdhanyaù sa mänyo bhuvi || 425|| 

425. Vrij van de illusie van zinsobjecten verblijft de wijze onophoudelijk 

(sthitatayā) in eenzelvigheid met Brahman. Hij beziet de wereld als een 

droomwereld en als hij iets aangeboden krijgt is zijn vreugde alleen ogen-

schijnlijk; in feite gedraagt hij zich als een slaperige (nidrā) of als een kind 

(balā) daar hij geen waarde hecht aan deze vergankelijke wereld (jagad). Zo 

iemand is werkelijk zeldzaam op deze wereld; maar hij plukt de vruchten 

van zijn ontelbare verdiensten, en aan hem komt alle eerbied en zegen toe. 

sthitaprajïo yatirayaà yaù sadänandamaçnute | 
brahmaëyeva vilénätmä nirvikäro viniñkriyaù || 426|| 

426. Dit wezen
200

 van standvastige wijsheid (sthitsprajño) verwijlt in een-

zelvigheid met Brahman, en geniet eeuwige gelukzaligheid (sadānanda), 

voorbij alle modificaties (nirvikāro) en alle activiteit (kriyaḥ). 

brahmätmanoù çodhitayorekabhävävagähiné | 
nirvikalpä ca cinmäträ våttiù prajïeti kathyate | 
susthitä'sä bhavedyasya sthitaprajïaù sa ucyate || 427|| 

427. Die staat wordt de staat van verlichting genoemd waarin alleen de een-

zelvigheid met Brahman (brahmātmanoḥ) wordt gekend, die gezuiverd is 

van alle bedekkingen, die vrij is van dualiteit en doordrongen is door zuive-

re intelligentie. Hij die dit heeft bereikt wordt een mens van standvastige 

wijsheid genoemd (sthitaprajñaḥ). 

yasya sthitä bhavetprajïä yasyänando nirantaraù | 
prapaïco vismåtapräyaù sa jévanmukta iñyate || 428|| 

428. Hij wiens verlichting (prajñaḥ) standvastig (sthita) is, die in onafge-

broken (nirāntara) gelukzaligheid (ānanda) verkeert en die de existentiële 

wereld (prapañco) vrijwel vergeten heeft, wordt als een in dit leven bevrijde 

(jīvanmukta) beschouwd (iṣyate). 

lénadhérapi jägarti jägraddharmavivarjitaù | 
bodho nirväsano yasya sa jévanmukta iñyate || 429|| 

429. Hij die zelfs in eenzelvigheid met Brahman waakzaam is, maar tegelij-

kertijd vrij van de eigenschappen
201

 van de wakende staat, en wiens bewust-

                                                                 
200

 Yati, asceet, sanyāsin. 



106                                     De weg naar binnen 

zijn vrij is van begeerte, wordt als een in dit leven bevrijde (jīvanmukta) 

beschouwd. 

çäntasaàsärakalanaù kalävänapi niñkalaù | 
yasya cittaà viniçcintaà sa jévanmukta iñyate || 430|| 

430. Hij wiens zorgen over de wereld
202

 zijn bedaard (śanta), die zonder 

delen is
203

 ondanks het bezit van een lichaam dat uit ledematen bestaat en 

wiens geest (cittam) vrij van angst is, wordt als een in dit leven bevrijde 

(jīvanmukta) beschouwd. 

vartamäne'pi dehe'smiïchäyävadanuvartini | 
ahantämamatä'bhävo jévanmuktasya lakñaëam || 431|| 

431. Zelfs in dit lichaam dat hem als een schaduw volgt is de afwezigheid 

van de gedachten ‘ik’ en ‘mijn’ kenmerkend voor hem die in dit leven be-

vrijd is. 

atétänanusandhänaà bhaviñyadavicäraëam | 
audäsényamapi präpte jévanmuktasya lakñaëam || 432|| 

432. Het niet verwijlen in het verleden, het niet denken aan de toekomst en 

het zien van het heden zonder er door beroerd te worden (audāsīnyamapi) 

zijn de kenmerken (lakṣanam) van hem die in dit leven bevrijd is. 

guëadoñaviçiñöe'sminsvabhävena vilakñaëe | 
sarvatra samadarçitvaà jévanmuktasya lakñaëam || 433|| 

433. Het bezien van alles in deze eigenaardige wereld, vol met tegenstrij-

digheden en halsstarrige elementen, met een oog van gelijkmoedigheid 

(samadarśitvam) is het kenmerk van hem die in dit leven bevrijd is. 

iñöäniñöärthasampräptau samadarçitaya''tmani | 
ubhayaträvikäritvaà jévanmuktasya lakñaëam || 434|| 

434. Het even onbewogen blijven in geval van aangename en onaangename 

dingen door een gelijkmoedige houding (samadarśitvam) is het kenmerk 

van hem die in dit leven bevrijd is. 

brahmänandarasäsvädäsaktacittatayä yateù | 
antarbahiravijïänaà jévanmuktasya lakñaëam || 435|| 

                                                                                                                                                     
201

 Vrij zijn van het kennen van de wereld der verschijnselen door de zintuigen en 

daaraan gehecht zijn zoals een onwetende. 
202

 Hoe zich van samsāra te bevrijden enz. 
203

 Als Brahman 



Vivekacūḍamaṇi 107 

435. Daar zijn geest volledig in beslag is genomen door de smaak van de 

gelukzaligheid van Brahman, is de afwezigheid van alle ideeën betreffende 

het uiterlijke en het innerlijke
204

 het kenmerk van hem die in dit leven be-

vrijd is. 

dehendriyädau kartavye mamähambhävavarjitaù | 
audäsényena yastiñöhetsa jévanmuktalakñaëaù || 436|| 

436. Hij die onbekommerd leeft ontdaan van de noties van ‘ik’ en ‘mijn’ 

zowel met betrekking tot het lichaam, de zintuigen enz. alsmede ten opzich-

te van zijn plichten (kartavye), wordt gekend als iemand die in dit leven 

bevrijd is. 

vijïäta ätmano yasya brahmabhävaù çruterbalät | 
bhavabandhavinirmuktaù sa jévanmuktalakñaëaù || 437|| 

437. Hij die op basis van de diepgaande kennis (vijñāta)
205

 die in de ge-

schriften is ontvouwd zijn eenzelvigheid met Brahman heeft gerealiseerd en 

bevrijd is van de banden met saṁsāra, wordt gekend als iemand die in dit 

leven bevrijd is. 

dehendriyeñvahambhäva idambhävastadanyake | 
yasya no bhavataù kväpi sa jévanmukta iñyate || 438|| 

438. Hij in wie nimmer de notie ‘ik’ met betrekking tot het lichaam, de or-

ganen enz. (dehendriyeṣvahaṁbhāva), noch de notie ‘dit’ met betrekking tot 

andere objecten oprijst, wordt gekend als iemand die in dit leven bevrijd is. 

na pratyagbrahmaëorbhedaà kadäpi brahmasargayoù | 
prajïayä yo vijänäti sa jévanmuktalakñaëaù || 439|| 

439. Hij die door zijn kennis (prajñayā) geen onderscheid maakt tussen jīva 

en Brahman, noch tussen het universum en Brahman, wordt gekend als ie-

mand die in dit leven bevrijd is. 

sädhubhiù püjyamäne'sminpéòyamäne'pi durjanaiù | 
samabhävo bhavedyasya sa jévanmuktalakñaëaù || 440|| 

440. Hij die gelijkmoedig (samabhāvo) blijft bij verering door de goede en 

bij kwelling door de slechte mensen, wordt gekend als iemand die in dit 

leven bevrijd is. 

yatra praviñöä viñayäù pareritä nadépravähä iva väriräçau | 
linanti sanmätratayä na vikriyäà utpädayantyeña yatirvimuktaù || 441|| 

                                                                 
204

 Daar er slechts één bestaan is: Brahman. 
205

 Over de eenzelvigheid van jīva en Brahman. 



108                                     De weg naar binnen 

441. Hij die als gevolg van zijn eenzelvigheid met Brahman de aangeboden 

zinsobjecten
206

 ontvangt zonder erdoor geraakt te worden, zoals de oceaan 

het water van de rivieren ontvangt, wordt gekend als iemand die in dit leven 

bevrijd is. 

    * * * 

 

                                                                 
206

 Die door anderen zijn opgedrongen.  



Vivekacūḍamaṇi 109 

Deel 4: Bevrijding  

 
vijïätabrahmatattvasya yayäpürvaà na saàsåtiù | 
asti cenna sa vijïätabrahmabhävo bahirmukhaù || 442|| 

442. Voor de kenner van (de waarheid van) Brahman (vijñātabrahma-

tattvasya) is er geen gehechtheid aan zinsobjecten (saṁsṛtiḥ) meer. Als dit 

wel het geval is dan heeft hij Brahman niet verwerkelijkt maar is hij iemand 

wiens zinnen door de kracht van de latente neigingen (vāsanā’s) naar buiten 

zijn gericht.  

präcénaväsanävegädasau saàsaratéti cet | 
na sadekatvavijïänänmandé bhavati väsanä || 443|| 

443. Als er beweerd wordt dat de kenner van Brahman nog gehecht is aan 

zinsobjecten door de aanhoudende kracht
207

 van zijn oude neigingen, dan is 

deze bewering niet juist omdat neigingen bij de realisatie van eenzelvigheid 

met Brahman hun kracht verliezen. 

atyantakämukasyäpi våttiù kuëöhati mätari | 
tathaiva brahmaëi jïäte pürëänande manéñiëaù || 444|| 

444. Zoals een zeer wellustig man geen begeerte voelt in de nabijheid van 

zijn moeder, zo ook zijn er bij de realisatie van de oneindige gelukzaligheid 

van Brahman geen wereldse neigingen meer. 

nididhyäsanaçélasya bähyapratyaya ékñyate | 
bravéti çrutiretasya prärabdhaà phaladarçanät || 445|| 

445. Van hem die ijverig meditatie beoefent (nididhyāsana śilasya 

īkṣyate)
208

 wordt gezegd dat hij zich desondanks bewust is van de uiterlijke 

wereld
209

 (bāhyapratyaya). De geschriften verklaren dat dit zijn oorzaak 

                                                                 
207

 Zoals het pottenbakkerswiel niet onmiddellijk tot stilstand komt. 
208

 De tekst spreekt hier van ‘nididhyāsana’. Śravana, manana en nididhyāsana, in 

het kort ‘horen, reflectie en contemplatie’, kunnen opgevat worden als de drie stadia 

van vicāra, of zelfonderzoek, dat naar bevrijding (mokṣa) leidt. Het horen van de 

waarheid van de leermeester is śravana. Het overwegen van het gehoorde tot het 

begrepen is en elke twijfel erover geheel verdwenen is heet manana. Het verwezen-

lijken van wat tot dan toe een begrip was, is ten slotte nididhyāsana. 
209

 En betrokkenheid toont zoals de bevrediging van stoffelijke behoeften en het 

onderwijzen van hen die erom vragen. 



110                                    Bevrijding 
 

vindt in prārabdha karma
210

, hetgeen men kan afleiden uit de waargenomen 

‘gevolgen’ (phaladarśanāt).  

sukhädyanubhavo yävattävatprärabdhamiñyate | 
phalodayaù kriyäpürvo niñkriyo na hi kutracit || 446|| 

446. Zolang vreugde en smart wordt ervaren zal prārabdha karma blijven 

voortbestaan. Elk gevolg wordt voorafgegaan door een handeling. Nergens 

ziet men iets gebeuren zonder een voorafgaande handeling. 

ahaà brahmeti vijïänätkalpakoöiçatärjitam | 
saïcitaà vilayaà yäti prabodhätsvapnakarmavat || 447|| 

447. Met de realisatie van ‘Ik ben Brahman’ (ahaṁ brahmeti vijñāna) los-

sen alle handelingen (sañcitakarma), die gedurende een miljard geboorten 

zijn verzameld, op zoals de droomhandelingen (svapnakarma) die bij het 

ontwaken in het niets oplossen. 

yatkåtaà svapnaveläyäà puëyaà vä päpamulbaëam | 
suptotthitasya kintatsyätsvargäya narakäya vä || 448|| 

448. Kunnen de goede daden (puṇyam) of de afschuwelijke zonden 

(pāpam), die iemand zich in zijn droom inbeeldt (svapnavelāyam) hem naar 

de hemel of de hel brengen, nadat hij uit zijn slaap is ontwaakt? 

svamasaìgamudäsénaà parijïäya nabho yathä | 
na çliñyati ca yatkiïcitkadäcidbhävikarmabhiù || 449|| 

449. De kenner van het Zelf, die ongebonden en onverschillig (udānisam) is 

als de ruimte (ākāśa), wordt nimmer en niet in het minst geraakt door han-

delingen die nog moeten plaatsvinden
211

. 

na nabho ghaöayogena surägandhena lipyate | 
tathätmopädhiyogena taddharmairnaiva lipyate || 450|| 

450. De ruimte in een kruik blijft onaangetast door de eigenschappen van de 

vloeistof in de kruik (zoals vloeibaarheid en geur). Zo ook wordt het Zelf 

                                                                 
210

 Karma betekent ‘handeling’ of ‘actie’ en dus het scheppen van een oorzaak die 

onvermijdelijk tot een effect zal leiden. Er worden drie soorten karma’s onder-

scheiden: (1) sañcitakarma: de som van karma’s uit handelingen in voorbije levens 

die in toekomstige levens vrucht zullen dragen, (2) prārabdhakarma: dat deel van 

sañcitakarma dat voorbestemd is in het huidige leven vrucht te dragen, en (3) 

āgāmikarma: nieuw karma opgedaan in het huidige leven, dat overgedragen wordt 

naar toekomstige levens. 
211

 Omdat na de realisatie van het Zelf (ātmānubhava) zijn handelingen niet meer 

uit gehechtheid plaatsvinden; hij is niet meer de ‘doener’. 



Vivekacūḍamaṇi 111 

niet beroerd door de eigenschappen van de bedekkingen (taddharmairnaiva) 

waarmee Het verbonden is. 

jïänodayätpurärabdhaà karmajïänänna naçyati | 
adatvä svaphalaà lakñyamuddiçyotsåñöabäëavat || 451|| 

451. Actie (karma), die vóór het dagen van kennis (jñāna)
212

 op gang is 

gebracht, wordt echter niet vernietigd door díe kennis (jñāna) en zal dus 

vrucht dragen, net als een pijl die afgeschoten is op zijn doel. 

vyäghrabuddhyä vinirmukto bäëaù paçcättu gomatau | 
na tiñöhati chinatyeva lakñyaà vegena nirbharam || 452|| 

452. Gesteld dat een koe voor een tijger wordt aangezien en dat er op haar 

geschoten is. De pijl zal niet stoppen wanneer ontdekt wordt dat de koe geen 

tijger is maar zal de koe met volle kracht treffen. 

präbdhaà balavattaraà khalu vidäà bhogena tasya kñayaù 
samyagjïänahutäçanena vilayaù präksaïcitägäminäm | 
brahmätmaikyamavekñya tanmayatayä ye sarvadä saàsthitäù 
teñäà tattritayaà nahi kvacidapi brahmaiva te nirguëam || 453|| 

453. Prārabdha karma is inderdaad zeer krachtig, zelfs voor de gerealiseer-

de mens, en kan alleen verteerd worden door de vruchten ervan te verdu-

ren
213

. Het vuur van volmaakte kennis vernietigt wel de overige twee soor-

ten karma [de reeds in het verleden opgebouwde (sañcita) en de nog op te 

bouwen (āgāmi) karma’s]. Maar geen van deze drie karma’s treft de ken-

ners van Brahman die onafgebroken in eenzelvigheid met Brahman verblij-

ven. Ze zijn de ongedifferentieerde Brahman zelf. 

upädhitädätmyavihénakevala 
brahmätmanaivätmanitiñöhato muneù | 
prärabdhasadbhävakathä na yuktä 
svapnärthasambandhakatheva jägrataù || 454|| 

454. Voor hem die leeft in zijn eigen Zelf als Brahman alleen, vrij van ver-

eenzelviging met de bedekkingen, is het bestaan van prārabdha karma even 

betekenisloos als na het ontwaken nog belangstelling te hebben voor zaken 

die men gedroomd heeft. 

                                                                 
212

 De realisatie van het Zelf als de niet-doener (akartā). 
213

 Deze uitspraak is slechts een voorzichtige samenvatting van de algemene ziens-

wijze. In werkelijkheid is de bevrijde (jñānin) zich zelfs niet eens bewust van zijn 

bestaan. Dit wordt verwoord in de laatste helft van dit vers en in vers 454 en verder. 



112                                    Bevrijding 
 

na hi prabuddhaù pratibhäsadehe 
dehopayoginyapi ca prapaïce | 
karotyahantäà mamatämidantäà 
kintu svayaà tiñöhati jägareëa || 455|| 

455. De uit de slaap ontwaakte mens vereenzelvigt zich niet langer met ‘ik’, 

‘mijn’ en ‘dit’ (ahaṁtāṁ, mamatām, idaṁtām) met betrekking tot zijn 

droomlichaam, zijn droomhandelingen of objecten die in zijn droom voor-

kwamen, maar hij leeft wakker en bewust van zichzelf. 

na tasya mithyärthasamarthanecchä 
na saìgrahastajjagato'pi dåñöaù | 
tatränuvåttiryadi cenmåñärthe 
na nidrayä mukta itéñyate dhruvam || 456|| 

456. Hij heeft er geen belang bij droomobjecten als werkelijk te beschou-

wen noch om zijn droomwereld voort te zetten. Als hij nog steeds de dingen 

van zijn droomwereld najaagt, is hij beslist nog niet ontwaakt uit zijn slaap. 

tadvatpare brahmaëi vartamänaùsadätmanä tiñöhati nänyadékñate | 
småtiryathä svapnavilokitärthe tathä vidaù präçanamocanädau || 457|| 

457. Evenzo leeft hij die verzonken is in Brahman in eenzelvigheid met die 

eeuwige werkelijkheid en ziet niets anders. Dagelijkse bezigheden als eten, 

drinken enz. zijn voor hem herinneringen zoals iemand zich de objecten 

herinnert die hij in een droom heeft gezien.  

karmaëä nirmito dehaù prärabdhaà tasya kalpyatäm | 
nänäderätmano yuktaà naivätmä karmanirmitaù || 458|| 

458. Het is karma dat dit lichaam heeft gevormd, dus de vroegere handelin-

gen en het lichaam staan met elkaar in verband (prārabdha karma). Maar 

het is onredelijk het Zelf aan karma toe te schrijven daar het beginloze Zelf 

nimmer het gevolg van enige handeling kan zijn. 

ajo nityaù çäçvata iti brüte çrutiramoghaväk | 
tadätmanä tiñöhato'sya kutaù prärabdhakalpanä || 459|| 

459. De onfeilbare woorden van de geschriften verkondigen: ‘het Zelf wordt 

niet geboren, is eeuwig en nimmer onderhevig aan verval.’
214

 Hoe kan dan 

enig karma aan de mens toegeschreven worden die leeft in eenzelvigheid met 

het Zelf? 

                                                                 
214

 Kaṭha Up. 1.2.18: ‘Het Zelf dat bewustzijn is, wordt niet geboren en sterft niet. 

Het heeft geen begin en geen gevolg. Het is zonder geboorte, tijdloos, onverander-

lijk en aloud. Wanneer het lichaam sterft, sterft Het niet’. 



Vivekacūḍamaṇi 113 

prärabdhaà sidhyati tadä yadä dehätmanä sthitiù | 
dehätmabhävo naiveñöaù prärabdhaà tyajyatämataù || 460|| 

460. Zolang de mens zich met het lichaam vereenzelvigt, is prārabdha kar-

ma werkzaam. Maar de gerealiseerde mens identificeert zichzelf nimmer 

met het lichaam en is dus vrij van de werking van causaliteit (karma). 

çarérasyäpi prärabdhakalpanä bhräntireva hi | 
adhyastasya kutaù sattvamasatyasya kuto janiù | 
ajätasya kuto näçaù prärabdhamasataù kutaù || 461|| 

461. Zelfs de notie dat er een verband is tussen het lichaam en prārabdha 

karma berust op vergissing
215

. Hoe kan iets denkbeeldigs een werkelijk 

bestaan hebben en hoe kan iets dat onwerkelijk is geboren worden? Hoe kan 

wat nooit geboren is sterven? Hoe kan er prārabdha karma zijn voor iets dat 

niet werkelijk bestaat?  

jïänenäjïänakäryasya samülasya layo yadi | 
tiñöhatyayaà kathaà deha iti çaìkävato jaòän|| 462|| 

samädhätuà bähyadåñöyä prärabdhaà vadati çrutiù | 
 na tu dehädisatyatvabodhanäya vipaçcitäm || 463|| 

462-463. Als bij het dagen van kennis onwetendheid met wortel en tak 

wordt uitgeroeid, hoe kan dan het lichaam van een verlichte voortleven? Het 

is om de onwetende, die met een dergelijke vraag komt, uit de twijfel te 

halen, dat de geschriften spreken over prārabdhakarma vanuit het conventi-

onele standpunt, en niet om aan de wijze de werkelijkheid van het lichaam 

en dergelijke te onderwijzen. 

paripürëamanädyantamaprameyamavikriyam | 
ekamevädvayaà brahma neha nänästi kiïcana || 464|| 

464. Alleen Brahman bestaat, de ene zonder tweede, volmaakt, zonder begin 

en einde (anādyantam), onveranderlijk (avikriyam), onmetelijk (aprameya). 

In Brahman is geen enkele verscheidenheid (deha nānāsti kiñcana advay-

am).  

sadghanaà cidghan nityamänandaghanamakriyam | 
ekamevädvayaà brahma neha nänästi kiïcana || 465|| 

                                                                 
215

 Deze uitspraak is in eerste instantie in tegenspraak met die van vers 458. Echter, 

omdat het lichaam een product van māyā, dus onwerkelijk is, kan er geen sprake 

zijn dat prārabdha karma in verband staat met een niet-bestaand lichaam. 



114                                    Bevrijding 
 

465. Alleen Brahman bestaat, de ene zonder tweede, zijn wezen is bestaan, 

bewustzijn en eeuwige gelukzaligheid. Hij is vrij van elke handeling 

(akriyam). In Brahman is geen enkele verscheidenheid. 

pratyagekarasaà pürëamanantaà sarvatomukham | 
ekamevädvayaà brahma neha nänästi kiïcana || 466|| 

466. Alleen Brahman bestaat, de ene zonder tweede, alomtegenwoordig (Hij 

is in alles), eenvormig
216

, oneindig (anantam), volledig (pūrṇam), alles 

doordringend (sarvatomukham). In Brahman is geen enkele verscheiden-

heid. 

aheyamanupädeyamanädeyamanäçrayam | 
ekamevädvayaà brahma neha nänästi kiïcana || 467|| 

467. Alleen Brahman bestaat, de ene zonder tweede, onvatbaar, onafwijs-

baar
217

 (aheyam), door niets gedragen (anāśrayam). In Brahman is geen 

enkele verscheidenheid. 

nirguëaà niñkalaà sükñmaà nirvikalpaà niraïjanam | 
ekamevädvayaà brahma neha nänästi kiïcana || 468|| 

468. Alleen Brahman bestaat, de ene zonder tweede, zonder delen 

(niṣkalam) of eigenschappen (nirguṇam), subtiel (sūkṣmam), onveranderlijk 

(nirvikalpam) en smetteloos (nirañjanam). In Brahman is geen enkele ver-

scheidenheid. 

anirüpyasvarüpaà yanmanoväcämagocaram | 
ekamevädvayaà brahma neha nänästi kiïcana || 469|| 

469. Alleen Brahman bestaat, de ene zonder tweede, wiens ware aard onbe-

grijpelijk (anirūpya svarūpam) is en het bereik van denken en spraak te 

boven gaat (manovācāmagocaram). In Brahman is geen enkele verschei-

denheid. 

satsamåddhaà svataùsiddhaà çuddhaà buddhamanédåçam | 
ekamevädvayaà brahma neha nänästi kiïcana || 470|| 

470. Alleen Brahman bestaat, de ene zonder tweede, de uit zichzelf stralen-

de werkelijkheid (satsamṛddham), zuiver (śuddham), bewust (buddham), 

onvergelijkbaar (met iets dat begrensd is). In Brahman is geen enkele ver-

scheidenheid. 

                                                                 
216

 Homogeen, laat geen verscheidenheid toe. 
217

 Omdat het het Zelf van alles is. 



Vivekacūḍamaṇi 115 

nirastarägä vinirastabhogäù çäntäù sudäntä yatayo mahäntaù | 
vijïäya tattvaà parametadante präptäù paräà nirvåtimätmayogät || 471|| 

471. De nobele zielen (mahāntaḥ), die zich bevrijd hebben van alle ge-

hechtheden (nirastarāgā), alle zingenot van zich hebben afgeworpen 

(vinirastabhogaḥ), die vredig (śāntāḥ)
218

 en volmaakt zelfbeheerst 

(sudāntā)
219

 zijn, realiseren als resultaat van hun inspanning (yatayo) deze 

hoogste waarheid en bereiken ten slotte de hoogste gelukzaligheid. 

bhavänapédaà paratattvamätmanaù 
svarüpamänandaghanaà vicärya | 
vidhüya mohaà svamanaùprakalpitaà 
muktaù kåtärtho bhavatu prabuddhaù || 472|| 

472. Ook jij moet door onderzoek (vicārya), de hoogste waarheid (paratatt-

va), de zuivere aard van het Zelf, absolute
220

 gelukzaligheid 

(svarūpmānandaghanam), onderscheiden. Schud de misleidende verbeel-

dingen (moham) af die je eigen geest (manas) geschapen heeft 

(svamanaḥprakalpitam), wees vrij en verlicht
221

, en bereik het doel van je 

bestaan. 

samädhinä sädhuviniçcalätmanä 
paçyätmatattvaà sphuöabodhacakñuñä | 
niùsaàçayaà samyagavekñitaçcecchrutaù 
padärtho na punarvikalpyate || 473|| 

473. Zie in [nirvikalpa] samādhi, waarin de geest (antaḥkaraṇa) volkomen 

stil is, de waarheid van het Zelf rechtstreeks met de helderheid van je spiri-

tuele oog
222

. Dan zal er geen twijfel meer zijn over de waarheid van de 

woorden
223

 uit de geschriften die je van je leermeester hebt ontvangen.  

svasyävidyäbandhasambandhamokñät 
satyajïänänandarüpätmalabdhau | 
çästraà yuktirdeçikoktiù pramäëaà 
cäntaùsiddhä svänubhütiù pramäëam || 474|| 

                                                                 
218

 Als gevolg van het beheersen van het denken. 
219

 Refereert naar de beheersing van de zinnen. 
220

 Niet vermengd of verdund. 
221

 Ontwaak uit deze onwerkelijke droom van dualiteit! 
222

 Het is evident dat deze staat het dagelijkse ervaringsniveau overstijgt en daar-

door niet met de gewone taal kan worden verwoord. 
223

 Woorden zoals ‘Dat zijt Gij”. 



116                                    Bevrijding 
 

474. De geschriften
224

, de rede
225

 (yukti) en de woorden van de leermeester 

(deśikoktiḥ) zijn de bewijzen van de verwerkelijking van het Zelf, de abso-

lute waarheid (satya), kennis (jñāna) en gelukzaligheid (ānanda), die door 

het verbreken van de banden met onwetendheid (avidyā) wordt bereikt. Het 

absolute bewijs is echter je eigen innerlijke ervaring
226

 (svānubhūtiḥ) van de 

waarheid. 

bandho mokñaçca tåptiçca cintä''rogyakñudhädayaù | 
svenaiva vedyä yajjïänaà pareñämänumänikam || 475|| 

475. Gebondenheid (bandho), bevrijding (mokṣa), tevredenheid (tṛpti), be-

zorgdheid (cinta), gezondheid (arogya), honger enzovoort, worden allemaal 

door de betrokken persoon rechtstreeks gekend. Anderen kennen ze door 

gevolgtrekking
227

. 

taöasthitä bodhayanti guravaù çrutayo yathä | 
prajïayaiva taredvidvänéçvaränugåhétayä || 476|| 

476. Zowel de leermeesters als de geschriften instrueren de zoeker, maar 

zijzelf blijven aan de kant, terwijl de zoeker in zijn eentje de oceaan van 

onwetendheid oversteekt
228

 dank zij innerlijke verlichting en geholpen door 

de genade van de Heer (Īśvara). 

svänubhütyä svayaà jïätvä svamätmänamakhaëòitam | 
saàsiddhaù sammukhaà tiñöhennirvikalpätmanä''tmani || 477|| 

477. Bij het kennen van zijn eenzelvigheid met het ondeelbare Zelf bereikt 

de gerealiseerde mens volmaaktheid. Zo bevindt hij zich oog in oog
229

 met 

het Zelf. 

vedäntasiddhäntaniruktireñä 
brahmaiva jévaù sakalaà jagacca | 

                                                                 
224

 Die de eeuwige eenzelvigheid van de mens met het Zelf verkondigen, en de 

onwerkelijkheid van dualiteit. 
225

 Over de verklaringen van geschriften die tot de overtuiging van hun waarheid 

leiden. Bijvoorbeeld, men kan afleiden dat gebondenheid een schepping van het 

denken is en dus onwerkelijk moet zijn. 
226

 Dit is het ultieme bewijs en anders is er geen volmaakte vrede. 
227

 Anderen leiden ze af uit de signalen die ze ontvangen. 
228

 Deze instructie, of parokṣa, is indirect, terwijl de ervaring van de aspirant in 

samādhi aparokṣa, of direct is. Het eerste (instructies van de leraar) is het middel 

tot het laatste (eigen ervaring). 
229

 Leeft in eenzelvigheid met het Zelf. 



Vivekacūḍamaṇi 117 

akhaëòarüpasthitireva mokño 
brahmädvitéye çrutayaù pramäëam || 478|| 

478. De uiteindelijke verklaring (anta) van Vedānta is dat het individu (jīva) 
en het gehele universum niets anders zijn dan Brahman (brahmaiva jīvah 
sakalam jagacca). Bevrijding (mokṣa) is het gevestigd verblijven in Brah-
man, het ondeelbaar bestaan. De geschriften (śruti) verklaren (pramāṇam) 
dat Brahman een zonder tweede is (brahmādvitīye)

230
. 

iti guruvacanäcchrutipramäëät 
paramavagamya satattvamätmayuktyä | 
praçamitakaraëaù samähitätmä 
kvacidacaläkåtirätmaniñöhato'bhüt || 479|| 

479. Door de instructies van zijn leermeester (guruvacanāt), de verklaringen 

van de geschriften en zijn eigen onderscheidingsvermogen, met zijn zinnen 

bedaard en in volle concentratie, realiseerde de leerling (śiṣya) de opperste 

waarheid in een genadevol ogenblik en bleef bewegingsloos en volmaakt 

gevestigd in Brahman. 

kiïcitkälaà samädhäya pare brahmaëi mänasam | 
utthäya paramänandädidaà vacanamabravét || 480|| 

480. Na een poosje in de opperste Brahman (para brahmaṇi) te hebben 

verwijld (samādhāya) rees de leerling op en zei uit de volheid van gelukza-

ligheid (paramānandādidam) het volgende: 

buddhirvinañöä galitä pravåttiù brahmätmanorekatayä'dhigatyä | 
idaà na jäne'pyanidaà na jäne kià vä kiyadvä sukhamastyapäram || 481|| 

481. Nu het Zelf (ātman) met Brahman vereenzelvigd is (brahmātmanor 

ekatayā adhigatyā), is mijn geest met al zijn activiteiten verdwenen (bud-

dhir vinaṣṭā galitā pravṛttiḥ). Ik ken noch dit noch dat
231

, noch kan Ik de 

mate van deze gelukzaligheid peilen
232

. 

väcä vaktumaçakyameva manasä mantuà na vä çakyate 
svänandämåtapürapüritaparabrahmämbudhervaibhavam | 
ambhoräçiviçérëavärñikaçiläbhävaà bhajanme mano 
yasyäàçäàçalave vilénamadhunä''nandätmanä nirvåtam || 482|| 

                                                                 
230

 Hier eindigt de toespraak van de leermeester die bij vers 213 was begonnen. 
231

 nl. alle betrekkelijke ideeën. 
232

 De gelukzaligheid die in samādhi wordt ervaren is onuitspreekbaar en onmeet-

baar. 



118                                    Bevrijding 
 

482. De grootheid van de oceaan van de opperste Brahman, overladen met 

de nectar van de gelukzaligheid van het Zelf, kan niet door spraak (vācā) 

uitgedrukt noch door het denken (manasā) gevat worden. Mijn geest (mano) 

loste op in een oneindig kleine fractie van de oceaan van Brahman als een 

hagelsteen in de zee, en is nu
233

 tevreden met de vreugde van die gelukza-

ligheid. 

kva gataà kena vä nétaà kutra lénamidaà jagat | 
adhunaiva mayä dåñöaà nästi kià mahadadbhütam || 483|| 

483. Waar is het universum gebleven? Wie heeft het weggehaald? Is het 

opgegaan in iets anders? Zojuist zag Ik het nog, nu bestaat het niet langer. 

Wat een wonder! 

kià heyaà kimupädeyaà kimanyatkià vilakñaëam | 
akhaëòänandapéyüñapürëe brahmamahärëave || 484|| 

484. Wat kan in de oceaan van Brahman, vol van de nectar van gelukzalig-

heid (akhaṇānanda), worden afgewezen en wat kan worden aanvaard
234

? 

Wat onderscheidt zich van het Zelf en wat bestaat zelfstandig? 

na kiïcidatra paçyämi na çåëomi na vedmyaham | 
svätmanaiva sadänandarüpeëäsmi vilakñaëaù || 485|| 

485. Hier
235

 zie ik niets noch hoor of weet Ik iets. Ik besta simpelweg als het 

Zelf (svātmaniva), de eeuwige gelukzaligheid (sadānanda), verschillend 

van al het andere (vilakṣaṇaḥ)
236

. 

namo namaste gurave mahätmane 
vimuktasaìgäya saduttamäya | 
nityädvayänandarasasvarüpiëe 
bhümne sadä'päradayämbudhämne || 486|| 

486. Ik buig mij keer op keer voor U neer, O nobele Leermeester! U bent 

vrij van alle gehechtheid, de grootste onder de wijzen, de belichaming van 

de eeuwige gelukzaligheid, de ene zonder tweede, de oneindige, grenzeloze 

oceaan van genade.  

yatkaöäkñaçaçisändracandrikäpätadhüta 
bhavatäpajaçramaù | 

                                                                 
233

 Na terugkeer tot het persoonlijke vlak. 
234

 Er is niets dan de ene Brahman en de aspirant is vereenzelvigd met Dat. 
235

 In eenzelvigheid met Brahman. 
236

 nl. het eeuwige subject, waarbij al het andere zoals de bedekkingen objecten 

zijn. 



Vivekacūḍamaṇi 119 

präptavänahamakhaëòavaibhavänanda 
mätmapadamakñayaà kñaëät || 487|| 

487. Uw blik, als gerichte manestralen, heeft mijn uitputting als gevolg van 

de kwellingen
237

 van de wereld doen verdwijnen. Dank zij uw genade heb Ik 

in een ogenblik de onvergankelijke (akṣayam) staat van het Zelf, die de aard 

van onuitputtelijke gelukzaligheid heeft, bereikt. 

dhanyo'haà kåtakåtyo'haà vimukto'haà bhavagrahät | 
nityänandasvarüpo'haà pürëo'haà tvadanugrahät || 488|| 

488. Ik ben waarlijk gezegend! Ik heb het doel van mijn leven bereikt. Ik 

ben bevrijd van de greep van saṁsāra. Ik ben het wezen van eeuwige ge-

lukzaligheid (nityānandasvarūpo). Ik ben volmaakt (ahaṁ pūrṇo). En dit 

alles door Uw genade! 

asaìgo'hamanaìgo'hamaliìgo'hamabhaìguraù | 
praçänto'hamananto'hamamalo'haà cirantanaù || 489|| 

489. Ik ben niet gebonden (asaṅgo aham), Ik ben ontdaan van het lichaam 

(anaṅgo’ham)
238

, Ik ben voorbij het subtiele lichaam
239

 (aliṅgo’ham) en 

onvergankelijk (abhaṅguraḥ). Ik ben vrede (praśānto’ham), Ik ben onbe-

grensd (anānto’ham), Ik ben smetteloos (amalo’ham) en aloud (cirantanaḥ). 

akartähamabhoktähamavikäro'hamakriyaù | 
çuddhabodhasvarüpo'haà kevalo'haà sadäçivaù || 490|| 

490. Ik ben niet de doener (akartāham), Ik ben niet de ondervinder
240

 

(abhoktāham), Ik ben onveranderlijk (avikāro’ham) en sta los van handelen 

(akriyaḥ). Ik ben de essentie van zuivere kennis, Ik ben de enige (keva-

lo’ham), altijd welwillend. 

drañöuù çroturvaktuù karturbhokturvibhinna eväham | 
nityanirantaraniñkriyaniùsémäsaìgapürëabodhätmä || 491|| 

                                                                 
237

 Deze kwellingen zijn: 1. ‘ādhyātmika’: psychisch-fysische kwellingen zoals 

angst en pijn; 2. ‘ādhidaivika’: kwellingen teweeggebracht door niet-menselijke 

wezens en natuurrampen; 3. ‘ādhibautika’: kwellingen teweeggebracht door soort-

genoten (mensen). 
238

 Ik ben niet het [grofstoffelijke] lichaam. 
239

 Heb mij vereenzelvigd met het Zelf en beschouw mijzelf niet langer als een 

lichaam of geest. 
240

 Alleen de begoochelde denkt dat hij de doener en de ondervinder is. Maar Ik ben 

verlicht. 



120                                    Bevrijding 
 

491. Ik ben verschillend van degene die ziet, hoort, spreekt, handelt en on-

dervindt
241

. Ik ben eeuwig, permanent, voorbij handelen, ongebonden, on-

begrensd en het wezen van alles doordringende kennis. 

nähamidaà nähamado'pyubhayoravabhäsakaà paraà çuddham | 
bähyäbhyantaraçünyaà pürëaà brahmädvitéyameväham || 492|| 

492. Ik ben dit noch dat
242

 maar Ik ben Datgene wat beide openbaart (ver-

licht). Ik ben Brahman, de allerhoogste, de ene zonder tweede 

(brahmādvtīyamevāham), zuiver, zonder binnen en buiten, zonder begin en 

einde en onbegrensd. 

nirupamamanäditattvaà tvamahamidamada iti kalpanädüram | 
nityänandaikarasaà satyaà brahmädvitéyameväham || 493|| 

493. Ik ben Brahman, de ene zonder tweede (brahmādvtīyamevāham), de 

werkelijkheid (tattvam) zonder begin en gelijke, vrij van verbeeldingen als 

‘jij’ en ‘ik’, of ‘dit’ en ‘dat’. Ik ben het wezen van de eeuwige gelukzalig-

heid (nityānandaikarasam), de waarheid (satyam). 

näräyaëo'haà narakäntako'haà puräntako'haà puruño'haméçaù | 
akhaëòabodho'hamaçeñasäkñé niréçvaro'haà nirahaà ca nirmamaù || 494|| 

494. Ik ben Nārāyana, de doder van Naraka
243

, Ik ben de vernietiger van 

Tripura
244

, het opperste wezen (puruṣo’ham), de heer (Īśaḥ). Ik ben de ab-

solute kennis (akhaṇḍabodho), de getuige van alles (ahamameśaṣasākṣī). Ik 

heb geen andere heer dan mijzelf (nirīśvaro’ham). Ik ben vrij van het besef 

van 'ik' en ‘mijn’. 

sarveñu bhüteñvahameva saàsthito 
jïänätmanä'ntarbahiräçrayaù san | 
bhoktä ca bhogyaà svayameva sarvaà 
yadyatpåthagdåñöamidantayä purä || 495|| 

495. Ik alleen woon als kennis in alle wezens en ben hun innerlijke en uiter-

lijke bestaansgrond (antarbahirāśrayaḥ). Ik zelf ben de ondervinder en alles 

                                                                 
241

 Ik vereenzelvig mijzelf nimmer met ledematen of het denken, daar Ik niet meer 

begrensd ben. 
242

 Noch dingen die waargenomen worden noch dingen die buiten de directe waar-

neming staan. Het is overigens alleen het lichaam dat ideeën als ‘dichtbij’ of ‘veraf’ 

op na houdt. 
243

 Een machtige demon, zoon van de Aarde, gedood door Viṣnu. 
244

 De demon van de onkwetsbare ‘drie steden’, vernietigd door Śiva. 



Vivekacūḍamaṇi 121 

wat ondervonden wordt [het subject en het object van ervaring]. Ik ben alles 

wat Ik in het verleden
245

 beschouwd heb als ‘dit’ of het ‘niet-Zelf’. 

mayyakhaëòasukhämbhodhau bahudhä viçvavécayaù | 
utpadyante viléyante mäyämärutavibhramät || 496|| 

496. In Mij, de oceaan van oneindige gelukzaligheid, rijzen de golven van 

het universum op en in Mij lossen ze weer op door de wind van het spel van 

māyā (māyāmārutavibhramāt). 

sthulädibhävä mayi kalpitä bhramädäropitänusphuraëenalokaiù | 
käle yathä kalpakavatsaräyaëanartvädayo niñkalanirvikalpe || 497|| 

497. Door de manifestatie van de opgelegde verschijningsvormen beelden 

de mensen zich bij vergissing talrijke grove en subtiele objecten in Mij in, 

precies zoals zij zich tijdperken, jaren, seizoenen enz. in de ondeelbare en 

absolute tijd inbeelden. 

äropitaà näçrayadüñakaà bhavet kadäpi müòhairatidoñadüñitaiù | 
närdrikarotyüñarabhümibhägaà marécikävärimahäpravähaù || 498|| 

498. Maar wat de onwetende dwazen zich verbeelden kan de bestaansgrond 

van die verbeelding nimmer besmetten. De machtige waterstroom in de 

luchtspiegeling kan de droge woestijn niet bevochtigen. 

äkäçavallepavidürago'haà ädityavadbhäsyavilakñaëo'ham | 
ahäryavannityaviniçcalo'haà ambhodhivatpäravivarjito'ham || 499|| 

499. Zoals de [onbegrensde] ruimte (ākāśa) ben Ik vrij van elke smet. Zoals 

de zon sta Ik los van wat verlicht wordt. Zo onbeweeglijk als de berg en zo 

onbegrensd als de oceaan ben Ik. 

na me dehena sambandho megheneva vihäyasaù | 
ataù kuto me taddharmä jägratsvapnasuñuptayaù || 500|| 

500. Zoals de hemel niet aangetast wordt door de aanwezigheid van wolken 

zo word Ik ook niet aangetast door het lichaam. Hoe kan Ik dan aangetast 

worden door de toestanden van waken, dromen of diepe slaap, die tot het 

lichaam behoren. 

upädhiräyäti sa eva gacchati sa eva karmäëi karoti bhuìkte | 
sa eva jéryan mriyate sadähaà kulädrivanniçcala eva saàsthitaù || 501|| 

501. Het is de opgelegde bedekking (upādhi) alleen die verschijnt en die 

weer verdwijnt. Het is die bedekking alleen die handelt en daarvan de 

                                                                 
245

 Vóór de realisatie. 



122                                    Bevrijding 
 

vruchten plukt. Die alleen veroudert en sterft, terwijl Ik onbeweeglijk blijf 

als de Kula berg
246

. 

na me pravåttirna ca me nivåttiù  
sadaikarüpasya niraàçakasya | 
ekätmako yo nibiòo nirantaro 
vyomeva pürëaù sa kathaà nu ceñöate || 502|| 

502. Voor Mij is er handelen (pravṛttir) noch vervreemding van handelen 

(nivṛttiḥ). Ik ben altijd dezelfde en zonder delen. Hoe kan wat één 

(ekātmako), onverdund
247

 (nibiḍo), zonder onderbreking (nirantaro), en 

oneindig (pūrṇaḥ) is zoals de ruimte handelen?  

puëyäni päpäni nirindriyasya 
niçcetaso nirvikåterniräkåteù | 
kuto mamäkhaëòasukhänubhüteù 
brüte hyananvägatamityapi çrutiù || 503|| 

503. Hoe kan voor Mij verdienste (puṇya) of tekortkoming (pāpa) bestaan? 

Ik ben immers zonder organen (nirindriyasya), zonder geest (niścetaso), 

onveranderlijk (nirvikṛter), vormloos (nirākṛteḥ). Ik ben de ondeelbare ge-

lukzaligheid zelf. De śruti verklaart dit ook met de passage ‘Hij wordt niet 

beroerd …’
248

. 

chäyayä spåñöamuñëaà vä çétaà vä suñöhu duùñöhu vä | 
na spåçatyeva yatkiïcitpuruñaà tadvilakñaëam || 504|| 

504. Wat ook zijn schaduw raakt - hitte of kou, goed of kwaad - de mens 

blijft volkomen onaangeraakt daar hij verschillend is van zijn schaduw. 

na säkñiëaà säkñyadharmäù saàspåçanti vilakñaëam | 
avikäramudäsénaà gåhadharmäù pradépavat || 505|| 

505. De eigenschappen van de waargenomen objecten hebben geen invloed 

op de getuige, die los van hen staat en onverschillig en onveranderlijk is, 

zoals het huisraad geen invloed heeft op de lamp die het verlicht.  

                                                                 
246

 Kula berg wordt in de Purāṇa’s genoemd als voorbeeld van onbeweeglijkheid. 
247

 Zoals een klomp zout die uit niets anders dan zout bestaat. 
248

 Bṛhadarāṇyaka Upaniṣad: 4, 3, 22. “[In diepe slaap] wordt hij niet beroerd door 

het goede noch door het slechte daar hij boven alle kwellingen van het hart is uit 

gestegen". Hierbij mag opgemerkt worden dat de ervaring van diepe slaap (suṣupti) 

in de śruti geciteerd is slechts ter illustratie van de bevrijde staat, die de werkelijke 

staat van het Zelf is, vrij van kwellingen. 



Vivekacūḍamaṇi 123 

raveryathä karmaëi säkñibhävo vanheryathä dähaniyämakatvam | 
rajjoryathä''ropitavastusaìgaù tathaiva küöasthacidätmano me || 506|| 

506. Zoals de zon slechts getuige (sākṣibhāvo) is van activiteiten (karmaṇi), 

zoals vuur alles verhit zonder onderscheid, en zoals het touw zich verhoudt 

tot dat waar het voor wordt gehouden, zo ben Ik
249

 [met betrekking tot mijn 

bedekkingen] het onveranderlijke Zelf, zuiver bewustzijn (cidātmano). 

kartäpi vä kärayitäpi nähaà bhoktäpi vä bhojayitäpi näham | 
drañöäpi vä darçayitäpi nähaà so'haà svayaïjyotiranédågätmä || 507|| 

507. Ik handel niet, noch doe Ik anderen handelen, Ik ondervind niet, noch 

doe Ik anderen ondervinden, Ik zie niet, noch doe Ik anderen zien. Ik ben 

het uit zichzelf stralende, alles overstijgende Zelf. 

calatyupädhau pratibimbalaulyamaupädhikaà 
müòhadhiyo nayanti | 
svabimbabhütaà ravivadviniñkriyaà  
kartäsmi bhoktäsmi hato'smi heti || 508|| 

508. Als de bedekking (upādhi) beweegt, kent de dwaze deze beweging aan 

zijn bestaansgrond toe, zoals de bewegende weerspiegeling van de zon op 

bewegend water (upādhi) aan de beweging van de onbeweeglijke zon wordt 

toegeschreven. Zo denkt de dwaze 'ik handel, ik ervaar, ach, ik word ge-

dood.' 

jale väpi sthale väpi luöhatveña jaòätmakaù | 
nähaà vilipye taddharmairghaöadharmairnabho yathä || 509|| 

509. Als dit lichaam dood neervalt in het water of op het land, word Ik daar 

niet door beïnvloed zoals de ruimte (nabhaḥ) in een kruik niet wordt aange-

tast wanneer de kruik breekt. 

kartåtvabhoktåtvakhalatvamattatäjaòatva 
baddhatvavimuktatädayaù | 
buddhervikalpä na tu santi vastutaù  
svasminpare brahmaëi kevale'dvaye || 510|| 

510. De voorbijgaande staten van het denken (buddhi) zoals handelen, on-

dervinden, sluwheid, bedwelming, domheid, gebondenheid en vrijheid heb-

ben nimmer betrekking op het Zelf, de opperste Brahman, de ene zonder 

tweede, (brahmaṇi kevala advaye). 

                                                                 
249

 Onberoerd door de activiteiten van buddhi. 



124                                    Bevrijding 
 

santu vikäräù prakåterdaçadhä çatadhä sahasradhä väpi | 
kià me'saìgacitastairna ghanaù kvacidambaraà spåçati || 511|| 

511. Laat prakṛti
250

 tien, honderd of duizend vormen aannemen, wat maakt 

dat Mij, de ongebonden absolute kennis, uit? Kunnen wolken de hemel be-

zoedelen? 

avyaktädisthülaparyantametat 
viçva yaträbhäsamätraà pratétam | 
vyomaprakhyaà sükñmamädyantahénaà 
brahmädvaitaà yattadevähamasmi || 512|| 

512. Ik ben deze Brahman, de ene zonder tweede, subtiel als ruimte (ākāśa), 

zonder begin of einde, in wie dit hele universum - van het ongedifferenti-

eerde tot de uiterlijke fysieke vormen toe (avyaktādisthūla) - enkel als een 

schaduw verschijnt. 

sarvädhäraà sarvavastuprakäçaà 
sarväkäraà sarvagaà sarvaçünyam | 
nityaà çuddhaà niçcalaà nirvikalpaà 
brahmädvaitaà yattadevähamasmi || 513|| 

513. Ik ben deze Brahman, de ene zonder tweede, de bestaansgrond van al 

het bestaande (sarvādhāram). Dat verlicht alles en heeft ontelbare vormen. 

Dat is alomtegenwoordig (sarvagam), eeuwig (nityam), puur (śuddham), 

zonder delen (sarvaśūnyam), onbewogen (niṣkalam) en absoluut (nirvikal-

pam).  

yatpratyastäçeñamäyäviçeñaà 
pratyagrüpaà pratyayägamyamänam | 
satyajïänänantamänandarüpaà 
brahmädvaitaà yattadevähamasmi || 514|| 

514. Ik ben deze Brahman, de ene zonder tweede, die de eindeloze ver-

scheidenheid van māyā overstijgt, die het innerlijkste wezen van alles is, 

voorbij het begripsvermogen (pratyaya). Ik ben de waarheid (satya)
251

, ken-

nis (jñāna), oneindigheid (ananta) en absolute gelukzaligheid (ānanda). 

niñkriyo'smyavikäro'smi niñkalo'smi niräkåtiù | 
nirvikalpo'smi nityo'smi nirälambo'smi nirdvayaù || 515|| 

                                                                 
250

 Het ongedifferentieerde, zie verzen 108 en verder. 
251

 Het woord ‘waarheid’ kan begrepen worden als ‘bestaan’ of ‘zijn’. Dit vers 

verwoordt de svarūpa lakṣaṇa, of de essentiële eigenschappen van Brahman, los 

van zijn tatastha lakṣaṇa ofwel de indirecte eigenschappen zoals projectie, onder-

houd en oplossing van het universum. 



Vivekacūḍamaṇi 125 

515. Ik ben zonder activiteit (niṣkriyo), zonder verandering (avikāro), zon-

der delen (noṣkalo) en zonder vorm (nirākṛtiḥ). Ik ben ongedifferentieerd 

(nirvikalpo), tijdloos (nityo) en sta op mijzelf
252

 (nirālambo). Ik ben de ene 

zonder tweede (nirdvayaḥ). 

sarvätmako'haà sarvo'haà sarvätéto'hamadvayaù | 
kevaläkhaëòabodho'hamänando'haà nirantaraù || 516|| 

516. Ik ben universeel
253

 (sarvātmako), Ik ben het Al
254

 (ahaṁ sarvo), Ik ga 

alle dingen te boven (sarvātito). Ik ben de ene zonder tweede (aham 

advayaḥ). Ik ben de absolute en oneindige kennis (ahamalākhaṇḍabodho). 

Ik ben gelukzaligheid (ahamānando). Ik ben ondeelbaar
255

 (ahaṁ 

nirantaraḥ). 

sväräjyasämräjyavibhütireñä 
bhavatkåpäçrémahimaprasädät | 
präptä mayä çrégurave mahätmane 
namo namaste'stu punarnamo'stu || 517|| 

517. Dank zij uw genade en zegen heb Ik de verheven soevereiniteit van het 

uit zichzelf stralende
256

 Zelf bereikt. Ik groet u hoogst edele heer, mijn 

Leermeester, Ik groet u steeds weer. 

mahäsvapne mäyäkåtajanijarämåtyugahane 
bhramantaà kliçyantaà bahulataratäpairanudinam | 
ahaìkäravyäghravyathitamimamatyantakåpayä 
prabodhya prasväpätparamavitavänmämasi guro || 518|| 

518. In mijn grote droom dwaalde Ik door het woud van de begoocheling 

van geboorte, ouder worden en dood, die geschapen was door māyā, bedrukt 

door allerlei moeilijkheden en ellende en gekweld door de wrede tijger van 

egoïsme (ahaṃkāra). O Leermeester, u heeft mij dankzij uw oneindig me-

dedogen uit mijn slaap
257

 gewekt en mij voor eeuwig bevrijd. 

namastasmai sadaikasmai kasmaicinmahase namaù | 
yadetadviçvarüpeëa räjate gururäja te || 519|| 

                                                                 
252

 Word nergens door gedragen of ondersteund. 
253

 Van dezelfde aard als alles. 
254

 Kennende de eenheid van zichzelf en het gehele universum als het Zelf. Verge-

lijk ‘Het Evangelie van Thomas’, logion 77, “Jezus sprak: Ik ben het licht dat boven 

allen is. Ik ben het Al. Het Al is uit Mij voortgekomen en het Al is tot Mij geraakt”. 
255

 Zonder onderbreking. 
256

 De staat van volledige onafhankelijkheid. 
257

 De slaap van onwetendheid die de droom had geschapen. 



126                                    Bevrijding 
 

519. Wees gegroet, O koning van Leermeesters (gururāja), U van onnoem-

bare grootheid, die altijd één en dezelfde bent, die zich als het universum 

manifesteert
258

. Ik buig mij voor u. 

iti natamavalokya çiñyavaryaà 
samadhigatätmasukhaà prabuddhatattvam | 
pramuditahådayaù sa deçikendraù 
punaridamäha vacaù paraà mahätmä || 520|| 

520. En de lofwaardige leerling die de gelukzaligheid van het Zelf had be-

reikt, de waarheid kende en vol vreugde was, boog zich voor de leermeester. 

Daarop richtte de nobele leermeester de volgende woorden vol wijsheid tot 

hem. 

brahmapratyayasantatirjagadato brahmaiva tatsarvataù 
paçyädhyätmadåçä praçäntamanasä sarväsvavasthäsvapi | 
rüpädanyadavekñitaà kimabhitaçcakñuñmatäà vidyate 
tadvadbrahmavidaù sataù kimaparaà buddhervihäräspadam || 521|| 

521. Het universum is een onafgebroken reeks van waarnemingen van 

Brahman
259

. Dus het is in alle opzichten niets dan Brahman. Zie dit in onder 

alle omstandigheden met je inzicht (paśyādhyātmadṛśā) en een vredig hart. 

Hoe kan het [stoffelijk] oog iets anders zien dan vormen? Zo ook, hoe kan 

de aandacht (buddhi) van de verlichte mens zich op iets anders richten dan 

op Brahman? 

kastäà paränandarasänubhütimutsåjya 
çünyeñu rameta vidvän | 
candre mahälhädini dépyamäne 
citrendumälokayituà ka icchet || 522|| 

522. Welk wijs mens zou de vreugde van de allerhoogste gelukzaligheid 

(parānanda) verwerpen en behagen scheppen in dingen die in werkelijkheid 

niet bestaan? Wie zou, wanneer de maan in al haar schittering schijnt, naar 

een geschilderde maan willen kijken? 

asatpadärthänubhavena kiïcin 
na hyasti tåptirna ca duùkhahäniù | 
tadadvayänandarasänubhütyä 
tåptaù sukhaà tiñöha sadätmaniñöhayä || 523|| 

                                                                 
258

 De leermeester wordt hier door de dankbare leerling toegesproken als Brahman 

zelf. 
259

 Brahman, wiens essentie Zijn, Kennis en Gelukzaligheid is, is de onderliggende 

bestaansgrond van elke waarneming.  



Vivekacūḍamaṇi 127 

523. De waarneming van het onwerkelijke biedt geen voldoening, noch doet 

het ellende ophouden. Verblijf daarom onophoudelijk in eenzelvigheid met 

het Zelf (sadātmaniṣṭhayā), genietend van de onafgebroken gelukzaligheid 

van Brahman, de ene zonder tweede (advayānandarasa), en dat alleen geeft 

voldoening. 

svameva sarvathä paçyanmanyamänaù svamadvayam | 
svänandamanubhuïjänaù kälaà naya mahämate || 524|| 

524. O edele mens, breng je dagen (kālam) door met het zien van het Zelf 

overal, met de aandacht gevestigd op het Zelf en genietend van de gelukza-

ligheid van het Zelf, de ene zonder tweede. 

vikalpanaà vyomni puraprakalpanam | 
tadadvayänandamayätmanä sadä 
çäntià parämetya bhajasva maunam || 525|| 
akhaëòabodhätmani nirvikalpe 

525. De notie van verscheidenheid (vikalpanam) in het Zelf, dat onbegrens-

de kennis en ondeelbaar is, lijkt op het zien van luchtkastelen. Verblijf daar-

om onafgebroken in het gewaarzijn van de opperste gelukzaligheid, de ene 

zonder tweede; blijf in stilte, in de vrede van het Zelf. 

tüñëémavasthä paramopaçäntiù 
buddherasatkalpavikalpahetoù | 
brahmätmanä brahmavido mahätmano 
yaträdvayänandasukhaà nirantaram || 526|| 

526. Het denken (buddhi), dat de oorzaak is van valse noties, is bij de ken-

ner van Brahman volkomen stil. In deze stilte geniet hij, verblijvend in een-

zelvigheid met Brahman (brahmanātmanā), de ene zonder tweede, van 

onophoudelijke gelukzaligheid. 

nästi nirväsanänmaunätparaà sukhakåduttamam | 
vijïätätmasvarüpasya svänandarasapäyinaù || 527|| 

527. Voor de mens die zijn eigen ware aard heeft gerealiseerd en de onver-

mengde nectar van de gelukzaligheid van het Zelf drinkt, is er niets vreug-

devoller dan de staat van stilte waarin geen hartstochten zijn. 

gacchaàstiñöhannupaviçaïchayäno vä'nyathäpi vä | 
yathecchayä vasedvidvänätmärämaù sadä muniù || 528|| 

528. De verlichte mens, die van de vreugde van het Zelf geniet, leeft altijd 

in vrede wat hij ook doet: gaan, staan, zitten, liggen of elke andere hande-

ling. 



128                                    Bevrijding 
 

na deçakäläsanadigyamädilakñyädyapekñä'pratibaddhavåtteù| 
saàsiddhatattvasya mahätmano'sti svavedane kä niyamädyavasthä || 529|| 

529. De nobele mens (mahātmano), die de waarheid heeft gevonden en 

wiens denken nergens door beroerd wordt, is onafhankelijk van condities als 

plaats (deśa)
260

, tijd (kāla)
261

, [lichaams]houding (āsana), richting (dik)
262

, 

morele regels (niyamādyavasthā) en objecten waarop hij mediteert. Welk 

nut kunnen dergelijke bepalingen hebben voor het kennen van het Zelf? 

ghaöo'yamiti vijïätuà niyamaù ko'nvapekñate | 
vinä pramäëasuñöhutvaà yasminsati padärthadhéù || 530|| 

530. Aan welke voorwaarde (niyamaḥ) moet voldaan worden om te kunnen 

vaststellen ‘dit is een kruik’, behalve dat men beschikt over een deugdelijk 

middel om die kennis te verkrijgen
263

 (pramāṇa)? Dat middel alleen waar-

borgt het kennen van een object (padārtha). 

ayamätmä nityasiddhaù pramäëe sati bhäsate | 
na deçaà näpi vä kälaà na çuddhià väpyapekñate || 531|| 

531. Dit Zelf (ayamātma), de onvergankelijke waarheid (nityasiddhaḥ), 

openbaart Zichzelf, zo gauw de juiste middelen tot kennis aanwezig zijn. 

Dit is niet afhankelijk van plaats (na daśam), tijdstip (nāpivākālam) of [ui-

terlijke] zuiverheid (śuddhiṁ). 

devadatto'hamityetadvijïänaà nirapekñakam | 
tadvadbrahmavido'pyasya brahmähamiti vedanam || 532|| 

532. Het bewust zijn van zichzelf (vijñānam) als ‘ik ben Devadatta’, is on-

afhankelijk van alle omstandigheden (nirapekṣakam). Zo ook weet de ken-

ner van Brahman (tadvadbrahmavido) dat hij Brahman is (vedanam 

brahmāhmiti).  

bhänuneva jagatsarvaà bhäsate yasya tejasä | 
anätmakamasattucchaà kià nu tasyävabhäsakam || 533|| 

533. Wat kan Dat onthullen, dat - net als de zon - door zijn schittering 

(tejasā), dit universum (jagat) doet verschijnen, dat zo onwerkelijk 

(anātman), onwaar (asat) en betekenisloos is? 

                                                                 
260

 Heilige plaatsen. 
261

 Aangewezen tijden voor heilige handelingen. 
262

 Waarin het gezicht gericht wordt. 
263

 Zoals het oog in geval van zien enz. 



Vivekacūḍamaṇi 129 

vedaçästrapuräëäni bhütäni sakalänyapi | 
yenärthavanti taà kinnu vijïätäraà prakäçayet || 534|| 

534. Wat kan de opperste kenner verlichten, door wie de Veda's, de Pura-

na’s en andere geschriften (vedaśāstrapurāṇāni) en het bestaan van levende 

wezens (bhūtāni) betekenis krijgen? 

eña svayaïjyotiranantaçaktiù 
ätmä'prameyaù sakalänubhütiù | 
yameva vijïäya vimuktabandho 
jayatyayaà brahmaviduttamottamaù || 535|| 

535. Dit door zijn eigen licht stralende Zelf, met grenzeloze macht 

(anantaśaktir), kan door niets gekend worden [wordt niettemin door ieder-

een als ‘Ik-Ik’ in het hart ervaren]. Bij het verwerkelijken van dit Zelf wordt 

de weergaloze kenner van Brahman (brahmavit)
264

 bevrijd van gebonden-

heid en ervaart de permanente gelukzaligheid. 

na khidyate no viñayaiù pramodate 
na sajjate näpi virajyate ca | 
svasminsadä kréòati nandati svayaà 
nirantaränandarasena tåptaù || 536|| 

536. Zinsobjecten doen hem noch verdriet, noch plezier, hij is er niet aan 

gehecht noch ervan afkerig. [In elke situatie waarin hij zich bevindt] schept 

hij voortdurend vreugde in het Zelf en is verzadigd (tṛptaḥ) van de onop-

houdelijke gelukzaligheid. 

kñudhäà dehavyathäà tyaktvä bälaù kréòati vastuni | 
tathaiva vidvän ramate nirmamo nirahaà sukhé || 537|| 

537. Zoals een kind (bālah) plezier schept in zijn spel en erdoor zodanig in 

beslag wordt genomen dat hij zijn honger vergeet, evenzo schept de kenner 

van Brahman (vidvān) vreugde in zichzelf en vergeet alle gedachten van 'ik' 

en 'mijn'. 

cintäçünyamadainyabhaikñamaçanaà pänaà saridväriñu 
svätantryeëa niraìkuçä sthitirabhérnidrä çmaçäne vane | 
vastraà kñälanaçoñaëädirahitaà digvästu çayyä mahé 
saïcäro nigamäntavéthiñu vidäà kréòä pare brahmaëi || 538|| 

538. Hij verkrijgt zijn voedsel door uit bedelen te gaan (bhaikṣamaśanam), 

zonder bezorgdheid (cintāśūnyam) of vernedering (adainya) en drinkt water 

                                                                 
264

 ‘Brahmavit’ is nader uitgelegd in de tweede voetnoot bij aanhangsel 2 over 

samādhi. 



130                                    Bevrijding 
 

uit de rivieren. Hij leeft ongehinderd en onafhankelijk, slaapt onbevreesd
265

 

in het woud of op de crematieplaats, hoeft zijn kleren niet te wassen of te 

drogen of hij draagt geen kleren. De aarde is zijn bed, hij bewandelt de bre-

de wegen der Vedānta, zijn speelgenoot is de opperste Brahman (para 

brahmaṇi). 

vimänamälambya çarérametad bhunaktyaçeñänviñayänupasthitän | 
parecchayä bälavadätmavettä yo'vyaktaliìgo'nanuñaktabähyaù || 539|| 

539. De kenner van het Zelf draagt geen uiterlijk teken
266

, kent geen ge-

hechtheid aan uiterlijke dingen, bewoont dit lichaam zonder zich daarmee te 

identificeren. Als een kind ervaart hij de zinsobjecten
267

 die tot hem ko-

men
268

 door toedoen van anderen (parecchayā). 

digambaro väpi ca sämbaro vä tvagambaro väpi cidambarasthaù | 
unmattavadväpi ca bälavadvä içäcavadväpi caratyavanyäm || 540| 

540. Gevestigd in de hemelse regio van absolute kennis (cit) zwerft hij door 

de wereld soms als een dwaas, soms als een kind of als een boze geest
269

. 

Hij draagt geen of gewone kleren en soms een dierenvel. 

kämänniñkämarüpé saàçcaratyekacaro muniù | 
svätmanaiva sadä tuñöaù svayaà sarvätmanä sthitaù || 541|| 

541. De wijze, die in eenzaamheid leeft, geniet ogenschijnlijk van de zins-

objecten
270

 in de staat van begeerteloosheid en verblijft in de eeuwige vol-

doening van het Zelf als het Al. 

kvacinmüòho vidvän kvacidapi mahäräjavibhavaù 
kvacidbhräntaù saumyaù kvacidajagaräcärakalitaù | 
kvacitpätrébhütaù kvacidavamataù kväpyaviditaù 
caratyevaà präjïaù satataparamänandasukhitaù || 542|| 

542. De wijze mens die altijd verzonken in de hoogste gelukzaligheid leeft, 

lijkt soms een dwaas, soms een wijs mens. Soms schittert hij in koninklijke 

gewaden. Soms gedraagt hij zich als een krankzinnige, soms is hij fatsoen-

                                                                 
265

 Omdat hij vereenzelvigd is met Brahman, de ene zonder tweede. 
266

 En vandaar dat hij moeilijk te herkennen is. 
267

 Met name voedsel. 
268

 Ten gevolge van prārabdha karma. 
269

 Bijvoorbeeld met het oogmerk het gezelschap van ‘wereldse’ mensen te mijden. 
270

 Die ongevraagd tot hem komen. 



Vivekacūḍamaṇi 131 

lijk. Soms is hij bewegingloos als een python
271

. Soms wordt hij geëerd, 

soms beledigd en soms blijft hij onopgemerkt. 

nirdhano'pi sadä tuñöo'pyasahäyo mahäbalaù | 
nityatåpto'pyabhuïjäno'pyasamaù samadarçanaù || 543|| 

543. Hij bezit geen rijkdommen, maar is altijd tevreden. Hij is hulpeloos, 

maar bezit grote macht. Hij schept in niets behagen, maar leeft in voortdu-

rende vreugde. Hij heeft geen gelijke (asamaḥ), maar ziet alle mensen als 

zijn gelijken (samadaśanaḥ).  

api kurvannakurväëaçcäbhoktä phalabhogyapi | 
çaréryapyaçaréryeña paricchinno'pi sarvagaù || 544|| 

544. Hij handelt maar blijft innerlijk stil. Hij oogst de vruchten van zijn 

vroegere handelingen, maar wordt er niet door beroerd. Hij heeft een li-

chaam, maar vereenzelvigt zich er niet mee. Hoewel begrensd als een indi-

vidu is hij overal aanwezig. 

açaréraà sadä santamimaà brahmavidaà kvacit | 
priyäpriye na spåçatastathaiva ca çubhäçubhe || 545|| 

545. Plezier noch pijn (priyāpriye), goed noch kwaad (śubhāśubhe) beroert 

de kenner van Brahman (brahmavit), die altijd zonder identificatie met het 

lichaam (aśariram) leeft. 

sthülädisambandhavato'bhimäninaù 
sukhaà ca duùkhaà ca çubhäçubhe ca | 
vidhvastabandhasya sadätmano muneù 
kutaù çubhaà vä'pyaçubhaà phalaà vä || 546|| 

546. Vreugde of verdriet (sukham ca duḥkham ca), goed of kwaad (śubhā 

aśubhe) beroert alleen diegene die zich verbonden acht met het lichaam. 

Hoe kunnen de vruchten van goed of kwaad de wijze mens beroeren, die 

geen gebondenheid kent en zich met het Zelf (sadātmano) heeft vereenzel-

vigd?  

tamasä grastavadbhänädagrasto'pi ravirjanaiù | 
grasta ityucyate bhräntyä hyajïätvä vastulakñaëam || 547|| 

547. Tijdens een zonsverduistering overschaduwt de maan de zon. De on-

wetende, die de ware aard van de zon niet kent, zegt dat de zon verzwolgen 

is door de demon Rāhu
272

. Maar de zon kan nooit verzwolgen worden.  

                                                                 
271

 Die zelden beweegt maar wacht tot zijn prooi voorbij komt. 
272

 Zie de voetnoot bij vers 300. 



132                                    Bevrijding 
 

tadvaddehädibandhebhyo vimuktaà brahmavittamam | 
paçyanti dehivanmüòhäù çaréräbhäsadarçanät || 548|| 

548. Op dezelfde wijze zien onwetenden het lichaam van een kenner van 

Brahman en vereenzelvigen hem daarmee. In werkelijkheid is hij vrij van 

elke gehechtheid aan het lichaam. 

ahirnirlvayanéväyaà muktadehastu tiñöhati | 
itastataçcälyamäno yatkiïcitpräëaväyunä || 549|| 

549. Hij verblijft in het lichaam, maar beschouwt het als iets dat van hem 

gescheiden is, zoals de afgeworpen huid van een slang. Het lichaam be-

weegt zich nu eens hier-, dan weer daarheen
273

, daartoe aangezet door de 

levenskracht. 

strotasä néyate däru yathä nimnonnatasthalam | 
daivena néyate deho yathäkälopabhuktiñu || 550|| 

550. Zoals een stuk hout door de rivier wordt meegevoerd naar een hogere 

of lagere plek, zo wordt ook zijn lichaam meegevoerd door de impulsen van 

zijn vroegere handelingen en ondergaat de gevolgen daarvan. 

prärabdhakarmaparikalpitaväsanäbhiù 
saàsärivaccarati bhuktiñu muktadehaù | 
siddhaù svayaà vasati säkñivadatra tüñëéà 
cakrasya mülamiva kalpavikalpaçünyaù || 551|| 

551. Bevrijd van de notie van het lichaam lijkt de wijze zich, vanwege 

prārabdha karma, te midden van zinsobjecten te gedragen als iemand die 

aan saṁsāra is onderworpen. In zijn staat van innerlijke stilte leeft hij echter 

als een getuige onbewogen in het lichaam, zoals de spil van het pottenbak-

kerswiel. 

naivendriyäëi viñayeñu niyuktam eña 
naiväpayuktam upadarçanalakñaëasthaù | 
naiva kriyäphalamapéñadavekñate sa 
svänandasändrarasapänasumattacittaù || 552|| 

552. Hij wendt zijn zintuigen niet naar zinsobjecten, noch trekt hij ze daar-

van terug maar hij blijft als de onaangedane toekijker
274

. Hij verlangt ook 

niet naar het resultaat van zijn handelingen, want hij is in vervoering door 

het drinken van de onvermengde nectar van de gelukzaligheid van het Zelf. 

                                                                 
273

 Zoals de afgeworpen huid van de slang door de wind. 
274

 Vergelijk ‘Het Evangelie van Thomas’, logion 42, “Jezus sprak: Wordt voorbij-

gaanden”. 



Vivekacūḍamaṇi 133 

lakñyälakñyagatià tyaktvä yastiñöhetkevalätmanä | 
çiva eva svayaà säkñädayaà brahmaviduttamaù || 553|| 

553. Hij geeft alle ideeën op over wat wel en wat niet moet worden gewe-

ten, want hij is het Zelf, hij is Śiva, hij is de beste van alle kenners van 

Brahman (brahmaviduttamaḥ). 

jévanneva sadä muktaù kåtärtho brahmavittamaù | 
upädhinäçädbrahmaiva san brahmäpyeti nirdvayam || 554|| 

554. Door de vernietiging van de bedekkingen (upādhi) is de kenner van 

Brahman opgelost in de ene Brahman zonder tweede (nirdvayam). Ook al 

vertoeft hij in het lichaam, hij is eeuwig vrij en heeft het doel van zijn leven 

bereikt. 

çailüño veñasadbhäväbhävayoçca yathä pumän | 
tathaiva brahmavicchreñöhaù sadä brahmaiva näparaù || 555|| 

555. Een toneelspeler blijft dezelfde persoon, ook al is hij aangekleed voor 

een bepaalde rol. Zo is ook de perfecte kenner van Brahman altijd Brahman 

en niets anders. 

yatra kväpi viçérëaà satparëamiva tarorvapuù patanät | 
brahmébhütasya yateù prägeva taccidagninä dagdham || 556|| 

556. Waar het lichaam van de asceet, die vereenzelvigd is met Brahman 

(brahmībhūta), ook maar heen gaat en waar het ook maar neervalt, zoals een 

blad van een boom, is hem om het even, daar het reeds verbrand is door het 

vuur van kennis. 

sadätmani brahmaëi tiñöhato muneù 
pürëä'dvayänandamayätmanä sadä | 
na deçakälädyucitapratékñä 
tvaìmäàsaviö piëòavisarjanäya || 557|| 

557. Als het werkelijke Zelf (sadātmani) leeft hij onafgebroken in de geluk-

zaligheid van Brahman, de ene zonder tweede. Wat kan het hem schelen 

waar en wanneer hij zijn lichaam aflegt
275

, dat een voertuig is bestaande uit 

vel, vlees en onzuiverheden? 

dehasya mokño no mokño na daëòasya kamaëòaloù | 
avidyähådayagranthimokño mokño yatastataù || 558|| 

                                                                 
275

 Het lichaam heeft immers zijn doel gediend. 



134                                    Bevrijding 
 

558. Niet het opgeven van het lichaam is bevrijding, noch van de staf of de 

bedelnap
276

. Bevrijding is het doorhakken van de knoop van onwetendheid 

(ajñānahṛdayagranther) in het hart
277

. 

kulyäyämatha nadyäà vä çivakñetre'pi catvare | 
parëaà patati cettena taroù kià nu çubhäçubham || 559|| 

559. Wat wint of verliest een boom omdat zijn blad in een greppel of in een 

rivier valt, of op (door Śiva) gewijde grond of op een kruising van wegen? 

patrasya puñpasya phalasya näçavaddehendriyapräëadhiyäà vinäçaù | 
naivätmanaù svasya sadätmakasyänandäkåtervåkñavadasti caiñaù || 560|| 

560. Het vergaan van het lichaam, de zintuigen, de levensadem (prāna) en 

het denken (buddhi) is niet anders dan het vergaan van een blad, een bloem 

of een vrucht [voor een boom]. Het tast het Zelf niet aan, dat de werkelijk-

heid, de belichaming van gelukzaligheid en de ware aard van de mens is. 

Het Zelf overleeft het net als de boom. 

prajïänaghana ityätmalakñaëaà satyasücakam | 
anüdyaupädhikasyaiva kathayanti vinäçanam || 561|| 

561. De geschriften verwoorden de werkelijke aard van het Zelf als “De 

Belichaming van Kennis
278

 (prajñānaghana)” enz. die de werkelijkheid is. 

Ze stellen dat alleen de bedekkingen (upādhi) worden vernietigd. 

avinäçé vä are'yamätmeti çrutirätmanaù | 
prabravétyavinäçitvaà vinaçyatsu vikäriñu || 562|| 

562. De passage in de geschriften 'Waarlijk, het Zelf is onsterfelijk, mijn 

dierbare'
279

, duidt op de onvergankelijkheid van het Zelf temidden van din-

gen die veranderen en vergaan. 

päñäëavåkñatåëadhänyakaòaìkarädyä 
dagdhä bhavanti hi mådeva yathä tathaiva | 

                                                                 
276

 De enige bezittingen van een bedelmonnik. 
277

 De verbinding van cit of absolute kennis, met het inerte lichaam, of van het Zelf 

met het niet-Zelf. Zie ook de verzen 353 en 423. 
278

 Bṛhadarāṇyaka Upaniṣad: 4, 5, 13. “Zoals een klomp zout, zonder binnenste, 

zonder buitenste, volledig een massa van smaak is, waarlijk, zo is ook dit Zelf, 

zonder binnenste, zonder buitenste, volledig een massa van kennis. Door contact 

met de elementen neemt Hij verscheidenheid aan en maakt zich daarvan weer vrij 

wanneer deze elementen door kennis vernietigd worden.” 
279

 Bṛhadarāṇyaka Upaniṣad: 4, 5, 14. “Waarlijk, dit Zelf is onsterfelijk, mijn dier-

bare, daar zijn aard onvernietigbaar is, zei Yājñavalkya tegen Maitreyī” . 



Vivekacūḍamaṇi 135 

dehendriyäsumana ädi samastadåçyaà 
jïänägnidagdhamupayäti parätmabhävam || 563|| 

563. Zoals stenen, bomen, gras, graan, stro, kleden, enz. bij verbranding tot 

aarde (as) terugkeren, zo lost ook het gehele universum van objecten 

(kṣatṛṇa) dat het lichaam, de organen, de levenskrachten (prāṇa), het den-

ken (manas) enz. bevat, op in het opperste Zelf (parātma) bij verbranding 

door het vuur van kennis (jñānāgni). 

vilakñaëaà yathä dhväntaà léyate bhänutejasi | 
tathaiva sakalaà dåçyaà brahmaëi praviléyate || 564|| 

564. Zoals duisternis in haar tegendeel, zonlicht, op gaat, zo gaat ook dit 

waarneembare universum (dṛśyam) op in Brahman. 

ghaöe nañöe yathä vyoma vyomaiva bhavati sphuöam | 
tathaivopädhivilaye brahmaiva brahmavitsvayam || 565|| 

565. Zoals de ruimte binnen en buiten één wordt wanneer de kruik is gebro-

ken, zo ook wordt de kenner van Brahman (brahmavit) Brahman (brahmai-

va) wanneer de schijnbare bedekkingen (upādhi) worden opgelost.  

kñéraà kñére yathä kñiptaà tailaà taile jalaà jale | 
saàyuktamekatäà yäti tathä''tmanyätmavinmuniù || 566|| 

566. Wanneer melk bij melk gegoten wordt, olie bij olie, en water bij water, 

worden zij één en hetzelfde, zo ook wordt de kenner van het Zelf één met 

het Zelf.  

evaà videhakaivalyaà sanmätratvamakhaëòitam | 
brahmabhävaà prapadyaiña yatirnävartate punaù || 567|| 

567. De asceet (yati), die zich verlost heeft van het lichaam, en daardoor de 

uiterste eenzaamheid (kaivalyam) heeft bereikt en zich eeuwig vereenzel-

vigd heeft met de absolute werkelijkheid, Brahman, komt niet weer terug 

(geen saṁsāra meer). 

sadätmaikatvavijïänadagdhävidyädivarñmaëaù | 
amuñya brahmabhütatväd brahmaëaù kuta udbhavaù || 568|| 

568. Omdat zijn lichamen, bestaande uit onwetendheid (avidyā) enz.
280

, 

door de verwerkelijking van zijn eenzelvigheid met Brahman verbrand 

                                                                 
280

 De drie lichamen, causaal, subtiel en grofstoffelijk. Het causale lichaam bestaat 

uit onwetendheid. Het subtiele lichaam bestaat uit zeventien ingrediënten: vijf zin-

tuigen, vijf organen van handelen, vijf levenskrachten (prāna’s) (of volgens som-

mige bronnen vijf subtiele elementen (tanmātra’s)), manas en buddhi. Het grofstof-



136                                    Bevrijding 
 

zijn
281

 wordt hij zelf Brahman. Hoe kan hij (Brahman) wedergeboren wor-

den? 

mäyäklåptau bandhamokñau na staù svätmani vastutaù | 
yathä rajjau niñkriyäyäà sarpäbhäsavinirgamau || 569|| 

569. Evenzo zijn zowel gebondenheid als bevrijding (bandhamokṣau) ver-

beeldingen geschapen door māyā (māyākḷptau). In het Zelf, de ware aard 

van de mens die eeuwig onveranderd (niṣkriyāyām) blijft, bestaan ze niet 

werkelijk, net zoals de illusoire slang, die verschijnt en verdwijnt, niet in het 

onveranderlijke touw bestaat. 

ävåteù sadasattväbhyäà vaktavye bandhamokñaëe | 
nävåtirbrahmaëaù käcidanyäbhävädanävåtam | 
yadyastyadvaitahäniù syäd dvaitaà no sahate çrutiù || 570|| 

570. Van gebondenheid en bevrijding (bandhamokṣane) kan alleen sprake 

zijn bij aanwezigheid of afwezigheid van bedekkende sluiers. Maar in wer-

kelijkheid kan Brahman niet bedekt worden, want er is niets dat Brahman 

kan bedekken. Anders zou Brahman niet enig zijn en de geschriften erken-

nen geen dualiteit. 

bandhaïca mokñaïca måñaiva müòhä 
buddherguëaà vastuni kalpayanti | 
dågävåtià meghakåtäà yathä ravau 
yato'dvayä'saìgacidetadakñaram || 571|| 

571. Gebondenheid en bevrijding zijn onwerkelijk en bestaan slechts in het 

denken (buddhi), maar de onwetenden schrijven ze ten onrechte toe aan het 

Zelf zelf, net zoals ze zeggen dat de zon verduisterd is wanneer die alleen 

maar bedekt is door een wolk. Maar deze werkelijkheid is onvergankelijk, 

absolute kennis, de ene zonder tweede, zuiver bewustzijn (cit). 

astéti pratyayo yaçcayaçca nästéti vastuni | 
buddhereva guëävetau na tu nityasya vastunaù || 572|| 

572. Ideeën over het al of niet bestaan van gebondenheid zijn toe te schrij-

ven aan het denken (buddhi), zij behoren nimmer tot Brahman, de eeuwige 

werkelijkheid. 

                                                                                                                                                     

felijke lichaam is opgebouwd uit de vijf grove elementen die door de vijf zinnen 

worden waargenomen. Deze lichamen komen tot manifestatie door de vijf sluiers 

(kośa’s) die aan geboorte en dood onderworpen zijn en de nimmer veranderende 

getuige, het Zelf, omhullen. Zie ook verzen 72 e.v. 
281

 Uit het bewustzijn verdwenen. 



Vivekacūḍamaṇi 137 

atastau mäyayä klåptau bandhamokñau na cätmani | 
niñkale niñkriye çänte niravadye niraïjane | 
advitéye pare tattve vyomavatkalpanä kutaù || 573|| 

573. Daarom zijn zowel gebondenheid als bevrijding verbeeldingen gescha-

pen door māyā; ze bestaan niet in het Zelf (na cātmani). Het Zelf is de op-

perste werkelijkheid (pare tattve), zonder delen (niṣkale), vrij van activiteit 

(niṣkriye), vredig (śānte), zonder onzuiverheid (niravadye), zonder smet 

(nirañjane), de ene zonder tweede, net zo grenzeloos als ruimte (ākāṣa). 

na nirodho na cotpattirna baddho na ca sädhakaù | 
na mumukñurna vai mukta ityeñä paramärthatä || 574|| 

574. Er bestaat dood noch geboorte, [schepping noch oplossing], er is 

niemand die gebonden is noch een zoeker, geen asceet noch een bevrijde; 

dit is de uiteindelijke en absolute waarheid (paramārthatā)
282

.  

sakalanigamacüòäsväntasiddhäntarüpaà 
paramidamatiguhyaà darçitaà te mayädya | 
apagatakalidoñaà kämanirmuktabuddhià 
svasutavadasakåttväà bhävayitvä mumukñum || 575|| 

575. Omdat je bent gezuiverd van alle smetten van deze donkere tijd, vrij 

van begeerte en op zoek naar bevrijding, heb ik heden jou, als mijn eigen 

zoon, het hoogste geheim
283

 onthuld. Het is het diepste wezen van heel de 

Vedānta, het kroonjuweel van alle geschriften. 

iti çrutvä gurorväkyaà praçrayeëa kåtänatiù | 
sa tena samanujïäto yayau nirmuktabandhanaù || 576|| 

576. Bij het horen van deze woorden van zijn leermeester wierp de leerling 

zich vol eerbied voor hem neer. En dan vervolgde hij met de zegen van zijn 

leermeester zijn weg, bevrijd van gebondenheid. 

gurureva sadänandasindhau nirmagnamänasaù | 
pävayanvasudhäà sarväà vicacära nirantaraù || 577|| 

                                                                 
282

 Dit is in overeenstemming met Gaupaḍa’s Kārikā II. 32 (commentaar op 

Māṇdūkya Upaniṣad vers 12): ‘Er is oplossing noch schepping, niemand in gebon-

denheid en niemand die disciplines in praktijk brengt. Er is niemand die bevrijding 

zoekt en niemand wordt bevrijd. Dit is de absolute waarheid’. Zie ook Yoga 

Vasiṣṭha V:71:27) “Er is gebondenheid noch bevrijding, nooit, nergens en voor 

niemand” 
283

 Het geheim van onderscheid tussen het werkelijke en onwerkelijke dat verbor-

gen is voor de grote massa. 



138                                    Bevrijding 
 

577. En de leermeester (gurūdeva) vervolgde zijn eigen weg, met zijn geest 

(mānasaḥ) verzonken in de oceaan van het absolute bestaan en in gelukza-

ligheid (sadānandasindhau), met zijn absolute kennis zuiverheid brengend 

aan de hele wereld (sarvām). 

ityäcäryasya çiñyasya saàvädenätmalakñaëam | 
nirüpitaà mumukñüëäà sukhabodhopapattaye || 578 || 

578. In deze tweespraak tussen de leermeester (acārya) en de leerling 

(śiṣya) is de ware aard van het Zelf (ātman) uiteengezet op een wijze die 

zoekers naar bevrijding (mumukṣūṇam) gemakkelijk kunnen begrijpen.  

hitamidamupadeçamädriyantäà 
vihitanirastasamastacittadoñäù | 
bhavasukhaviratäù praçäntacittäù 
çrutirasikä yatayo mumukñavo ye || 579|| 

579. Mogen die zoekers naar bevrijding die zich hebben vrij gemaakt van 

alle onzuiverheden van het hart (vihitanirasta samastacittadoṣāḥ) door het 

naleven van voorgeschreven disciplines, die zich van de wereldse genietin-

gen hebben afgewend, die kalm en vredig zijn (praśāntacittaḥ) en die beha-

gen scheppen in de woorden van de geschriften (śrutirasikā), [mogen al 

deze zoekers] dit heilzame onderricht (upadeśa) met eerbied verwelkomen!  

saàsärädhvani täpabhänukiraëaprodbhütadähavyathäkhinnänäà 
jalakäìkñayä marubhuvi bhräntyä paribhrämyatäm | 
atyäsannasudhämbudhià sukhakaraà brahmädvayaà darçayatyeñä 
çaìkarabhäraté vijayate nirväëasandäyiné || 580|| 

580. Aan hen die gekweld worden door de pijn van de verzengende hitte 

van de drievoudige ellende
284

 in het veranderlijke wereldse bestaan 

(saṁsāra) en die door begoocheling door een woestijn zwerven op zoek 

naar water
285

 wordt deze glorierijke boodschap van Śaṅkara aangeboden. 

Deze boodschap wijst hen naar de eenvoudig bereikbare
286

 oceaan van nec-

tar, Brahman, de ene zonder tweede, en leidt hen naar bevrijding
287

. 

Om 

Vrede, Vrede, Vrede. 
                                                                 
284

 Zie voetnoot bij vers 487.  
285

 Die in verwachting van geluk door voorbijgaande zaken verlokt worden zoals 

een luchtspiegeling in de woestijn. 
286

 Omdat dit hun werkelijke natuur is en ze niets anders hoeven te doen dan dit te 

beseffen. 
287

 Door hen te bewegen om hun zelfopgelegde sluier weg te halen. 



Vivekacūḍamaṇi 139 
 

Aanhangsel 1 

 

ONDERSCHEID TUSSEN DE KENNER EN HET GEKENDE 

dṛgdṛśyaviveka
288

 

 

Al onze waarnemingen behoren tot het niet-Zelf (anātman). De onveranderlij-

ke Ziener is waarlijk het Zelf. De ontelbare geschriften verkondigen enkel en 

alleen het onderscheid tussen het Zelf en het niet-Zelf.  

De wereld die wij zien, gezien door het oog, is object (dṛśya); het oog dat ziet 

is subject (dṛg). Maar het oog, waargenomen door de geest is object en de 

geest die het ziet is subject. De geest, met zijn gedachten waargenomen door 

het Zelf is object en het Zelf is subject. Het Zelf kan echter geen object zijn 

daar het door niets anders wordt waargenomen. De vormen die waargenomen 

worden zijn gevarieerd, blauw en geel, grof of subtiel, lang en kort enz.; maar 

het oog dat ze ziet blijft een en hetzelfde. Op dezelfde wijze worden de ver-

schillende hoedanigheden van het oog - zoals blindheid, dofheid, scherpte - en 

van de oren en andere organen uitsluitend door de geest waargenomen. Zo ook 

worden de verschillende eigenschappen van de geest - zoals begeerte, vastbe-

radenheid, twijfel, geloof, gebrek aan geloof, moed, gebrek aan moed, angst, 

verlegenheid, onderscheid, goed en slecht - alle waargenomen door het Zelf 

alleen. Dit Zelf rijst niet op noch gaat het onder, het groeit noch raakt het in 

verval. Het straalt vanuit zijn eigen glans. Het verlicht al het andere zonder de 

behoefte aan hulp van andere bronnen. 

Het onderstaande schema is een nadere uitwerking van dṛgdṛśyaviveka door 

Śrī Ramaṇa Maharṣi
289

. 

 

Het object dat gekend, gezien 

enz. wordt (zonder gewaarzijn): 
De kenner, degene die ziet enz. 
(met gewaarzijn): 

Het lichaam, een pot enz. Het oog 

Het oog Het gezichtsvermogen 

Het gezichtsvermogen Het denkvermogen (manas) 

Het denkvermogen (manas) Het individu (jīva) 

Het individu (jīva) Louter Bewustzijn, het Zelf 

 

 
                                                                 
288

 Dṛg Dṛśya Viveka, Śaṅkarā, de eerste vijf verzen. 
289

 Śrī Ramaṇa Maharṣi “Vicāra Sangraham” (Zelfonderzoek). 

 

 



140 

Aanhangsel 2 

OVER SAMĀDHI 

In zijn zoektocht naar zijn essentie zal de aspirant, die door verschillende 

upadeśa’s en meditatie voldoende rijpheid heeft bereikt, verschillende sta-

dia van bewustzijn doorlopen die tot het domein van samādhi behoren. 

Hieronder is een samenvatting gegeven van de stadia van samādhi, ontleend 

aan uitleg van Śrī Ramaṇa Maharṣi aan zijn discipels en bezoekers bij ver-

schillende gelegenheden
290

. 

Samādhi is de staat van onafgebroken ervaring van het Zelf. Als de geest in 

gemeenschap verkeert met het Zelf in duisternis, dan heet dit nidrā (slaap), 

dat wil zeggen het opgaan van de geest in onwetendheid. Hierbij is de ver-

bondenheid met het Zelf een onbewuste staat. Het opgaan in een bewuste of 

wakende staat, innig verbonden met het Zelf, heet samādhi.  

Er zijn verschillende stadia van samādhi. Wanneer de Zelfgewaarwording 

als gevolg van mentale onrust slechts door voortdurende inspanning in stand 

wordt gehouden dan heet dit savikalpa samādhi. Het verblijven in savikalpa 

samādhi is afhankelijk van de inspanning die gedaan wordt. Het onder-

scheid tussen de kenner, het kennen en het gekende is nog niet verdwenen. 

Wanneer de mentale onrust geheel afwezig is heet het nirvikalpa samādhi. 

Hierbij zijn de zintuigen inactief en gedachten zijn totaal afwezig. Er is geen 

differentiatie en geen enkele inspanning, het is puur bewustzijn dat het ver-

mogen heeft zowel kennis als onwetendheid te verlichten; het is voorbij 

licht en duisternis. 

Bij nirvikalpa samādhi worden twee gradaties onderscheiden: kevala nirvi-

kalpa samādhi en sahaja nirvikalpa samādhi. Bij kevala nirvikalpa samādhi 

is er een tijdelijke maar moeiteloze Zelfgewaarwording, maar het ego is niet 

geheel verdwenen. Er is een tijdelijke gewaarwording van het Zelf zonder 

lichaamsbewustzijn. Men kan bij deze staat niet in de wereld functioneren 

daar de zintuiglijke waarneming afwezig is. Als het lichaamsbewustzijn 

terugkeert komt het ego weer naar boven en bevindt men zich in dualiteit. 

Kevala nirvikalpa samādhi kan reeds in het tanumānasā
291

 stadium ervaren 

worden. 

                                                                 
290

 “Talks with Ramaṇa Maharṣi”, Ramanasramam, 1989, Tiruvannamalai, India. 
291

 De stadia van kennis (jñānabhūmika) zijn (1) śubecchā (verlangen naar verlich-

ting), (2) vicāraṇa (onderzoek, horen en reflecteren), (3) tanumanasā (verfijnde 

geest), (4) sattvāpatti (zelfrealisatie), (5) asaṁsakti (totale onthechtheid), (6) 

padārthābhāvanā (het absolute niet-waarnemen van objecten), (7) turyagā (voorbij 



Vivekacūḍamaṇi 141 
 

In sahaja nirvikalpa samādhi is de jñāni voorgoed vrij van zijn ego. Sahaja 

betekent ‘natuurlijk’ en nirvikalpa betekent ‘zonder differentiatie’. Hij die 

deze toestand heeft bereikt is in staat in de wereld te functioneren als een 

gewoon mens. Wetende dat hij het Zelf is, ziet de jñāni geen verschil tussen 

hemzelf en anderen of de wereld. Voor hem is alles een manifestatie van het 

Zelf. 

Het onderscheid tussen kevala nirvikalpa samādhi en sahaja nirvikalpa 

samādhi wordt geïllustreerd door een emmer die volledig in water is onder-

gedompeld. Bij kevala nirvikalpa samādhi is het touw nog altijd aan de 

katrol bevestigd en de emmer kan uit het water getrokken worden. Bij saha-

ja nirvikalpa samādhi is de geest geheel in het Zelf verzonken zoals de em-

mer die met touw en al in de diepte verzonken is: niets blijf er over om hem 

naar de wereld terug te brengen. 

Er is ook een onderscheid tussen externe en interne samādhi: externe nirvi-

kalpa samādhi bijvoorbeeld, is het verblijven in de werkelijkheid terwijl de 

wereld wordt waargenomen maar zonder innerlijk erdoor te worden beroerd. 

Het is de stilte van de golfloze oceaan. Bij interne nirvikalpa samādhi is er 

geen lichaamsbewustzijn. 

De beschrijving van de verschillende stadia van samādhi is in het onder-

staande schema overzichtelijk weergegeven. 

  

                                                                                                                                                     

woorden). De zes kwaliteiten, onderscheidingsvermogen, onthechting en verlangen 

naar bevrijding (zie de verzen 19 en verder) gaan aan het eerste stadium (śubecchā) 

vooraf. Zie ook Yoga Vāsiṣṭha VI.I.126. Zij die de laatste vier stadia hebben bereikt 

worden respectievelijk brahmavit, brahmavidvara, brahmavidvaria en 

brahmavidvariṣṭha genoemd. 



142 

Stadia van samādhi 

 

SAVIKALPA SAMĀDHI 

 

NIRVIKALPA SAMĀDHI 

 

Externe (bāhya) 
 

Interne (antar) 
 

Externe (bāhya) 
 

Interne (antar) 

 

(dṛśyānuvidha)
292

 
Het denken 

springt van het 

ene object naar 

het andere. Houd 

het gevestigd in 

de waarheid daar-

achter. 

 

 

De geest wordt 

gekweld door 

begeerte, boosheid 

enz. Zie waaruit 

zij oprijzen en 

waaruit zij be-

staan. Houd vast 

aan hun oorsprong 

(bron). 

 

Er zijn allerlei 

soorten gedachten 

die uit de innerlij-

ke werkelijkheid 

oprijzen en zich 

manifesteren. 

Houd vast aan die 

werkelijkheid. 

 

Opgaan in de Ene 

Werkelijkheid die 

ten grondslag ligt 

aan alle verschijn-

selen en zich niet 

bewust zijn van de 

voorbijgaande 

manifestaties. 

 

 

Deze staat wordt 

vergeleken met de 

oceaan waarvan 

het water zonder 

golven, rustig en 

kalm is. 

 

Opgaan in het 

meest innerlijke 

Zijn dat de Ene 

Werkelijkheid is, 

waaruit alle ge-

dachten enz. 

oprijzen, en zich 

van niets anders 

bewust zijn. 

 

Deze staat wordt 

vergeleken met 

een vlam die niet 

bewogen wordt 

door luchtstro-

men en maar 

standvastig blijft 

branden. 

 
(śābdānuvidha)

293
 

Er zijn externe 

verschijnselen 

waarvan gezegd 

wordt dat hun 

oorsprong bij de 

Ene Werkelijk-

heid ligt. Zoek 

deze op en houd 

daaraan vast. 

 

Al deze vier soorten van savikalpa 

samādhi worden met inspanning be-

reikt. 

 

Wanneer deze soorten van nirvikalpa 

samādhi zonder inspanning bereikt 

zijn, en er gezien wordt dat de golfloze 

oceaan van externe samādhi en de 

standvastige vlammen van interne 

samādhi identiek zijn, wordt deze staat 

sahaja nirvikalpa samādhi genoemd. 

 

  

                                                                 
292

 Meegaand met objecten. 
293

 Meegaand met verbale begrippen. 



Vivekacūḍamaṇi 143 
 

 

 





Vivekacūḍamaṇi 145 
 

Aanhangsel 3 

 

Adi Sankaracharya's Viveka-Chudamani 

 

Translated by Swami Madhavananda - Published by Advaita Ashram, Kol-

katta 

 

1. I bow to Govinda, whose nature is Bliss Supreme, who is the Sadguru, 

who can be known only from the import of all Vedānta, and who is beyond 

the reach of speech and mind. 

2. For all beings a human birth is difficult to obtain, more so is a male body; 

rarer than that is Brahmanahood; rarer still is the attachment to the path of 

Vedic religion; higher than this is erudition in the scriptures; discrimination 

between the Self and not-Self, Realisation, and continuing in a state of iden-

tity with Brahman – these come next in order. (This kind of) Mukti (Libera-

tion) is not to be attained except through the well-earned merits of a hun-

dred crore of births. 

3. These are three things which are rare indeed and are due to the grace of 

God – namely, a human birth, the longing for Liberation, and the protecting 

care of a perfected sage. 

4. The man who, having by some means obtained a human birth, with a 

male body and mastery of the Vedas to boot, is foolish enough not to exert 

himself for self-liberation, verily commits suicide, for he kills himself by 

clinging to things unreal. 

5. What greater fool is there than the man who having obtained a rare hu-

man body, and a masculine body too, neglects to achieve the real end of this 

life ? 

6. Let people quote the Scriptures and sacrifice to the gods, let them per-

form rituals and worship the deities, but there is no Liberation without the 

realisation of one’s identity with the Atman, no, not even in the lifetime of a 

hundred Brahmas put together. 

7. There is no hope of immortality by means of riches – such indeed is the 

declaration of the Vedas. Hence it is clear that works cannot be the cause of 

Liberation. 



146                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

8. Therefore the man of learning should strive his best for Liberation, hav-

ing renounced his desire for pleasures from external objects, duly approach-

ing a good and generous preceptor, and fixing his mind on the truth incul-

cated by him. 

9. Having attained the Yogarudha state, one should recover oneself, im-

mersed in the sea of birth and death by means of devotion to right discrimi-

nation. 

10. Let the wise and erudite man, having commenced the practice of the 

realisation of the Atman give up all works and try to cut loose the bonds of 

birth and death. 

11. Work leads to purification of the mind, not to perception of the Reality. 

The realisation of Truth is brought about by discrimination and not in the 

least by ten million of acts. 

12. By adequate reasoning the conviction of the reality about the rope is 

gained, which puts an end to the great fear and misery caused by the snake 

worked up in the deluded mind. 

13. The conviction of the Truth is seen to proceed from reasoning upon the 

salutary counsel of the wise, and not by bathing in the sacred waters, nor by 

gifts, nor by a hundred Pranayamas (control of the vital force). 

14. Success depends essentially on a qualified aspirant; time, place and 

other such means are but auxiliaries in this regard. 

15. Hence the seeker after the Reality of the Atman should take to reason-

ing, after duly approaching the Guru – who should be the best of the know-

ers of Brahman, and an ocean of mercy. 

16. An intelligent and learned man skilled in arguing in favour of the Scrip-

tures and in refuting counter-arguments against them – one who has got the 

above characteristics is the fit recipient of the knowledge of the Atman. 

17. The man who discriminates between the Real and the unreal, whose 

mind is turned away from the unreal, who possesses calmness and the allied 

virtues, and who is longing for Liberation, is alone considered qualified to 

enquire after Brahman. 

18. Regarding this, sages have spoken of four means of attainment, which 

alone being present, the devotion to Brahman succeeds, and in the absence 

of which, it fails. 



Vivekacūḍamaṇi 147 
 

19. First is enumerated discrimination between the Real and the unreal; next 

comes aversion to the enjoyment of fruits (of one’s actions) here and hereaf-

ter; (next is) the group of six attributes, viz. calmness and the rest; and (last) 

is clearly the yearning for Liberation. 

20. A firm conviction of the mind to the effect that Brahman is real and the 

universe unreal, is designated as discrimination (Viveka) between the Real 

and the unreal. 

21. Vairagya or renunciation is the desire to give up all transitory enjoy-

ments (ranging) from those of an (animate) body to those of Brahmahood 

(having already known their defects) from observation, instruction and so 

forth. 

22. The resting of the mind steadfastly on its Goal (viz. Brahman) after hav-

ing detached itself from manifold sense-objects by continually observing 

their defects, is called Shama or calmness. 

23. Turning both kinds of sense-organs away from sense-objects and plac-

ing them in their respective centres, is called Dama or self-control. The best 

Uparati or self-withdrawal consists in the mind-function ceasing to be af-

fected by external objects. 

24. The bearing of all afflictions without caring to redress them, being free 

(at the same time) from anxiety or lament on their score, is called Titiksha 

or forbearance. 

25. Acceptance by firm judgment as true of what the Scriptures and the 

Guru instruct, is called by sages Shraddha or faith, by means of which the 

Reality is perceived. 

26. Not the mere indulgence of thought (in curiosity) but the constant con-

centration of the intellect (or the affirming faculty) on the ever-pure Brah-

man, is what is called Samadhana or self-settledness. 

27. Mumukshuta or yearning for Freedom is the desire to free oneself, by 

realising one’s true nature, from all bondages from that of egoism to that of 

the body – bondages superimposed by Ignorance. 

28. Even though torpid or mediocre, this yearning for Freedom, through the 

grace of the Guru, may bear fruit (being developed) by means of Vairagya 

(renunciation), Shama (calmness), and so on. 



148                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

29. In his case, verily, whose renunciation and yearning for Freedom are 

intense, calmness and the other practices have (really) their meaning and 

bear fruit. 

30. Where (however) this renunciation and yearning for Freedom are torpid, 

there calmness and the other practices are as mere appearances, like water in 

a desert. 

31. Among things conducive to Liberation, devotion (Bhakti) holds the su-

preme place. The seeking after one’s real nature is designated as devotion. 

32. Others maintain that the inquiry into the truth of one’s own self is devo-

tion. The inquirer about the truth of the Atman who is possessed of the 

above-mentioned means of attainment should approach a wise preceptor, 

who confers emancipation from bondage. 

33. Who is versed in the Vedas, sinless, unsmitten by desire and a knower 

of Brahman par excellence, who has withdrawn himself into Brahman; who 

is calm, like fire that has consumed its fuel, who is a boundless reservoir of 

mercy that knows no reason, and a friend of all good people who prostrate 

themselves before him. 

34. Worshipping that Guru with devotion, and approaching him, when he is 

pleased with prostration, humility and service, (he) should ask him what he 

has got to know: 

35. O Master, O friend of those that bow to thee, thou ocean of mercy, I 

bow to thee; save me, fallen as I am into this sea of birth and death, with a 

straightforward glance of thine eye, which sheds nectar-like grace supreme. 

36. Save me from death, afflicted as I am by the unquenchable fire of this 

world-forest, and shaken violently by the winds of an untoward lot, terrified 

and (so) seeking refuge in thee, for I do not know of any other man with 

whom to seek shelter. 

37. There are good souls, calm and magnanimous, who do good to others as 

does the spring, and who, having themselves crossed this dreadful ocean of 

birth and death, help others also to cross the same, without any motive 

whatsoever. 

38. It is the very nature of the magnanimous to move of their own accord 

towards removing others’ troubles. Here, for instance, is the moon who, as 

everybody knows, voluntarily saves the earth parched by the flaming rays of 

the sun. 



Vivekacūḍamaṇi 149 
 

39. O Lord, with thy nectar-like speech, sweetened by the enjoyment of the 

elixir-like bliss of Brahman, pure, cooling to a degree, issuing in streams 

from thy lips as from a pitcher, and delightful to the ear – do thou sprinkle 

me who am tormented by worldly afflictions as by the tongues of a forest-

fire. Blessed are those on whom even a passing glance of thy eye lights, 

accepting them as thine own. 

40. How to cross this ocean of phenomenal existence, what is to be my fate, 

and which of the means should I adopt – as to these I know nothing. Conde-

scend to save me, O Lord, and describe at length how to put an end to the 

misery of this relative existence. 

41. As he speaks thus, tormented by the afflictions of the world – which is 

like a forest on fire – and seeking his protection, the saint eyes him with a 

glance softened with pity and spontaneously bids him give up all fear. 

42. To him who has sought his protection, thirsting for Liberation, who duly 

obeys the injunctions of the Scriptures, who is of a serene mind, and en-

dowed with calmness – (to such a one) the sage proceeds to inculcate the 

truth out of sheer grace. 

43. Fear not, O learned one, there is no death for thee; there is a means of 

crossing this sea of relative existence; that very way by which sages have 

gone beyond it, I shall inculcate to thee. 

44. There is a sovereign means which puts an end to the fear of relative 

existence; through that thou wilt cross the sea of Samsara and attain the 

supreme bliss. 

45. Reasoning on the meaning of the Vedānta leads to efficient knowledge, 

which is immediately followed by the total annihilation of the misery born 

of relative existence. 

46. Faith (Shraddha), devotion and the Yoga of meditation – these are men-

tioned by the Shruti as the immediate factors of Liberation in the case of a 

seeker; whoever abides in these gets Liberation from the bondage of the 

body, which is the conjuring of Ignorance. 

47. It is verily through the touch of Ignorance that thou who art the Supreme 

Self findest thyself under the bondage of the non-Self, whence alone pro-

ceeds the round of births and deaths. The fire of knowledge, kindled by the 

discrimination between these two, burns up the effects of Ignorance together 

with their root. 



150                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

48. Condescend to listen, O Master, to the question I am putting (to thee). I 

shall be gratified to hear a reply to the same from thy lips. 

49. What is bondage, forsooth ? How has it come (upon the Self) ? How 

does it continue to exist ? How is one freed from it ? What is this non-Self ? 

And who is the Supreme Self ? And how can one discriminate between 

them ? -- Do tell me about all these. 

50. The Guru replied: Blessed art thou ! Thou hast achieved thy life’s end 

and hast sanctified thy family, that thou wishest to attain Brahmanhood by 

getting free from the bondage of Ignorance ! 

51. A father has got his sons and others to free him from his debts, but he 

has got none but himself to remove his bondage. 

52. Trouble such as that caused by a load on the head can be removed by 

others, but none but one’s own self can put a stop to the pain which is 

caused by hunger and the like. 

53. The patient who takes (the proper) diet and medicine is alone seen to 

recover completely – not through work done by others. 

54. The true nature of things is to be known personally, through the eye of 

clear illumination, and not through a sage: what the moon exactly is, is to be 

known with one’s own eyes; can others make him know it ?  

 

55. Who but one’s own self can get rid of the bondage caused by the fetters 

of Ignorance, desire, action and the like, aye even in a hundred crore of 

cycles ? 

56. Neither by Yoga, nor by Sankhya, nor by work, nor by learning, but by 

the realisation of one's identity with Brahman is Liberation possible, and by 

no other means. 

57. The beauty of a guitar’s form and the skill of playing on its chords serve 

merely to please a few persons; they do not suffice to confer sovereignty. 

58. Loud speech consisting of a shower of words, the skill in expounding 

the Scriptures, and likewise erudition - these merely bring on a little per-

sonal enjoyment to the scholar, but are no good for Liberation. 

59. The study of the Scriptures is useless so long as the highest Truth is 

unknown, and it is equally useless when the highest Truth has already been 

known. 



Vivekacūḍamaṇi 151 
 

60. The Scriptures consisting of many words are a dense forest which 

merely causes the mind to ramble. Hence men of wisdom should earnestly 

set about knowing the true nature of the Self. 

61. For one who has been bitten by the serpent of Ignorance, the only rem-

edy is the knowledge of Brahman. Of what avail are the Vedas and (other) 

Scriptures, Mantras (sacred formulae) and medicines to such a one ? 

62. A disease does not leave off if one simply utter the name of the medi-

cine, without taking it; (similarly) without direct realisation one cannot be 

liberated by the mere utterance of the word Brahman. 

63. Without causing the objective universe to vanish and without knowing 

the truth of the Self, how is one to achieve Liberation by the mere utterance 

of the word Brahman ? -- It would result merely in an effort of speech. 

64. Without killing one’s enemies, and possessing oneself of the splendour 

of the entire surrounding region, one cannot claim to be an emperor by 

merely saying, ‘I am an emperor’. 

65. As a treasure hidden underground requires (for its extraction) competent 

instruction, excavation, the removal of stones and other such things lying 

above it and (finally) grasping, but never comes out by being (merely) 

called out by name, so the transparent Truth of the self, which is hidden by 

Maya and its effects, is to be attained through the instructions of a knower 

of Brahman, followed by reflection, meditation and so forth, but not through 

perverted arguments. 

66. Therefore the wise should, as in the case of disease and the like, person-

ally strive by all the means in their power to be free from the bondage of 

repeated births and deaths. 

 67. The question that thou hast asked today is excellent, approved by those 

versed in the Scriptures, aphoristic, pregnant with meaning and fit to be 

known by the seekers after Liberation. 

68. Listen attentively, O learned one, to what I am going to say. By listening 

to it thou shalt be instantly free from the bondage of Samsara. 

69. The first step to Liberation is the extreme aversion to all perishable 

things, then follow calmness, self-control, forbearance, and the utter relin-

quishment of all work enjoined in the Scriptures. 

70. Then come hearing, reflection on that, and long, constant and unbroken 

meditation on the Truth for the Muni. After that the learned seeker attains 



152                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

the supreme Nirvikalpa state and realises the bliss of Nirvana even in this 

life. 

71. Now I am going to tell thee fully about what thou oughtst to know – the 

discrimination between the Self and the non-Self. Listen to it and decide 

about it in thy mind. 

72. Composed of the seven ingredients, viz. marrow, bones, fat, flesh, 

blood, skin and cuticle, and consisting of the following limbs and their parts 

– legs, thighs, the chest, arms, the back and the head: 

73. This body, reputed to be the abode of the delusion of ‘I and mine’, is 

designated by sages as the gross body. The sky, air, fire, water and earth are 

subtle elements. They – 

74. Being united with parts of one another and becoming gross, (they) form 

the gross body. And their subtle essences form sense-objects – the group of 

five such as sound, which conduce to the happiness of the experiencer, the 

individual soul. 

75. Those fools who are tied to these sense-objects by the stout cord of at-

tachment, so very difficult to snap, come and depart, up and down, carried 

amain by the powerful emissary of their past action. 

76. The deer, the elephant, the moth, the fish and the black-bee – these five 

have died, being tied to one or other of the five senses, viz. sound etc., 

through their own attachment. What then is in store for man who is attached 

to all these five. 

77. Sense-objects are even more virulent in their evil effects than the poison 

of the cobra. Poison kills one who takes it, but those others kill one who 

even looks at them through the eyes. 

78. He who is free from the terrible snare of the hankering after sense-

objects, so very difficult to get rid of, is alone fit for Liberation, and none 

else – even though he be versed in all the six Shastras. 

79. The shark of hankering catches by the throat those seekers after Libera-

tion who have got only an apparent dispassion (Vairagya) and are trying to 

cross the ocean of samsara (relative existence), and violently snatching them 

away, drowns them half-way. 

80. He who has killed the shark known as sense-object with the sword of 

mature dispassion, crosses the ocean of Samsara, free from all obstacles. 



Vivekacūḍamaṇi 153 
 

81. Know that death quickly overtakes the stupid man who walks along the 

dreadful ways of sense-pleasure; whereas one who walks in accordance with 

the instructions of a well-wishing and worthy Guru, as also with his own 

reasoning, achieves his end – know this to be true. 

82. If indeed thou hast a craving for Liberation, shun sense-objects from a 

good distance as thou wouldst do poison, and always cultivate carefully the 

nectar-like virtues of contentment, compassion, forgiveness, straight-

forwardness, calmness and self-control. 

83. Whoever leaves aside what should always be attempted, viz. emancipa-

tion from the bondage of Ignorance without beginning, and passionately 

seeks to nourish this body, which is an object for others to enjoy, commits 

suicide thereby. 

84. Whoever seeks to realise the Self by devoting himself to the nourish-

ment of the body, proceeds to cross a river by catching hold of a crocodile, 

mistaking it for a log. 

85. So for a seeker after Liberation the infatuation over things like the body 

is a dire death. He who has thoroughly conquered this deserves the state of 

Freedom. 

86. Conquer the dire death of infatuation over thy body, wife, children etc., -

- conquering which the sages reach that Supreme State of Vishnu. 

87. This gross body is to be deprecated, for it consists of the skin, flesh, 

blood, arteries and veins, fat, marrow and bones, and is full of other offen-

sive things. 

88. The gross body is produced by one’s past actions out of the gross ele-

ments formed by the union of the subtle elements with each other, and is the 

medium of experience for the soul. That is its waking state in which it per-

ceives gross objects. 

89. Identifying itself with this form, the individual soul, though separate, 

enjoys gross objects, such as garlands and sandal-paste, by means of the 

external organs. Hence this body has its fullest play in the waking state. 

90. Know this gross body to be like a house to the householder, on which 

rests man’s entire dealing with the external world. 

91. Birth, decay and death are the various characteristics of the gross body, 

as also stoutness etc., childhood etc., are its different conditions; it has got 

various restrictions regarding castes and orders of life; it is subject to vari-



154                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

ous diseases, and meets with different kinds of treatment, such as worship, 

insult and high honours. 

92. The ears, skin, eyes, nose and tongue are organs of knowledge, for they 

help us to cognise objects; the vocal organs, hands, legs, etc., are organs of 

action, owing to their tendency to work. 

93-94. The inner organ (Antahkarana) is called Manas, Buddhi, ego or 

Chitta, according to their respective functions: Manas, from its considering 

the pros and cons of a thing; Buddhi, from its property of determining the 

truth of objects; the ego, from its identification with this body as one’s own 

self; and Chitta, from its function of remembering things it is interested in. 

95. One and the same Prana (vital force) becomes Prana, Apana, Vyana, 

Udana and Samana according to their diversity of functions and modifica-

tions, like gold, water, etc. 

96. The five organs of action such as speech, the five organs of knowledge 

such as the ear, the group of five Pranas, the five elements ending with the 

ether, together with Buddhi and the rest as also Nescience, desire and action 

– these eight "cities" make up what is called the subtle body. 

97. Listen – this subtle body, called also the Linga body, is produced out of 

the elements before their subdividing and combining with each other, is 

possessed of latent impressions and causes the soul to experience the fruits 

of its past actions. It is a beginningless superimposition on the soul brought 

on by its own ignorance. 

98-99. Dream is a state of the soul distinct from the waking state, where it 

shines by itself. In dreams Buddhi, by itself, takes on the role of the agent 

and the like, owing to various latent impressions of the waking state, while 

the supreme Atman shines in Its own glory – with Buddhi as Its only super-

imposition, the witness of everything, and is not touched by the least work 

that Buddhi does. As It is wholly unattached, It is not touched by any work 

that Its superimpositions may perform. 

100. This subtle body is the instrument for all activities of the Atman, who 

is Knowledge Absolute, like the adze and other tools of a carpenter. There-

fore this Atman is perfectly unattached. 

101. Blindness, weakness and sharpness are conditions of the eye, due 

merely to its fitness or defectiveness; so are deafness, dumbness, etc., of the 

ear and so forth – but never of the Atman, the Knower. 



Vivekacūḍamaṇi 155 
 

102. Inhalation and exhalation, yawning, sneezing, secretion, leaving this 

body, etc., are called by experts functions of Prana and the rest, while hun-

ger and thirst are characteristics of Prana proper. 

103. The inner organ (mind) has its seat in the organs such as the eye, as 

well as in the body, identifying with them and endued with a reflection of 

the Atman. 

104. Know that it is egoism which, identifying itself with the body, becomes 

the doer or experiencer, and in conjunction with the Gunas such as the 

Sattva, assumes the three different states. 

105. When sense-objects are favourable it becomes happy, and it becomes 

miserable when the case is contrary. So happiness and misery are character-

istics of egoism, and not of the ever-blissful Atman. 

106. Sense-objects are pleasurable only as dependent on the Atman mani-

festing through them, and not independently, because the Atman is by Its 

very nature the most beloved of all. Therefore the Atman is ever blissful, 

and never suffers misery. 

107. That in profound sleep we experience the bliss of the Atman independ-

ent of sense-objects, is clearly attested by the Shruti, direct perception, tradi-

tion and inference. 

108. Avidya (Nescience) or Maya, called also the Undifferentiated, is the 

power of the Lord. She is without beginning, is made up of the three Gunas 

and is superior to the effects (as their cause). She is to be inferred by one of 

clear intellect only from the effects She produces. It is She who brings forth 

this whole universe. 

109. She is neither existent nor non-existent nor partaking of both charac-

ters; neither same nor different nor both; neither composed of parts nor an 

indivisible whole nor both. She is most wonderful and cannot be described 

in words. 

110. Maya can be destroyed by the realisation of the pure Brahman, the one 

without a second, just as the mistaken idea of a snake is removed by the 

discrimination of the rope. She has her Gunas as Rajas, Tamas and Sattva, 

named after their respective functions. 

111. Rajas has its Vikshepa-Shakti or projecting power, which is of the na-

ture of an activity, and from which this primeval flow of activity has ema-

nated. From this also, mental modifications such as attachment and grief are 

continually produced. 



156                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

112. Lust, anger, avarice, arrogance, spite, egoism, envy, jealousy, etc., -- 

these are the dire attributes of Rajas, from which the worldly tendency of 

man is produced. Therefore Rajas is a cause of bondage. 

113. Avriti or the veiling power is the power of Tamas, which makes things 

appear other than what they are. It is this that causes man’s repeated trans-

migrations, and starts the action of the projecting power (Vikshepa). 

114. Even wise and learned men and men who are clever and adept in the 

vision of the exceedingly subtle Atman, are overpowered by Tamas and do 

not understand the Atman, even though clearly explained in various ways. 

What is simply superimposed by delusion, they consider as true, and attach 

themselves to its effects. Alas ! How powerful is the great Avriti Shakti of 

dreadful Tamas! 

115. Absence of the right judgment, or contrary judgment, want of definite 

belief and doubt – these certainly never desert one who has any connection 

with this veiling power, and then the projecting power gives ceaseless trou-

ble. 

116. Ignorance, lassitude, dullness, sleep, inadvertence, stupidity, etc., are 

attributes of Tamas. One tied to these does not comprehend anything, but 

remains like one asleep or like a stock or stone. 

117. Pure Sattva is (clear) like water, yet in conjunction with Rajas and 

Tamas it makes for transmigration. The reality of the Atman becomes re-

flected in Sattva and like the sun reveals the entire world of matter. 

118. The traits of mixed Sattva are an utter absence of pride etc., and Ni-

yama, Yama, etc., as well as faith, devotion, yearning for Liberation, the 

divine tendencies and turning away from the unreal. 

119. The traits of pure Sattva are cheerfulness, the realisation of one’s own 

Self, supreme peace, contentment, bliss, and steady devotion to the Atman, 

by which the aspirant enjoys bliss everlasting. 

120. This Undifferentiated, spoken of as the compound of the three Gunas, 

is the causal body of the soul. Profound sleep is its special state, in which 

the functions of the mind and all its organs are suspended. 

121. Profound sleep is the cessation of all kinds of perception, in which the 

mind remains in a subtle seed-like form. The test of this is the universal 

verdict, "I did not know anything then". 



Vivekacūḍamaṇi 157 
 

122. The body, organs, Pranas, Manas, egoism, etc., all modifications, the 

sense-objects, pleasure and the rest, the gross elements such as the ether, in 

fact, the whole universe, up to the Undifferentiated – all this is the non-Self. 

123. From Mahat down to the gross body everything is the effect of Maya: 

These and Maya itself know thou to be the non-Self, and therefore unreal 

like the mirage in a desert. 

124. Now I am going to tell thee of the real nature of the supreme Self, real-

ising which man is freed from bondage and attains Liberation. 

125. There is some Absolute Entity, the eternal substratum of the con-

sciousness of egoism, the witness of the three states, and distinct from the 

five sheaths or coverings: 

126. Which knows everything that happens in the waking state, in dream 

and in profound sleep; which is aware of the presence or absence of the 

mind and its functions; and which is the background of the notion of ego-

ism. – This is That. 

127. Which Itself sees all, but which no one beholds, which illumines the 

intellect etc., but which they cannot illumine. – This is That. 

128. By which this universe is pervaded, but which nothing pervades, which 

shining, all this (universe) shines as Its reflection. – This is That. 

129. By whose very presence the body, the organs, mind and intellect keep 

to their respective spheres of action, like servants ! 

130. By which everything from egoism down to the body, the sense-objects 

and pleasure etc., is known as palpably as a jar – for It is the essence of 

Eternal Knowledge.  

131. This is the innermost Self, the primeval Purusha (Being), whose es-

sence is the constant realisation of infinite Bliss, which is ever the same, yet 

reflecting through the different mental modifications, and commanded by 

which the organs and Pranas perform their functions. 

132. In this very body, in the mind full of Sattva, in the secret chamber of 

the intellect, in the Akasha known as the Unmanifested, the Atman, of 

charming splendour, shines like the sun aloft, manifesting this universe 

through Its own effulgence. 

133. The Knower of the modifications of mind and egoism, and of the ac-

tivities of the body, the organs and Pranas, apparently taking their forms, 



158                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

like the fire in a ball of iron; It neither acts nor is subject to change in the 

least. 

134. It is neither born nor dies, It neither grows nor decays, nor does It un-

dergo any change, being eternal. It does not cease to exist even when this 

body is destroyed, like the sky in a jar (after it is broken), for It is independ-

ent. 

135. The Supreme Self, different from the Prakriti and its modifications, of 

the essence of Pure Knowledge, and Absolute, directly manifests this entire 

gross and subtle universe, in the waking and other states, as the substratum 

of the persistent sense of egoism, and manifests Itself as the Witness of the 

Buddhi, the determinative faculty. 

136.By means of a regulated mind and the purified intellect (Buddhi), real-

ise directly thy own Self in the body so as to identify thyself with It, cross 

the boundless ocean of Samsara whose waves are birth and death, and 

firmly established in Brahman as thy own essence, be blessed. 

137. Identifying the Self with this non-Self – this is the bondage of man, 

which is due to his ignorance, and brings in its train the miseries of birth and 

death. It is through this that one considers this evanescent body as real, and 

identifying oneself with it, nourishes, bathes, and preserves it by means of 

(agreeable) sense-objects, by which he becomes bound as the caterpillar by 

the threads of its cocoon. 

138. One who is overpowered by ignorance mistakes a thing for what it is 

not; It is the absence of discrimination that causes one to mistake a snake for 

a rope, and great dangers overtake him when he seizes it through that wrong 

notion. Hence, listen, my friend, it is the mistaking of transitory things as 

real that constitutes bondage. 

139. This veiling power (Avriti), which preponderates in ignorance, covers 

the Self, whose glories are infinite and which manifests Itself through the 

power of knowledge, indivisible, eternal and one without a second – as 

Rahu does the orb of the sun. 

140. When his own Self, endowed with the purest splendour, is hidden from 

view, a man through ignorance falsely identifies himself with this body, 

which is the non-Self. And then the great power of rajas called the project-

ing power sorely afflicts him through the binding fetters of lust, anger, etc., 

141. The man of perverted intellect, having his Self-knowledge swallowed 

up by the shark of utter ignorance, himself imitates the various states of the 



Vivekacūḍamaṇi 159 
 

intellect (Buddhi), as that is Its superimposed attribute, and drifts up and 

down in this boundless ocean of Samsara which is full of the poison of 

sense-enjoyment, now sinking, now rising – a miserable fate indeed! 

142. As layers of clouds generated by the sun’s rays cover the sun and alone 

appear (in the sky), so egoism generated by the Self, covers the reality of the 

Self and appears by itself. 

143. Just as, on a cloudy day, when the sun is swallowed up by dense 

clouds, violent cold blasts trouble them, so when the Atman is hidden by 

intense ignorance, the dreadful Vikshepa Shakti (projecting power) afflicts 

the foolish man with numerous griefs. 

144. It is from these two powers that man’s bondage has proceeded – be-

guiled by which he mistakes the body for the Self and wanders (from body 

to body). 

145. Of the tree of Samsara ignorance is the seed, the identification with the 

body is its sprout, attachment its tender leaves, work its water, the body its 

trunk, the vital forces its branches, the organs its twigs, the sense-objects its 

flowers, various miseries due to diverse works are its fruits, and the individ-

ual soul is the bird on it. 

146. This bondage of the non-Self springs from ignorance, is self-caused, 

and is described as without beginning and end. It subjects one to the long 

train of miseries such as birth, death, disease and decrepitude. 

147. This bondage can be destroyed neither by weapons nor by wind, nor by 

fire, nor by millions of acts – by nothing except the wonderful sword of 

knowledge that comes of discrimination, sharpened by the grace of the 

Lord. 

148. One who is passionately devoted to the authority of the Shrutis ac-

quires steadiness in his Svadharma, which alone conduces to the purity of 

his mind. The man of pure mind realises the Supreme Self, and by this alone 

Samsara with its root is destroyed. 

149. Covered by the five sheaths – the material one and the rest – which are 

the products of Its own power, the Self ceases to appear, like the water of a 

tank by its accumulation of sedge. 

150. On the removal of that sedge the perfectly pure water that allays the 

pangs of thirst and gives immediate joy, appears unobstructed before the 

man. 



160                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

151. When all the five sheaths have been eliminated, the Self of man ap-

pears – pure, of the essence of everlasting and unalloyed bliss, indwelling, 

supreme and self-effulgent. 

152. To remove his bondage the wise man should discriminate between the 

Self and the non-Self. By that alone he comes to know his own Self as Exis-

tence-Knowledge-Bliss Absolute and becomes happy. 

153. He indeed is free who discriminates between all sense-objects and the 

indwelling, unattached and inactive Self – as one separates a stalk of grass 

from its enveloping sheath – and merging everything in It, remains in a state 

of identity with That. 

154. This body of ours is the product of food and comprises the material 

sheath; it lives on food and dies without it; it is a mass of skin, flesh, blood, 

bones and filth, and can never be the eternally pure, self-existent Atman. 

155. It does not exist prior to inception or posterior to dissolution, but lasts 

only for a short (intervening) period; its virtues are transient, and it is 

changeful by nature; it is manifold, inert, and is a sense-object, like a jar; 

how can it be one’s own Self, the Witness of changes in all things ? 

156. The body, consisting of arms, legs, etc., cannot be the Atman, for one 

continues to live even when particular limbs are gone, and the different 

functions of the organism also remain intact. The body which is subject to 

another’s rule cannot be the Self which is the Ruler of all. 

157. That the Atman as the abiding Reality is different from the body, its 

characteristics, its activities, its states, etc., of which It is the witness, is self-

evident. 

158. How can the body, being a pack of bones, covered with flesh, full of 

filth and highly impure, be the self-existent Atman, the Knower, which is 

ever distinct from it ? 

159. It is the foolish man who identifies himself with a mass of skin, flesh, 

fat, bones and filth, while the man of discrimination knows his own Self, the 

only Reality that there is, as distinct from the body. 

160. The stupid man thinks he is the body, the book-learned man identifies 

himself with the mixture of body and soul, while the sage possessed of re-

alisation due to discrimination looks upon the eternal Atman as his Self, and 

thinks, "I am Brahman". 



Vivekacūḍamaṇi 161 
 

161. O foolish person, cease to identify thyself with this bundle of skin, 

flesh, fat, bones and filth, and identify thyself instead with the Absolute 

Brahman, the Self of all, and thus attain to supreme Peace. 

162. As long as the book-learned man does not give up his mistaken identi-

fication with the body, organs, etc., which are unreal, there is no talk of 

emancipation for him, even if he be ever so erudite in the Vedānta philoso-

phy. 

163. Just as thou dost not identify thyself with the shadow-body, the image-

body, the dream-body, or the body thou hast in the imaginations of thy 

heart, cease thou to do likewise with the living body also. 

164. Identifications with the body alone is the root that produces the misery 

of birth etc., of people who are attached to the unreal; therefore destroy thou 

this with the utmost care. When this identification caused by the mind is 

given up, there is no more chance for rebirth. 

165. The Prana, with which we are all familiar, coupled with the five organs 

of action, forms the vital sheath, permeated by which the material sheath 

engages itself in all activities as if it were living. 

166. Neither is the vital sheath the Self – because it is a modification of 

Vayu, and like the air it enters into and comes out of the body, and because 

it never knows in the least either its own weal and woe or those of others, 

being eternally dependent on the Self. 

167. The organs of knowledge together with the mind form the mental 

sheath – the cause of the diversity of things such as "I" and "mine". It is 

powerful and endued with the faculty of creating differences of name etc., It 

manifests itself as permeating the preceding, i.e. the vital sheath. 

168. The mental sheath is the (sacrificial) fire which, fed with the fuel of 

numerous desires by the five sense-organs which serve as priests, and set 

ablaze by the sense-objects which act as the stream of oblations, brings 

about this phenomenal universe. 

169. There is no Ignorance (Avidya) outside the mind. The mind alone is 

Avidya, the cause of the bondage of transmigration. When that is destroyed, 

all else is destroyed, and when it is manifested, everything else is mani-

fested. 

170. In dreams, when there is no actual contact with the external world, the 

mind alone creates the whole universe consisting of the experiencer etc. 



162                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

Similarly in the waking state also; there is no difference. Therefore all this 

(phenomenal universe) is the projection of the mind. 

171. In dreamless sleep, when the mind is reduced to its causal state, there 

exists nothing (for the person asleep), as is evident from universal experi-

ence. Hence man’s relative existence is simply the creation of his mind, and 

has no objective reality. 

172. Clouds are brought in by the wind and again driven away by the same 

agency. Similarly, man’s bondage is caused by the mind, and Liberation too 

is caused by that alone. 

173. It (first) creates an attachment in man for the body and all other sense-

objects, and binds him through that attachment like a beast by means of 

ropes. Afterwards, the selfsame mind creates in the individual an utter dis-

taste for these sense-objects as if they were poison, and frees him from the 

bondage. 

174. Therefore the mind is the only cause that brings about man’s bondage 

or Liberation: when tainted by the effects of Rajas it leads to bondage, and 

when pure and divested of the Rajas and Tamas elements it conduces to 

Liberation. 

175. Attaining purity through a preponderance of discrimination and renun-

ciation, the mind makes for Liberation. Hence the wise seeker after Libera-

tion must first strengthen these two. 

176. In the forest-tract of sense-pleasures there prowls a huge tiger called 

the mind. Let good people who have a longing for Liberation never go 

there. 

177. The mind continually produces for the experiencer all sense-objects 

without exception, whether perceived as gross or fine, the differences of 

body, caste, order of life, and tribe, as well as the varieties of qualification, 

action, means and results. 

178. Deluding the Jiva, which is unattached Pure Intelligence, and binding it 

by the ties of body, organs and Pranas, the mind causes it to wander, with 

ideas of "I" and "mine", amidst the varied enjoyment of results achieved by 

itself. 

179. Man’s transmigration is due to the evil of superimposition, and the 

bondage of superimposition is created by the mind alone. It is this that 

causes the misery of birth etc., for the man of non-discrimination who is 

tainted by Rajas and Tamas. 



Vivekacūḍamaṇi 163 
 

180. Hence sages who have fathomed its secret have designated the mind as 

Avidya or ignorance, by which alone the universe is moved to and fro, like 

masses of clouds by the wind. 

181. Therefore the seeker after Liberation must carefully purify the mind. 

When this is purified, Liberation is as easy of access as a fruit on the palm 

of one’s hand. 

182. He who by means of one-pointed devotion to Liberation roots out the 

attachment to sense-objects, renounces all actions, and with faith in the Real 

Brahman regularly practices hearing, etc., succeeds in purging the Rajasika 

nature of the intellect. 

183. Neither can the mental sheath be the Supreme Self, because it has a 

beginning and an end, is subject to modifications, is characterised by pain 

and suffering and is an object; whereas the subject can never be identified 

with the objects of knowledge. 

184. The Buddhi with its modifications and the organs of knowledge, forms 

the Vijnanamaya Kosha or knowledge sheath, of the agent, having the char-

acteristics which is the cause of man’s transmigration. 

185. This knowledge sheath, which seems to be followed by a reflection of 

the power of the Chit, is a modification of the Prakriti, is endowed with the 

function of knowledge, and always wholly identifies itself with the body, 

organs, etc. 

186-187. It is without beginning, characterised by egoism, is called the Jiva, 

and carries on all the activities on the relative plane. Through previous de-

sires it performs good and evil actions and experiences their results. Being 

born in various bodies, it comes and goes, up and down. It is this knowledge 

sheath that has the waking, dream and other states, and experiences joy and 

grief. 

188. It always mistakes the duties, functions and attributes of the orders of 

life which belong to the body, as its own. The knowledge sheath is exceed-

ingly effulgent, owing to its close proximity to the Supreme Self, which 

identifying Itself with it suffers transmigration through delusion. It is there-

fore a superimposition on the Self. 

189. The self-effulgent Atman, which is Pure Knowledge, shines in the 

midst of the Pranas, within the heart. Though immutable, It becomes the 

agent and experiencer owing to Its superimposition, the knowledge sheath. 



164                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

190. Though the Self of everything that exists, this Atman, Itself assuming 

the limitations of the Buddhi and wrongly identifying Itself with this totally 

unreal entity, looks upon Itself as something different – like earthen jars 

from the clay of which they are made. 

191. Owing to Its connection with the super-impositions, the Supreme Self, 

even thou naturally perfect (transcending Nature) and eternally unchanging, 

assumes the qualities of the superimpositions and appears to act just as they 

do – like the changeless fire assuming the modifications of the iron which it 

turns red-hot. 

192. The disciple questioned: Be it through delusion or otherwise that the 

Supreme Self has come to consider Itself as the Jiva, this superimposition is 

without beginning, and that which has no beginning cannot be supposed to 

have an end either. 

193. Therefore the Jivahood of the soul also must have no end, and its 

transmigration must continue for ever. How then can there be Liberation for 

the soul ? Kindly enlighten me on this point, O revered Master. 

194. The Teacher said: Thou hast rightly questioned, O learned man ! Listen 

therefore attentively: The imagination which has been conjured up by delu-

sion can never be accepted as a fact. 

195. But for delusion there can be no connection of the Self – which is unat-

tached, beyond activity and formless – with the objective world, as in the 

case of blueness etc., with reference to the sky. 

196. The Jivahood of the Atman, the Witness, which is beyond qualities and 

beyond activity, and which is realised within as Knowledge and Bliss Abso-

lute – has been superimposed by the delusion of the Buddhi, and is not real. 

And because it is by nature an unreality, it ceases to exist when the delusion 

is gone. 

197. It exists only so long as the delusion lasts, being caused by indiscrimi-

nation due to an illusion. The rope is supposed to be the snake only so long 

as the mistake lasts, and there is no more snake when the illusion has van-

ished. Similar is the case here. 

198-199. Avidya or Nescience and its effects are likewise considered as 

beginningless. But with the rise of Vidya or realisation, the entire effects of 

Avidya, even though beginningless, are destroyed together with their root – 

like dreams on waking up from sleep. It is clear that the phenomenal uni-



Vivekacūḍamaṇi 165 
 

verse, even though without beginning, is not eternal – like previous non-

existence. 

200-201. Previous non-existence, even though beginningless, is observed to 

have an end. So the Jivahood which is imagined to be in the Atman through 

its relation with superimposed attributes such as the Buddhi, is not real; 

whereas the other (the Atman) is essentially different from it. The relation 

between the Atman and the Buddhi is due to a false knowledge. 

202. The cessation of that superimposition takes place through perfect 

knowledge, and by no other means. Perfect knowledge, according to the 

Shrutis, consists in the realisation of the identity of the individual soul and 

Brahman. 

203. This realisation is attained by a perfect discrimination between the Self 

and the non-Self. Therefore one must strive for the discrimination between 

the individual soul and the eternal Self. 

204. Just as the water which is very muddy again appears as transparent 

water when the mud is removed, so the Atman also manifests Its undimmed 

lustre when the taint has been removed. 

205. When the unreal ceases to exist, this very individual soul is definitely 

realised as the eternal Self. Therefore one must make it a point completely 

to remove things like egoism from the eternal Self. 

206. This knowledge sheath (Vijnanamaya Kosha) that we have been speak-

ing of, cannot be the Supreme Self for the following reasons - because it is 

subject to change, is insentient, is a limited thing, an object of the senses, 

and is not constantly present: An unreal thing cannot indeed be taken for the 

real Atman. 

207. The blissful sheath (Anandamaya Kosha) is that modification of Ne-

science which manifests itself catching a reflection of the Atman which is 

Bliss Absolute; whose attributes are pleasure and the rest; and which ap-

pears in view when some object agreeable to oneself presents itself. It 

makes itself spontaneously felt by the fortunate during the fruition of their 

virtuous deeds; from which every corporeal being derives great joy without 

the least effort. 

208. The blissful sheath has its fullest play during profound sleep, while in 

the dreaming and wakeful states it has only a partial manifestation, occa-

sioned by the sight of agreeable objects and so forth. 



166                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

209. Nor is the blissful sheath the Supreme Self, because it is endowed with 

the changeful attributes, is a modification of the Prakriti, is the effect of past 

good deeds, and imbedded in the other sheaths which are modifications. 

210. When all the five sheaths have been eliminated by the reasoning on 

Shruti passages, what remains as the culminating point of the process, is the 

Witness, the Knowledge Absolute – the Atman. 

211. This self-effulgent Atman which is distinct from the five sheaths, the 

Witness of the three states, the Real, the Changeless, the Untainted, the ev-

erlasting Bliss – is to be realised by the wise man as his own Self. 

212. The disciple questioned: After these five sheaths have been eliminated 

as unreal, I find nothing, O Master, in this universe but a Void, the absence 

of everything. What entity is there left forsooth with which the wise knower 

of the Self should realise his identity. 

213-214. The Guru answered: Thou has rightly said, O learned man ! Thou 

art clever indeed in discrimination. That by which all those modifications 

such as egoism as well as their subsequent absence (during deep sleep) are 

perceived, but which Itself is not perceived, know thou that Atman – the 

Knower – through the sharpest intellect. 

215. That which is perceived by something else has for its witness the latter. 

When there is no agent to perceive a thing, we cannot speak of it as having 

been perceived at all. 

216. This Atman is a self-cognised entity because It is cognised by Itself. 

Hence the individual soul is itself and directly the Supreme Brahman, and 

nothing else. 

217. That which clearly manifests Itself in the states of wakefulness, dream 

and profound sleep; which is inwardly perceived in the mind in various 

forms as an unbroken series of egoistic impressions; which witnesses the 

egoism, the Buddhi, etc., which are of diverse forms and modifications; and 

which makes Itself felt as the Existence-Knowledge-Bliss Absolute; know 

thou this Atman, thy own Self, within thy heart. 

218. Seeing the reflection of the sun mirrored in the water of a jar, the fool 

thinks it is the sun itself. Similarly the stupid man, through delusion, identi-

fies himself with the reflection of the Chit caught in the Buddhi, which is Its 

superimposition. 



Vivekacūḍamaṇi 167 
 

219. Just as the wise man leaves aside the jar, the water and the reflection of 

the sun in it, and sees the self-luminous sun which illumines these three and 

is independent of them; 

220-222. Similarly, discarding the body, the Buddhi and the reflection of the 

Chit in it, and realising the Witness, the Self, the Knowledge Absolute, the 

cause of the manifestation of everything, which is hidden in the recesses of 

the Buddhi, is distinct from the gross and subtle, eternal, omnipresent, all-

pervading and extremely subtle, and which has neither interior nor exterior 

and is identical with one self – fully realising this true nature of oneself, one 

becomes free from sin, taint, death and grief, and becomes the embodiment 

of Bliss. Illumined himself, he is afraid of none. For a seeker after Libera-

tion there is no other way to the breaking of the bonds of transmigration 

than the realisation of the truth of one’s own Self. 

223. The realisation of one’s identity with Brahman is the cause of Libera-

tion from the bonds of Samsara, by means of which the wise man attains 

Brahman, the One without a second, the Bliss Absolute. 

224. Once having realised Brahman, one no longer returns to the realm of 

transmigration. Therefore one must fully realise one’s identity with Brah-

man. 

225. Brahman is Existence, Knowledge, Infinity, pure, supreme, self-

existent, eternal and indivisible Bliss, not different (in reality) from the in-

dividual soul, and devoid of interior or exterior. It is (ever) triumphant. 

226. It is this Supreme Oneness which alone is real, since there is nothing 

else but the Self. Verily, there remains no other independent entity in the 

state of realisation of the highest Truth. 

227. All this universe which through ignorance appears as of diverse forms, 

is nothing else but Brahman which is absolutely free from all the limitations 

of human thought. 

228. A jar, though a modification of clay, is not different from it; every-

where the jar is essentially the same as the clay. Why then call it a jar ? It is 

fictitious, a fancied name merely. 

229. None can demonstrate that the essence of a jar is something other than 

the clay (of which it is made). Hence the jar is merely imagined (as sepa-

rate) through delusion, and the component clay alone is the abiding reality 

in respect of it. 



168                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

230. Similarly, the whole universe, being the effect of the real Brahman, is 

in reality nothing but Brahman. Its essence is That, and it does not exist 

apart from It. He who says it does is still under delusion – he babbles like 

one asleep. 

231. This universe is verily Brahman – such is the august pronouncement of 

the Atharva Veda. Therefore this universe is nothing but Brahman, for that 

which is superimposed (on something) has no separate existence from its 

substratum. 

232. If the universe, as it is, be real, there would be no cessation of the dual-

istic element, the scriptures would be falsified, and the Lord Himself would 

be guilty of an untruth. None of these three is considered either desirable or 

wholesome by the noble-minded. 

233. The Lord, who knows the secret of all things has supported this view in 

the words: "But I am not in them" … "nor are the beings in Me". 

234. If the universe be true, let it then be perceived in the state of deep sleep 

also. As it is not at all perceived, it must be unreal and false, like dreams. 

235. Therefore the universe does not exist apart from the Supreme Self; and 

the perception of its separateness is false like the qualities (of blueness etc., 

in the sky). Has a superimposed attribute any meaning apart from its sub-

stratum ? It is the substratum which appears like that through delusion. 

236. Whatever a deluded man perceives through mistake, is Brahman and 

Brahman alone: The silver is nothing but the mother-of-pearl. It is Brahman 

which is always considered as this universe, whereas that which is superim-

posed on the Brahman, viz. the universe, is merely a name. 

237-238. Hence whatever is manifested, viz. this universe, is the Supreme 

Brahman Itself, the Real, the One without a second, pure, the Essence of 

Knowledge, taintless, serene, devoid of beginning and end, beyond activity, 

the Essence of Bliss Absolute –  

transcending all the diversities created by Maya or Nescience, eternal, ever 

beyond the reach of pain, indivisible, immeasurable, formless, undifferenti-

ated, nameless, immutable, self-luminous. 

239. Sages realise the Supreme Truth, Brahman, in which there is no differ-

entiation of knower, knowledge and known, which is infinite, transcendent, 

and the Essence of Knowledge Absolute. 



Vivekacūḍamaṇi 169 
 

240. Which can be neither thrown away nor taken up, which is beyond the 

reach of mind and speech, immeasurable, without beginning and end, the 

Whole, one’s very Self, and of surpassing glory. 

241-242. If thus the Shruti, in the dictum "Thou art That" (Tat-Tvam-Asi), 

repeatedly establishes the absolute identity of Brahman (or Ishwara) and 

Jiva, denoted by the terms That (Tat) and thou (Tvam) respectively, divest-

ing these terms of their relative associations, then it is the identity of their 

implied, not literal, meanings which is sought to be inculcated; for they are 

of contradictory attributes to each other – like the sun and a glow-worm, the 

king and a servant, the ocean and a well, or Mount Meru and an atom. 

243. This contradiction between them is created by superimposition, and is 

not something real. This superimposition, in the case of Ishwara (the Lord), 

is Maya or Nescience, which is the cause of Mahat and the rest, and in the 

case of the Jiva (the individual soul), listen – the five sheaths, which are the 

effects of Maya, stand for it. 

244. These two are the superimpositions of Ishwara and the Jiva respec-

tively, and when these are perfectly eliminated, there is neither Ishwara nor 

Jiva. A kingdom is the symbol of a king, and a shield of the soldier, and 

when these are taken away, there is neither king nor soldier. 

245. The Vedas themselves in the words "now then is the injunction" etc., 

repudiate the duality imagined in Brahman. One must needs eliminate those 

two superimpositions by means of realisation supported by the authority of 

the Vedas. 

246. Neither this gross nor this subtle universe (is the Atman). Being imag-

ined, they are not real – like the snake seen in the rope, and like dreams. 

Perfectly eliminating the objective world in this way by means of reasoning, 

one should next realise the oneness that underlies Ishwara and the Jiva. 

247. Hence those two terms (Ishwara and Jiva) must be carefully considered 

through their implied meanings, so that their absolute identity may be estab-

lished. Neither the method of total rejection nor that of complete retention 

will do. One must reason out through the process which combines the two. 

248-249. Just as in the sentence, "This is that Devadatta", the identity is 

spoken of, eliminating the contradictory portions, so in the sentence "Thou 

art That", the wise man must give up the contradictory elements on both 

sides and recognise the identity of Ishwara and Jiva, noticing carefully the 

essence of both, which is Chit, Knowledge Absolute. Thus hundreds of 

scriptural texts inculcate the oneness and identity of Brahman and Jiva. 



170                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

250. Eliminating the not-Self, in the light of such passages as "It is not 

gross" etc., (one realises the Atman), which is self-established, unattached 

like the sky, and beyond the range of thought. Therefore dismiss this mere 

phantom of a body which thou perceivest and hast accepted as thy own self. 

By means of the purified understanding that thou art Brahman, realise thy 

own self, the Knowledge Absolute. 

251. All modifications of clay, such as the jar, which are always accepted by 

the mind as real, are (in reality) nothing but clay. Similarly, this entire uni-

verse which is produced from the real Brahman, is Brahman Itself and noth-

ing but That. Because there is nothing else whatever but Brahman, and That 

is the only self-existent Reality, our very Self, therefore art thou that serene, 

pure, Supreme Brahman, the One without a second. 

252. As the place, time, objects, knower, etc., called up in dream are all 

unreal, so is also the world experienced here in the waking state, for it is all 

an effect of one’s own ignorance. Because this body, the organs, the Pranas, 

egoism, etc., are also thus unreal, therefore art thou that serene, pure, su-

preme Brahman, the One without a second. 

253. (What is) erroneously supposed to exist in something, is, when the 

truth about it has been known, nothing but that substratum, and not at all 

different from it: The diversified dream universe (appears and) passes away 

in the dream itself. Does it appear on waking as something distinct from 

one’s own Self ? 

254. That which is beyond caste and creed, family and lineage; devoid of 

name and form, merit and demerit; transcending space, time and sense-

object – that Brahman art thou, meditate on this in thy mind. 

255. That Supreme Brahman which is beyond the range of all speech, but 

accessible to the eye of pure illumination; which is pure, the Embodiment of 

Knowledge, the beginningless entity – that Brahman art thou, meditate on 

this in thy mind. 

256. That which is untouched by the sixfold wave; meditated upon by the 

Yogi’s heart, but not grasped by the sense-organs; which the Buddhi cannot 

know; and which is unimpeachable – that Brahman art thou, meditate on 

this in thy mind. 

257. That which is the substratum of the universe with its various subdivi-

sions, which are all creations of delusion; which Itself has no other support; 

which is distinct from the gross and subtle; which has no parts, and has ver-

ily no exemplar – that Brahman art thou, meditate on this in thy mind. 



Vivekacūḍamaṇi 171 
 

258. That which is free from birth, growth, development, waste, disease and 

death; which is indestructible; which is the cause of the projection, mainte-

nance and dissolution of the universe – that Brahman art thou, meditate on 

this in thy mind. 

259. That which is free from differentiation; whose essence is never non-

existent; which is unmoved like the ocean without waves; the ever-free; of 

indivisible Form – that Brahman art thou, meditate on this in thy mind. 

260. That which, though One only, is the cause of the many; which refutes 

all other causes, but is Itself without cause; distinct from Maya and its ef-

fect, the universe; and independent – that Brahman art thou, meditate on this 

in thy mind. 

261. That which is free from duality; which is infinite and indestructible; 

distinct from the universe and Maya, supreme, eternal; which is undying 

Bliss; taintless – that Brahman art thou, meditate on this in thy mind. 

262. That Reality which (though One) appears variously owing to delusion, 

taking on names and forms, attributes and changes, Itself always unchanged, 

like gold in its modifications – that Brahman art thou, meditate on this in 

thy mind. 

263. That beyond which there is nothing; which shines even above Maya, 

which again is superior to its effect, the universe; the inmost Self of all, free 

from differentiation; the Real Self, the Existence-Knowledge-Bliss Abso-

lute; infinite and immutable – that Brahman art thou, meditate on this in thy 

mind. 

264. On the Truth, inculcated above, one must oneself meditate in one’s 

mind, through the intellect, by means of the recognised arguments. By that 

means one will realise the truth free from doubt etc., like water in the palm 

of one’s hand. 

265. Realising in this body the Knowledge Absolute free from Nescience 

and its effects – like the king in an army – and being ever established in thy 

own Self by resting on that Knowledge, merge the universe in Brahman. 

266. In the cave of the Buddhi there is the Brahman, distinct from the gross 

and subtle, the Existence Absolute, Supreme, the One without a second. For 

one who lives in this cave as Brahman, O beloved, there is no more entrance 

into the mother’s womb. 

267. Even after the Truth has been realised, there remains that strong, be-

ginningless, obstinate impression that one is the agent and experiencer, 



172                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

which is the cause of one’s transmigration. It has to be carefully removed by 

living in a state of constant identification with the Supreme Self. Sages call 

that Liberation which is the attenuation of Vasanas (impressions) here and 

now. 

268. The idea of "me and mine" in the body, organs, etc., which are the non-

Self – this superimposition the wise man must put a stop to, by identifying 

himself with the Atman. 

269. Realising thy own Inmost Self, the Witness of the Buddhi and its modi-

fications, and constantly revolving the positive thought, "I am That", con-

quer this identification with the non-Self. 

270. Relinquishing the observance of social formalities, giving up all ideas 

of trimming up the body, and avoiding too much engrossment with the 

Scriptures, do away with the superimposition that has come upon thyself. 

271. Owing to the desire to run after society, the passion for too much study 

of the Scriptures and the desire to keep the body in good trim, people cannot 

attain to proper Realisation. 

272. For one who seeks deliverance from the prison of this world (Samsara), 

those three desires have been designated by the wise as strong iron fetters to 

shackle one’s feet. He who is free from them truly attains to Liberation. 

273. The lovely odour of the Agaru (agalochum) which is hidden by a pow-

erful stench due to its contact with water etc., manifests itself as soon as the 

foreign smell has been fully removed by rubbing. 

274. Like the fragrance of the sandal-wood, the perfume of the Supreme 

Self, which is covered with the dust of endless, violent impressions imbed-

ded in the mind, when purified by the constant friction of Knowledge, is 

(again) clearly perceived. 

275. The desire for Self-realisation is obscured by innumerable desires for 

things other than the Self. When they have been destroyed by the constant 

attachment to the Self, the Atman clearly manifests Itself of Its own accord. 

276. As the mind becomes gradually established in the Inmost Self, it pro-

portionately gives up the desires for external objects. And when all such 

desires have been eliminated, there takes place the unobstructed realisation 

of the Atman. 



Vivekacūḍamaṇi 173 
 

277. The Yogi’s mind dies, being constantly fixed on his own Self. Thence 

follows the cessation of desires. Therefore do away with thy superimposi-

tion. 

278. Tamas is destroyed by both Sattva and Rajas, Rajas by Sattva, and 

Sattva dies when purified. Therefore do way with thy superimposition 

through the help of Sattva. 

279. Knowing for certain that the Prarabdha work will maintain this body, 

remain quiet and do away with thy superimposition carefully and with pa-

tience. 

280. "I am not the individual soul, but the Supreme Brahman" – eliminating 

thus all that is not-Self, do away with thy superimposition, which has come 

through the momentum of (past) impressions. 

281. Realising thyself as the Self of all by means of Scripture, reasoning and 

by thy own realisation, do away thy superimposition, even when a trace of it 

seems to appear. 

282. The sage has no connection with action, since he has no idea of accept-

ing or giving up. Therefore, through constant engrossment on the Brahman, 

do away with thy superimposition. 

283. Through the realisation of the identity of Brahman and the soul, result-

ing from such great dicta as "Thou art That", do away with thy superimposi-

tion, with a view to strengthening thy identification with Brahman. 

284. Until the identification with this body is completely rooted out, do 

away with thy superimposition with watchfulness and a concentrated mind. 

285. So long as even a dream-like perception of the universe and souls per-

sists, do away with thy superimposition, O learned man, without the least 

break. 

286. Without giving the slightest chance to oblivion on account of sleep, 

concern in secular matters or the sense-objects, reflect on the Self in thy 

mind. 

287. Shunning from a safe distance the body which has come from impuri-

ties of the parents and itself consists of flesh and impurities – as one does an 

outcast – be thou Brahman and realise the consummation of thy life. 

288. Merging the finite soul in the Supreme Self, like the space enclosed by 

a jar in the infinite space, by means of meditation on their identity, always 

keep quiet, O sage. 



174                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

289. Becoming thyself the self-effulgent Brahman, the substratum of all 

phenomena – as that Reality give up both the macrocosm and the micro-

cosm, like two filthy receptacles. 

290. Transferring the identification now rooted in the body to the Atman, 

the Existence-Knowledge-Bliss Absolute, and discarding the subtle body, be 

thou ever alone, independent. 

291. That in which there is this reflection of the universe, as of a city in a 

mirror – that Brahman art thou; knowing this thou wilt attain the consum-

mation of thy life. 

292. That which is real and one’s own primeval Essence, that Knowledge 

and Bliss Absolute, the One without a second, which is beyond form and 

activity – attaining That one should cease to identify oneself with one’s 

false bodies, like an actor giving up his assumed mask. 

293. This objective universe is absolutely unreal; neither is egoism a reality, 

for it is observed to be momentary. How can the perception, "I know all", be 

true of egoism etc., which are momentary ? 

294. But the real ‘I' is that which witnesses the ego and the rest. It exists 

always, even in the state of profound sleep. The Shruti itself says, "It is 

birthless, eternal", etc. Therefore the Paramatman is different from the gross 

and subtle bodies. 

295. The knower of all changes in things subject to change should necessar-

ily be eternal and changeless. The unreality of the gross and subtle bodies is 

again and again clearly observed in imagination, dream and profound sleep. 

296. Therefore give up the identification with this lump of flesh, the gross 

body, as well as with the ego or the subtle body, which are both imagined 

by the Buddhi. Realising thy own Self, which is Knowledge Absolute and 

not to be denied in the past, present or future, attain to Peace. 

297. Cease to identify thyself with the family, lineage, name, form and the 

order of life, which pertain to the body that is like a rotten corpse (to a man 

of realisation). Similarly, giving up ideas of agency and so forth, which are 

attributes of the subtle body, be the  

Essence of Bliss Absolute. 

298. Other obstacles are also observed to exist for men, which lead to 

transmigration. The root of them, for the above reasons, is the first modifi-

cation of Nescience called egoism. 



Vivekacūḍamaṇi 175 
 

299. So long as one has any relation to this wicked ego, there should not be 

the least talk about Liberation, which is unique. 

300. Freed from the clutches of egoism, as the moon from those of Rahu, 

man attains to his real nature, and becomes pure, infinite, ever blissful and 

self-luminous. 

301. That which has been created by the Buddhi extremely deluded by Ne-

science, and which is perceived in this body as "I am such and such" – when 

that egoism is totally destroyed, one attains an unobstructed identity with 

Brahman. 

 302. The treasure of the Bliss of Brahman is coiled round by the mighty 

and dreadful serpent of egoism, and guarded for its own use by means of its 

three fierce hoods consisting of the three Gunas. Only the wise man, de-

stroying it by severing its three hoods with the great sword of realisation in 

accordance with the teachings of the Shrutis, can enjoy this treasure which 

confers bliss. 

 303. As long as there is a trace of poisoning left in the body, how can one 

hope for recovery ? Similar is the effect of egoism on the Yogi’s Liberation. 

 304. Through the complete cessation of egoism, through the stoppage of the 

diverse mental waves due to it, and through the discrimination of the inner 

Reality, one realises that Reality as "I am This". 

305. Give up immediately thy identification with egoism, the agent, which 

is by its nature a modification, is endued with a reflection of the Self, and 

diverts one from being established in the Self – identifying thyself with 

which thou hast come by this relative existence, full of the miseries of birth, 

decay and death, though thou art the Witness, the Essence of Knowledge 

and Bliss Absolute. 

306. But for thy identification with that egoism there can never be any 

transmigration for thee who art immutable and eternally the same, the 

Knowledge Absolute, omnipresent, the Bliss Absolute, and of untarnished 

glory. 

 307. Therefore destroying this egoism, thy enemy - which appears like a 

thorn sticking in the throat of a man taking meal – with the great sword of 

realisation, enjoy directly and freely the bliss of thy own empire, the maj-

esty of the Atman. 

 308. Checking the activities of egoism etc., and giving up all attachment 

through the realisation of the Supreme Reality, be free from all duality 



176                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

through the enjoyment of the Bliss of Self, and remain quiet in Brahman, for 

thou hast attained thy infinite nature. 

309. Even though completely rooted out, this terrible egoism, if revolved in 

the mind even for a moment, returns to life and creates hundreds of mis-

chiefs, like a cloud ushered in by the wind during the rainy season. 

 310. Overpowering this enemy, egoism, not a moment’s respite should be 

given to it by thinking on the sense-objects. That is verily the cause of its 

coming back to life, like water to a citron tree that has almost dried up. 

 311. He alone who has identified himself with the body is greedy after 

sense-pleasures. How can one, devoid of the body-idea, be greedy (like 

him)? Hence the tendency to think on the sense-objects is verily the cause of 

the bondage of transmigration, giving rise to an idea of distinction or dual-

ity. 

 312. When the effects are developed, the seed also is observed to be such, 

and when the effects are destroyed, the seed also is seen to be destroyed. 

Therefore one must subdue the effects. 

 313. Through the increase of desires selfish work increases, and when there 

is an increase of selfish work, there is an increase of desire also. And man’s 

transmigration is never at an end. 

 314. For the sake of breaking the chain of transmigration, the Sannyasin 

should burn to ashes those two; for thinking of the sense-objects and doing 

selfish acts lead to an increase of desires. 

 315-316. Augmented by these two, desires produce one’s transmigration. 

The way to destroy these three, however, lies in looking upon everything, 

under all circumstances, always, everywhere and in all respects, as Brahman 

and Brahman alone. Through the strengthening of the longing to be one 

with Brahman, those three are annihilated. 

 317. With the cessation of selfish action the brooding on the sense-objects 

is stopped, which is followed by the destruction of desires. The destruction 

of desires is Liberation, and this is considered as Liberation-in-life 

318. When the desire for realising Brahman has a marked manifestation, the 

egoistic desires readily vanish, as the most intense darkness effectively van-

ishes before the glow of the rising sun. 



Vivekacūḍamaṇi 177 
 

319. Darkness and the numerous evils that attend on it are not noticed when 

the sun rises. Similarly, on the realisation of the Bliss Absolute, there is 

neither bondage nor the least trace of misery. 

320. Causing the external and internal universe, which are now perceived, to 

vanish, and meditating on the Reality, the Bliss Embodied, one should pass 

one’s time watchfully, if there be any residue of Prarabdha work left. 

321. One should never be careless in one’s steadfastness to Brahman. Bha-

gavan Sanatkumara, who is Brahma’s son, has called inadvertence to be 

death itself. 

322. There is no greater danger for the Jnanin than carelessness about his 

own real nature. From this comes delusion, thence egoism, this is followed 

by bondage, and then comes misery. 

323. Finding even a wise man hankering after the sense-objects, oblivion 

torments him through the evil propensities of the Buddhi, as a woman does 

her doting paramour. 

324. As sedge, even if removed, does not stay away for a moment, but cov-

ers the water again, so Maya or Nescience also covers even a wise man, if 

he is averse to meditation on the Self. 

325. If the mind ever so slightly strays from the Ideal and becomes outgo-

ing, then it goes down and down, just as a play-ball inadvertently dropped 

on the staircase bounds down from one step to another. 

326. The mind that is attached to the sense-objects reflects on their qualities; 

from mature reflection arises desire, and after desiring a man sets about 

having that thing. 

327. Hence to the discriminating knower of Brahman there is no worse 

death than inadvertence with regard to concentration. But the man who is 

concentrated attains complete success. (Therefore) carefully concentrate thy 

mind (on Brahman). 

328. Through inadvertence a man deviates from his real nature, and the man 

who has thus deviated falls. The fallen man comes to ruin, and is scarcely 

seen to rise again. 

329. Therefore one should give up reflecting on the sense-objects, which is 

the root of all mischief. He who is completely aloof even while living, is 

alone aloof after the dissolution of the body. The Yajur-Veda declares that 

there is fear for one who sees the least bit of distinction. 



178                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

330. Whenever the wise man sees the least difference in the infinite Brah-

man, at once that which he sees as different through mistake, becomes a 

source of terror to him. 

331. He who identifies himself with the objective universe which has been 

denied by hundreds of Shrutis, Smritis and reasonings, experiences misery 

after misery, like a thief, for he does something forbidden. 

332. He who has devoted himself to meditation on the Reality (Brahman) 

and is free from Nescience, attains to the eternal glory of the Atman. But he 

who dwells on the unreal (the universe) is destroyed. That this is so is evi-

denced in the case of one who is not a thief and one who is a thief. 

333. The Sannyasin should give up dwelling on the unreal, which causes 

bondage, and should always fix his thoughts on the Atman as "I myself am 

This". For the steadfastness in Brahman through the realisation of one’s 

identity with It gives rise to bliss and thoroughly removes the misery born 

of nescience, which one experiences (in the ignorant state). 

334. The dwelling on external objects will only intensify its fruits, viz. fur-

thering evil propensities, which grow worse and worse. Knowing this 

through discrimination, one should avoid external objects and constantly 

apply oneself to meditation on the Atman. 

335. When the external world is shut out, the mind is cheerful, and cheer-

fulness of the mind brings on the vision of the Paramatman. When It is per-

fectly realised, the chain of birth and death is broken. Hence the shutting out 

of the external world is the stepping-stone to Liberation. 

336. Where is the man who being learned, able to discriminate the real from 

the unreal, believing the Vedas as authority, fixing his gaze on the Atman, 

the Supreme Reality, and being a seeker after Liberation, will, like a child, 

consciously have recourse to the unreal (the universe) which will cause his 

fall ? 

337. There is no Liberation for one who has attachment to the body etc., and 

the liberated man has no identification with the body etc. The sleeping man 

is not awake, nor is the waking man asleep, for these two states are contra-

dictory in nature. 

338. He is free who, knowing through his mind the Self in moving and un-

moving objects and observing It as their substratum, gives up all superimpo-

sitions and remains as the Absolute and the infinite Self. 



Vivekacūḍamaṇi 179 
 

339. To realise the whole universe as the Self is the means of getting rid of 

bondage. There is nothing higher than identifying the universe with the Self. 

One realises this state by excluding the objective world through steadfast-

ness in the eternal Atman. 

340. How is the exclusion of the objective world possible for one who lives 

identified with the body, whose mind is attached to the perception of exter-

nal objects, and who performs various acts for that end ? This exclusion 

should be carefully practised by sages who have renounced all kinds of du-

ties and actions and objects, who are passionately devoted to the eternal 

Atman, and who wish to possess an undying bliss. 

341. To the Sannyasin who has gone through the act of hearing, the Shruti 

passage, "Calm, self-controlled." Etc., prescribes Samadhi for realising the 

identity of the universe with the Self. 

342. Even wise men cannot suddenly destroy egoism after it has once be-

come strong, barring those who are perfectly calm through the Nirvikalpa 

Samadhi. Desires are verily the effect of innumerable births. 

343. The projecting power, through the aid of the veiling power, connects a 

man with the siren of an egoistic idea, and distracts him through the attrib-

utes of that. 

344. It is extremely difficult to conquer the projecting power unless the 

veiling power is perfectly rooted out. And that covering over the Atman 

naturally vanishes when the subject is perfectly distinguished from the ob-

jects, like milk from water. But the victory is undoubtedly (complete and) 

free from obstacles when there is no oscillation of the mind due to the un-

real sense-objects. 

345. Perfect discrimination brought on by direct realisation distinguishes the 

true nature of the subject from that of the object, and breaks the bond of 

delusion created by Maya; and there is no more transmigration for one who 

has been freed from this. 

346. The knowledge of the identity of the Jiva and Brahman entirely con-

sumes the impenetrable forest of Avidya or Nescience. For one who has 

realised the state of Oneness, is there any seed left for future transmigration 

? 

347. The veil that hides Truth vanishes only when the Reality is fully real-

ised. (Thence follow) the destruction of false knowledge and the cessation 

of misery brought about by its distracting influence. 



180                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

348. These three are observed in the case of a rope when its real nature is 

fully known. Therefore the wise man should know the real nature of things 

for the breaking of his bonds. 

349-350. Like iron manifesting as sparks through contact with fire, the 

Buddhi manifests itself as knower and known through the inherence of 

Brahman. As these two (knower and known), the effects of the Buddhi, are 

observed to be unreal in the case of delusion, dream and fancy, similarly, 

the modifications of the Prakriti, from egoism down to the body and all 

sense-objects are also unreal. Their unreality is verily due to their being 

subject to change every moment. But the Atman never changes. 

351. The Supreme Self is ever of the nature of eternal, indivisible knowl-

edge, one without a second, the Witness of the Buddhi and the rest, distinct 

from the gross and subtle, the implied meaning of the term and idea "I", the 

embodiment of inward, eternal bliss. 

352. The wise man, discriminating thus the real and the unreal, ascertaining 

the Truth through his illuminative insight, and realising his own Self which 

is Knowledge Absolute, gets rid of the obstructions and directly attains 

Peace. 

353. When the Atman, the One without a second, is realised by means of the 

Nirvikalpa Samadhi, then the heart’s knot of ignorance is totally destroyed. 

354. Such imaginations as "thou", "I" or "this" take place through the de-

fects of the Buddhi. But when the Paramatman, the Absolute, the One with-

out a second, manifests Itself in Samadhi, all such imaginations are dis-

solved for the aspirant, through the realisation of the truth of Brahman. 

355. The Sannyasin, calm, self-controlled, perfectly retiring from the sense-

world, forbearing, and devoting himself to the practice of Samadhi, always 

reflects on his own self being the Self of the whole universe. Destroying 

completely by this means the  

imaginations which are due to the gloom of ignorance, he lives blissfully as 

Brahman, free from action and the oscillations of the mind. 

356. Those alone are free from the bondage of transmigration who, attaining 

Samadhi, have merged the objective world, the sense-organs, the mind, nay, 

the very ego, in the Atman, the Knowledge Absolute – and none else, who 

but dabble in second-hand talks. 

357. Through the diversity of the supervening conditions (Upadhis), a man 

is apt to think of himself as also full of diversity; but with the removal of 



Vivekacūḍamaṇi 181 
 

these he is again his own Self, the immutable. Therefore the wise man 

should ever devote himself to the practice of  

Nirvikalpa Samadhi, for the dissolution of the Upadhis. 

358. The man who is attached to the Real becomes Real, through his one-

pointed devotion. Just as the cockroach thinking intently on the Bhramara is 

transformed into a Bhramara. 

359. Just as the cockroach, giving up the attachment to all other actions, 

thinks intently on the Bhramara and becomes transformed into that worm, 

exactly in the same manner the Yogi, meditating on the truth of the Pa-

ramatman, attains to It through his one-pointed devotion to that. 

360. The truth of the Paramatman is extremely subtle, and cannot be 

reached by the gross outgoing tendency of the mind. It is only accessible to 

noble souls with perfectly pure minds, by means of Samadhi brought on by 

an extraordinary fineness of the mental state. 

361. As gold purified by thorough heating on the fire gives up its impurities 

and attains to its own lustre, so the mind, through meditation, gives up its 

impurities of Sattva, Rajas and Tamas, and attains to the reality of Brahman. 

362. When the mind, thus purified by constant practice, is merged in Brah-

man, then Samadhi passes on from the Savikalpa to the Nirvikalpa stage, 

and leads directly to the realisation of the Bliss of Brahman, the One with-

out a second. 

363. By this Samadhi are destroyed all desires which are like knots, all work 

is at an end, and inside and out there takes place everywhere and always the 

spontaneous manifestation of one’s real nature. 

364. Reflection should be considered a hundred times superior to hearing, 

and meditation a hundred thousand times superior even to reflection, but the 

Nirvikalpa Samadhi is infinite in its results. 

365. By the Nirvikalpa Samadhi the truth of Brahman is clearly and defi-

nitely realised, but not otherwise, for then the mind, being unstable by na-

ture, is apt to be mixed up with other perceptions. 

366. Hence with the mind calm and the senses controlled always drown the 

mind in the Supreme Self that is within, and through the realisation of thy 

identity with that Reality destroy the darkness created by Nescience, which 

is without beginning. 



182                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

367. The first steps to Yoga are control of speech, non-receiving of gifts, 

entertaining of no expectations, freedom from activity, and always living in 

a retired place. 

368. Living in a retired place serves to control the sense-organs, control of 

the senses helps to control the mind, through control of the mind egoism is 

destroyed; and this again gives the Yogi an unbroken realisation of the Bliss 

of Brahman. Therefore the man of reflection should always strive only to 

control the mind. 

369. Restrain speech in the Manas, and restrain Manas in the Buddhi; this 

again restrain in the witness of Buddhi, and merging that also in the Infinite 

Absolute Self, attain to supreme Peace. 

370. The body, Pranas, organs, manas, Buddhi and the rest – with whichso-

ever of these supervening adjuncts the mind is associated, the Yogi is trans-

formed, as it were, into that. 

371. When this is stopped, the man of reflection is found to be easily de-

tached from everything, and to get the experience of an abundance of ever-

lasting Bliss. 

372. It is the man of dispassion (Vairagya) who is fit for this internal as well 

as external renunciation; for the dispassionate man, out of the desire to be 

free, relinquishes both internal and external attachment. 

373. It is only the dispassionate man who, being thoroughly grounded in 

Brahman, can give up the external attachment to the sense-objects and the 

internal attachment for egoism etc. 

374. Know, O wise man, dispassion and discrimination to be like the two 

wings of a bird in the case of an aspirant. Unless both are there, none can, 

with the help of either one, reach the creeper of Liberation that grows, as it 

were, on the top of an edifice. 

375. The extremely dispassionate man alone has Samadhi, and the man of 

Samadhi alone gets steady realisation; the man who has realised the Truth is 

alone free from bondage, and the free soul only experiences eternal Bliss. 

376. For the man of self-control I do not find any better instrument of hap-

piness than dispassion, and if that is coupled with a highly pure realisation 

of the Self, it conduces to the sovereignty of absolute Independence; and 

since this is the gateway to the damsel of everlasting liberation, therefore for 

thy welfare, be dispassionate both internally and externally, and always fix 

thy mind on the eternal Self. 



Vivekacūḍamaṇi 183 
 

377. Sever thy craving for the sense-objects, which are like poison, for it is 

the very image of death, and giving up thy pride of caste, family and order 

of life, fling actions to a distance. Give up thy identification with such un-

real things as the body, and fix thy mind on the Atman. For thou art really 

the Witness, Brahman, unshackled by the mind, the One without a second, 

and Supreme. 

378. Fixing the mind firmly on the Ideal, Brahman, and restraining the ex-

ternal organs in their respective centres; with the body held steady and tak-

ing no thought for its maintenance; attaining identity with Brahman and 

being one with It – always drink joyfully of the Bliss of Brahman in thy 

own Self, without a break. What is the use of other things which are entirely 

hollow ? 

379. Giving up the thought of the non-Self which is evil and productive of 

misery, think of the Self, the Bliss Absolute, which conduces to Liberation. 

380. Here shines eternally the Atman, the Self-effulgent Witness of every-

thing, which has the Buddhi for Its seat. Making this Atman which is dis-

tinct from the unreal, the goal, meditate on It as thy own Self, excluding all 

other thought. 

381. Reflecting on this Atman continuously and without any foreign thought 

intervening, one must distinctly realise It to be one’s real Self. 

382. Strengthening one’s identification with This, and giving up that with 

egoism and the rest, one must live without any concern for them, as if they 

were trifling things, like a cracked jar or the like. 

383. Fixing the purified mind in the Self, the Witness, the Knowledge Abso-

lute, and slowly making it still, one must then realise one’s own infinite 

Self. 

384. One should behold the Atman, the Indivisible and Infinite, free from all 

limiting adjuncts such as the body, organs, Pranas, Manas and egoism, 

which are creations of one’s own ignorance – like the infinite sky. 

385. The sky, divested of the hundreds of limiting adjuncts such as a jar, a 

pitcher, a receptacle for grains or a needle, is one, and not diverse; exactly 

in a similar way the pure Brahman, when divested of egoism etc., is verily 

One. 

386. The limiting adjuncts from Brahma down to a clump of grass are all 

wholly unreal. Therefore one should realise one’s own Infinite Self as the 

only Principle. 



184                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

387. That in which something is imagined to exist through error, is, when 

rightly discriminated, that thing itself, and not distinct from it. When the 

error is gone, the reality about the snake falsely perceived becomes the rope. 

Similarly the universe is in reality the Atman. 

388. The Self is Brahma, the Self is Vishnu, the Self is Indra, the Self is 

Shiva; the Self is all this universe. Nothing exists except the Self. 

389. The Self is within, and the Self is without; the Self is before and the 

Self is behind; the Self is in the south, and the Self is in the north; the Self 

likewise is above as also below. 

390. As the wave, the foam, the whirlpool, the bubble, etc., are all in es-

sence but water, similarly the Chit (Knowledge Absolute) is all this, from 

the body up to egoism. Everything is verily the Chit, homogeneous and 

pure. 

391. All this universe known through speech and mind is nothing but Brah-

man; there is nothing besides Brahman, which exists beyond the utmost 

range of the Prakriti. Are the pitcher, jug, jar, etc., known to be distinct from 

the clay of which they are composed ? It is the deluded man who talks of 

"thou" and "I", as an effect of the wine of Maya. 

392. The Shruti, in the passage, "Where one sees nothing else", etc., de-

clares by an accumulation of verbs the absence of duality, in order to re-

move the false superimpositions. 

393. The Supreme Brahman is, like the sky, pure, absolute, infinite, mo-

tionless and changeless, devoid of interior or exterior, the One Existence, 

without a second, and is one’s own Self. Is there any other object of knowl-

edge ? 

394. What is the use of dilating on this subject ? The Jiva is no other than 

Brahman; this whole extended universe is Brahman Itself; the Shruti incul-

cates the Brahman without a second; and it is an indubitable fact that people 

of enlightened minds who know their identity with Brahman and have given 

up their connection with the objective world, live palpably unifold with 

Brahman as Eternal Knowledge and Bliss. 

395. (First) destroy the hopes raised by egoism in this filthy gross body, 

then do the same forcibly with the air-like subtle body; and realising Brah-

man, the embodiment of eternal Bliss – whose glories the Scriptures pro-

claim – as thy own Self, live as Brahman. 



Vivekacūḍamaṇi 185 
 

396. So long as man has any regard for this corpse-like body, he is impure, 

and suffers from his enemies as also from birth, death and disease; but when 

he thinks of himself as pure, as the essence of good and immovable, he as-

suredly becomes free from them; the Shrutis also say this. 

397. By the elimination of all apparent existences superimposed on the soul, 

the supreme Brahman, Infinite, the One without a second and beyond ac-

tion, remains as Itself. 

398. When the mind-functions are merged in the Paramatman, the Brahman, 

the Absolute, none of this phenomenal world is seen, whence it is reduced 

to mere talk. 

399. In the One Entity (Brahman) the conception of the universe is a mere 

phantom. Whence can there be any diversity in That which is changeless, 

formless and Absolute? 

400. In the One Entity devoid of the concepts of seer, seeing and seen – 

which is changeless, formless and Absolute – whence can there be any di-

versity ? 

401. In the One Entity which is changeless, formless and Absolute, and 

which is perfectly all-pervading and motionless like the ocean after the dis-

solution of the universe, whence can there be any diversity ? 

402. Where the root of delusion is dissolved like darkness in light – in the 

supreme Reality, the One without a second, the Absolute – whence can 

there be any diversity ? 

403. How can the talk of diversity apply to the Supreme Reality which is 

one and homogeneous ? Who has ever observed diversity in the unmixed 

bliss of the state of profound sleep ? 

404. Even before the realisation of the highest Truth, the universe does not 

exist in the Absolute Brahman, the Essence of Existence. In none of the 

three states of time is the snake ever observed in the rope, nor a drop of 

water in the mirage. 

405. The Shrutis themselves declare that this dualistic universe is but a de-

lusion from the standpoint of Absolute Truth. This is also experienced in the 

state of dreamless sleep. 

406. That which is superimposed upon something else is observed by the 

wise to be identical with the substratum, as in the case of the rope appearing 

as the snake. The apparent difference depends solely on error. 



186                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

407. This apparent universe has its root in the mind, and never persists after 

the mind is annihilated. Therefore dissolve the mind by concentrating it on 

the Supreme Self, which is thy inmost Essence. 

408. The wise man realises in his heart, through Samadhi, the Infinite 

Brahman, which is something of the nature of eternal Knowledge and abso-

lute Bliss, which has no exemplar, which transcends all limitations, is ever 

free and without activity, and which is like the limitless sky, indivisible and 

absolute. 

409. The wise man realises in his heart, through Samadhi, the Infinite 

Brahman, which is devoid of the ideas of cause and effect, which is the Re-

ality beyond all imaginations, homogeneous, matchless, beyond the range of 

proofs, established by the pronouncements of the Vedas, and ever familiar 

to us as the sense of the ego. 

410. The wise man realises in his heart, through Samadhi, the Infinite 

Brahman, which is undecaying and immortal, the positive Entity which 

precludes all negations, which resembles the placid ocean and is without a 

name, in which there are neither merits nor demerits, and which is eternal, 

pacified and One. 

411. With the mind restrained in Samadhi, behold in thy self the Atman, of 

infinite glory, cut off thy bondage strengthened by the impressions of previ-

ous births, and carefully attain the consummation of thy birth as a human 

being. 

412. Meditate on the Atman, which resides in thee, which is devoid of all 

limiting adjuncts, the Existence-Knowledge-Bliss Absolute, the One with-

out a second, and thou shalt no more come under the round of births and 

deaths. 

413. After the body has once been cast off to a distance like a corpse, the 

sage never more attaches himself to it, though it is visible as an appearance, 

like the shadow of a man, owing to the experience of the effects of past 

deeds. 

414. Realising the Atman, the eternal, pure Knowledge and Bliss, throw far 

away this limitation of a body, which is inert and filthy by nature. Then 

remember it no more, for something that has been vomited excites but dis-

gust when called in memory. 



Vivekacūḍamaṇi 187 
 

415. Burning all this, with its very root, in the fire of Brahman, the Eternal 

and Absolute Self, the truly wise man thereafter remains alone, as the At-

man, the eternal, pure Knowledge and Bliss. 

416. The knower of Truth does no more care whether this body, spun out by 

the threads of Prarabdha work, falls or remains – like the garland on a cow – 

for his mind-functions are at rest in the Brahman, the Essence of Bliss. 

417. Realising the Atman, the Infinite Bliss, as his very Self, with what 

object, or for whom, should the knower of Truth cherish the body. 

418. The Yogi who has attained perfection and is liberated-in-life gets this 

as result – he enjoys eternal Bliss in his mind, internally as well as exter-

nally. 

419. The result of dispassion is knowledge, that of Knowledge is with-

drawal from sense-pleasures, which leads to the experience of the Bliss of 

the Self, whence follows Peace. 

420. If there is an absence of the succeeding stages, the preceding ones are 

futile. (When the series is perfect) the cessation of the objective world, ex-

treme satisfaction, and matchless bliss follow as a matter of course. 

421. Being unruffled by earthly troubles is the result in question of knowl-

edge. How can a man who did various loathsome deeds during the state of 

delusion, commit the same afterwards, possessed of discrimination ? 

422. The result of knowledge should be the turning away from unreal 

things, while attachment to these is the result of ignorance. This is observed 

in the case of one who knows a mirage and things of that sort, and one who 

does not. Otherwise, what other tangible result do the knowers of Brahman 

obtain ? 

423. If the heart’s knot of ignorance is totally destroyed, what natural cause 

can there be for inducing such a man to selfish action, for he is averse to 

sense-pleasures ? 

424. When the sense-objects excite no more desire, then is the culmination 

of dispassion. The extreme perfection of knowledge is the absence of any 

impulsion of the egoistic idea. And the limit of self-withdrawal is reached 

when the mind-functions that have been merged, appear no more. 

425. Freed from all sense of reality of the external sense-objects on account 

of his always remaining merged in Brahman; only seeming to enjoy such 

sense-objects as are offered by others, like one sleepy, or like a child; be-



188                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

holding this world as one seen in dreams, and having cognition of it at 

chance moments – rare indeed is such a man, the enjoyer of the fruits of 

endless merit, and he alone is blessed and esteemed on earth. 

426. That Sannyasin has got a steady illumination who, having his soul 

wholly merged in Brahman, enjoys eternal bliss, is changeless and free from 

activity. 

427. That kind of mental function which cognises only the identity of the 

Self and Brahman, purified of all adjuncts, which is free from duality, and 

which concerns itself only with Pure Intelligence, is called illumination. He 

who has this perfectly steady is called a man of steady illumination. 

428. He whose illumination is steady, who has constant bliss, and who has 

almost forgotten the phenomenal universe, is accepted as a man liberated in 

this very life. 

429. He who, even having his mind merged in Brahman, is nevertheless 

quite alert, but free at the same time from the characteristics of the waking 

state, and whose realisation is free from desires, is accepted as a man liber-

ated-in-life. 

430. He whose cares about the phenomenal state have been appeased, who, 

though possessed of a body consisting of parts, is yet devoid of parts, and 

whose mind is free from anxiety, is accepted as a man liberated-in-life. 

431. The absence of the ideas of "I" and "mine" even in this existing body 

which follows as a shadow, is a characteristic of one liberated-in-life. 

432. Not dwelling on enjoyments of the past, taking no thought for the fu-

ture and looking with indifference upon the present, are characteristics of 

one liberated-in-life. 

433. Looking everywhere with an eye of equality in this world, full of ele-

ments possessing merits and demerits, and distinct by nature from one an-

other, is a characteristic of one liberated-in-life. 

434. When things pleasant or painful present themselves, to remain unruf-

fled in mind in both cases, through the sameness of attitude, is a characteris-

tic of one liberated-in-life. 

435. The absence of all ideas of interior or exterior in the case of a Sann-

yasin, owing to his mind being engrossed in tasting the bliss of Brahman, is 

a characteristic of one liberated-in-life. 



Vivekacūḍamaṇi 189 
 

436. He who lives unconcerned, devoid of all ideas of "I" and "mine" with 

regard to the body, organs, etc., as well as to his duties, is known as a man 

liberated-in-life. 

437. He who has realised his Brahmanhood aided by the Scriptures, and is 

free from the bondage of transmigration, is known as a man liberated-in-

life.  

438. He who never has the idea of "I" with regard to the body, organs, etc., 

nor that of "it" in respect of things other than these, is accepted as one liber-

ated-in-life. 

439. He who through his illumination never differentiates the Jiva and 

Brahman, nor the universe and Brahman, is known as a man liberated-in-

life. 

440. He who feels just the same when his body is either worshipped by the 

good or tormented by the wicked, is known as a man liberated-in-life.  

441. The Sannyasin in whom the sense-objects directed by others are en-

gulfed like flowing rivers in the sea and produce no change, owing to his 

identity with the Existence Absolute, is indeed liberated. 

442. For one who has realised the Truth of Brahman, there is no more at-

tachment to the sense-objects as before: If there is, that man has not realised 

his identity with Brahman, but is one whose senses are outgoing in their 

tendency. 

443. If it be urged that he is still attached to the sense-objects through the 

momentum of his old desires, the reply is – no, for desires get weakened 

through the realisation of one’s identity with Brahman. 

444. The propensities of even a confirmed libertine are checked in the pres-

ence of his mother; just so, when Brahman, the Bliss Absolute, has been 

realised, the man of realisation has no longer any worldly tendency. 

445. One who is constantly practising meditation is observed to have exter-

nal perceptions. The Shrutis mention Prarabdha work in the case of such a 

man, and we can infer this from results actually seen. 

446. Prarabdha work is acknowledged to persist so long as there is the per-

ception of happiness and the like. Every result is preceded by an action, and 

nowhere is it seen to accrue independently of action. 



190                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

447. Through the realisation of one’s identity with Brahman, all the accu-

mulated actions of a hundred crore of cycles come to nought, like the ac-

tions of dream-state on awakening. 

448. Can the good actions or dreadful sins that a man fancies himself doing 

in the dream-state, lead him to heaven or hell after he has awakened from 

sleep ? 

449. Realising the Atman, which is unattached and indifferent like the sky, 

the aspirant is never touched in the least by actions yet to be done. 

450. The sky is not affected by the smell of liquor merely through its con-

nection with the jar; similarly, the Atman is not, through Its connection with 

the limitations, affected by the properties thereof. 

451. The work which has fashioned this body prior to the dawning of 

knowledge, is not destroyed by that knowledge without yielding its fruits, 

like the arrow shot at an object. 

452. The arrow which is shot at an object with the idea that it is a tiger, does 

not, when that object is perceived to be a cow, check itself, but pierces the 

object with full force. 

453. Prarabdha work is certainly very strong for the man of realisation, and 

is spent only by the actual experience of its fruit; while the actions previ-

ously accumulated and those yet to come are destroyed by the fire of perfect 

knowledge. But none of the three at all affects those who, realising their 

identity with Brahman, are always living absorbed in that idea. They are 

verily the transcendent Brahman. 

454. For the sage who lives in his own Self as Brahman, the One without a 

second, devoid of identification with the limiting adjuncts, the question of 

the existence of Prarabdha work is meaningless, like the question of a man 

who has awakened from sleep having any connection with the objects seen 

in the dream-state. 

455. The man who has awakened from sleep never has any idea of "I" or 

"mine" with regard to his dream-body and the dream-objects that ministered 

to that body, but lives quite awake, as his own Self. 

456. He has no desire to substantiate the unreal objects, nor is he seen to 

maintain that dream-world. If he still clings to those unreal objects, he is 

emphatically declared to be not yet free from sleep. 



Vivekacūḍamaṇi 191 
 

457. Similarly, he who is absorbed in Brahman lives identified with that 

eternal Reality and beholds nothing else. As one has a memory of the ob-

jects seen in a dream, so the man of realisation has a memory of the every-

day actions such as eating. 

458. The body has been fashioned by Karma, so one may imagine Prarab-

dha work with reference to it. But it is not reasonable to attribute the same 

to the Atman, for the Atman is never the outcome of work. 

459. The Shrutis, whose words are infallible, declare the Atman to be "birth-

less, eternal and undecaying". So, the man who lives identified with That, 

how can Prarabdha work be attributed ? 

460. Prarabdha work can be maintained only so long as one lives identified 

with the body. But no one admits that the man of realisation ever identifies 

himself with the body. Hence Prarabdha work should be rejected in his case. 

461. The attributing of Prarabdha work to the body even is certainly an er-

ror. How can something that is superimposed (on another) have any exis-

tence, and how can that which is unreal have a birth ? And how can that 

which has not been born at all, die ? So how can Prarabdha work exist for 

something that is unreal ? 

462-463. "If the effects of ignorance are destroyed with their root by knowl-

edge, then how does the body live?" – it is to convince those fools who en-

tertain a doubt like this, that the Shrutis, from a relative standpoint, hy-

pothesise Prarabdha work, but not for proving the reality of the body etc., of 

the man of realisation. 

464. There is only Brahman, the One without a second, infinite, without 

beginning or end, transcendent and changeless; there is no duality whatso-

ever in It. 

465. There is only Brahman, the One without a second, the Essence of Exis-

tence, Knowledge and Eternal Bliss, and devoid of activity; there is no dual-

ity whatsoever in It. 

466. There is only Brahman, the One without a second, which is within all, 

homogeneous, infinite, endless, and all-pervading; there is no duality what-

soever in It. 

467. There is only Brahman, the One without a second, which is neither to 

be shunned nor taken up nor accepted, and which is without any support, 

there is no duality whatsoever in It. 



192                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

468. There is only Brahman, the One without a second, beyond attributes, 

without parts, subtle, absolute and taintless; there is no duality whatsoever 

in It. 

469. There is only Brahman, the One without a second, whose real nature is 

incomprehensible, and which is beyond the range of mind and speech; there 

is no duality whatsoever in It. 

470. There is only Brahman, the One without a second, the Reality, the One 

without a second, the Reality, effulgent, self-existent, pure, intelligent, and 

unlike anything finite; there is no duality whatsoever in It. 

471. High-souled Sannyasins who have got rid of all attachment and dis-

carded all sense-enjoyments, and who are serene and perfectly restrained, 

realise this Supreme Truth and at the end attain the Supreme Bliss through 

their Self-realisation. 

472. Thou, too, discriminate this Supreme Truth, the real nature of the Self, 

which is Bliss undiluted, and shaking off thy delusion created by thy own 

mind, be free and illumined, and attain the consummation of thy life. 

473. Through the Samadhi in which the mind has been perfectly stilled, 

visualise the Truth of the Self with the eye of clear realisation. If the mean-

ing of the (Scriptural) words heard from the Guru is perfectly and indubita-

bly discerned, then it can lead to no more doubt. 

474. In the realisation of the Atman, the Existence-Knowledge-Bliss Abso-

lute, through the breaking of one’s connection with the bondage of Avidya 

or ignorance, the Scriptures, reasoning and the words of the Guru are the 

proofs, while one’s own experience earned by concentrating the mind is 

another proof. 

475. Bondage, liberation, satisfaction, anxiety, recovery from illness, hunger 

and other such things are known only to the man concerned, and knowledge 

of these to others is a mere inference. 

476. The Gurus as well as the Shrutis instruct the disciple, standing aloof; 

while the man of realisation crosses (Avidya) through Illumination alone, 

backed by the grace of God. 

477. Himself knowing his indivisible Self through his own realisation and 

thus becoming perfect, a man should stand face to face with the Atman, 

with his mind free from dualistic ideas. 



Vivekacūḍamaṇi 193 
 

478. The verdict of all discussions on the Vedānta is that the Jiva and the 

whole universe are nothing but Brahman, and that liberation means abiding 

in Brahman, the indivisible Entity. While the Shrutis themselves are author-

ity (for the statement) that Brahman is One without a second. 

479. Realising, at a blessed moment, the Supreme Truth through the above 

instructions of the Guru, the authority of the Scriptures and his own reason-

ing, with his senses quieted and the mind concentrated, (the disciple) be-

came immovable in form and perfectly established in the Atman. 

480. Concentrating the mind for some time on the Supreme Brahman, he 

rose, and out of supreme bliss spoke as follows. 

481. My mind has vanished, and all its activities have melted, by realising 

the identity of the Self and Brahman; I do not know either this or not-this; 

nor what or how much the boundless Bliss (of Samadhi) is ! 

482. The majesty of the ocean of Supreme Brahman, replete with the swell 

of the nectar-like Bliss of the Self, is verily impossible to express in speech, 

nor can it be conceived by the mind – in an infinitesimal fraction of which 

my mind melted like a hailstone getting merged in the ocean, and is now 

satisfied with that Essence of Bliss. 

483. Where is the universe gone, by whom is it removed, and where is it 

merged ? It was just now seen by me, and has it ceased to exist ? It is pass-

ing strange ! 

484. In the ocean of Brahman filled with the nectar of Absolute Bliss, what 

is to be shunned and what accepted, what is other (than oneself) and what 

different ? 

485. I neither see nor hear nor know anything in this. I simply exist as the 

Self, the eternal Bliss, distinct from everything else. 

486. Repeated salutations to thee, O noble Teacher, who art devoid of at-

tachment, the best among the good souls and the embodiment of the essence 

of Eternal Bliss, the One without a second – who art infinite and ever the 

boundless ocean of mercy: 

487. Whose glance, like the shower of concentrated moonbeams, has re-

moved my exhaustion brought on by the afflictions of the world, and in a 

moment admitted me to the undecaying status of the Atman, the Bliss of 

infinite majesty ! 



194                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

488. Blessed am I; I have attained the consummation of my life, and am free 

from the clutches of transmigration; I am the Essence of Eternal Bliss, I am 

infinite – all through thy mercy ! 

489. I am unattached, I am disembodied, I am free from the subtle body, and 

undecaying, I am serene, I am infinite, I am taintless and eternal. 

490. I am not the doer, I am not the experiencer, I am changeless and be-

yond activity; I am the essence of Pure Knowledge; I am Absolute and iden-

tified with Eternal Good. 

491. I am indeed different from the seer, listener, speaker, doer and experi-

encer; I am the essence of Knowledge, eternal, without any break, beyond 

activity, limitless, unattached and infinite. 

492. I am neither, this nor that, but the Supreme, the illuminer of both; I am 

indeed Brahman, the One without a second, pure, devoid of interior or exte-

rior and infinite. 

493. I am indeed Brahman, the One without a second, matchless, the Reality 

that has no beginning, beyond such imagination as thou or I, or this or that, 

the Essence of Eternal Bliss, the Truth. 

494. I am Narayana, the slayer of Naraka; I am the destroyer of Tripura, the 

Supreme Being, the Ruler; I am knowledge Absolute, the Witness of every-

thing; I have no other Ruler but myself, I am devoid of the ideas of "I’ and 

"mine". 

495. I alone reside as knowledge in all beings, being their internal and ex-

ternal support. I myself am the experiencer and all that is experienced – 

whatever I looked upon as "this" or the not-Self previously. 

496. In me, the ocean of Infinite Bliss, the waves of the universe are created 

and destroyed by the playing of the wind of Maya. 

497. Such ideas as gross (or subtle) are erroneously imagined in me by peo-

ple through the manifestation of things superimposed – just as in the indi-

visible and absolute time, cycles, years, half-years, seasons, etc., are imag-

ined. 

498. That which is superimposed by the grossly ignorant fools can never 

taint the substratum: The great rush of waters observed in a mirage never 

wets the desert tracts. 



Vivekacūḍamaṇi 195 
 

499. I am beyond contamination like the sky; I am distinct from things illu-

mined, like the sun; I am always motionless like the mountain; I am limit-

less like the ocean. 

500. I have no connection with the body, as the sky with clouds; so how can 

the states of wakefulness, dream and profound sleep, which are attributes of 

the body, affect me ? 

501. It is the Upadhi (superimposed attribute) that comes, and it is that alone 

which goes; that, again, performs actions and experiences (their fruits), that 

alone decays and dies, whereas I ever remain firm like the Kula mountain. 

502. For me who am always the same and devoid of parts, there is neither 

engaging in work nor cessation from it. How can that which is One, concen-

trated, without break and infinite like the sky, ever strive ? 

503. How can there be merits and demerits for me, who am without organs, 

without mind, changeless, and formless – who am the realisation of Bliss 

Absolute ? The Shruti also mentions this in the passage "Not touched", etc. 

504. If heat or cold, or good or evil, happens to touch the shadow of a man’s 

body, it affects not in the least the man himself, who is distinct from the 

shadow. 

505. The properties of things observed do not affect the Witness, which is 

distinct from the, changeless and indifferent – as the properties of a room 

(do not affect) the lamp (that illumines it). 

506. As the sun is a mere witness of men’s actions, as fire burns everything 

without distinction, and as the rope is related to a thing superimposed on it, 

so am I, the unchangeable Self, the Intelligence Absolute. 

507. I neither do nor make others do any action; I neither enjoy nor make 

others enjoy; I neither see nor make others see; I am that Self-effulgent, 

Transcendent Atman. 

508. When the supervening adjunct (Upadhi) is moving, the resulting 

movement of the reflection is ascribed by fools to the object reflected, such 

as the sun, which is free from activity – (and they think) "I am the doer", "I 

am the experiencer", "I am killed, oh, alas!" 

509. Let this inert body drop down in water or on land. I am not touched by 

its properties, like the sky by the properties of the jar. 



196                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

510. The passing states of the Buddhi, such as agency, experience, cunning, 

drunkenness, dullness, bondage and freedom, are never in reality in the Self, 

the Supreme Brahman, the Absolute, the one without a second. 

511. Let there be changes in the Prakriti in ten, a hundred, or a thousand 

ways, what have I, the unattached Knowledge Absolute, got to do with them 

? Never do the clouds touch the sky ! 

512. I am verily that Brahman, the One without a second, which is like the 

sky, subtle, without beginning or end, in which the whole universe from the 

Undifferentiated down to the gross body, appears merely as a shadow. 

513. I am verily that Brahman, the One without a second, which is the sup-

port of all, which illumines all things, which has infinite forms, is omnipres-

ent, devoid of multiplicity, eternal, pure, unmoved and absolute. 

514. I am verily that Brahman, the One without a second, which transcends 

the endless differentiations of Maya, which is the inmost essence of all, is 

beyond the range of consciousness, and which is Truth, Knowledge, Infinity 

and Bliss Absolute. 

515. I am without activity, changeless, without parts, formless, absolute, 

eternal, without any other support, the One without a second. 

516. I am the Universal, I am the All, I am transcendent, the One without a 

second. I am Absolute and Infinite Knowledge, I am Bliss and indivisible. 

517. This splendour of the sovereignty of Self-effulgence I have received by 

virtue of the supreme majesty of thy grace. Salutations to thee, O glorious, 

noble-minded Teacher, salutations again and again ! 

518. O Master, thou hast out of sheer grace awakened me from sleep and 

completely saved me, who was wandering, in an interminable dream, in a 

forest of birth, decay and death created by illusion, being tormented day 

after day by countless afflictions, and sorely troubled by the tiger of egoism. 

519. Salutations to thee, O Prince of Teachers, thou unnamable Greatness, 

that art ever the same and dost manifest thyself as this universe – thee I 

salute. 

520. Seeing the worthy disciple, who had attained the Bliss of the self, real-

ised the Truth and was glad at heart, thus prostrating himself, that noble, 

ideal Teacher again addressed the following excellent words: 

521. The universe is an unbroken series of perceptions of Brahman; hence it 

is in all respects nothing but Brahman. See this with the eye of illumination 



Vivekacūḍamaṇi 197 
 

and a serene mind, under all circumstances. Is one who has eyes ever found 

to see all around anything else but forms? Similarly, what is there except 

Brahman to engage the intellect of a man of realisation ? 

522. What wise man would discard that enjoyment of Supreme Bliss and 

revel in things unsubstantial ? When the exceedingly charming moon is 

shining, who would wish to look at a painted moon ? 

523. From the perception of unreal things there is neither satisfaction nor a 

cessation of misery. Therefore, being satisfied with the realisation of the 

Bliss Absolute, the One without a second, live happily in a state of identity 

with that Reality. 

524. Beholding the Self alone in all circumstances, thinking of the Self, the 

One without a second, and enjoying the Bliss of the Self, pass thy time, O 

noble soul ! 

525. Dualistic conceptions in the Atman, the Infinite Knowledge, the Abso-

lute, are like imagining castles in the air. Therefore, always identifying thy-

self with the Bliss Absolute, the One without a second, and thereby attaining 

Supreme Peace, remain quiet. 

526. To the sage who has realised Brahman, the mind, which is the cause of 

unreal fancies, becomes perfectly tranquil. This verily is his state of quie-

tude, in which, identified with Brahman, he has constant enjoyment of the 

Bliss Absolute, the One without a second. 

527. To the man who has realised his own nature, and drinks the undiluted 

Bliss of the Self, there is nothing more exhilarating than the quietude that 

comes of a state of desirelessness. 

528. The illumined sage, whose only pleasure is in the Self, ever lives at 

ease, whether going or staying, sitting or lying, or in any other condition. 

529. The noble soul who has perfectly realised the Truth, and whose mind-

functions meet with no obstruction, no more depends upon conditions of 

place, time, posture, direction, moral disciplines, objects of meditation and 

so forth. What regulative conditions can there be in knowing one’s own Self 

? 

530. To know that this is a jar, what condition, forsooth, is necessary except 

that the means of knowledge be free from defect, which alone ensures a 

cognition of the object? 



198                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

531. So this Atman, which is an eternal verity, manifests Itself as soon as 

the right means of knowledge is present, and does not depend upon either 

place or time or (internal) purity. 

532. The consciousness, "I am Devadatta", is independent of circumstances; 

similar is the case with the realisation of the knower of Brahman that he is 

Brahman. 

533. What indeed can manifest That whose lustre, like the sun, causes the 

whole universe – unsubstantial, unreal, insignificant – to appear at all ? 

534. What, indeed, can illumine that Eternal Subject by which the Vedas 

and Puranas and other Scriptures, as well as all beings are endowed with a 

meaning ? 

535. Here is the Self-effulgent Atman, of infinite power, beyond the range 

of conditioned knowledge, yet the common experience of all - realising 

which alone this incomparable knower of Brahman lives his glorious life, 

freed from bondage. 

536. Satisfied with undiluted, constant Bliss, he is neither grieved nor elated 

by sense-objects, is neither attached nor averse to them, but always disports 

with the Self and takes pleasure therein. 

537. A child plays with its toys forgetting hunger and bodily pains; exactly 

so does the man of realisation take pleasure in the Reality, without ideas of 

"I" or "mine", and is happy. 

538. Men of realisation have their food without anxiety or humiliation by 

begging, and their drink from the water of rivers; they live freely and inde-

pendently, and sleep without fear in cremation grounds or forests; their 

clothing may be the quarters themselves, which need no washing and dry-

ing, or any bark etc., the earth is their bed; they roam in the avenue of the 

Vedānta; while their pastime is in the Supreme Brahman. 

539. The knower of the Atman, who wears no outward mark and is unat-

tached to external things, rests on this body without identification, and ex-

periences all sorts of sense-objects as they come, through others’ wish, like 

a child. 

540. Established in the ethereal plane of Absolute Knowledge, he wanders 

in the world, sometimes like a madman, sometimes like a child and at other 

times like a ghoul, having no other clothes on his person except the quarters, 

or sometimes wearing clothes, or perhaps skins at other times. 



Vivekacūḍamaṇi 199 
 

541. The sage, living alone, enjoys the sense-objects, being the very em-

bodiment of desirelessness – always satisfied with his own Self, and himself 

present at the All. 

542. Sometimes a fool, sometimes a sage, sometimes possessed of regal 

splendour; sometimes wandering, sometimes behaving like a motionless 

python, sometimes wearing a benignant expression; sometimes honoured, 

sometimes insulted, sometimes unknown – thus lives the man of realisation, 

ever happy with Supreme Bliss. 

543. Though without riches, yet ever content; though helpless, yet very 

powerful, though not enjoying the sense-objects, yet eternally satisfied; 

though without an exemplar, yet looking upon all with an eye of equality. 

544. Though doing, yet inactive; though experiencing fruits of past actions, 

yet untouched by them; though possessed of a body, yet without identifica-

tion with it; though limited, yet omnipresent is he. 

545. Neither pleasure nor pain, nor good nor evil, ever touches this knower 

of Brahman, who always lives without the body-idea. 

546. Pleasure or pain, or good or evil, affects only him who has connections 

with the gross body etc., and identifies himself with these. How can good or 

evil, or their effects, touch the sage who has identified himself with the Re-

ality and thereby shattered his bondage ? 

547. The sun which appears to be, but is not actually, swallowed by Rahu, is 

said to be swallowed, on account of delusion, by people, not knowing the 

real nature of the sun. 

548. Similarly, ignorant people look upon the perfect knower of Brahman, 

who is wholly rid of bondages of the body etc., as possessed of the body, 

seeing but an appearance of it. 

549. In reality, however, he rests discarding the body, like the snake its 

slough; and the body is moved hither and thither by the force of the Prana, 

just as it listeth. 

550. As a piece of wood is borne by the current to a high or low ground, so 

is his body carried on by the momentum of past actions to the varied experi-

ence of their fruits, as these present themselves in due course. 

551. The man of realisation, bereft of the body-idea, moves amid sense-

enjoyments like a man subject to transmigration, through desires engen-

dered by the Prarabdha work. He himself, however, lives unmoved in the 



200                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

body, like a witness, free from mental oscillations, like the pivot of the pot-

ter’s wheel. 

552. He neither directs the sense-organs to their objects nor detaches them 

from these, but stays like an unconcerned spectator. And he has not the least 

regard for the fruits of actions, his mind being thoroughly inebriated with 

drinking the undiluted elixir of the Bliss of the Atman. 

553. He who, giving up all considerations of the fitness or otherwise of ob-

jects of meditation, lives as the Absolute Atman, is verily Shiva Himself, 

and he is the best among the knowers of Brahman. 

554. Through the destruction of limitations, the perfect knower of Brahman 

is merged in the One Brahman without a second – which he had been all 

along – becomes very free even while living, and attains the goal of his life. 

555. As an actor, when he puts on the dress of his role, or when he does not, 

is always a man, so the perfect knower of Brahman is always Brahman and 

nothing else. 

556. Let the body of the Sannyasin who has realised his identity with Brah-

man, wither and fall anywhere like the leaf of a tree, (it is of little conse-

quence to him, for) it has already been burnt by the fire of knowledge. 

557. The sage who always lives in the Reality – Brahman – as Infinite Bliss, 

the One without a second, does not depend upon the customary considera-

tions of place, time, etc., for giving up this mass of skin, flesh and filth. 

558. For the giving up of the body is not Liberation, nor that of the staff and 

the water-bowl; but Liberation consists in the destruction of the heart’s knot 

which is Nescience. 

559. If a leaf falls in a small stream, or a river, or a place consecrated by 

Shiva, or in a crossing of roads, of what good or evil effect is that to the 

tree? 

560. The destruction of the body, organs, Pranas and Buddhi is like that of a 

leaf or flower or fruit (to a tree). It does not affect the Atman, the Reality, 

the Embodiment of Bliss – which is one’s true nature. That survives, like 

the tree. 

561. The Shrutis, by setting forth the real nature of the Atman in the words, 

"The Embodiment of Knowledge" etc., which indicate Its Reality, speak of 

the destruction of the apparent limitations merely. 



Vivekacūḍamaṇi 201 
 

562. The Shruti passage, "Verily is this Atman immortal, my dear", men-

tions the immortality of the Atman in the midst of things perishable and 

subject to modification. 

563. Just as a stone, a tree, grass, paddy, husk, etc., when burnt, are reduced 

to earth (ashes) only, even so the whole objective universe comprising the 

body, organs, Pranas, Manas and so forth, are, when burnt by the fire of 

realisation, reduced to the Supreme Self. 

564. As darkness, which is distinct (from sunshine), vanishes in the sun’s 

radiance, so the whole objective universe dissolves in Brahman. 

565. As, when a jar is broken, the space enclosed by it becomes palpably the 

limitless space, so when the apparent limitations are destroyed, the knower 

of Brahman verily becomes Brahman Itself. 

566. As milk poured into milk, oil into oil, and water into water, becomes 

united and one with it, so the sage who has realised the Atman becomes one 

in the Atman. 

567. Realising thus the extreme isolation that comes of disembodiedness, 

and becoming eternally identified with the Absolute Reality, Brahman, the 

sage no longer suffers transmigration. 

568. For his bodies, consisting of Nescience etc., having been burnt by the 

realisation of the identity of the Jiva and Brahman, he becomes Brahman 

Itself; and how can Brahman ever have rebirth ? 

569. Bondage and Liberation, which are conjured up by Maya, do not really 

exist in the Atman, one’s Reality, as the appearance and exit of the snake do 

not abide in the rope, which suffers no change. 

570. Bondage and Liberation may be talked of when there is the presence or 

absence of a covering veil. But there can be no covering veil for Brahman, 

which is always uncovered for want of a second thing besides Itself. If there 

be, the non-duality of Brahman will be contradicted, and the Shrutis can 

never brook duality. 

571. Bondage and Liberation are attributes of the Buddhi which ignorant 

people falsely superimpose on the Reality, as the covering of the eyes by a 

cloud is transferred to the sun. For this Immutable Brahman is Knowledge 

Absolute, the One without a second and unattached. 



202                              Translation Swāmī Mādhavānanda  
 

572. The idea that bondage exists, and the idea that it does not, are, with 

reference to the Reality, both attributes of the Buddhi merely, and never 

belong to the Eternal Reality, Brahman. 

573. Hence this bondage and Liberation are created by Maya, and are not in 

the Atman. How can there be any idea of limitation with regard to the Su-

preme Truth, which is without parts, without activity, calm, unimpeachable, 

taintless, and One without a second, as there can be none with regard to the 

infinite sky ? 

574. There is neither death nor birth, neither a bound nor a struggling soul, 

neither a seeker after Liberation nor a liberated one – this is the ultimate 

truth. 

575. I have today repeatedly revealed to thee, as to one’s own son, this ex-

cellent and profound secret, which is the inmost purport of all Vedānta, the 

crest of the Vedas – considering thee an aspirant after Liberation, purged of 

the taints of this Dark Age, and of a mind free from desires. 

576. Hearing these words of the Guru, the disciple out of reverence pros-

trated himself before him, and with his permission went his way, freed from 

bondage. 

577. And the Guru, with his mind steeped in the ocean of Existence and 

Bliss Absolute, roamed, verily purifying the whole world – all differentiat-

ing ideas banished from his mind. 

578. Thus by way of a dialogue between the Teacher and the disciple, has 

the nature of the Atman been ascertained for the easy comprehension of 

seekers after Liberation. 

579. May those Sannyasins who are seekers after Liberation, who have 

purged themselves of all taints of the mind by the observance of the pre-

scribed methods, who are averse to worldly pleasures, and who are of serene 

minds, and take a delight in the Shruti – appreciate this salutary teaching ! 

580. For those who are afflicted, in the way of the world, by the burning 

pain due to the (scorching) sunshine of threefold misery, and who through 

delusion wander about in a desert in search of water – for them here is the 

triumphant message of Shankara pointing out, within easy reach, the sooth-

ing ocean of nectar, Brahman, the One without a second – to lead them on 

to Liberation. 

Om Tat Sat 



Vivekacūḍamaṇi 203 
 

 

  



204 

 

  



Vivekacūḍamaṇi 205 
 

 

 

Aanhangsel 4 

 

 

 

 

वििेकचडूामवि 
 

 

  



206 

 

 

 

 

 

 



  
 

207 

 

` 
ivvekcUfami[> 

 

svRvedaNtisÏaNtgace r< tmgaecrm!, 

gaeivNd< prmanNd< सद ्ˆgué< à[tae=SMyhm!. 1.  

 

jNtUna< nrjNm ÊlRÉmt> pu<STv< ttae ivàta 

tSmaÖEidkxmRmagRprta ivÖÅvmSmaTprm!, 

AaTmanaTmivvecn< SvnuÉvae äüaTmna s<iSwit> 

mui´naeR ztjNmkaeiqsuk«tE> pu{yEivRna l_yte. 2. 
 

ÊlRÉ< ÇymevEtÎevanu¢hhetukm!, 

mnu:yTv< mumu]uTv< mhapué;s<ïy>. 3. 
 

lBXva kw<icÚrjNm ÊlRÉ< 

tÇaip pu<STv< ïuitpardzRnm!, 

ySTvaTmmu´aE n ytet mUFxI> 

s ýaTmha Sv< ivinhNTysdoeˆ¢hat!. 4. 
 

#t> kaeNviSt mUFaTma yStu SvaweR àma*it, 

ÊlRÉ< manu;< deh< àaPy tÇaip paEé;m!. 5. 
 

vdNtu zaôai[ yjNtu devan! 

k…vRNtu kmaRi[ ÉjNtu devta>, 

AaTmEKybaexen ivna ivmui´> 

n isXyit äüztaNtre=ip. 6. 
 

Am&tTvSy nazaiSt ivÄeneTyev ih ïuit>, 

ävIit kmR[ae mu´erhetuTv< S)…q< yt>. 7. 
 

Atae ivmu®yE àytet ivÖan! 

s<NyStbaýawRsuoSp&h> sn!, 

sNt< mhaNt< smupeTy deizk< 

tenaepidòawRsmaihtaTma. 8. 
 

%ÏredaTmnaTman< m¶< s<sarvairxaE, 

yaegaêFTvmasa* sMyGdzRninóya. 9. 

 

s<NySy svRkmaRi[ ÉvbNxivmu´ye, 

yTyta< pi{ftExIRrEraTma_yas %piSwtE>. 10. 

 

icÄSy zuÏye kmR n tu vStUplBxye, 

vStuisiÏivRcare[ n ik<icTkmRkaeiqiÉ>. 11 
 

sMyiGvcart> isÏa r¾utÅvavxar[a, 

æaNTyaeidtmhaspRÉyÊ>oivnaiznI. 12. 



208 

 

 

 

AwRSy iníyae †òae ivcare[ ihtaei´t>, 

n õanen n danen àa[aymzten va. 13. 

 

Aixkair[mazaSte )lisiÏivRze;t>, 

%paya dezkala*a> sNTyiSmNshkair[>. 14. 

 

Atae ivcar> ktRVyae ij}asaeraTmvStun>. 

smasa* dyais<xu< gué< äüivÊÄmm!. 15. 

 

mexavI pué;ae ivÖanUhapaehivc][>, 

AixkayaRTmiv*ayamu´l][li]t>. 16. 

 

ivveiknae ivr´Sy zmaidgu[zailn>, 

mumu]aerev ih äüij}asayaeGyta mta. 17. 

 

saxnaNyÇ cTvair kiwtain mnIi;iÉ>, 

ye;u sTSvev siÚóa ydÉave n isXyit. 18. 

 

AadaE inTyainTyvStuivvek> pirg{yte, 

#hamuÇ)lÉaegivragStdnNtrm!, 

zmaid;टk्sMpiÄmuRmu]uTvimit S)…qm!. 19. 

 

äü sTy< jgiNmWyeTyev<êpae iviníy>, 

sae=y< inTyainTyvStuivvek> smudaùt>. 20. 

 

tÖEraGy< ijhasa ya dzRnïv[aidiÉ>, 

dehaidäüpyRNteýinTye ÉaegvStuin. 21. 

 

ivrJy iv;yìataÎae;†ò(a mu÷muR÷>, 

Svlúye inytavSwa mns> zm %Cyte. 22. 

 

iv;yey> pravTyR Swapn< SvSvgaelke, 

%Éye;aimiNÔya[a< s dm> pirkIitRt>, 

baýanalMbn< v&Äere;aepritéÄma. 23. 

 

shn< svRÊ>oanamàtIkarpUvRkm!, 

icNtaivlapriht< sa itit]a ing*te. 24. 

 

zaôSyguévaKySy sTybuÏ(avxar[a 

sa ïÏa kiwta siÑyRya vStUpl_yte. 25. 

 



 

209 

 

svRda Swapn< buÏe> zuÏe äüi[ svRwa, 

tTsmaxanimTyu <́ n tu icÄSy lalnm!. 26. 

 

Ah<karaiddehaNtan! bNxan}ankiLptan!, 

SvSvêpavbaexen mae …́imCDa mumu]uta. 27. 

 

mNdmXymêpaip vEraGye[ zmaidna, 

àsaden gurae> sey< àv&Ïa sUyte )lm!. 28. 

 

vEraGy< c mumu]uTv< tIì< ySy tu iv*te, 

tiSmÚevawRvNt> Syu> )lvNt> zmady>. 29. 
 

@tyaemRNdta yÇ ivr´Tvmumu]yae>, 

mraE sillvÄÇ zmadeÉaRnmaÇta. 30. 

 

mae]kar[sam¢(a< Éi´rev grIysI, 

SvSvêpanusNxan< Éi´irTyaiÉxIyte. 31. 

 

SvaTmtÅvanusNxan< Éi´irTypre jgu>, 

%´saxns<pÚStÅvij}asuraTmn>, 

%psIdeÌ‚é< àa}< ySmaÓNxivmae][m!. 32. 
 

ïaeiÇyae=v&ijnae=kamhtae yae äüivÄm>, 

äü{yuprt> zaNtae inirNxn #vanl>, 

AhetukdyaisNxubRNxuranmta< stam!. 33. 
 

tmaraXy gué< É®ya àþàïysevnE>, 

àsÚ< tmnuàaPy p&CDeJ}atVymaTmn>. 34. 
 

SvaimÚmSte ntlaekbNxae 

kaé{yisNxae pitt< ÉvaBxaE, 

mamuÏraTmIykqa]†ò(a 

\JVyaitkaé{ysuxaiÉv&ò(a. 35. 
 

ÊvaRrs<sardvai¶tÝ< 

daexUyman< Êr†òvatE>, 

ÉIt< àpÚ< pirpaih m&Tyae> 

zr{ymNy*dh< n jane. 36. 
 

zaNta mhaNtae invsiNt sNtae 

vsNtv‘aekiht< crNt>, 

tI[aR> Svy< ÉImÉva[Rv< jnanhetunaNyanip 

taryNt>. 37. 
 

Ay< SvÉav> Svt> @v yTprïmapnaedàv[< 



210 

 

 

mhaTmnam!, 

suxa<zure; SvymkRkkRzàÉaiÉtÝamvit 

i]it< ikl. 38. 
 

äüanNdrsanuÉUitkiltE> pUtE> suzItEyuRtE> 

yu:mÖaŠlzaeiJHtE> ïuitsuoEvaRKyam&tE> secy, 

s<tÝ< ÉvtapdavdhnJvalaiÉren< àÉae 

xNyaSte ÉvdI][][gte> paÇIk«ta> SvIk«ta>. 39. 
 

kw< trey< ÉvisNxumet< 

ka va gitmeR ktmae=STyupay>, 

jane n ikiÂTk«pya=v ma< àÉae 

s<sarÊ>o]itmatnu:v. 40. 
 

twa vdNt< zr[agt< Sv< 

s<sardavanltaptÝm!, 

inrIúy kaé{yrsaÔR†ò(a 

d*adÉIit< shsa mhaTma. 41. 
 

ivÖan! s tSma %psiÄmIyu;e 

mumu]ve saxu ywae´kair[e, 

àzaNticÄay zmaiNvtay 

tÅvaepdez< k«pyEv k…yaRt!. 42. 

 

ïI guéévac, 

ma ÉEò ivÖ<Stv naSTypay> 

s<sarisNxaeStr[e=STyupay>, 

yenEv yata ytyae=Sy par< 

tmev mag¡ tv inidRzaim. 43. 
 

ASTyupayae mhaNkiíTs<sarÉynazn>, 

ten tITvaR ÉvaMÉaeix< prmanNdmaPSyis. 44. 
 

vedaNtawRivcare[ jayte }anmuÄmm!, 

tenaTyiNtks<sarÊ>onazae ÉvTynu. 45. 
 

ïÏaÉi´XyanyaegaNmumu]ae> 

mu´eheRtUNvi´ sa]aCÀ‚tegIR>, 

yae va @te:vev itóTymu:y 

mae]ae=iv*akiLptaÎehbNxat!. 46. 
 

A}anyaegaTprmaTmnStv 

ýnaTmbNxStt @v s<s&it>, 

tyaeivRvekaeidtbaexviû> 

A}ankay¡ àdheTsmUlm!. 47. 
 



 

211 

 

iz:y %vac, 

k«pya ïUyta< SvaimNàîae=y< i³yte mya, 
yÊÄrmh< ïUTva k«tawR> Sya< ÉvNmuoat!. 48. 
 

kae nam bNx> kwme; Aagt> 

kw< àitóaSy kw< ivmae]>, 

kae=savnaTma prm> k AaTma 

tyaeivRvek> kwmetÊCytam!. 49. 
 

ïI guéévac, 

xNyae=is k«tk«Tyae=is paivt< te k…l< Tvya, 

ydiv*abNxmu®ya äüIÉivtuimCDis. 50. 
 

\[maecnktaRr> iptu> siNt sutady>, 

bNxmaecnktaR tu SvSmadNyae n kín. 51. 
 

mStkNyStÉaradeÊR>omNyEinRvayRte, 

]uxaidk«tÊ>o< tu ivna Sven n kenict!. 52. 
 

pWymaE;xseva c i³yte yen raeig[a, 

AaraeGyisiÏ†Ròa=Sy naNyanuiótkmR[a. 53. 
 

vStuSvêp< S)…qbaexc]u;a SvenEv ve*< n tu pi{ften, 

cNÔSvêp< injc]u;Ev }atVymNyErvgMyte ikm!. 54. 

 

Aiv*akamkmaRidpazbNx< ivmaeictum!, 

k> z²…yaiÖnaTman< kLpkaeiqztErip. 55. 
 

n yaegen n sa<Oyen kmR[a nae n iv*ya, 

äüaTmEkTvbaexenmae]> isXyit naNywa. 56. 
 

vI[aya êpsaENdy¡ tÙIvadnsaEóvm!, 

àjarÃnmaÇ< tÚ saèaJyay kLpte. 57. 

 

vaGvEorI zBdHrI zaôVyaOyankaEzlm!, 

vEÊ:y< ivÊ;a< tÖÑ‚´ye n tu mu´ye. 58. 

 

Aiv}ate pre tÅve zaôaxIitStu in:)la, 

iv}ate=ip pre tÅve zaôaxIitStu in:)la. 59. 
 

zBdjal< mhar{y< icÄæm[kar[m!, 

At> àyÆaJ}atVy< tÅv}EStÅvmaTmn>. 60. 
 

A}anspRdòSy äü}anaE;x< ivna, 

ikmu vedEí zaôEí ikmu mÙE> ikmaE;xE>. 61. 

 

n gCDit ivna pan< VyaixraE;xzBdt>, 

ivna=prae]anuÉv< äüzBdEnR muCyte. 62. 
 



212 

 

 

Ak«Tva †Zyivlym}aTva tÅvmaTmn>, 

äüzBdE> k…tae mui´éi´maÇ)lEn&R[am!. 63. 
 

Ak«Tva zÇus<harmgTvaiolÉUiïym!, 

rajahimit zBdaÚae raja ÉivtumhRit. 64. 
 

AaÝaei´< onn< twaepir izla*uTk;R[< SvIk«itm! 

in]ep> smpe]te nih bih> zBdEStu ingRCDit, 

tÖÓ+üivdaepdezmnnXyanaidiÉlR yte 

mayakayRitraeiht< Svmml< tÅv< n ÊyuRi´iÉ>. 65. 

 

tSmaTsvRàyÆen ÉvbNxivmu´ye, 

SvErev yÆ> ktRVyae raegadaivv pi{ftE>. 66. 
 

ySTvya* k«t> àîae vrIya<ÁDaôivNmt>, 

sUÇàayae ingUFawaeR }atVyí mumu]uiÉ>. 67. 
 

ïu[u:vavihtae ivÖNyNmya smudIyRte, 

tdetCछv्[aTs*ae ÉvbNxaiÖmaeúyse. 68. 
 

mae]Sy hetu> àwmae ing*te 

vEraGymTyNtminTyvStu;u, 

tt> zmíaip dmiStit]a 

Nyas> às´aiolkmR[a< É&zm!. 69. 
 

tt> ïuitStNmnn< stÅv- 

Xyan< icr< inTyinr<tr< mune>, 

ttae=ivkLp< prmeTy ivÖa - 

inhEv invaR[suo< sm&CDit. 70. 
 

yÓaeÏVy< tvedanImaTmanaTmivvecnm!, 

tÊCyte mya sMyक ्ïuTvaTmNyvxary. 71. 
 

m¾aiSwmed>plr´cmRTvgaþyExaRtuiÉreiÉriNvtm!, 

padaeév]aeÉujp&ómStkE> 

A¼Eépa¼Eépyu´mett!. 72. 
 

Ah< mmeit àiwt< zirr< 

maehaSpd< SwUlimtIyRte buxE>, 

nÉaenÉSvÎhnaMbuÉUmy> 

sUúmai[ ÉUtain ÉviNt tain. 73. 

 

prSpra<zEimRiltain ÉUTva 

SwUlain c SwUlzrIrhetv>, 

maÇaStdIya iv;ya ÉviNt 

zBdady> pÂ suoay Éae …́>. 74. 



 

213 

 

 

y @;u mUFa iv;ye;u bÏa 

ragaeépazen suÊdRmen, 

AayaiNt inyaRNTyx ^XvRmu½E> 

SvkmRËten jven nIta>. 75. 
 

zBdaidiÉ> pÂiÉrev pÂ 

pÂTvmapu> Svgu[en bÏa>, 

k…r¼mat¼pt¼mInÉ& 

¼a nr> pÂiÉriÂt> ikm!. 76. 

 

dae;e[ tIìae iv;y> k«:[spRiv;adip, 

iv;< inhiNt Éae´ar< Ôòar< c]u;aPyym!. 77. 
 

iv;yazamhapaza*ae ivmu´> suÊSTyjat!, 

s @v kLpte mu®yE naNy> ;टz्aôve*ip. 78. 
 

AapatvEraGyvtae mumu]Un! 

ÉvaiBxpar< àityatumu*tan!, 

Aaza¢hae m¾yte=Ntrale 

ing&ý k{Qe ivinvTyR vegat!. 79. 
 

iv;yaOy¢hae yen suivr®yisna ht>, 

s gCDit ÉvaMÉaexe> par< àTyUhvijRt>. 80. 

 

iv;miv;ymagERgRCDtae=nCDbuÏe> 

àitpdmiÉyatae m&TyurPye; iviÏ, 

ihtsujngué®ya gCDt> SvSy yu®ya 

àÉvit )lisiÏ> sTyimTyev iviÏ. 81. 
 

mae]Sy ka<]a yid vE tvaiSt 

TyjaitËraiÖ;yaiNv;< ywa, 

pIyU;vÄae;dya]majRvàzaiNtdaNtIÉRj 

inTymadrat!. 82. 
 

Anu][< yTpirùTy k«Ty< 

Ana*iv*ak«tbNxmae][m!, 

deh> prawaeR=ymmu:y pae;[e 

y> s¾te s Svmnen hiNt. 83. 
 

zrIr pae;[awIR sn! y AaTman< id†]it, 

¢ah< daéixya x&Tva ndI— ttu¡ s gCDit. 84. 
 

maeh @v mham&TyumuRmu]aevRpuraid;u, 

maehae ivinijRtae yen s mui´pdmhRit. 85. 
 

maeh< jih mham&Tyu< dehdarsutaid;u, 



214 

 

 

y< ijTva munyae yaiNt tiÖ:[ae> prm< pdm!. 86. 
 

Tvङm्a<séixrõayumedaem¾aiSws<k…lm!, 

pU[¡ mUÇpurI;a_ya< SwUl< inN*imd< vpu>. 87. 
 

pÂIk«teyae ÉUtey> SwUley> pUvRkmR[a, 

smuTpÚimd< SwUl< ÉaegaytnmaTmn>, 

AvSwa jagrStSy SwUlawaRnuÉvae yt>. 88. 

 

baýeiNÔyE> SwlpdawRseva< 

ô‹Ndnô(aidivicÇêpam!, 

kraeit jIv> SvymetdaTmna 

tSmaTàziStvRpu;ae=Sy jagre. 89. 
 

svaeR=ip baýs<sar> pué;Sy ydaïy>, 

iviÏ dehimd< SwUl< g&hvÌ̄hmeixn>. 90. 
 

SwUlSy sMÉvjramr[ain xmaR> 

SwaELyadyae b÷ivxa> izzuta*vSwa>, 

v[aRïmaidinyma b÷xa=mya> Syu> 

pUjavmanb÷manmuoa ivze;a>. 91. 
 

buÏIiNÔyai[ ïv[< Tvgi] 

ºa[< c ijþa iv;yavbaexnat!, 

vaकp्ai[pada gudmPyupSw> 

kmeRiNÔyai[ àv[en kmRsu. 92. 
 

ing*te=Nt>kr[< mnaexI> 

Ah<k«itiíÄimit Svv&iÄiÉ>, 

mnStu s<kLpivkLpnaidiÉ> 

buiÏ> pdawaRXyvsayxmRt>. 93. 
 

AÇaiÉmanadhimTyh<k«it>, 

SvawaRnusNxangu[en icÄm!. 94. 
 

àa[apanVyanaedansmana ÉvTysaE àa[>, 

Svymev v&iÄÉedaiÖk«itÉedaTsuv[Rsillaidvt!. 95. 
 

vagaid pÂ ïv[aid pÂ 

àa[aid pÂaæmuoain pÂ, 

buÏ(a*iv*aip c kamkmR[I 

puyRòk< sUúmzrIrma÷>. 96. 
 

#d< zrIr< z&[u sUúms<i}t< 

il¼< TvpÂIk«tÉUt sMÉvm!, 

svasn< kmR)lanuÉavk< 



 

215 

 

Sva}antae=naidépaixraTmn>. 97. 
 

Svßae ÉvTySy ivÉ®yvSwa 

SvmaÇze;e[ ivÉait yÇ, 

Svße tu buiÏ> Svymev ja¢t! 

kalInnanaivxvasnaiÉ>. 98. 
 

kÇaRidÉav< àitp* rajte 

yÇ Svy< Éait ýy< praTma, 

xImaÇkaepaixrze;sa]I 

n ilPyte tTk«tkmRlezE>, 

ySmads¼Stt @v kmRiÉ> 

n ilPyte ikiÂÊpaixna k«tE>. 99. 
 

svRVyap&itkr[< il¼imd< Syai½daTmn> pu<s>, 

vaSyaidkimv tú[StenEvaTma ÉvTys¼ae=ym!. 100. 
 

ANxTvmNdTvpquTvxmaR> 

saEgu{yvEgu{yvzaiÏ c]u;>, 

baixyRmUkTvmuoaStwEv 

ïaeÇaidxmaR n tu veÄuraTmn>. 101. 
 

 

%Cछv्asin>ñasivj&MÉ[]ut! 

àSpNdna*uT³m[aidka> i³ya>, 

àa[aidkmaRi[ vdiNt tJ}a> 

àa[Sy xmaRvznaippase. 102. 
 

ANt>kr[mete;u c]uraid;u v:mRi[, 

AhimTyiÉmanen itóTyaÉastejsa. 103. 
 

Ah<kar> s iv}ey> ktaR Éae´aiÉmaNyym!, 

sÅvaidgu[yaegen cavSwaÇymîute. 104. 
 

iv;ya[amanukªLye suoI Ê>oI ivpyRye, 

suo< Ê>o< c tÏmR> sdanNdSy naTmn>. 105. 
 

AaTmawRTven ih àeyaiNv;yae n Svt> iày>, 

Svt @v ih sveR;amaTma iàytmae yt> 

tt AaTma sdanNdae naSy Ê>o< kdacn. 106. 
 

yTsu;uÝaE inivR;y AaTmanNdae=nuÉUyte, 

ïuit> àTy]mEitýmnuman< c ja¢it. 107. 
 

AVy´naçI prmezzi´> 

Ana*iv*a iÇgu[aiTmka pra, 

kayaRnumeya suixyEv maya 



216 

 

 

yya jgTsvRimd< àsUyte. 108. 

 

sÚaPysÚaPyuÉyaiTmka nae 

iÉÚaPyiÉÚaPyuÉyaiTmka nae, 

sa¼aPyn¼a ýuÉyaiTmka nae 

mhaÑ‚ta=invRcnIyêpa. 109. 
 

zuÏaÖyäüivbaexnaZya 

spRæmae r¾uivvektae ywa, 

rjStm>sÅvimit àisÏa 

gu[aStdIya> àiwtE> SvkayER>. 110. 
 

iv]epz´I rjs> i³yaiTmka 

yt> àv&iÄ> às&ta pura[I, 

ragadyae=Sya> àÉviNt inTy< 

Ê>oadyae ye mnsae ivkara>. 111. 
 

kam> ³aexae laeÉdMÉa*sUya 

Ah<kare:yaRmTsra*aStu "aera>, 

xmaR @te rajsa> puMàv&iÄ> 

ySmade;a tÔjae bNxhetu>. 112. 
 

@;a==v&itnaRm tmaegu[Sy 

zi´yRya vSTvvÉaste=Nywa, 

sE;a indan< pué;Sy s<s&te> 

iv]epz´e> àv[Sy hetu>. 113. 

 

à}avanip pi{ftae=ip cturae=PyTyNtsUúmawR†g-! 

VyalIFStmsa n veiÄ b÷xa s<baeixtae=ip S)…qm!, 

æaNTyaraeiptmev saxu klyTyalMbte tÌ‚[an! 

hNtasaE àbla ÊrNttms> zi´mRhTyav&iÄ>. 114. 
 

AÉavna va ivprItÉavna 

As<Éavna ivàitpiÄrSya>, 

s<sgRyu <́ n ivmuÂit Øuv< 

iv]epzi´> ]pyTyjöm!. 115. 
 

A}anmalSyjfTvinÔa- 

àmadmUFTvmuoaStmaegu[a>, 

@tE> àyu´ae nih veiÄ ik<icn! 

inÔaluvTStMÉvdev itóit. 116. 
 

sÅv< ivzuÏ< jlvÄwaip 

ta_ya< imilTva sr[ay kLpte, 

yÇaTmibMb> àitibiMbt> sn! 

àkazyTykR #vaiol< jfm!. 117. 



 

217 

 

 

imïSy sÅvSy ÉviNt xmaR> 

Tvmainta*a inyma yma*a>, 

ïÏa c Éi´í mumu]uta c 

dEvI c sMpiÄrsiÚv&iÄ>. 118. 
 

ivzuÏsÅvSy gu[a> àsad> 

SvaTmanuÉUit> prma àzaiNt>, 

t&iÝ> àh;R> prmaTminóa 

yya sdanNdrs< sm&CDit. 119. 
 

AVy´metiTÇgu[EinRé´< 

tTkar[< nam zrIrmaTmn>, 

su;uiÝretSy ivÉ®yvSwa 

àlInsveRiNÔybuiÏv&iÄ>. 120. 
 

svRàkaràimitàzaiNt> 

bIjaTmnaviSwitrev buÏe>, 

su;uiÝretSy ikl àtIit> 

ik<icÚ veÒIit jgTàisÏe>. 121. 
 

deheiNÔyàa[mnae=hmady> 

sveR ivkara iv;ya> suoady>, 

VyaemaidÉUtaNyiol< n ivñ< 

AVy´pyRNtimd< ýnaTma. 122. 
 

maya mayakay¡ sv¡ mhdaiddehpyRNtm!, 

AsiddmnaTmtÅv< iviÏ Tv< mémrIickakLpm!. 123. 
 

Aw te s<àvúyaim Svêp< prmaTmn>, 

yiÖ}ay nrae bNxaNmu´> kEvLymîute. 124. 
 

AiSt kiíTSvy< inTymh<àTyylMbn>, 

AvSwaÇysa]I sNpÂkaezivl][>. 125. 
 

yae ivjanait skl< ja¢TSvßsu;uiÝ;u, 

buiÏtÖīÄsÑavmÉavmhimTyym!. 126. 
 

y> pZyit Svy< sv¡ y< n pZyit kín, 

yíetyit buÏ(aid n t*< cetyTyym!. 127. 
 

yen ivñimd< VyaÝ< y< n Vyaßaeit ikÂn, 

AaÉaêpimd< sv¡ y< ÉaNtmnuÉaTyym!. 128. 
 

ySy siÚixmaÇe[ deheiNÔymnaeixy>, 

iv;ye;u SvkIye;u vtRNte àeirta #v. 129. 
 



218 

 

 

Ah»araiddehaNta iv;yaí suoady>, 

ve*Nte "qvद ्yen inTybaexSvêip[a. 130. 
 

@;ae=NtraTma pué;> pura[ae 

inrNtrao{fsuoanuÉUit>, 

sdEkêp> àitbaexmaÇae 

yenei;ta vagsvíriNt. 131. 

 

AÇEv sÅvaTmin xIguhaya 

mVyak«takaz %zTàkaz>, 

Aakaz %½E rivvTàkazte 

Svtejsa ivñimd< àkazyn!. 132. 
 

}ata mnae=h<k«itivi³ya[a< 

deheiNÔyàa[k«ti³ya[am!, 

Ayae=i¶vÄannuvtRmanae 

n ceòte nae ivkraeit ikÂn. 133. 

 

n jayte nae ièyte n vxRte 

n ]Iyte nae ivkraeit inTy>, 

ivlIymane=ip vpu:ymui:mÚ 

lIyte k…MÉ #vaMbr< Svym!. 134. 

 

àk«itivk«itiÉÚ> zuÏbaexSvÉav> 

sdsiddmze;< ÉasyiÚivRze;>, 

ivlsit prmaTma ja¢daid:vvSwa- 

Svhmhimit sa]aTsai]êpe[ buÏe>. 135. 
 

inyimtmnsamu< Tv< SvmaTmanmaTmn! 

yymhimit sa]aiÖiÏ buiÏàsadat!, 

jinmr[tr<gapars<sarisNxu< 

àtr Évk«tawaeR äüêpe[ s<Sw>. 136. 
 

AÇanaTmNyhimit mitbRNx @;ae=Sy pu<s> 

àaÝae=}ana¾nnmr[¬ezs<pathetu>, 

yenEvay< vpuirdmsTsTyimTyaTmbuÏ(a 

pu:yTyu]Tyvit iv;yEStNtuiÉ> kaezk«Öt!. 137. 
 

AtiSm<StÓ‚iÏ> àÉvit ivmUFSy tmsa 

ivvekaÉavaÖE S)…rit Éujge r¾uix;[a, 

ttae=nwRìatae inptit smadaturixk> 

ttae yae=sÍah> s ih Évit bNx> z&[u soe. 138. 
 

Ao{finTyaÖybaexz®ya 

S)…rNtmaTmanmnNtvEÉvm!, 



 

219 

 

smav&[aeTyav&itzi´re;a 

tmaemyI ra÷irvakRibMbm!. 139. 
 

itraeÉUte SvaTmNymltrtejaevit puman! 

AnaTman< maehadhimit zrIr< klyit, 

tt> kam³aexàÉ&itiÉrmu< bNxngu[E> 

pr< iv]epaOya rjs %ézi´VyRwyit. 140. 
 

mhamaeh¢ah¢sngiltaTmavgmnae 

ixyae nanavSwa< SvymiÉny<StÌ‚[tya, 

Apare s<sare iv;yiv;pUre jlinxaE 

inmJyaeNmJyy< æmit k…mit> k…iTstgit>. 141. 
 

ÉanuàÉas<jintaæpi“> 

Éanu< itraexay ivj&MÉte ywa, 

AaTmaeidtah<k«itraTmtÅv< 

twa itraexay ivj&MÉte Svym!. 142. 
 

kviltidnnawe ÊidRne saNÔme"E> 

Vywyit ihmH<Havayué¢ae ywEtan!, 

AivrttmsaTmNyav&te mUFbuiÏ< 

]pyit b÷Ê>oEStIìiv]epzi´>. 143. 
 

@ta_yamev zi´_ya< bNx> pu<s> smagt>, 

ya_ya< ivmaeihtae deh< mTva=Tman< æmTyym!. 144. 
 

bIj< s<s&itÉUimjSy tu tmae dehaTmxIr»‚rae 

rag> p‘vmMbu kmR tu vpu> SkNxae=sv> zaioka>, 

A¢a[IiNÔys<hití iv;ya> pu:pai[ Ê>o< )l< 

nanakmRsmuÑv< b÷ivx< Éae´aÇ jIv> og>. 145. 
 

A}anmUlae=ymnaTmbNxae 

nEsigRkae=naidrnNt $irt>, 

jNmaPyyVyaixjraidÊ>oàvahpat< 

jnyTymu:y. 146. 
 

naôEnR zôErinlen viûna 

DeÄu< n zKyae n c kmRkaeiqiÉ>, 

ivvekiv}anmhaisna ivna 

xatu> àsaden isten mÃuna. 147. 
 

ïuitàma[Ekmte> SvxmR 

inóa tyEvaTmivzuiÏrSy, 

ivzuÏbuÏe> prmaTmvedn< 

tenEv s<sarsmUlnaz>. 148. 
 



220 

 

 

 

kaezErÚmya*E> pÂiÉraTma n s<v&tae Éait, 

injzi´smuTpÚE> zEvalpqlEirvaMbu vapISwm!. 149. 
 

tCDEvalapnye sMyक ्sill< àtIyte zuÏm!, 

t&:[asNtaphr< s*> saEOyàd< pr< pu<s>. 150. 
 

pÂanamip kaezanampvade ivÉaTyy< zuÏ>, 

inTyanNdEkrs> àTy¢Up> pr> Svy<Jyaeit>. 151. 
 

AaTmanaTmivvek> ktRVyae bNxmu´ye ivÊ;a, 

tenEvanNdI Évit Sv< iv}ay si½danNdm!. 152. 
 

muÃaid;Ikaimv †ZyvgaRt! 

àTyÂmaTmanms¼mi³ym!, 

ivivCy tÇ àivlaPy sv¡ 

tdaTmna itóit y> s mu´>. 153. 
 

dehae=ymÚÉvnae=ÚmyStu kaez> 

caÚen jIvit ivnZyit tiÖhIn>, 

Tvकc्mRma<séixraiSwpurI;raiz> 

nay< Svy< ÉivtumhRit inTyzuÏ>. 154. 
 

pUv¡ jnerixm&terip naymiSt 

jat][> ][gu[ae=inytSvÉav>, 

nEkae jfí "qvTpir†Zyman> 

SvaTma kw< Évit ÉavivkarveÄa. 155. 
 

pai[padaidmaNdehae naTma Vy¼e=ip jIvnat!, 

tÄCD´ernaza½ n inyMyae inyamk>. 156. 
 

dehtÏmRtTkmRtdvSwaidsai][>, 

st @v Svt>isÏ< tÖEl]{ymaTmn>. 157. 
 

zLyraizma¡silÝae mlpU[aeR=itkZml>, 

kw< Évedy< veÄa SvymetiÖl][>. 158. 
 

Tvङm्a<smedae=iSwpurI;razavh< 

mit< mUFjn> kraeit, 

ivl][< veiÄ ivcarzIlae 

injSvêp< prmawRÉUtm!. 159. 
 

dehae=himTyev jfSy buiÏ> 

dehe c jIve ivÊ;STvh<xI>, 

ivvekiv}anvtae mhaTmnae 

äüahimTyev mit> sdaTmin. 160. 
 



 

221 

 

 

AÇaTmbuiÏ< Tyj mUFbuÏe 

Tvङm्a<smedae=iSwpurI;razaE, 

svaRTmin äüi[ inivRkLpe 

k…é:v zaiNt< prma< ÉjSv. 161. 
 

deheiNÔyadavsit æmaeidta< 

ivÖanh<ta< n jhait yavt!, 

tavÚ tSyaiSt ivmui´vataRPySTve; 

vedaNtnyaNtdzIR. 162. 
 

DayazrIre àitibMbgaÇe 

yTSvßdehe ùid kiLpta¼e, 

ywaTmbuiÏStv naiSt kaic- 

¾IvCDrIre c twEv ma=Stu. 163. 
 

dehaTmxIrev n&[amsiÏya< 

jNmaidÊ>oàÉvSy bIjm!, 

ytSttSTv< jih ta< àyÆat! 

Ty é tu icÄe n punÉRvaza. 164. 
 

kmeRiNÔyE> pÂiÉriÂtae=y< 

àa[ae ÉveTàa[myStu kaez>. 

yenaTmvanÚmyae=nupU[R> 

àvtRte=saE skli³yasu. 165. 
 

nEvaTmaip àa[myae vayuivkarae 

gNta==gNta vayuvdNtbRihre;>, 

ySmaiTkiÂTKvaip n veÄIòminò< 

Sv< vaNy< va ikÂn inTy< prtÙ>. 166. 
 

}aneiNÔyai[ c mní mnaemy> Syat! 

kaezae mmahimit vStuivkLphetu>, 

s<}aidÉedklnakiltae blIya<- 

StTpUvRkaezmiÉpUyR ivj&MÉte y>. 167. 
 

pÂeiNÔyE> pÂiÉrev haet&iÉ> 

àcIymanae iv;yaJyxarya, 

jaJvLymanae b÷vasneNxnE> 

mnaemyai¶vRhit àpÂm!. 168. 
 

n ýSTyiv*a mnsae=itir´a 

mnae ýiv*a ÉvbNxhetu>, 

tiSmiNvnòe skl< ivnò< 

ivj&iMÉte=iSmNskl< ivj&MÉte. 169. 
 



222 

 

 

Svße=wRzUNye s&jit Svz®ya 

Éae±aidivñ< mn @v svRm!, 

twEv ja¢Tyip nae ivze;> 

tTsvRmetNmnsae ivj&MÉ[m!. 170. 
 

su;uiÝkale mnis àlIne 

nEvaiSt ikiÂTsklàisÏe>, 

Atae mn>kiLpt! @v pu<s> 

s<sar @tSy n vStutae=iSt. 171. 
 

vayuna==nIyte mex> punStenEv nIyte, 

mnsa kLPyte bNxae mae]StenEv kLPyte. 172. 
 

dehaidsvRiv;ye pirkLPy rag< 

b×ait ten pué;< pzuvÌ‚[en, 

vErSymÇ iv;vTsuivxay píaद ्
@n< ivmaecyit tNmn @v bNxat!. 173. 
 

tSmaNmn> kar[mSy jNtae> 

bNxSy mae]Sy c va ivxane, 

bNxSy hetumRiln< rjaegu[E> 

mae]Sy zuÏ< ivrjStmSkm!. 174. 

 

ivvekvEraGygu[aitreka- 

CDuÏTvmasa* mnae ivmu®yE, 

ÉvTytae buiÏmtae mumu]ae- 

Sta_ya< †Fa_ya< ÉivtVym¢e. 175. 
 

mnae nam mhaVyaºae iv;yar{yÉUim;u, 

crTyÇ n gCDNtu saxvae ye mumu]v>. 176. 
 

mn> àsUte iv;yanze;an! 

SwUlaTmna sUúmtya c Éae …́>, 

zrIrv[aRïmjaitÉedat! 

gu[i³yahetu)lain inTym!. 177. 
 

As<gicÔƒpmmu< ivmaeý 

deheiNÔyàa[gu[EinRbÏ(, 

Ah<mmeit æmyTyjö< 

mn> Svk«Tye;u )laepÉui´;u. 178. 
 

AXyasdae;aTpué;Sy s<s&it> 

AXyasbNxSTvmunEv kiLpt>, 

rjStmaedae;vtae=ivveiknae 

jNmaidÊ>oSy indanmett!. 179. 



 

223 

 

 

At>àa÷mRnae=iv*a< pi{ftaStÅvdizRn>, 

yenEv æaMyte ivñ< vayunevaæm{flm!. 180. 
 

tNmn>zaexn< kay¡ àyÆen mumu]u[a, 

ivzuÏe sit cEtiSmNmui´> kr)layte. 181. 
 

mae]Eks®ya iv;ye;u rag< 

inmURLy s<NySy c svRkmR, 

sCÀÏya y> ïv[aidinóae 

rj>SvÉav< s xunaeit buÏe>. 182. 
 

mnaemyae naip ÉveTpraTma 

ýa*NtvÅvaTpir[aimÉavat!, 

Ê>oaTmkTvaiÖ;yTvhetae> 

Ôòa ih †ZyaTmtya n †ò>. 183. 
 

buiÏbuRÏIiNÔyE> sax¡ sv&iÄ> kt&Rl][>, 

iv}anmykaez> SyaTpu<s> s<sarkar[m!. 184. 
 

Anuìji½TàitibMbzi´> 

iv}ans<}> àk«teivRkar>, 

}ani³yavanhimTyjö< 

deheiNÔyaid:viÉmNyte É&zm!. 185. 
 

Anaidkalae=ymh<SvÉavae 

jIv> smStVyvharvaeFa, 

kraeit kmaR{yip pUvRvasn> 

pu{yaNypu{yain c tT)lain. 186. 
 

Éu“e ivicÇaSvip yaein;u ìjÚayait 

inyaRTyx ^XvRme;>, 

ASyEv iv}anmySy ja¢t!- 

Svßa*vSwa> suoÊ>oÉaeg>. 187. 
 

dehaidinóaïmxmRkm-R 

gu[aiÉman> stt< mmeit, 

iv}ankaezae=ymitàkaz> 

àk«òsaiÚXyvzaTpraTmn>, 

Atae ÉvTye; %paixrSy 

ydaTmxI> s<srit æme[. 188. 
 

yae=y< iv}anmy> àa[e;u ùid S)…rTyy< Jyaeit>, 

kªqSw> sÚaTma ktaR Éae´a ÉvTyupaixSw>. 189. 
 

 



224 

 

 

Svy< pirCDedmupeTy buÏe> 

tadaTMydae;e[ pr< m&;aTmn>, 

svaRTmk> sÚip vI]te Svy< 

Svt> p&wकT्ven m&dae "qainv. 190. 
 

%paixsMbNxvzaTpraTma 

ýupaixxmaRnnuÉait tÌ‚[>, 

Ayaeivkaranivkairviût! 

sdEkêpae=ip pr> SvÉavat!. 191. 
 

iz:y %vac, 

æme[aPyNywa va=Stu jIvÉav> praTmn>, 

tÊpaxernaidTvaÚanadenaRz #:yte. 192. 
 

Atae=Sy jIvÉavae=ip inTya Évit s<s&it>, 

n invteRt tNmae]> kw< me ïIgurae vd. 193. 
 

ïIguéévac, 

sMyक ्p&ò< Tvya ivÖNsavxanen tCD&[u, 

àamai[kI n Évit æaNTya maeihtkLpna. 194. 
 

 

æaiNt< ivna Tvs¼Sy ini:³ySy inrak«te>, 

n "qetawRsMbNxae nÉsae nIltaidvt!. 195. 
 

SvSy ÔòuinRguR[Syai³ySy 

àTyGbaexanNdêpSy buÏe>, 

æaNTya àaÝae jIvÉavae n sTyae 

maehapaye naSTyvStuSvÉavat!. 196. 
 

yavÑ+aiNtStavdevaSy sÄa 

imWya}anae¾&iMÉtSy àmadat!, 

rJJva< spaeR æaiNtkalIn @v 

æaNtenaRze nEv spaeR=ip tÖt!. 197. 
 

AnaidTvmiv*aya> kayRSyaip twe:yte, 

%TpÚaya< tu iv*ayamaiv*kmna*ip. 198. 
 

àbaexe SvßvTsv¡ shmUl< ivnZyit, 

Ana*pId< nae inTy< àagÉav #v S)…qm!. 199. 
 

Anaderip ivXv<s> àagÉavSy vIi]t>, 

yÓ‚Ï(upaixsMbMxaTpirkiLptmaTmin. 200. 
 

jIvTv< n ttae=NyÄu Svêpe[ ivl][>, 



 

225 

 

sMbNxSTvaTmnae buÏ(a imWya}anpur> sr>. 201. 
 

ivinv&iÄÉRveÄSy sMyG}anen naNywa, 

äüaTmEkTviv}an< sMyG}an< ïutemRtm!. 202. 

 

tdaTmanaTmnae> sMyiGvvekenEv isXyit, 

ttae ivvek> ktRVy> àTygaTmsdaTmnae>. 203. 
 

jl< p<kvdTyNt< p<kapaye jl< S)…qm!, 

ywa Éait twaTmaip dae;aÉave S)…qàÉ>. 204. 
 

AsiÚv&ÄaE tu sdaTmna S)…q< 

àtIitretSy ÉveTàtIc>, 

ttae inras> kr[Iy @va - 

sdaTmn> saXvhmaidvStun>. 205. 
 

Atae nay< praTma SyaiÖ}anmyzBdÉaक,् 

ivkairTva¾fTva½ piriCDÚTvhetut>, 

†ZyTva™iÉcairTvaÚainTyae inTy #:yte. 206. 
 

AanNdàitibMbcuiMbttnuv&RiÄStmaej&iMÉta 

SyadanNdmy> iàyaidgu[k> SveòawRlaÉaedy>, 

pu{ySyanuÉve ivÉait k«itnamanNdêp> Svy< 

svaeR nNdit yÇ saxu tnuÉ&NmaÇ> àyÆ< ivna. 207. 

 

AanNdmykaezSy su;uÝaE S)ªitRéTkqa, 

SvßjagryaerI;idòs<dzRnaidna. 208. 
 

nEvaymanNdmy> praTma 

saepaixkTvaTàk«teivRkarat!, 

kayRTvhetae> suk«ti³yaya 

ivkars<"atsmaihtTvat!. 209. 
 

pÂanamip kaezana< in;exe yui´t> ïute>, 

tiÚ;exavix sa]I baexêpae=viz:yte. 210. 
 

yae=ymaTma Svy<Jyaeit> pÂkaezivl][>, 

AvSwaÇysa]I siÚivRkarae inrÃn>, 

sdanNd> s iv}ey> SvaTmTven ivpiíta. 211. 
 

iz:y %vac, 

imWyaTven ini;Ïe;u kaeze:vete;u pÂsu, 

svaRÉav< ivna ikiÂÚ pZyaMyÇ he gurae, 

iv}ey< ikmu vSTviSt SvaTmna==Tmivpiíta. 212. 
 

ïIguéévac, 

sTymu <́ Tvya ivÖiÚpu[ae=is ivcar[e, 

AhmaidivkaraSte tdÉavae=ymPynu. 213. 



226 

 

 

 

sveR yenanuÉUyNte y> Svy< nanuÉUyte, 

tmaTman<veidtar< iviÏ buÏ(a susUúmya. 214. 
 

tTsai]k< ÉveÄÄ***enanuÉUyte, 

kSyaPynnuÉUtaweRsai]Tv< naepyuJyte. 215. 
 

AsaE Svsai]kae Éavae yt> SvenanuÉUyte, 

At> pr< Svy< sa]aTàTygaTma n cetr>. 216. 
 

ja¢TSvßsu;uiÝ;u S)…qtr< yae=saE smu¾&MÉte 

àTy¢Uptya sdahmhimTyNt> S)…rÚEkxa, 

nanakarivkarÉaign #man! pZyÚh<xImuoan! 

inTyanNdicdaTmna S)…rit t< iviÏ Svmet< ùid. 217. 
 

"qaedke ibiMbtmkRibMbmalaeKy 

mUFae rivmev mNyte, 

twa icdaÉasmupaixs<Sw< 

æaNTyahimTyev jfae=iÉmNyte. 218. 
 

"q< jl< tÌtmkRibMb< 

ivhay sv¡ ivinrIúyte=kR>, 

tqSw @tiTÇtyavÉask> 

Svy<àkazae ivÊ;a ywa twa. 219. 
 

deh< ixy< icTàitibMbmev< 

ivs&Jy buÏaE iniht< guhayam!, 

ÔòarmaTmanmo{fbaex< 

svRàkaz< sdsiÖlKz[m!. 220. 
 

inTy< ivÉu~ svRgt< susUúm< 

ANtbRih>zUNymnNymaTmn>, 

iv}ay sMyङi्njêpmett! 

puman! ivpaPma ivrjae ivm&Tyu>. 221. 
 

ivzaek AanNd"nae ivpiít! 

Svy< k…tiíÚ ibÉeit kiít!, 

naNyae=iSt pNwa ÉvbNxmu é> 

ivna SvtÅvavgm< mumu]ae>. 222. 
 

äüaiÉÚTviv}an< Évmae]Sy kar[m!, 

yenaiÖtIymanNd< äü sMp*te buxE>. 223. 
 

äüÉUtStu s<s&TyE ivÖaÚavtRte pun>, 

iv}atVymt> sMyGäüaiÉÚTvmaTmn>. 224. 
 



 

227 

 

 

sTy< }anmnNt< äü ivzuÏ< pr< Svt>isÏm!, 

inTyanNdEkrs< àTygiÉÚ< inrNtr< jyit. 225. 
 

sidd< prmaÖEt< SvSmadNySy vStunae=Éavat!, 

n ýNydiSt ikiÂt! sMyक ्prmawRtÅvbaexdzayam!. 226. 
 

yidd< skl< ivñ< nanaêp< àtItm}anat!, 

tTsv¡ äüEv àTyStaze;Éavnadae;m!. 227. 
 

m&TkayRÉUtae=ip m&dae n iÉÚ> 

k…MÉae=iSt svRÇ tu m&TSvêpat!, 

n k…MÉêp< p&wgiSt k…MÉ> 

k…tae m&;a kiLptnammaÇ>. 228. 
 

kenaip m&iÑÚtya Svêp< 

"qSy s<dzRiytu< n zKyte, 

Atae "q> kiLpt @v maeha- 

Nm&dev sTy< prmawRÉUtm!. 229. 
 

sÓ+ükay¡ skl< sdev< 

tNmaÇmetÚ ttae=NydiSt, 

AStIit yae vi´ n tSy maehae 

ivingRtae iniÔtvTàjLp>. 230. 

 

äüEved< ivñimTyev va[I 

ïaEtI äUte=wvRinóa viróa, 

tSmadetÓ+ümaÇ< ih ivñ< 

naixóanaiÑÚta==raeiptSy. 231. 
 

sTy< yid Sya¾gdetdaTmnae= 

nNtÅvhaininRgmaàma[ta, 

AsTyvaidTvmpIiztu> SyaÚEtTÇy< 

saxu iht< mhaTmnam!. 232. 
 

$ñrae vStutÅv}ae n cah< te:vviSwt>, 

n c mTSwain ÉUtanITyevmev VycI¬̄pt!. 233. 
 

yid sTy< ÉveiÖñ< su;uÝav&pl_ytam!, 

yÚaepl_yte ikiÂdtae=sTSvßvNm&;a. 234. 
 

At> p&wङn्aiSt jgTpraTmn> 

p&wकà्tIitStu m&;a gu[aidvt!, 

AaraeiptSyaiSt ikmwRvÄa=- 

ixóanmaÉait twa æme[. 235. 
 

æaNtSy y*Ñ+mt> àtIt< 

äüEv tÄÔjt< ih zui´>, 



228 

 

 

#d<tya äü sdEv êPyte 

Tvaraeipt< äüi[ nammaÇm!. 236. 
 

At> pr< äü sdiÖtIy< 

ivzuÏiv}an"n< inrÃnm!, 

àzaNtma*NtivhInmi³y< 

inrNtranNdrsSvêpm!. 237. 
 

inrStmayak«tsvRÉed< 

inTy< suo< in:klmàmeym!, 

AêpmVy´mnaOymVyy< 

Jyaeit> Svy< ikiÂidd< ckaiSt. 238. 
 

}at&}ey}anzUNymnNt< inivRkLpkm!, 

kevlao{ficNmaÇ< pr< tÅv< ivÊbuRxa>. 239. 
 

Aheymnupadey< mnaevacamgaecrm!, 

Aàmeymna*Nt< äü pU[Rmh< mh>. 240. 
 

tÅv<pda_yamiÉxIymanyae> 

äüaTmnae> zaeixtyaeyRdITwm!, 

ïuTya tyaeStÅvmsIit sMyg! 

@kTvmev àitpa*te mu÷>. 241, 

 

@eKy< tyaelRi]tyaenR vaCyyae> 

ing*te=NyaeNyivéÏximR[ae>, 

o*aetÉaNvaeirv rajÉ&Tyyae> 

kªpaMburaZyae> prma[umevaeR>. 242. 
 

tyaeivRraexae=ymupaixkiLptae 

n vaStv> kiíÊpaixre;>, 

$zSy maya mhdaidkar[< 

jIvSy kay¡ z&[u pÂkaezm!. 243. 
 

 

@tavupaxI prjIvyaeStyae> 

sMyङi्nrase n prae n jIv>, 

raJy< nreNÔSy ÉqSy oeqk> 

tyaerpaehe n Éqae n raja. 244. 
 

Awat Aadez #it ïuit> Svy< 

in;exit äüi[ kiLpt< Öym!, 

ïuitàma[anug&hItbaexa 

ÄyaeinRras> kr[Iy @v. 245. 
 

ned< ned< kiLptTvaÚ sTy< 



 

229 

 

r¾u†òVyalvTSvßv½, 

#Tw< †Zy< saxuyu®ya Vypaeý 

}ey> píadekÉavStyaeyR>. 246. 
 

ttStu taE l][ya sulúyaE 

tyaero{fEkrsTvisÏye, 

nal< jhTya n twa=jhTya 

ikNtUÉyawaRiTmkyEv ÉaVym!. 247. 
 

s devdÄae=yimtIh cEkta 

ivéÏxma¡zmpaSy kWyte, 

ywa twa tÅvmsIitvaKye 

ivéÏxmaRnuÉyÇ ihTva. 248. 
 

s<lúy icNmaÇtya sdaTmnae> 

Ao{fÉav> pircIyte buxE>, 

@v< mhavaKyzten kWyte 

äüaTmnaerEKymo{fÉav>. 249. 
 

ASwUlimTyetdsiÚrSy 

isÏ< Svtae VyaemvdàtKyRm!, 

Atae m&;amaÇimd< àtIt< 

jhIih yTSvaTmtya g&hItm!, 

äüahimTyev ivzuÏbuÏ(a 

iviÏ SvmaTmanmo{fbaexm!. 250. 
 

m&Tkay¡ skl< "qaid stt< m&NmaÇmevaiht< 

tÖTs¾int< sdaTmkimd< sNmaÇmevaiolm!, 

ySmaÚaiSt st> pr< ikmip tTsTy< s AaTma Svy< 

tSmaÄÅvmis àzaNtmml< äüaÖy< yTprm!. 251. 
 

inÔakiLptdezkaliv;y}aÇaid sv¡ ywa 

imWya tÖidhaip ja¢it jgTSva}ankayRTvt>, 

ySmadevimd< zrIrkr[àa[ahma*Pyst! 

tSmaÄÅvmis àzaNtmml< äüaÖy< yTprm!. 252. 
 

yÇ æaNTya kiLpt< tiÖveke 

tÄNmaÇ< nEv tSmaiÖiÉÚm!, 

Svße nòe Svßivñ< ivicÇ< 

SvSmaiÑÚ< ikÚu †ò< àbaexe. 253. 
 

jaitnIitk…lgaeÇËrgm! 

namêpgu[dae;vijRtm!, 

dezkaliv;yaitvitR yद ्
äü tÅvmis ÉavyaTmin. 254. 



230 

 

 

 

yTpr< sklvaggaecr< 

gaecr< ivmlbaexc]u;>, 

zuÏic˜nmnaid vStu yद ्
äü tÅvmis ÉavyaTmin. 255. 
 

;डi्ÉêimRiÉryaeig yaeigùdoeÉaivt< 

n kr[EivRÉaivtm!, 

buÏ(ve*mnv*miSt yद ्
äü tÅvmis ÉavyaTmin. 256. 
 

æaiNtkiLptjgTklaïy< 

Svaïy< c sdsiÖl][m!, 

in:kl< inépmanviÏ yद ्
äü tÅvmis ÉavyaTmin. 257. 
 

jNmv&iÏpir[Typ]y- 

VyaixnaznivhInmVyym!, 

ivñs&ò(viv"atkar[< 

äü tÅvmis ÉavyaTmin. 258. 
 

AStÉedmnpaStl][< 

inStr¼jlraizinílm!, 

inTymu´mivÉ´mUitR yद ्
äü tÅvmis ÉavyaTmin. 259. 
 

@kmev sdnekkar[< 

kar[aNtrinraskar[m!, 

kayRkar[ivl][< Svy< 

äü tÅvmis ÉavyaTmin. 260. 
 

inivRkLpkmnLpm]r< 

yT]ra]rivl][< prm!, 

inTymVyysuo< inrÃn< 

äü tÅvmis ÉavyaTmin. 261. 
 

yiÖÉait sdnekxa æmaÚamêpgu[ 

ivi³yaTmna, 

hemvTSvymivi³y< sda 

äü tÅvmis ÉavyaTmin. 262. 
 

y½kaSTynpr< praTpr< 

àTygekrsmaTml][m!, 

sTyicTsuomnNtmVyy< 

äü tÅvmis ÉavyaTmin. 263. 
 



 

231 

 

 

%´mwRimmmaTmin Svy< 

ÉavyeTàiwtyui´iÉixRya, 

s<zyaidriht< kraMbuvt! 

ten tÅvingmae Éiv:yit. 264. 
 

SvbaexmaÇ< pirzuÏtÅv< 

iv}ay s<"e n&pv½ sENye, 

tdaïy> SvaTmin svRda iSwtae 

ivlapy äüi[ ivñjatm!. 265. 
 

buÏaE guhaya< sdsiÖl][< 

äüaiSt sTy< prmiÖtIym!, 

tdaTmna yae=Ç vseÌ‚haya< 

punnR tSya¼guhaàvez>. 266. 
 

}ate vStuNyip blvtI vasna=naidre;a 

ktaR Éae´aPyhimtI †Fa ya=Sy s<sarhetu> 

àTyg!†ò(a==Tmin invsta sapneya àyÆa- 

Nmui <́ àa÷Stidh munyae vasnatanv< yt!. 267. 
 

Ah< mmeit yae Éavae deha]adavnaTmin, 

AXyasae=y< inrStVyae ivÊ;a SvaTminóya. 268. 
 

}aTva Sv< àTygaTman< buiÏtÖīÄsai][m!, 

sae=himTyev sÖÅ̄ya=naTmNyaTmmit< jih. 269. 
 

laekanuvtRn< Ty®va Ty®va dehanuvtRnm!, 

zaôanuvtRn< Ty®va SvaXyasapny< k…é. 270. 
 

laekvasnya jNtae> zaôvasnyaip c, 

dehvasnya }an< ywavÚEv jayte. 271 
 

s<sarkarag&hmae]imCDaeryaemy< 

padinbNxz&<olm!, 

vdiNt tJ}a> pqu vasnaÇy< 

yae=SmaiÖmu´> smupEit mui´m!. 272. 
 

jlaids<sgRvzaTàÉUtÊgRNxxUta= 

géidVyvasna, 

s<";R[enEv ivÉait sMyiGvxUymane 

sit baýgNxe. 273. 
 

ANt>iítanNtÊrNtvasnaxUlIivilÝa 

prmaTmvasna, 

à}aits<";R[tae ivzuÏa 

àtIyte cNdngNxvt! S)…qa. 274. 
 



232 

 

 

AnaTmvasnajalEiStraeÉUtaTmvasna, 

inTyaTminóya te;a< naze Éait Svy< S)…qa. 275. 

 

ywa ywa àTygviSwt< mn> 

twa twa muÂit baývasna>, 

in>ze;mae]e sit vasnana< 

AaTmanuÉUit> àitbNxzUNya. 276. 
 

SvaTmNyev sda iSwTva mnae nZyit yaeign>, 

vasnana< ]yíat> SvaXyasapny< k…é. 277. 
 

tmae Öa_ya< rj> sÅvaTsÅv< zuÏen nZyit, 

tSmaTsÅvmvò_y SvaXyasapny< k…é. 278. 
 

àarBx< pu:yit vpuirit iniíTy iníl>, 

xEyRmalMBy yÆen SvaXyasapny< k…é. 279. 
 

nah< jIv> pr< äüeTyet™av&iÄpUvRkm!, 

vasnavegt> àaÝSvaXyasapny< k…é. 280. 
 

ïuTya yu®ya SvanuÉUTya }aTva savaRTMymaTmn>, 

KvicdaÉast> àaÝSvaXyasapny< k…é. 281. 
 

AÚadanivsgaR yamI;ÚaiSt i³ya mune>, 

tdekinóya inTy< SvaXyasapny< k…é. 282. 
 

tÅvmSyaidvaKyaeTwäüaTmEkTvbaext>, 

äü{yaTmTvdaF(aRy SvaXyasapny< k…é. 283. 
 

Ah<ÉavSy dehe=iSmiÚ>ze;ivlyavix, 

savxanen yu´aTma SvaXyasapny< k…é. 284. 
 

àtIitjIRvjgtae> SvßvÑait yavta, 

taviÚrNtr< ivÖNSvaXyasapny< k…é. 285. 
 

inÔaya laekvataRya> zBdaderip ivSm&te>, 

KvicÚavsr< dÅva icNtyaTmanmaTmin. 286. 
 

mataipÇaemRlaeÑƒt< mlma<smy< vpu>, 

Ty®va ca{falvÎƒr< äüIÉUy k«tI Év. 287. 
 

"qakaz< mhakaze #vaTman< praTmin, 

ivlaPyao{fÉaven tU:[I— Év sda mune. 288. 
 

Svàkazmixóan< Svy<ÉUy sdaTmna, 

äüa{fmip ip{fa{f< TyJyta mlÉa{fvt!. 289. 
 



 

233 

 

 

icdaTmin sdanNde dehaêFamh<ixym!, 

inveZy il¼muTs&Jy kevlae Év svRda. 290. 
 

yÇE; jgdaÉasae dpR[aNt> pur< ywa, 

tÓ+üahimit }aTva k«tk«Tyae Éiv:yis. 291. 
 

yTsTyÉUt< injêpma*< 

icdÖyanNdmêpmi³ym!, 

tdeTy imWyavpuéTs&jet 

zElU;vÖe;mupaÄmaTmn>. 292. 
 

svaRTmna †Zyimd< m&;Ev 

nEvahmwR> ]i[kTvdzRnat!, 

janaMyh< svRimit àtIit> 

k…tae=hmade> ]i[kSy isXyet!. 293. 
 

Ah<pdawRSTvhmaidsa]I 

inTy< su;uÝavip ÉavdzRnat!, 

äUte ýjae inTy #it ïuit> Svy< 

tTàTygaTma sdsiÖl][>. 294. 
 

 

ivkair[a< svRivkarveÄa 

inTyaivkarae Éivtu< smhRit, 

mnaerwSvßsu;uiÝ;u S)…q< 

pun> pun†RòmsÅvmetyae>. 295. 
 

Atae=iÉman< Tyj ma<sip{fe 

ip{faiÉmainNyip buiÏkiLpte, 

kalÇyabaXymo{fbaex< 

}aTva SvmaTmanmupEih zaiNtm!. 296. 

 

TyjaiÉman< k…lgaeÇnamêpaïme:vaÔRzvaiïte;u, 

il¼Sy xmaRnip kt&RtadI—- 

STy®va Évao{fsuoSvêp>. 297. 
 

sNTyNye àitbNxa> pu<s> s<sarhetvae †òa>, 

te;amek< mUl< àwmivkarae ÉvTyh<kar>. 298. 
 

yavTSyaTSvSy sMbNxae=h<kare[ ÊraTmna, 

tavÚ lezmaÇaip mui´vataR ivl][a. 299. 
 

Ah<kar¢haNmu´> Svêpmupp*te, 

cNÔviÖml> pU[R> sdanNd> Svy<àÉ>. 300. 
 



234 

 

 

yae va pure sae=himit àtItae 

buÏ(a à¬̄ÝStmsa=itmUFya, 

tSyEv in>ze;tya ivnaze 

äüaTmÉav> àitbNxzUNy>. 301. 
 

äüanNdinixmRhablvta=h<kar"aeraihna 

s<veò(aTmin rúyte gu[myEí{feiôiÉmRStkE>, 

iv}anaOymhaisna ïuitmta iviCD* zI;RÇy< 

inmURLyaihimm< inix< suokr< xIrae=nuÉae …́< ]m>. 302. 

 

yavÖa yiTkiÂiÖ;dae;S)ªitRriSt ceÎehe, 

kwmaraeGyay ÉveÄÖdhNtaip yaeignae mu®yE. 303. 
 

Ahmae=TyNtinv&Åya tTk«tnanaivkLps<ùTya, 

àTy´ÅvivvekaiddmhmSmIit ivNdte tÅvm!. 304. 
 

Ah<kare ktRyRhimit mit< muÂ shsa 

ivkaraTmNyaTmàit)ljui; SviSwitmui;, 

ydXyasaTàaÝa jinm&itjraÊ>ob÷la 

àtIciíNmUteRStv suotnae> s<s&itirym!. 305. 
 

sdEkêpSy icdaTmnae ivÉaeranNdmUteRrnv*kIteR>, 

nEvaNywa KvaPyivkair[Ste 

ivnahmXyasmmu:y s<s&it>. 306. 
 

tSmadh<karimm< SvzÇu< 

Éae …́gRle k{qkvTàtItm!, 

iviCD* iv}anmhaisna S)…q< 

Éuङú्vaTmsaèaJysuo< yweòm!. 307. 
 

ttae=hmadeivRinvTyR v&iÄ< 

s<Ty´rag> prmawRlaÉat!, 

tU:[I— smaSSvaTmsuoanuÉUTya 

pU[aRTmna äüi[ inivRkLp>. 308. 
 

smUlk«Äae=ip mhanh< pun> 

Vyu‘eiot> Sya*id cetsa ][m!, 

s<jIVy iv]epzt< kraeit 

nÉSvta àav&i; vairdae ywa. 309. 
 

ing&ý zÇaerhmae=vkaz> 

KvicÚ deyae iv;yanuicNtya, 

s @v s<jIvnheturSy 

à]I[jMbIrtraeirvaMbu. 310. 
 

dehaTmna s<iSwt @v kamI 



 

235 

 

ivl][> kamiyta kw< Syat!, 

Atae=wRsNxanprTvmev 

Éedàs®ya ÉvbNxhetu>. 311. 
 

kayRàvxRnaÓIjàv&iÏ> pir†Zyte, 

kayRnazaÓIjnazStSmaTkay¡ inraexyet!. 312. 
 

vasnav&iÏt> kay¡ kayRv&Ï(a c vasna, 

vxRte svRwa pu<s> s<sarae n invtRte. 313. 
 

s<sarbNxiviCDÅyE tदÖ्y< àdhe*it>, 

vasnav&iÏreta_ya< icNtya i³yya bih>. 314. 
 

ta_ya< àvxRmana sa sUte s<s&itmaTmn>, 

Çya[a< c ]yaepay> svaRvSwasu svRda. 315. 

 

svRÇ svRt> svRäümaÇavlaeknE>, 

sÑavvasnadaF(aRÄt!Çy< lymîute. 316. 
 

i³yanaze Évei½Ntanazae=SmaÖasna]y>, 

vasnaà]yae mae]> sa jIvNmui´ir:yte. 317. 
 

sÖasnaS)ªitRivj&MÉ[e sit 

ýsaE ivlInaPyhmaidvasna, 

Aitàk«òaPyé[àÉaya< 

ivlIyte saxu ywa timöa. 318. 
 

tmStm>kayRmnwRjal< 

n †Zyte sTyuidte idneze, 

twa=ÖyanNdrsanuÉUtaE 

n vaiSt bNxae n c Ê>ogNx>. 319. 
 

†Zy< àtIt< àivlapyNsn! 

sNmaÇmanNd"n< ivÉavyn!, 

smaiht> sNbihrNtr< va 

kal< nyewa> sit kmRbNxe. 320. 
 

àmadae äüinóaya< n ktRVy> kdacn, 

àmadae m&TyuirTyah ÉgvaNäü[> sut>. 321. 
 

n àmadadnwaeR=Nyae }ainn> SvSvêpt>, 

ttae maehSttae=h<xISttae bNxSttae Vywa. 322. 
 

iv;yaiÉmuo< †:टv्a ivÖa<smip ivSm&it>, 

iv]epyit xIdae;EyaeR;a jarimv iàym!. 323. 
 

ywapk«ò< zEval< ][maÇ< n itóit, 

Aav&[aeit twa maya àa}< vaip praङm्uom!. 324. 



236 

 

 

 

lúyCyut< ce*id icÄmI;द ्
bihmuRo< siÚpteÄtStt>, 

àmadt> àCyutkeilkNÊk> 

saepanp“aE pittae ywa twa. 325. 
 

iv;ye:vaivz½et> s<kLpyit tÌ‚[an!, 

sMyKs<kLpnaTkam> kamaTpu<s> àvtRnm!. 326. 
 

At> àmadaÚ prae=iSt m&Tyu> 

ivveiknae äüivd> smaxaE, 

smaiht> isiÏmupEit sMyक ्

smaihtaTma Év savxan>. 327. 
 

tt> Svêpivæ<zae ivæòStu ptTyx>, 

pittSy ivna naz< punnaRraeh $úyte. 328. 
 

s<kLp< vjRyeÄSmaTsvaRnwRSy kar[m!, 

jIvtae ySy kEvLy< ivdehe s c kevl>, 

yiTkiÂTpZytae Éed< Éy< äUte yju>ïuit>. 329. 
 

yda kda vaip ivpiíde; 

äü{ynNte=Py[umaÇÉedm!, 

pZyTywamu:y Éy< tdEv 

yÖIi]t< iÉÚtya àmadat!. 330. 
 

ïuitSm&itNyayztEinRi;Ïe 

†Zye=Ç y> SvaTmmit< kraeit, 

%pEit Ê>oaepir Ê>ojat< 

ini;ÏktaR s milMlucae ywa. 331. 
 

sTyaiÉs<xanrtae ivmu´ae 

mhÅvmaTmIymupEit inTym!, 

imWyaiÉsNxanrtStu nZyedoe 

†ò< tdet*dcaErcaEryae>. 332. 
 

yitrsdnusiNx< bNxhetu< ivhay 

SvymymhmSmITyaTm†ò(Ev itóet!, 

suoyit nnu inóa äüi[ SvanuÉUTya 

hrit prmiv*akayRÊ>o< àtItm!. 333. 

 

baýanusiNx> pirvxRyeT)l< 

ÊvaRsnamev ttSttae=ixkam!, 

}aTva ivvekE> pirùTy baý< 

SvaTmanusiNx<ivdxIt inTym!. 334. 
 



 

237 

 

baýe inéÏe mns> àsÚta 

mn>àsade prmaTmdzRnm!, 

tiSmNsu†òe ÉvbNxnazae 

bihinRraex> pdvI ivmu´e>. 335. 
 

k> pi{ft> sNsdsiÖvekI 

ïuitàma[> prmawRdzIR, 

janiNh k…yaRdstae=vlMb< 

Svpathetae> izzuvNmumu]u>. 336. 
 

dehaids<si´mtae n mui´> 

mu´Sy deha*iÉmTyÉav>, 

suÝSy nae jagr[< n ja¢t> 

SvßStyaeiÉRÚgu[aïyTvat!. 337. 
 

ANtbRih> Sv< iSwrj¼me;u 

}aTva==Tmnaxartya ivlaeKy, 

Ty´aiolaepaixro{fêp> 

pU[aRTmna y> iSwt @; mu´>. 338. 
 

svaRTmta bNxivmui´hetu> 

svaRTmÉavaÚ prae=iSt kiít!, 

†Zya¢he sTyupp*te=saE 

svaRTmÉavae=Sy sdaTminóya. 339. 

 

†ZySya¢h[< kw< nu "qte dehaTmna itótae 

baýawaRnuÉvàs´mnsStÄiT³ya> k…vRt>, 

s<NyStaiolxmRkmRiv;yEinRTyaTminóaprE> 

tÅv}E> kr[IymaTmin sdanNdeCDuiÉyRÆt>. 340. 
 

svaRTmisÏye iÉ]ae> k«tïv[kmR[>, 

smaix< ivdxaTye;a zaNtae daNt #it ïuit>. 341. 
 

AaêFz érhmae ivnaz> 

ktuRÚ zKy> shsaip pi{ftE>, 

ye inivRkLpaOysmaixiníla> 

tanNtra=nNtÉva ih vasna>. 342. 
 

Ah<buÏ(Ev maeihNya yaejiyTva==v&tebRlat!, 

iv]epzi´> pué;< iv]epyit tÌ‚[E>. 343. 
 

iv]epzi´ivjyae iv;mae ivxatu< 

in>ze;mavr[zi´inv&ÅyÉave, 

†G†Zyyae> S)…qpyaejlviÖÉage 

nZyeÄdavr[maTmin c SvÉavat!, 

in>s<zyen Évit àitbNxzUNyae 



238 

 

 

iv]ep[a< nih tda yid ceNm&;aweR. 344. 
 

sMyiGvvek> S)…qbaexjNyae 

ivÉJy †G†ZypdawRtÅvm!, 

iDniÄ mayak«tmaehbNx< 

ySmaiÖmu´Sy punnR s<s&it>. 345. 
 

pravrEkTvivvekv 

dhTyiv*aghn< ýze;m!, 

ik< SyaTpun> s<sr[Sy bIj< 

AÖEtÉav< smupeyu;ae=Sy. 346. 
 

Aavr[Sy inv&iÄÉRvit ih sMyकp्dawRdzRnt>, 

imWya}anivnazStiÖ]epjintÊ>oinv&iÄ>. 347. 
 

@tiTÇty< †ò< sMy¢¾uSvêpiv}anat!, 

tSmaÖStustÅv< }atVy< bNxmu´ye ivÊ;a. 348. 
 

Ayae=i¶yaegaidv sTsmNvyan! 

maÇaidêpe[ ivj&MÉte xI>, 

tTkayRmetiदÖ्ty< ytae m&;a 

†ò< æmSvßmnaerwe;u. 349. 
 

ttae ivkara> àk«terh<muoa 

dehavsana iv;yaí sveR, 

][e=NywaÉaivtya ýmI;amsÅvmaTma 

tu kdaip naNywa. 350. 
 

inTyaÖyao{ficdekêpae 

buÏ(aidsa]I sdsiÖl][>, 

Ah<pdàTyyli]tawR> 

àTyकs्danNd"n> praTma. 351. 
 

#Tw< ivpiíTsdsiÖÉJy 

iniíTy tÅv< injbaex†ò(a, 

}aTva SvmaTmanmo{fbaex< 

te yae ivmu´> Svymev zaMyit. 352. 
 

A}anùdy¢NweinR>ze;ivlyStda, 

smaixna=ivkLpen yda=ÖEtaTmdzRnm!. 353. 
 

TvmhimdimtIy< kLpna buiÏdae;at! 

àÉvit prmaTmNyÖye inivRze;e, 

àivlsit smaxavSy svaeR ivkLpae 

ivlynmupgCDeÖStutÅvavx&Tya. 354. 
 



 

239 

 

zaNtae daNt> prmuprt> ]aiNtyu´> smaix< 

k…vRiÚTy< klyit yit> SvSy svaRTmÉavm!, 

tenaiv*aitimrjintaNsaxu dGXva ivkLpan! 

äüak«Tya invsit suo< ini:³yae inivRkLp>. 355. 
 

smaihta ye àivlaPy baý< 

ïaeÇaid cet> Svmh< icdaTmin, 

t @v mu´a ÉvpazbNxE> 

naNye tu paraeúykwaiÉxaiyn>. 356. 
 

%paixÉedaTSvymev iÉ*te 

caepaXypaehe Svymev kevl>, 

tSmaÊpaxeivRlyay ivÖan! 

vseTsda=kLpsmaixinóya. 357. 
 

sit s´ae nrae yait sÑav< ýekinóya, 

kIqkae æmr< Xyayn! æmrTvay kLpte. 358. 
 

i³yaNtrasi´mpaSy kIqkae 

XyayÚwail< ýilÉavm&CDit, 

twEv yaegI prmaTmtÅv< 

XyaTva smayait tdekinóya. 359. 
 

AtIv sUúm< prmaTmtÅv< 

n SwUl†ò(a àitpÄumhRit, 

smaixnaTyNtsusUúmv&Tya 

}atVymayERritzuÏbuiÏiÉ>. 360. 
 

ywa suv[¡ puqpakzaeixt< 

Ty®va ml< SvaTmgu[< sm&CDit, 

twa mn> sÅvrjStmaeml< 

Xyanen sNTyJy smeit tÅvm!. 361. 
 

inrNtra_yasvzaÄidTw< 

pKv< mnae äüi[ lIyte yda, 

tda smaix> sivkLpvijRt> 

Svtae=ÖyanNdrsanuÉavk>. 362. 
 

smaixna=nen smStvasna- 

¢NweivRnazae=iolkmRnaz>, 

ANtbRih> svRt @v svRda 

SvêpivS)ªitRryÆt>Syat!. 363. 
 

ïute> ztgu[< iv*aNmnn< mnnadip, 

inidXyas< l]gu[mnNt< inivRkLpkm!. 364. 
 



240 

 

 

 

inivRkLpksmaixna S)…q< 

äütÅvmvgMyte Øuvm!, 

naNywa cltya mnaegte> 

àTyyaNtrivimiït< Évet!. 365. 
 

At> smaxTSv yteiNÔy> sn! 

inrNtr< zaNtmna> àtIic, 

ivXv<sy XvaNtmna*iv*ya 

k«t< sdekTvivlaeknen. 366. 
 

yaegSy àwmÖar< vaङi्nraexae=pir¢h>, 

inraza c inrIha c inTymekaNtzIlta. 368. 

yaegSy àwmÖar< vai'oenraexae=pir¢h>, 

inraza c inrIha c inTymekaNtzIlta. 368. 
 

@kaNtiSwitiriNÔyaeprm[e hetudRmíets> 

s<raexe kr[< zmen ivly< yayadh<vasna, 

tenanNdrsanuÉUitrcla äaüI sda yaeign> 

tSmai½Äinraex @v stt< kayR> àyÆaNmune>. 367. 
 

vac< inyCDaTmin t< inyCD 

buÏaE ixy< yCD c buiÏsai]i[, 

t< caip pU[aRTmin inivRkLpe 

ivlaPy zaiNt< prma< ÉjSv. 369. 
 

dehàa[eiNÔymnaebuÏ(aidiÉépaixiÉ>, 

yEyERv&RÄe> smayaegSttÑavae=Sy yaeign>. 3701. 
 

tiÚv&Åya mune> sMyक ्svaeRprm[< suom!, 

s<†Zyte sdanNdrsanuÉvivPlv>. 371. 
 

ANtSTyagae bihSTyagae ivr´SyEv yuJyte, 

TyjTyNtbRih>s¼< ivr´Stu mumu]ya. 372. 
 

bihStu iv;yE> s¼< twaNtrhmaidiÉ>, 

ivr´ @v z²aeit Ty´…< äüi[ iniót>. 373. 
 

vEraGybaexaE pué;Sy pi]vt! 

p]aE ivjanIih ivc][ Tvm!, 

ivmui´saExa¢ltaixraeh[< 

ta_ya< ivna naNytre[ isXyit. 374. 
 

ATyNtvEraGyvt> smaix> 

smaihtSyEv †Fàbaex>, 



 

241 

 

àbuÏtÅvSy ih bNxmui´> 

mu´aTmnae inTysuoanuÉUit>. 375. 
 

vEraGyaÚ pr< suoSy jnk< pZyaim vZyaTmn> 

t½eCDuÏtraTmbaexsiht< SvaraJysaèaJyxuक,् 

@tदÖ्armjömui´yuvteyRSmaÅvmSmaTpr< 

svRÇaSp&hya sdaTmin sda à}a< k…é ïeyse. 376. 
 

Aaza< iDiNÏ iv;aepme;u iv;ye:ve;Ev m&Tyae> k«it- 

STy®va jaitk…laïme:viÉmit< muÂaitËraiT³ya>, 

dehadavsit TyjaTmix;[a< à}a< k…é:vaTmin 

Tv< ÔòaSymlae=ip inÖRypr< äüais yÖStut>. 377. 
 

lúye äüi[ mans< †Ftr< s<SwaPy baýeiNÔy< 

SvSwane ivinveZy iníltnuíaepeúy dehiSwitm!, 

äüaTmEKymupeTy tNmytya cao{fv&Åya=inz< 

äüanNdrs< ipbaTmin muda zUNyE> ikmNyEÉ&Rzm!. 378. 
 

AnaTmicNtn< Ty®va kZml< Ê>okar[m!, 

icNtyaTmanmanNdêp< yNmui´kar[m!. 379. 
 

@; Svy<Jyaeitrze;sa]I 

iv}ankaeze ivlsTyjöm!, 

lúy< ivxayEnmsiÖl][- 

mo{fv&Åya==Tmtya=nuÉavy. 380. 
 

@tmCDIÚya v&Åya àTyyaNtrzUNyya, 

%‘eoyiNvjanIyaTSvSvêptya S)…qm!. 381. 
 

AÇaTmTv< †FIk…vRÚhmaid;u s<Tyjn!, 

%dasIntya te;u itóeTS)…q"qaidvt!. 382. 
 

ivzuÏmNt>kr[< Svêpe 

inveZy sai]{yvbaexmaÇe, 

znE> znEinRíltamupanyn! 

pU[¡ SvmevanuivlaekyeÄt>. 383. 
 

deheiNÔyàa[mnae=hmaidiÉ> 

Sva}an¬̄ÝEriolEépaixiÉ>, 

ivmu´maTmanmo{fêp< 

pU[¡ mhakazimvavlaekyet!. 384. 
 

"qklzk…sUlsUicmuOyE> 

ggnmupaixztEivRmu´mekm!, 

Évit n ivivx< twEv zuÏ< 

prmhmaidivmu´mekmev. 385. 
 



242 

 

 

äüaidStMbpyRNta m&;amaÇa %paxy>, 

tt> pU[¡ SvmaTman< pZyedekaTmna iSwtm!. 386. 
 

yÇ æaNTya kiLpt< tiÖveke 

tÄNmaÇ< nEv tSmaiÖiÉÚm!, 

æaNtenaRze Éait †òaihtÅv< 

r¾uStÖiÖñmaTmSvêpm!. 387. 
 

Svy< äüa Svy< iv:[u> SvyimNÔ> Svy< izv>, 

Svy< ivñimd< sv¡ SvSmadNyÚ ikÂn. 388. 
 

ANt> Svy< caip bih> Svy< c 

Svy< purStat! Svymev píat!, 

Svy< ýavaCya< SvymPyudICya< 

twaepiròaTSvymPyxStat!. 389. 
 

tr¼)enæmbuÓ‚daid 

sv¡ Svêpe[ jl< ywa twa, 

icdev deha*hmNtmett! 

sv¡ icdevEkrs< ivzuÏm!. 390. 
 

sdeved< sv¡ jgdvgt< vaङm्nsyae> 

stae=NyÚaSTyev àk«itprsIiç iSwtvt>, 

p&wkoe ik< m&Tõaya> klz"qk…MÉa*vgt< 

vdTye; æaNtSTvmhimit mayamidrya. 391. 
 

i³yasmiÉhare[ yÇ naNyidit ïuit>, 

ävIit ÖEtraihTy< imWyaXyasinv&Äye. 392. 
 

AakazviÚmRlinivRkLp< 

in>sImin>SpNdninivRkarm!, 

ANtbRih>zUNymnNymÖy< 

Svy< pr< äü ikmiSt baeXym!. 393. 
 

v´Vy< ikmu iv*te=Ç b÷xa äüEv jIv> Svy< 

äüEt¾gdatt< nu skl< äüaiÖtIy< ïuit>, 

äüEvahimit àbuÏmty> s<Ty´baýa> S)…q< 

äüIÉUy vsiNt sNtticdanNdaTmnEtÏ+‚vm!. 394. 
 

jih mlmykaeze=h<ixyaeTwaiptaza< 

àsÉminlkLpe il¼dehe=ip píat!, 

ingmgidtkIit¡ inTymanNdmUit¡ 

Svyimit pircIy äüêpe[ itó. 395. 
 

zvakar< yavÑjit mnujStavdzuic> 



 

243 

 

prey> SyaT¬ezae jnnmr[Vyaixinly>, 

ydaTman< zuÏ< klyit izvakarmclm! 

tda te yae mu´ae Évit ih tdah ïuitrip. 396. 
 

SvaTmNyaraeiptaze;aÉasvRStuinrast>, 

Svymev pr< äü pU[RmÖymi³ym!. 397. 
 

smaihtaya< sit icÄv&ÄaE 

praTmin äüi[ inivRkLpe, 

n †Zyte kiídy< ivkLp> 

àjLpmaÇ> piriz:yte yt>. 398. 
 

AsTkLpae ivkLpae=y< ivñimTyekvStuin, 

inivRkare inrakare inivRze;e iÉda k…t>. 300. 
 

Ôò&dzRn†Zyaid ÉavzUNyEkvStuin, 

inivRkare inrakare inivRze;e iÉda k…t>. 400. 
 

kLpa[Rv #vaTyNtpirpU[ERkvStuin, 

inivRkare inrakare inivRze;e iÉda k…t>. 401. 
 

tejsIv tmae yÇ àlIn< æaiNtkar[m!, 

AiÖtIye pre tÅve inivRze;e iÉda k…t>. 402. 
 

@kaTmke pre tÅve ÉedvataR kw< vset!, 

su;uÝaE suomaÇaya< Éed> kenavlaeikt>. 404. 
 

n ýiSt ivñ< prtÅvbaexat! 

sdaTmin äüi[ inivRkLpe, 

kalÇye naPyihrIi]tae gu[e 

n ýMbuib<Êm&Rgt&i:[kayam!. 404. 
 

mayamaÇimd< ÖEtmÖEt< prmawRt>, 

#it äUte ïuit> sa]aTsu;uÝavnuÉUyte. 405. 
 

AnNyTvmixóanadaraePySy inrIi]tm!, 

pi{ftE r¾uspaRdaE ivkLpae æaiNtjIvn>. 406. 
 

icÄmUlae ivkLpae=y< icÄaÉave n kín, 

AtiíÄ< smaxeih àTy¢Upe praTmin. 408. 
 

ikmip sttbaex< kevlanNdêp< 

inépmmitvel< inTymu <́ inrIhm!, 

inrvixggnaÉ< in:kl< inivRkLp< 

ùid klyit ivÖan! äü pU[¡ smaxaE. 408. 
 

àk«itivk«itzUNy< ÉavnatItÉav< 

smrsmsman< mansMbNxËrm!, 



244 

 

 

ingmvcnisÏ< inTymSmTàisÏ< 

ùid klyit ivÖan! äü pU[¡ smaxaE. 409. 
 

AjrmmrmStaÉavvStuSvêp< 

iStimtsillraizàOymaOyaivhInm!, 

zimtgu[ivkar< zañt< zaNtmek< 

ùid klyit ivÖan! äü pU[¡ smaxaE. 410. 
 

smaihtaNt>kr[> Svêp e 

ivlaekyaTmanmo{fvEÉvm!, 

iviCDiNÏ bNx< ÉvgNxgiNxt< 

yÆen pu<STv< s)lIk…é:v. 411. 
 

svaeRpaixivinmuR <́ si½danNdmÖym!, 

ÉavyaTmanmaTmSw< n ÉUy> kLpse=Xvne. 412. 
 

Dayev pu<s> pir†ZymanmaÉasêpe[ 

)lanuÉUTya, 

zrIrmaraCDvviÚrSt< 

punnR s<xÄ #d< mhaTma. 413. 
 

sttivmlbaexanNdêp< smeTy 

Tyj jfmlêpaepaixmet< suËre, 

Aw punrip nE; SmyRta< vaNtvStu 

Smr[iv;yÉUt< kLpte k…Tsnay. 414. 
 
smUlmetTpirdaý vNhaE 

sdaTmin äüi[ inivRkLpe, 

tt> Svy< inTyivzuÏbaexanNdaTmna 

itóit ivÖiró>. 415. 
 

àarBxsUÇ¢iwt< zrIr< 

àyatu va itótu gaeirv öक ्

n tTpun> pZyit tÅvveÄa- 

==nNdaTmin äüi[ lInv&iÄ>. 416. 
 

Ao{fanNdmaTman< iv}ay SvSvêpt>, 

ikimCDn! kSy va hetaedeRh< pu:[ait tÅvivt!. 417. 
 

s<isÏSy )l< Tvet¾IvNmu´Sy yaeign>, 

bihrNt> sdanNdrsa<SvadnmaTmin. 418. 
 

vEraGySy )l< baexae baexSyaeprit> )lm!, 

SvanNdanuÉvaCDaiNtre;Evaeprte> )lm!. 419. 
 

y*uÄraeÄraÉav> pUvRpUvRNtu in:)lm!, 

inv&iÄ> prma t&iÝranNdae=nupm> Svt>. 420. 



 

245 

 

 

†òÊ>oe:vnuÖegae iv*aya> àStut< )lm!, 

yTk«t< æaiNtvelaya< nana kmR juguiPstm!, 

píaÚrae ivveken tTkw< ktuRmhRit. 421. 
 

iv*a)l< Syadstae inv&iÄ> 

àv&iÄr}an)l< tdIi]tm!, 

tJ}a}yaeyRNm&gt&i:[kadaE 

naeceiÖda< †ò)l< ikmSmat!. 422. 
 

A}anùdy¢NweivRnazae y*ze;t>, 

AinCDaeivR;y> ik< nu àv&Äe> kar[< Svt>. 423. 
 

vasnanudyae ÉaeGye vEragSy tdavix>, 

Ah<ÉavaedyaÉavae baexSy prmavix>, 

lInv&ÄernuTpiÄmRyaRdaeprteStu sa. 424. 
 

äüakartya sda iSwttya in-

muR´baýawRxIrNyaveidtÉaeGyÉaegklnae 

inÔaluvÓalvt!, 

Svßalaeiktlaekv¾gidd< pZyNKvic‘BxxIraSte 

kiídnNtpu{y)lÉuGxNy> s maNyae Éuiv. 425. 
 

iSwtà}ae yitry< y> sdanNdmîute, 

äü{yev ivlInaTma inivRkarae ivini:³y>. 426. 
 

äüaTmnae> zaeixtyaerekÉavavgaihnI, 

inivRkLpa c icNmaÇa v&iÄ> à}eit kWyte, 

suiSwta=sa Éve*Sy iSwtà}> s %Cyte. 427. 
 

ySy iSwta ÉveTà}a ySyanNdae inrNtr>, 

àpÂae ivSm&tàay> s jIvNmu´ #:yte. 428. 
 

lInxIrip jagitR ja¢ÏmRivvijRt>, 

baexae invaRsnae ySy s jIvNmu´ #:yte. 429. 
 

zaNts<sarkln> klavanip in:kl>, 

ySy icÄ< iviniíNt< s jIvNmu´ #:yte. 430. 
 

vtRmane=ip dehe=iSmÁDayavdnuvitRin, 

AhNtammta=Éavae jIvNmu´Sy l][m!. 431. 
 

AtItannusNxan< Éiv:ydivcar[m!, 

AaEdasINymip àaÝe jIvNmu´Sy l][m!. 432. 
 

gu[dae;ivizòe=iSmNSvÉaven ivl][e, 

svRÇ smdizRTv< jIvNmu´Sy l][m!. 433. 
 



246 

 

 

#òainòawRsMàaÝaE smdizRty==Tmin, 

%ÉyÇaivkairTv< jIvNmu´Sy l][m!. 434. 
 

äüanNdrsaSvadas´icÄtya yte>, 

ANtbRihriv}an< jIvNmu´Sy l][m!. 435. 
 

deheiNÔyadaE ktRVye mmah<ÉavvijRt>, 

AaEdasINyen yiStóeTs jIvNmu´l][>. 436. 
 

iv}at AaTmnae ySy äüÉav> ïutebRlat!, 

ÉvbNxivinmuR´> s jIvNmu´l][>. 437. 
 

deheiNÔye:vh<Éav #d<ÉavStdNyke, 

ySy nae Évt> Kvaip s jIvNmu´ #:yte. 438. 
 

n àTyGäü[aeÉeRd< kdaip äüsgRyae>, 

à}ya yae ivjanait s jIvNmu´l][>. 439. 
 

saxuiÉ> pUJymane=iSmNpIf(mane=ip ÊjRnE>, 

smÉavae Éve*Sy s jIvNmu´l][>. 440. 
 

yÇ àivòa iv;ya> preirta 

ndIàvaha #v vairrazaE, 

ilniNt sNmaÇtya n ivi³ya< 

%TpadyNTye; yitivRmu´>. 441. 
 

iv}atäütÅvSy yyapUv¡ n s<s&it>, 

AiSt ceÚ s iv}atäüÉavae bihmuRo>. 442. 
 

àacInvasnavegadsaE s<srtIit cet!, 

n sdekTviv}anaNmNdI Évit vasna. 443. 
 

ATyNtkamukSyaip v&iÄ> k…{Qit matir, 

twEv äüi[ }ate pU[aRnNde mnIi;[>. 444. 
 

inidXyasnzIlSy baýàTyy $úyte, 

ävIit ïuitretSy àarBx< )ldzRnat!. 445. 
 

suoa*nuÉvae yavÄavTàarBxim:yte, 

)laedy> i³yapUvaeR ini:³yae n ih k…Çict!. 446. 
 

Ah< äüeit iv}anaTkLpkaeiqztaijRtm!, 

siÂt< ivly< yait àbaexaTSvßkmRvt!. 447. 
 

yTk«t< Svßvelaya< pu{y< va papmuLb[m!, 

suÝaeiTwtSy ikNtTSyaTSvgaRy nrkay va. 448. 
 

Svms¼mudasIn< pir}ay nÉae ywa, 



 

247 

 

n ið:yit c yiTkiÂTkdaicÑaivkmRiÉ>. 449. 
 

n nÉae "qyaegen suragNxen ilPyte, 

twaTmaepaixyaegen tÏmERnERv ilPyte. 450. 
 

}anaedyaTpurarBx< kmR}anaÚ nZyit, 

AdTva Sv)l< lúymuiÎZyaeTs&òba[vt!. 451. 
 

VyaºbuÏ(a ivinmuR´ae ba[> píaÄu gaemtaE, 

n itóit iDnTyev lúy< vegen inÉRrm!. 452. 
 

àaBx< blvÄr< olu ivda< Éaegen tSy ]y> 

sMyG}an÷taznen ivly> àaKs<ictagaimnam!, 

äüaTmEKymveúy tNmytya ye svRda s<iSwta> 

te;a< tiTÇty< nih Kvicdip äüEv te inguR[m!. 453. 
 

%paixtadaTMyivhInkevläüaTmnEvaTmin 

itótae mune>, 

àarBxsÑavkwa n yu´a 

SvßawRs<bNxkwev ja¢t>. 454. 
 

n ih àbuÏ> àitÉasdehe 

dehaepyaeigNyip c àpÂe, 

kraeTyhNta< mmtaimdNta< 

ikNtu Svy< itóit jagre[. 455. 
 

n tSy imWyawRsmwRneCDa 

n s<¢hSt¾gtae=ip †ò>, 

tÇanuv&iÄyRid ceNm&;aweR 

n inÔya mu´ #tI:yte Øuvm!. 456. 
 

tÖTpre äüi[ vtRman> 

sdaTmna itóit naNydI]te, 

Sm&ityRwa SvßivlaeiktaweR 

twa ivd> àaznmaecnadaE. 457. 
 

kmR[a inimRtae deh> àarBx< tSy kLPytam!, 

nanaderaTmnae yu <́ nEvaTma kmRinimRt>. 458. 
 

Ajae inTy> zañt #it äUte ïuitrmae"vaक,् 

tdaTmna itótae=Sy k…t> àarBxkLpna. 459. 
 

àarBx< isXyit tda yda dehaTmna iSwit>, 

dehaTmÉavae nEveò> àarBx< TyJytamt>. 460. 
 

zrIrSyaip àarBxkLpna æaiNtrev ih, 

AXyStSy k…t> sÅvmsTySy k…tae jin>, 



248 

 

 

AjatSy k…tae naz> àarBxmst> k…t>. 461. 
 

}anena}ankayRSy smUlSy lyae yid,  

itóTyy< kw< deh #it z»avtae jfan! . 462. 
 

smaxatu< baý†ò(a àarBx< vdit ïuit>,. 463. 

n tu dehaidsTyTvbaexnay ivpiítam! 
 

pirpU[Rmna*Ntmàmeymivi³ym!, 

@kmevaÖy< äü neh nanaiSt ikÂn. 464. 
 

s˜n< ic˜n! inTymanNd"nmi³ym!, 

@kmevaÖy< äü neh nanaiSt ikÂn. 465. 
 

àTygekrs< pU[RmnNt< svRtaemuom!, 

@kmevaÖy< äü neh nanaiSt ikÂn. 466. 
 

Aheymnupadeymnadeymnaïym!, 

@kmevaÖy< äü neh nanaiSt ikÂn. 468. 
 

inguR[< in:kl< sUúm< inivRkLp< inrÃnm!, 

@kmevaÖy< äü neh nanaiSt ikÂn. 468. 
 

AinêPySvêp< yNmnaevacamgaecrm!, 

@kmevaÖy< äü neh nanaiSt ikÂn. 469. 
 

sTsm&Ï< Svt>isÏ< zuÏ< buÏmnI†zm!, 

@kmevaÖy< äü neh nanaiSt ikÂn. 470. 
 

inrStraga ivinrStÉaega> 

zaNta> sudaNta ytyae mhaNt>, 

iv}ay tÅv< prmetdNte 

àaÝa> pra< inv&RitmaTmyaegat!. 471. 
 

ÉvanpId< prtÅvmaTmn> 

SvêpmanNd"n< ivcayR, 

ivxUy maeh< Svmn>àkiLpt< 

mu´> k«tawaeR Évtu àbuÏ>. 472. 
 

smaixna saxuivinílaTmna 

pZyaTmtÅv< S)…qbaexc]u;a, 

in>s<zy< sMygvei]tíe- 

CÀ‚t> pdawaeR n punivRkLPyte. 473. 
 

SvSyaiv*abNxsMbNxmae]a- 

TsTy}ananNdêpaTmlBxaE, 

zaô< yui´deRizkaei´> àma[< 



 

249 

 

caNt>isÏa SvanuÉUit> àma[m!. 474. 
 

bNxae mae]í t&iÝí icNta==raeGy]uxady>, 

SvenEv ve*a yJ}an< pre;amanumainkm!. 475. 
 

tqiSwta baexyiNt gurv> ïutyae ywa, 

à}yEv treiÖÖanIñranug&hItya. 476. 
 

SvanuÉUTya Svy< }aTva SvmaTmanmoi{ftm!, 

s<isÏ> sMmuo< itóeiÚivRkLpaTmna==Tmin. 477. 
 

vedaNtisÏaNtinéi´re;a 

äüEv jIv> skl< jg½, 

Ao{fêpiSwitrev mae]ae 

äüaiÖtIye ïuty> àma[m!. 478. 
 

#it guévcnaCÀ‚itàma[at! 

prmvgMy stÅvmaTmyu®ya, 

àzimtkr[> smaihtaTma 

Kvicdclak«itraTminótae=ÉUt!. 479. 
 

ikiÂTkal< smaxay pre äüi[ mansm!, 

%Tway prmanNdaidd< vcnmävIt!. 480. 
 

buiÏivRnòa gilta àv&iÄ> 

äüaTmnaerektya=ixgTya, 

#d< n jane=Pyind< n jane 

ik< va ikyÖa suomSTyparm!. 481. 
 

vaca v …́mzKymev mnsa mNtu< n va zKyte 

SvanNdam&tpUrpUirtpräüaMbuxevERÉvm!, 

AMÉaeraizivzI[Rvai;RkizlaÉav< ÉjNme mnae 

ySya<za<zlve ivlInmxuna==nNdaTmna inv&Rtm!. 482. 
 

Kv gt< ken va nIt< k…Ç lInimd< jgt!, 

AxunEv mya †ò< naiSt ik< mhdÑƒtm!. 483. 
 

ik< hey< ikmupadey< ikmNyiTk< ivl][m!, 

Ao{fanNdpIyU;pU[eR äümha[Rve. 484. 
 

n ikiÂdÇ pZyaim n z&[aeim n veदM्yhm!, 

SvaTmnEv sdanNdêpe[aiSm ivl][>. 485. 
 

nmae nmSte gurve mhaTmne 

ivmu´s¼ay sÊÄmay, 

inTyaÖyanNdrsSvêip[e 

ÉUçe sda=pardyaMbuxaçe. 486. 
 



250 

 

 

yTkqa]zizsaNÔciNÔkapatxUtÉvtapjïm>, 

àaÝvanhmo{fvEÉvanNdmaTmpdm]y< ][at!. 487. 
 

xNyae=h< k«tk«Tyae=h< ivmu´ae=h< Év¢hat!, 

inTyanNdSvêpae=h< pU[aeR=h< Tvdnu¢hat!. 488. 
 

As¼ae=hmn¼ae=hmil¼ae=hmÉ¼‚r>, 

àzaNtae=hmnNtae=hmmlae=h< icrNtn>. 489. 
 

AktaRhmÉae´ahmivkarae=hmi³y>, 

zuÏbaexSvêpae=h< kevlae=h< sdaizv>. 490. 
 

Ôòu> ïaetuvR …́> ktuRÉaeR …́ivRiÉÚ @vahm!, 

inTyinrNtrini:³yin>sImas¼pU[RbaexaTma. 491. 
 

nahimd< nahmdae=PyuÉyaervÉask< pr< zuÏm!, 

baýa_yNtrzUNy< pU[¡ äüaiÖtIymevahm!. 492. 
 

inépmmnaidtÅv< Tvmhimdmd #it kLpnaËrm!, 

inTyanNdEkrs< sTy< äüaiÖtIymevahm!. 493. 
 

naray[ae=h< nrkaNtkae=h< 

puraNtkae=h< pué;ae=hmIz>, 

Ao{fbaexae=hmze;sa]I 

inrIñrae=h< inrh< c inmRm>. 494. 
 

sveR;u ÉUte:vhmev s<iSwtae 

}anaTmna=NtbRihraïy> sn!, 

Éae´a c ÉaeGy< Svymev sv¡ 

y*Tp&wG†òimdNtya pura. 495. 
 

mYyo{fsuoaMÉaexaE b÷xa ivñvIcy>, 

%Tp*Nte ivlIyNte mayamaétivæmat!. 496. 
 

SwulaidÉava miy kiLpta æmadaraeiptanuS)… 

r[en laekE>, 

kale ywa kLpkvTsray[ - 

nTvaRdyae in:klinivRkLpe. 497. 
 

Aaraeipt< naïyË;k< Évet! 

kdaip mUFEritdae;Ëi;tE>, 

naiÔRkraeTyU;rÉUimÉag< 

mrIickavairmhaàvah>. 498. 
 

Aakazv‘epivËrgae=h< 

AaidTyvÑaSyivl][ae=hm!, 

AhayRviÚTyivinílae=h< 



 

251 

 

AMÉaeixvTparivvijRtae=hm!. 499. 
 

n me dehen sMbNxae me"enev ivhays>, 

At> k…tae me tÏmaR ja¢TSvßsu;uÝy>. 500. 
 

%paixrayait s @v gCDit 

s @v kmaRi[ kraeit Éu“e, 

s @v jIyRn! ièyte sdah< 

k…laiÔviÚíl @v s<iSwt>. 501. 
 

n me àv&iÄnR c me inv&iÄ> 

sdEkêpSy inr<zkSy, 

@kaTmkae yae inibfae inrNtrae 

Vyaemev pU[R> s kw< nu ceòte. 502. 
 

pu{yain papain iniriNÔySy 

iníetsae inivRk«teinRrak«te>, 

k…tae mmao{fsuoanuÉUte> 

äUte ýnNvagtimTyip ïuit>. 503. 
 

Dayya Sp&òmu:[< va zIt< va suóu Ê>óu va, 

n Sp&zTyev yiTkiÂTpué;< tiÖl][m!. 504. 
 

n sai][< saúyxmaR> s<Sp&ziNt ivl][m!, 

AivkarmudasIn< g&hxmaR> àdIpvt!. 505. 
 

rveyRwa kmRi[ sai]Éavae 

vNheyRwa dahinyamkTvm!, 

r¾aeyRwa==raeiptvStus¼> 

twEv kªqSwicdaTmnae me. 506. 
 

ktaRip va kariytaip nah< 

Éae´aip va Éaejiytaip nahm!, 

Ôòaip va dzRiytaip nah< 

sae=h< Svy<JyaeitrnI†gaTma. 507. 
 

clTyupaxaE àitibMblaELymaEpaixk< 

mUFixyae nyiNt, 

SvibMbÉUt< rivviÖini:³y< 

ktaRiSm Éae´aiSm htae=iSm heit. 508. 
 

jle vaip Swle vaip luQTve; jfaTmk>, 

nah< ivilPye tÏmER"RqxmERnRÉae ywa. 509. 
 

kt&RTvÉae «́TvolTvmÄtajfTvbÏTvivmu 

´tady>, 

buÏeivRkLpa n tu siNt vStut> 



252 

 

 

SviSmNpre äüi[ kevle=Öye. 510. 
 

sNtu ivkara> àk«tedRzxa ztxa shöxa vaip, 

ik< me=s¼ictStEnR "n> KvicdMbr< Sp&zit. 511. 
 

AVy´aidSwUlpyRNtmett! 

ivñ yÇaÉasmaÇ< àtItm!, 

VyaemàOy< sUúmma*NthIn< 

äüaÖEt< yÄdevahmiSm. 512. 
 

svaRxar< svRvStuàkaz< 

svaRkar< svRg< svRzUNym!, 

inTy< zuÏ< iníl< inivRkLp< 

äüaÖEt< yÄdevahmiSm. 513. 
 

yTàTyStaze;mayaivze;< 

àTy¢Up< àTyyagMymanm!, 

sTy}ananNtmanNdêp< 

äüaÖEt< yÄdevahmiSm. 514. 
 

ini:³yae=SMyivkarae=iSm 

in:klae=iSm inrak«it>, 

inivRkLpae=iSm inTyae=iSm 

inralMbae=iSm inÖRy>. 515. 
 

svaRTmkae=h< svaeR=h< svaRtItae=hmÖy>, 

kevlao{fbaexae=hmanNdae=h< inrNtr>. 516. 
 

SvaraJysaèaJyivÉUitre;a 

ÉvTk«païImihmàsadat!, 

àaÝa mya ïIgurve mhaTmne 

nmae nmSte=Stu punnRmae=Stu. 517. 
 

mhaSvße mayak«tjinjram&Tyughne 

æmNt< i¬ZyNt< b÷ltrtapErnuidnm!, 

Ah<karVyaºVyiwtimmmTyNtk«pya 

àbaeXy àSvapaTprmivtvaNmamis gurae. 518. 
 

nmStSmE sdEkSmE kSmEicNmhse nm>, 

ydetiÖñêpe[ rajte guéraj te. 519. 
 

#it ntmvlaeKy iz:yvy¡ 

smixgtaTmsuo< àbuÏtÅvm!, 

àmuidtùdy> s deizkeNÔ> 

punirdmah vc> pr< mhaTma. 520. 
 



 

253 

 

äüàTyysNtitjRgdtae äüEv tTsvRt> 

pZyaXyaTm†za àzaNtmnsa svaRSvvSwaSvip, 

êpadNydvei]t< ikmiÉtí]u:mta< iv*te 

tÖÓ+üivd> st> ikmpr< buÏeivRharaSpdm!. 521. 
 

kSta< pranNdrsanuÉUitmuTs& 

Jy zUNye;u rmet ivÖan!, 

cNÔe mhaLhaidin dIPymane 

icÇeNÊmalaekiytu< k #CDet!. 522. 
 

AsTpdawaRnuÉven ikiÂn! 

n ýiSt t&iÝnR c Ê>ohain>, 

tdÖyanNdrsanuÉUTya 

t&Ý> suo< itó sdaTminóya. 523. 
 

Svmev svRwa pZyNmNyman> SvmÖym!, 

SvanNdmnuÉuÃan> kal< ny mhamte. 524. 
 

Ao{fbaexaTmin inivRkLpe 

ivkLpn< Vyaeiç puràkLpnm!, 

tdÖyanNdmyaTmna sda 

zaiNt< prameTy ÉjSv maEnm!. 525. 
 

tU:[ImvSwa prmaepzaiNt> 

buÏersTkLpivkLphetae>, 

äüaTmna äüivdae mhaTmnae 

yÇaÖyanNdsuo< inrNtrm!. 526. 
 

naiSt invaRsnaNmaEnaTpr< suok«ÊÄmm!, 

iv}ataTmSvêpSy SvanNdrspaiyn>. 527. 
 

gCD<iStóÚupivzÁDyanae va=Nywaip va, 

yweCDya vseiÖÖanaTmaram> sda muin>. 528. 
 

n dezkalasnidGymaidlúya* 

pe]a=àitbÏv&Äe>, 

s<isÏtÅvSy mhaTmnae=iSt 

Svvedne ka inyma*vSwa. 529. 
 

"qae=yimit iv}atu< inym> kae=Nvpe]te, 

ivna àma[suóuTv< yiSmNsit pdawRxI>. 530. 
 

AymaTma inTyisÏ> àma[e sit Éaste, 

n dez< naip va kal< n zuiÏ< vaPype]te. 531. 
 

devdÄae=himTyetiÖ}an< inrpe]km!, 



254 

 

 

tÖÓ+üivdae=PySy äüahimit vednm!. 532. 
 

Éanunev jgTsv¡ Éaste ySy tejsa, 

AnaTmkmsÄuCD< ik< nu tSyavÉaskm!. 533. 
 

vedzaôpura[ain ÉUtain sklaNyip, 

yenawRviNt t< ikÚu iv}atar< àkazyet!. 534. 
 

@; Svy<JyaeitrnNtzi´> 

AaTma=àmey> sklanuÉUit>, 

ymev iv}ay ivmu´bNxae 

jyTyy< äüivÊÄmaeÄm>. 535. 
 

n io*te nae iv;yE> àmaedte 

n s¾te naip ivrJyte c, 

SviSmNsda ³Ifit nNdit Svy< 

inrNtranNdrsen t&Ý>. 536. 
 

]uxa< dehVywa< Ty®va bal> ³Ifit vStuin, 

twEv ivÖan! rmte inmRmae inrh< suoI. 537. 
 

icNtazUNymdENyÉE]mzn< pan< sirÖair;u 

SvatÙ(e[ inr<k…za iSwitrÉIinRÔa Zmzane vne, 

vô< ]alnzae;[aidriht< idGvaStu zYya mhI 

s<carae ingmaNtvIiw;u ivda< ³Ifa pre äüi[. 538. 
 

ivmanmalMBy zrIrmetद ्
Éun®yze;aiNv;yanupiSwtan!, 

preCDya balvdaTmveÄa 

yae=Vy´il¼ae=nnu;´baý>. 539. 
 

idgMbrae vaip c saMbrae va 

TvgMbrae vaip icdMbrSw>, 

%NmÄvÖaip c balvÖa 

ipzacvÖaip crTyvNyam!. 540, 
 

kamaiÚ:kamêpI s<írTyekcrae muin>, 

SvaTmnEv sda tuò> Svy< svaRTmna iSwt>. 541. 
 

KvicNmUFae ivÖan! Kvicdip mharajivÉv> 

KvicÑ+aNt> saEMy> Kvicdjgracarkilt>, 

KvicTpaÇIÉUt> Kvicdvmt> KvaPyividt> 

crTyev< àa}> sttprmanNdsuiot>. 542. 
 

inxRnae=ip sda tuòae=Pyshayae mhabl>, 

inTyt&Ýae=PyÉuÃanae=Pysm> smdzRn>. 543. 



 

255 

 

 

Aip k…vRÚk…vaR[íaÉae´a )lÉaeGyip, 

zrIyRPyzrIyeR; piriCDÚae=ip svRg>. 544. 
 

AzrIr< sda sNtimm< äüivd< Kvict!, 

iàyaiàye n Sp&ztStwEv c zuÉazuÉe. 545. 
 

SwUlaidsMbNxvtae=iÉmainn> 

suo< c Ê>o< c zuÉazuÉe c, 

ivXvStbNxSy sdaTmnae mune> 

k…t> zuÉ< va=PyzuÉ< )l< va. 546. 
 

tmsa ¢StvÑanad¢Stae=ip rivjRnE>, 

¢St #TyuCyte æaNTya ý}aTva vStul][m!. 547. 
 

tÖÎehaidbNxe yae ivmu <́ äüivÄmm!, 

pZyiNt deihvNmUFa> zrIraÉasdzRnat!. 548. 
 

AihinRLvRynIvay< mu´dehStu itóit, 

#tSttíaLymanae yiTkiÂTàa[vayuna. 549. 
 

ôaetsa nIyte daé ywa inçaeÚtSwlm!, 

dEven nIyte dehae ywakalaepÉui´;u. 550. 
 

 

àarBxkmRpirkiLptvasnaiÉ> 

s<sairv½rit Éui´;u mu´deh>, 

isÏ> Svy< vsit sai]vdÇ tU:[I— 

c³Sy mUlimv kLpivkLpzUNy>. 551. 
 

nEveiNÔyai[ iv;ye;u inyu <́ @; 

nEvapyu <́ %pdzRnl][Sw>, 

nEv i³ya)lmpI;dve]te s 

SvanNdsaNÔrspansumÄicÄ>. 552. 
 

lúyalúygit< Ty®va yiStóeTkevlaTmna, 

izv @v Svy< sa]ady< äüivÊÄm>. 553. 
 

jIvÚev sda mu´> k«tawaeR äüivÄm>, 

%paixnazaÓ+üEv sn! äüaPyeit inÖRym!. 554. 
 

zElU;ae ve;sÑavaÉavyaeí ywa puman!, 

twEv äüivCÀeó> sda äüEv napr>. 555. 
 

yÇ Kvaip ivzI[¡ sTp[Rimv traevRpu> ptnat!, 

äüIÉUtSy yte> àagev ti½di¶na dGxm!. 556. 
 

sdaTmin äüi[ itótae mune> 



256 

 

 

pU[aR=ÖyanNdmyaTmna sda, 

n dezkala*uictàtI]a 

Tvङm्a<sivट ्ip{fivsjRnay. 557. 
 

dehSy mae]ae nae mae]ae n d{fSy km{flae>, 

Aiv*aùdy¢iNwmae]ae mae]ae ytStt>. 558. 
 

k…Lyayamw n*a< va izv]eÇe=ip cTvre, 

p[¡ ptit ceÄen trae> ik< nu zuÉazuÉm!. 559. 
 

pÇSy pu:pSy )lSy nazvदd्eheiNÔyàa[ 

ixya< ivnaz>, 

nEvaTmn> SvSy sdaTmkSyanNdak«tev&R]vdiSt cE;>. 560. 
 

à}an"n #TyaTml][< sTysUckm!, 

AnU*aEpaixkSyEv kwyiNt ivnaznm!. 561. 
 

AivnazI va Are=ymaTmeit ïuitraTmn>, 

àävITyivnaizTv< ivnZyTsu ivkair;u. 562. 
 

pa;a[v&]t&[xaNykf»ra*a 

dGxa ÉviNt ih m&dev ywa twEv, 

deheiNÔyasumn Aaid smSt†Zy< 

}anai¶dGxmupyait praTmÉavm!. 563. 
 

ivl][< ywa XvaNt< lIyte Éanutejis, 

twEv skl< †Zy< äüi[ àivlIyte. 564. 
 

"qe nòe ywa Vyaem VyaemEv Évit S)…qm!, 

twEvaepaixivlye äüEv äüivTSvym!. 565. 
 

]Ir< ]Ire ywa i]Ý< tEl< tEle jl< jle, 

s<yu´mekta< yait twa==TmNyaTmivNmuin>. 566. 
 

@v< ivdehkEvLy< sNmaÇTvmoi{ftm!, 

äüÉav< àp*E; yitnaRvtRte pun>. 567. 
 

sdaTmEkTviv}andGxaiv*aidv:mR[>, 

Amu:y äüÉUtTvaद ्äü[> k…t %Ñv>. 568. 
 

maya¬̄ÝaE bNxmae]aE n St> SvaTmin vStut>, 

ywa r¾aE ini:³yaya< spaRÉasivingRmaE. 569. 
 

Aav&te> sdsÅva_ya< v´Vye bNxmae][e, 

nav&itäRü[> kaicdNyaÉavadnav&tm!, 

y*STyÖEthain> Syaद ्ÖEt< nae shte ïuit>. 570. 
 



 

257 

 

bNxÂ mae]Â m&;Ev mUFa 

buÏeguR[< vStuin kLpyiNt, 

†gav&it< me"k«ta< ywa rvaE 

ytae=Öya=s¼icdetd]rm!. 571. 
 

AStIit àTyyae yíyí naStIit vStuin, 

buÏerev gu[avetaE n tu inTySy vStun>. 572. 
 

AtStaE mayya ¬̄ÝaE bNxmae]aE n caTmin, 

in:kle ini:³ye zaNte inrv*e inrÃne, 

AiÖtIye pre tÅve VyaemvTkLpna k…t>. 573. 
 

n inraexae n caeTpiÄnR bÏae n c saxk>, 

n mumu]unR vE mu´ #Tye;a prmawRta. 574. 
 

sklingmcUfaSvaNtisÏaNtêp< 

primdmitguý< dizRt< te mya*, 

Apgtkildae;< kaminmuR´buiÏ< 

Svsutvdsk«Åva< ÉaviyTva mumu]um!. 575. 
 

#it ïuTva guraevaRKy< àïye[ k«tanit>, 

s ten smnu}atae yyaE inmuR´bNxn>. 576. 
 

guérev sdanNdisNxaE inmR¶mans>, 

pavyNvsuxa< sva¡ ivccar inrNtr>. 577. 
 

#TyacayRSy iz:ySy s<vadenaTml][m!, 

inêipt< mumu]U[a< suobaexaeppÄye. 578. 
 

ihtimdmupdezmaiÔyNta< 

ivihtinrStsmSticÄdae;a>, 

Évsuoivrta> àzaNticÄa> 

ïuitriska ytyae mumu]vae ye. 579. 
 

s<saraXvin tapÉanuikr[àaeÑƒtdahVywaioÚana< 

jlka<]ya méÉuiv æaNTya piræaMytam!, 

ATyasÚsuxaMbuix< suokr< äüaÖy< dzRyTye;a  

z»rÉartI ivjyte invaR[s<daiynI. 580. 
  



258 

 

 

  



Vivekacūḍamaṇi  259 

 

 

 

Literatuur 

 

Sanskrit tekst en Engelse vertalingen 

Acharya. Vivekacūḍāmaṇi. (Sanskrit tekst en Engelse vertaling, uit het Internet, 

nadere gegevens onbekend). 

Ramana Maharshi, Bhagavan Sri. Vivekachudamani. (1979). Opgenomen in “The 

Collected Works of Ramana Maharshi” door Arthur Osborn, Tiruvannamalai, 

India. 

Chatterji, M.M. The Crest Juwel of Wisdom. (1887). Madras: Theosophical Pub-

lishing House. 

Chinmayananda, Swami. (2010). Talks on Sankara’s Vivekachoodamani. Mum-

bai: Central chinmaya Mission Trust. 

Grimes, John. (2004). The of Vivekacūḍāmaṇi of Śaṅkarācārya of Bhagavatpāda. 

Delhi: Shri Jainendra Press. 

Jagadguru Śrī Candraśekhara Bhāratī Svāminaḥ (2008). Vivekacūḍāmaṇi of 

Śaṁkara Bhagavatpāda. Mumbai: Bharatiya Vidya Bhavan. 

Madhavananda, Swami. (1992). Vivekacūḍāmaṇi. Calcutta: Advaita Ashrama. 

Prabhavananda, Swami & Isherwood, Ch. (1947). The Crest Juwel of Discrimi-

nation. California: Vedanta Society of Southern California. 

Raphael. (2006). Vivekacūḍāmaṇi, The Crest Juwel of Discernment. New York: 

Aurea Vidyā Foundation, Inc. 

Richards, J.H. The Crest Juwel of Discrimination. (1998). 

 

Nederlandse vertalingen: 

De Diana, I & Hulskramer, G. (1971). Het Diadeem van Wijsheid. Deventer: N. 

Kluwer. 

Janson, J. (1980). Het Kroonjuweel van Wijsheid. Den Haag: Sirius en Siderius. 

Van Oyen, Paul G. (2001). De Rede als Bekroning. Deventer: Conversion Produc-

tions. 

Van Zijll de Jong, T. (1968). Vivekachudamani. Amsterdam: School voor Filoso-

fie. 

 

  



260 

 

 

Trefwoordenregister Vivekacūḍāmaṇi 

 

Getallen verwijzen naar versnummers.  

 

A 

aanmatiging 112.  

aarde 38, 65, 73, 96, 538, 563.  

acārya 578.  

actie 

afzien van 182, 340.  

begeerte en 326.  

gevolgen van 177, 451.  

intellect en 188.  

Zelf en 153.  

advaita 405.  

aham 122, 125.  

ahaṃkāra (zie ook ‘ego’) 93-94, 96, 105, 

130, 205, 217, 217, 298, 300, 302, 305, 

309, 322, 342, 518.  

ajñāna, zie onwetendheid.  

ākāśa 132, 384, 385, 393, 449, 499, 512. ,  

Al 516, 541.  

amṛta 7.  

ānanda (zie ook gelukzaligheid) 151, 225, 

428, 474, 514.  

anātman, zie niet-Zelf, 18 

annamāyākośa, zie sluiers.  

antaḥkaraṇa 93-94, 103, 383, 473.  

asadātma 203, 205.  

aśrama 91,177.  

ātman (zie ook ‘Zelf’) 6, 10, 15, 47, 60, 

202, 216, 218, 283, 307, 327, 481, 578.   

avidyā, zie onwetendheid.  

āvṛti 113, 114, 139, 144, 343.  

avyakta 108, 120 122, 238.  

B 

bandha, zie gebondenheid.  

bedekking 

kennis van, 202, 203, 241-243, 454, 554, 

561, 565.  

misleiding door, 114, 192, 236, 357, 

370, 501, 508.  

verwijdering van, 244, 245, 344, 397.  

Zelf en, 98-99, 189, 191, 200-201, 204, 

205, 338, 412, 427, 450, 506.  

begeerte 79, 96, 97, 166, 276, 311, 314, 

326, 327, 373, 429, 444, 541, 575.  

begoocheling 73, 192, 195, 197, 218, 230, 

235, 322, 345, 349-350, 402, 405, 421, 

518, 580.  

bestaan 40, 44, 122, 131, 154, 155, 193, 

199, 200-201, 217, 225, 232, 235, 251, 

253, 259, 289, 290, 305, 393, 411, 461, 

465, 472, 478, 534, 577, 580.  

bestaansgrond 125, 135, 235, 338, 387, 

406.  

bevrijding. 46, 67, 193, 475, 478, 570, 571, 

573, 575, 578, 579, 580 

door Gods genade 3.  

door inspanning 8, 182.  

door kennis en onderscheid 223, 558, 

569.  

door onderzoek 181.  

door onthechting 69, 78, 79, 82, 175, 

299, 303, 314, 335, 337, 374.  

door toewijding 31.  

door verdiensten 2.  

door verwerkelijking van het Zelf 124, 

222, 339, 379.  

niet door 6, 7, 56, 58, 63, 85, 162, 174, 

176.  

verlangen naar 17, 19, 27, 28, 29, 30, 

42, 118, 336.  

bewustzijn 

alles is 390.  

als getuige 125, 135, 383.  

en wereld 63.  

sluiers en 185-187, 218, 429.  

Zelf en 351, 356, 506.  

zijn, gelukzaligheid en 152, 196, 412, 

465.  

zuiver 178, 220-222, 305, 506, 571.  

bhakti, zie toewijding.  

bheda 167, 237-238, 259, 311.  

bhokta 104.  

bīja. Zie zaad 

bodha 46, zie ook kennis.  



Vivekacūḍamaṇi  261 

 

 

 

Brahmā 6, 21, 321, 386, 388.  

Brahman 

bevrijding niet mogelijk door de naam te 

roepen 62, 63.  

Brahman is .... 225, 226, 227, 237-238, 

408, 464, 465.  

Dat (Brahman) zijt gij 254, 255, 256, 

257, 258, 259, 260, 261, 262, 263.  

eenzelvigheid met Brahman 2, 56, 224, 

283, 301, 346, 425, 427, 429, 437, 

441, 443, 453, 568.  

eenzelvigheid van Brahman met het Zelf 

202, 216, 248, 249.  

en māyā 260, 261, 263, 496, 514, 518.  

ene zonder tweede 110, 223, 251, 252, 

266, 292, 362, 377, 394, 464, 465, 

466, 467, 468, 469, 470, 492, 493, 

510, 526, 557, 580.  

enige redmiddel kennis van 61.  

geen van karma's treft de kenner van 

453.  

geschiktheid voor zoeken naar 17.  

Ik ben deze Brahman 512, 513, 514.  

ik ben niet dit individu maar de opperste 

Brahman 280, 321.  

individuele Zelf is Brahman 216.  

kenner van Brahman, kenmerken van 

535, 536, 537, 538, 539, 540, 541, 

542, 543, 544, 545, 546, 551, 552, 

553, 554, 555, 556, 557, 565, 566, 

567, 568.  

leermeester/leraar is de volmaakte 

kenner van Brahman 15, 33.  

overstijgt kaste, geloof, familie en 

afkomst 254.  

universum is Brahman 227, 230, 231, 

236, 237, 238, 251.  

Veda's verwerpen dualiteit in Brahman 

245, 308, 311, 377, 392, 393, 405, 

410, 427, 570, 44 

vestig je geest constant op 378.  

brahmavit 535, 545, 565.  

buddhi, zie ook ‘intellect’, 93-94, 96, 98-

99, 190, 200-201, 213-214, 218, 510, 

521, 526, 571, 572.  

C 

cit 100, 185, 218, 220-222, 351, 390, 540, 

571.  

citta 

denkende geest 11, 26, 60, 94, 96, 325, 

398, 407, 430.  

herinneringsaspect 94, 96.  

D 

daivi 118.  

dama (zie ook 'zelfbeheersing') 23, 69, 

365.  

Dat zijt gij 241-243, 248-249, 283.  

deha 83, 90, 144, 220-222, 268, 290, 464, 

zie ook lichaam.  

denken 

gebondenheid en 161, 172, 173, 174, 

179, 295, 671, 572.  

los maken van objecten 22, 277, 310, 

369, 370.  

misleiding door 178, 360, 526.  

modificaties van 111, 510.  

projecterende kracht van 170, 177, 391.  

slaap en 171.  

Zelf en 133, 136, 227, 251, 356, 384, 

385, 416, 432, 469, 482, 529, 560, 

563.  

zuivering van 175, 176, 181, 358.  

denkvermogen, zie denken.  

Devadatta 248, 249, 532.  

dharma 101, 102, 148, 188, 340.  

dhyāna, zie meditatie.  

diepe slaap 120, 121, 126, 135, 208, 213-

214, 217, 234, 294, 403, 405, 500.  

diversiteit 167.  

doener 178, 184, 189, 267, 297, 305, 490.  

dood (zie ook’geboorte en dood’) 36, 43, 

76, 77, 80, 81, 86, 305, 327, 346, 396, 

508, 509, 518.  

droom 234, 246, 252, 253, 295, 350, 448, 

454, 457.  

droombeeld 163.  

droomhandelingen 447, 455.  

droom-lichaam 455.  

droomloze slaap107, 171.  

droomobjecten 456.  

droomstaat 98-99, 170.  



262 

 

 

droomwereld 170, 253, 425, 456.  

dṛś 153, 183, 206, 564.  

duḥkha 12, 105, 106, 145, 179, 347, 379, 

546.  

dvaita 405.  

E 

eenzelvigheid met Brahman/Zelf, zie 

Brahman.  

ego (zie ook ‘ahaṃkāra’) 27, 93-94, 104, 

105, 122, 133, 135, 142, 217, 218, 294, 

296, 299, 300, 309, 310, 342, 343, 349-

350, 368, 373, 384, 385, 391, 395.  

egoïsme 135, 205, 301, 303, 304, 306, 307, 

322, 342, 382, 395, 518.  

elementen 73, 74, 88, 96, 97, 122, 249, 

433.  

ellende 164, 179, 305, 322, 348, 518, 523, 

580.  

ene zonder tweede, zie Brahman en/of 

Zelf.  

ether 73, 96, 122, 132.  

F 

familie 254, 297, 377.  

G 

gebondenheid. 47, 49, 50, 299, 320, 475, 

510. 

aan het lichaam 46, 83, 84, 85, 86, 271.  

bevrijding van 32, 51, 55, 66, 124, 152, 

173, 319, 338, 339, 375, 535, 546, 

573, 576.  

door onwetendheid 27, 47, 83, 108, 141, 

146, 252, 324, 344, 462, 476.  

oorzaak van 112, 137, 138, 144, 146, 

169, 174, 179, 311, 322, 333, 569, 

570, 571, 572.  

vernietiging van 147, 172.  

geboorte 2, 3, 4, 164, 258, 306, 342, 447, 

518.  

geboorte en dood 9, 10, 35, 37, 47, 66, 91, 

113, 134, 137, 146, 155, 179, 188, 223, 

224, 311, 314, 335, 412, 574.  

gehechtheid. 422, 548 

aan zingenot 75, 145, 182, 373, 442.  

denken en 111, 173.  

lichaam en 337, 548.  

Zelf en 153.  

geleerdheid 2, 56, 58.  

gelijkmoedig 270, 434, 440.  

gelijkmoedigheid 433.  

geloof (zie ook ‘śraddhā’) 25, 46, 118, 

254.  

geluk 1,207, 376.  

gelukzaligheid. 44, 70, 119, 152, 306, 307, 

319, 340, 371, 403, 418, 419, 420, 428, 

471474, 486, 487, 496, 503, 514, 516, 

520, 522, 536, 542, 552. 

van Brahman 39, 237, 235, 261, 301, 

362, 368, 394, 408, 416, 426, 435, 

444, 465 452, 482, 493, 526, 535.  

van het Zelf 107, 131, 196, 207, 211, 

207, 292, 305, 333, 379, 395, 414, 

417, 481, 484, 485, 523, 525, 527, 

560.  

genade 

Gods, 3.  

oceaan van 35.  

van Brahman, 39.  

van de Heer, 147, 476.  

van de leermeester 28, 487, 488, 517.  

geschriften. 2, 6, 16, 25, 42, 46, 58. 

autoriteit van 107, 148, 336, 396, 459, 

473.  

bestudering van 59, 60, 61, 114, 271, 

281, 570, 575, 579.  

kenners van 67, 437.  

luisteren naar en overweging van 

woorden in 182, 210, 241, 243, 264.  

voorgeschreven handelingen volgens 11, 

69.  

getuige.  98-99, 210, 215, 369, 505, 506 

Zelf en, 125, 135, 153, 155, 157, 196, 

211, 216, 217, 220-222, 269, 294, 

305, 351, 377, 389, 383, 494, 551.  

gif 77, 82, 141, 173, 302, 377.  

goud 95, 262, 361.  

Govinda 9.  

guṇa 104, 108, 110, 120, 177, 188, 302, 

410 (Zie ook tamas, rajas, en sattva).  

guru (zie ook ‘leermeester’) 15, 28, 33, 

519, 577.  



Vivekacūḍamaṇi  263 

 

 

 

H 

handeling. Zie ook karma 

opgeven van 10, 55, 282, 297.  

vruchten van 19, 58, 446, 550.  

Zelf en 98-99, 397, 413, 447, 449, 465, 

528, 544, 552.  

zelfzuchtige 7, 145, 187, 423, 458.  

Hart 132, 151, 189, 217, 220-222, 256, 

353, 407, 409, 410, 423, 521, 535, 558, 

579.  

hartstocht 33, 83, 148, 271, 340, 376, 527.  

hebzucht 112.  

hemel 19, 142, 195, 235, 384, 448, 500, 

511, 540.  

hert, olifant, mot, vis, bij 76.  

holte 189, 222, 266.  

hunkering 78, 80, 82, 118, 323, 377.  

I 
identificatie 

met bedekkingen 357, 190.  

met het ik 305, 382.  

met het lichaam 104, 290, 377, 545, zie 

ook ‘lichaam, identificatie met’.  

met het niet-Zelf 268, 269.  

ijzeren kogel 133, 191, 349-350.  

ik en mijn, 73, 167, 178, 431, 436, 494, 

537.  

ik, notie van, zie aham, ego, identificatie, 

onwetendheid.  

ik-besef 27, 122, 126, 130, 135, 142, 213-

214, 220-223, 252, 409.  

in dit leven bevrijde (zie ook ‘jīvanmukta’) 

418, 428, 429, 430, 431, 431, 433, 434, 

435, 436, 437, 438, 439, 440, 441.  

in het-Zelf-gevestigd-zijn (zie ook 

samādhāna) 26.  

individu (zie ook ‘jīva’) 89, 145, 177, 186-

187, 192, 193, 196, 197, 201, 241-243, 

244, 280, 285, 294, 346, 478, 544.  

Indra 388.  

indriya zie 'zintuigen'.  

inkeer 424.  

inspan(ning) 4, 8, 60, 363, 368, 471.  

intellect 

het Zelf en 126, 127, 129, 132, 135, 136, 

148, 196, 220-222, 266, 269, 338, 

349-350, 351, 380.  

intellect, (zie ook ‘buddhi’), 26, 99, 120, 

121, 184, 256, 296, 301, 323, 354, 360, 

16 

inzicht 25, 107, 352, 374, 521.  

Īśvara 241, 242, 243, 244, 245, 247, 476.  

J 
jagat 20, 108, 232, zie ook wereld en 

universum.  

jāgrat 126, 170.  

jaloezie 112.  

jeugd 91.  

jīva Zie individu.  

jīvanmukta (zie ook ‘in dit leven 

bevrijde’), 418, 428, 429, 430.  

jñāna 225, 307, 451, 476, 514 zie ook 

kennis.  

K 

kaivalya 124, 290, 329, 567, 567.  

kalmte (ook ‘śama’) 22, 28, 30, 69, 82, 

342, 355, 368.  

kāma 96, 112, 140, 311, zie ook 

‘zingenot’.  

karma. 459 

activiteit 92, 145, 188, 340, 506.  

afzien van 182.  

āgāmikarma 453.  

causaliteit 460.  

handeling 69, 96.  

prārabdhakarma 445, 446, 453, 454, 

458, 460, 461, 462, 551.  

sañcitakarma 447, 453.  

svapnakarma 447.  

kennis. 47, 147, 198-199, 255, 274, 307, 

345, 419, 421, 422, 424, 437, 451, 453, 

462-463, 530, 531, 556, 563, 577 

onjuiste 200-201, 347.  

van de werkelijkheid 13, 16, 45, 61, 100, 

130, 135, 139, 189, 210, 217, 225, 

226, 237,-238, 239, 250, 265, 292, 

296, 298, 351, 352, 354, 356, 376, 

383, 394, 408, 414, 415, 474, 490, 



264 

 

 

491, 494, 495, 511, 514, 516, 525, 

540, 561, 571.  

van eenzelvigheid van het Zelf en 

Brahman 283, 346, 439.  

van Veda/Vedanta 1, 4, 245, 264.  

kind 336, 425, 537, 539, 540.  

kindertijd 91.  

klei 190, 228, 229, 251, 325, 391, 482.  

knoop van onwetendheid 353, 423, 558.  

koning 64, 243, 244, 265, 519.  

kringloop van geboorte en dood, 47, 66, 

113, 188, 223, zie ook saṁsāra.  

krokodil 84.  

kroos 324.  

kruik 39, 131, 251, 383, 385, 391, 450, 

509, 530, 565.  

kwalificatie van de zoeker 14.  

kwellingen 39, 40, 41, 45, 52, 309, 323, 

331, 440, 487.  

L 

latente neigingen 98-99, 169, 187, 277, 

442, zie ook ‘vāsana’.  

leefwijzen 91, 177, 188.  

leermeester, 3, 8, 11, 15, 21, 25, 28, 32, 33, 

41, 42, 81, 194, 213, 473, 474, 476, 479, 

486, 518, 519, 520, 576, 577, 578.  

levenskracht 95, 96, 102, 122, 131, 145, 

165, 189, 370, 384, 549, 563.  

lichaam, 28, 145, 270, 378, 458 

causale 120.  

en het Zelf 129, 132, 133, 134 137, 156, 

157, 158, 159, 220, 265, 301, 377, 

384, 431, 432, 436, 438, 414.  

grofstoffelijke 72, 73, 74, 84, 90, 102, 

122, 123, 154, 295, 296, 297, 395.  

identificatie met 89, 93-94, 104, 140, 

144, 160, 162, 163, 164, 173, 177, 

178, 185-1856, 188, 250, 268, 284, 

290, 296, 297, 311, 331, 340, 460, 

461.  

subtiele 96, 97, 98-99, 100.  

subtiele elementen van 73, 74, 88, 96.  

verbreken van identificatie met 46, 250, 

284, 289, 296, 378, 395, 413, 414, 

416, 417, 431, 455, 462, 489, 500, 

509, 539, 544, 545, 546, 548, 549, 

560, 563, 567.  

lier 57.  

lijden 12, 305, 333, 379, 421.  

liṅga śarīra 97.  

lucht 73, 96, 166, 395.  

luchtspiegeling 30, 123, 404, 422.  

luiheid 116.  

M 

maan 38, 54, 300, 522, 547.  

mahāpuruṣa 3.  

mahat 123.  

mahātmano 529.  

mahāvākya 248-249.  

manana 70, 364.  

manas zie ook ‘denken’ of 

‘denkvermogen’ 93-94, 96, 111, 122, 

136, 167, 169, 170, 174, 176, 180, 181, 

276, 277, 361, 362, 365, 369, 384, 472, 

482, 563.  

manomāyākośa  zie sluiers.  

mantra 61.  

māyā. 108, 109, 324, 405 

als bedekking, 65, 241-42-43.  

de kracht van 343.  

en īśvara 243.  

is al het gemanifesteerde 123, 261, 263, 

496, 514, 518.  

vernietiging van 110, 345.  

Zelf en 569, 573.  

medicijn 53, 62.  

meditatie. 46, 65, 70, 246, 361, 362, 368, 

445, 529 

op het Zelf 256, 296, 359, 379, 380, 381, 

412.  

melk 344, 566.  

modificatie (zie ook vikāra) 93-94, 111, 

122, 135, 166, 185, 207, 209, 228, 269, 

299, 349, 426, 20.  

mokṣa 56, 69, 82, 174, 475, 478, 569, 570 

(Zie ook 'bevrijding').  

mukti 85.  

mumukṣutā 27, 118.  

N 

Nārāyana 494.  

natuur 135, zie ook prakṛti.  



Vivekacūḍamaṇi  265 

 

 

 

nectar 35, 39, 82, 482, 484, 527, 552, 550.  

neigingen 23, 111, 117, 267, 271, 272, 

274, 313, 314, 315-316, 317, 323, 334, 

342, 443, 444.  

nididhyāsana 364, 445.  

niet-Zelf 2, 47, 49, 71, 122, 123, 137, 140, 

146, 152, 203, 250, 268, 269, 280, 379, 

495.  

nirguṇa 196.  

nirvikalpa 70, 261, 393, 408, 468, 513.  

nirvikalpa samādhi 342, 363, 357, 364, 

365, 470.  

nivṛtti 502.  

niyama 118, 530.  

O 

onachtzaamheid 116, 327, 328.  

onderscheid. 147, 157, 160, 175, 177, 197, 

422, 506, 85 

tussen het Zelf en niet-Zelf (zie ook 

viveka) 2, 17, 19, 20, 47, 49, 71, 152, 

153, 203, 213, 239, 336, 352, 439.  

onderzoek 11, 12, 13, 14, 15, 181, 472, zie 

ook vicāra.  

ongedifferentieerde 108, 120, 122, 398, 

512.  

onsterfelijk(heid) 7, 410, 562.  

ontdoe je van je bedekkingen 279, 280, 

281, 282, 283, 284.  

onthechting (zie ook vairāgya) 21, 28, 29, 

30, 69, 79, 80, 175, 372, 374, 376, 419.  

onwetendheid 

bevrijding van 46, 55, 198-199, 332, 

345, 353, 366, 384, 423, 558.  

Brahman en 61, 237-238, 262, 265, 333, 

346, 355, 410, 474, 568.  

denken en 169, 180.  

ego en 298, 305.  

en tamas 116, 138, 143, 145, 207, 209, 

227.  

gebondenheid door 50, 114, 422.  

lichaam en 97, 137, 140.  

organen 23, 92, 96, 103, 120, 122, 133, 

156, 162, 165, 167, 184, 252, 268, 438, 

503, 563.  

ouderdom 91.  

P 

paṇḍita 10, 336, 342.  

pāpa 448, 503.  

paramātma 49, 359, 360, zie ook Zelf.  

pijn 52, 122, 183, 545, 580.  

plezier 74, 89, 106, 122, 130, 238, 536, 

537, 551.  

pot 134, 155, 190, 228, 229, 385, 391, 451.  

prajña 428, 439.  

prakṛti 135, 349-350, 391, 511.  

pramāda 321, 325.  

prānamāyākośa zie sluiers.  

prāṇāyāma 13.  

prārabdha karma zie karma.  

pratyagātmā 203, 216.  

pratyak 107, 263, 276, 351.  

pravṛtti 502.  

puṇya 448, 503.  

Purana 534.  

pūrṇa 240, 300, 308, 397, 466, 502.  

puruṣa 90, 131, 173, 374.  

R 

Rāhu 139, 300, 547.  

rajas 110, 111, 112, 117, 140, 174 179, 

181, 182, 278, 361.  

realisatie 

falen van 18.  

van eenheid 2, 202, 203, 332, 444.  

van gelukzaligheid 320, 368, 375, 444.  

van het Zelf 10, 25, 119, 275, 335, 404, 

447.  

rede 81, 264, 474.  

ruimte 134, 254, 288, 385, 393, 408, 449, 

450, 499, 502, 509, 514, 565, 573.  

S 

saccidānanda 152, 290, 412.  

sadātmani 160, 557.  

sādhana 420.  

sākṣi zie 'getuige'.  

śama zie ‘kalmte’.  

samādhāna 26.  



266 

 

 

samādhi 341, 354, 355, 356, 360, 362, 363, 

375, 408, 409, 410 (zie ook nirvikalpa 

en savikalpa).  

saṁsāra. 9, 35, 36, 45, 68, 145, 148, 298, 

306, 313, 316, 345 

oceaan van, 43, 44, 79, 80, 136, 141.  

sandelhout 273, 274.  

Sāṅkhya 56.  

śānti 119, 161, 296.  

śarīra 73, 74, 84, 177, zie ook lichaam 

(grofstoffelijke).  

sattva 104, 110, 117, 118, 119, 174, 278, 

361.  

satyam 225, 232, 266, 493, 514.  

savikalpa samādhi 362.  

schaduw 163, 413, 431, 504, 512, 547.  

schoonheid 57.  

Śiva 388, 553, 559.  

slang. 61, 302, 540 

en touw 12, 110, 138, 197, 235, 246, 

348, 387, 404, 406, 569.  

sluiers 

denksluier (manomāyākośa) 167, 168, 

183.  

gelukzaligheidssluier 

(ānandamāyākośa) 207, 208.  

kennissluier (vijñānamāyākośa) 184, 

185, 186, 187, 188, 189, 190, 206.  

levenssluier (prānamāyākośa) 165, 166, 

167.  

vijf sluiers 125, 149, 151, 209, 210, 211, 

212, 218, 243, 570.  

voedselsluier (annamāyākośa) 154, 165.  

smṛti 331.  

soevereiniteit 376, 517.  

spraak 39, 63, 131, 240, 367, 369, 482, 

578.  

śraddhā (zie ook ‘geloof’) 25, 46, 118.  

śruti, zie geschriften.  

stil 277, 288, 401, 473, 526, 544.  

stilte 308, 383, 525, 526, 527, 551.  

subject/object 344, 345.  

sukha 105, 238, 261, 546.  

sūkṣma śarīra 97.  

suṣupti zie ‘diepe of droomloze slaap’ 26.  

svapna 98-99, 126, 170.  

svarūpa 300, 323, 348, 363, 381.  

T 

tamas 110, 113. 114, 115, 116, 117, 138, 

139, 141, 143, 145, 174, 179, 209, 278, 

301, 361.  

tanmātrā 74.  

tat tvam asi zie ‘Dat zijt gij’.  

tejas 103.  

teruggetrokkenheid. 23, 419 

van de wereld. 355, 368 

tevredenheid 82, 119, 474.  

titikṣā, zie ‘verdraagzaamheid’.  

toewijding 9, 31, 32, 34, 46, 118, 119, 358, 

359.  

toorn 112, 140.  

touw zie 'slang en touw'.  

Tripura 494.  

trots 118, 377.  

U 

universum 

is Brahman 128, 132, 135, 227, 230, 

231, 236, 237-238, 257, 258, 263, 

265, 291, 339, 355, 387, 388, 391, 

394, 401, 439, 478, 496, 519, 521, 

533, 563, 564.  

is onwerkelijk 20, 108, 122,170, 180, 

234, 243, 246, 260, 261, 293, 407, 

483, 512.  

upadeśa 579.  

upādhi Zie 'bedekking'.  

uparati 23.  

V 

vairāgya (zie ook ‘onthechting’) 21, 69, 

374, 375, 376.  

varṇa 91, 177.  

vāsana 97, 98-99, 186-187, 267, 271, 274, 

363.  

vastu 11, 25, 171, 226.  

vāyu 172.  

Veda 4, 7, 33, 61, 231, 245, 329, 409, 534.  

Vedānta 1, 2, 45, 162, 478, 538, 575.  

verdraagzaamheid (ook ‘titikṣā’) 24, 69, 

355.  



Vivekacūḍamaṇi  267 

 

 

 

verlangen 3, 8, 19, 27, 28, 29, 30, 55, 94, 

275, 318, 336, 340, 372, 424.  

verlichting 427, 428, 476.  

verscheidenheid. 131, 167, 259, 262, 263, 

330, 357, 385, 525 

in Brahman geen. 399, 400, 401, 402, 

403, 464, 465, 466, 467, 468, 469 

verval 91, 258, 410, 459.  

verwijlen 

bij zinsobjecten 317, 329, 333, 334.  

in verleden 432.  

vicāra 11, 12, 13, 15, 45, 159, 213-214, 

472.  

vier vereisten 18.  

vijñānamāyākośa Zie sluiers.  

vikāra, (zie ook ‘modificatie’), 111, 122, 

166, 185, 206, 209, 213-214, 298, 305.  

vikṣepa 111, 113, 115, 140, 143, 144, 343.  

viṣaya. Zie zinsobjecten 

Viṣṇu 86, 388.  

viśvam 128, 180, 227, 231, 387, 404.  

viveka 47, 147, 334, 421.  

vivekino 17, 179.  

vleugels 374.  

vogel 145, 374.  

volmaaktheid 418, 477.  

vrede 119, 161, 296, 335, 419, 489, 525, 

528.  

vrees 12, 43, 44, 222.  

vreugde 105, 187, 207, 307, 425, 446, 482, 

520, 522, 528, 536, 537, 543, 546.  

vṛtti 120, 308.  

vuur 36, 47, 73, 96, 147, 168, 191, 243, 

361, 414, 453, 506, 556, 563.  

W 

waarheid. 42,70, 226, 232, 239, 253, 257, 

321, 471, 472, 474, 479, 520, 529, 531, 

574 

bedekking van 197, 267.  

ervaren van 18, 59, 255.  

Ik ben 493, 474.  

in geschriften 16.  

van het Zelf 32, 65, 114, 222, 473.  

verwerkelijking van 222, 264, 266, 304, 

352, 359, 375, 404, 474.  

zich richten op 8, 322.  

water 73, 96, 117, 149, 150, 154, 204, 218, 

219, 264, 273, 310, 324, 344, 390, 404, 

441, 508, 509, 538, 566, 580.  

wedergeboorte 193, 346, 396, 568.  

wellust 112, 444.  

wereld 

afstand doen van 289, 320, 340, 355, 

372, 378, 395, 404, 425, 428, 433, 

444.  

der verschijnselen 63, 117, 155, 168, 

198-199, 213-214, 232, 246, 420, 

445.  

kwellingen van 39, 41, 75, 272, 285, 

332, 487.  

Zelf en 195, 235, 339, 356, 394, 540, 

577, 579.  

wereldse plichten 340.  

werkelijkheid 

Brahman en 226, 230, 236, 251, 262, 

304, 361, 399, 402, 403, 405, 409, 

457, 470, 493, 567, 570, 571.  

individu en 89, 331, 332, 336, 358, 462-

463, 522.  

onwerkelijkheid en 115, 212, 228, 229, 

295, 548.  

verwerving van 11, 13, 15, 25, 308, 347.  

Zelf en 117, 157, 159, 351, 560, 561, 

573.  

wesp 358, 359.  

wier 149, 150.  

wolk(en) 142, 143, 172, 180, 309, 500, 

511, 571.  

worm 358, 359.  

wrok 112.  

Y 

yama 118.  

yati 333, 567.  

Yoga 46, 56, 367.  

yogāṛūḍha 9.  

yogi 256, 379, 418.  

yuktyā 281.  

Z 

zaad 121, 145, 312, 346.  

Zelf 



268 

 

 

ene zonder tweede 292, 353, 354, 402, 

412, 524, 525.  

onderscheid tussen het Zelf en niet-Zelf 

3, 47, 49, 71, 152, 484.  

zelfbeheersing (zie ook ‘dama’) 23, 69, 

355, 376.  

zelfonderzoek Zie  vicāra.  

zelfrealisatie 119, 275.  

zelfzucht Zie ahaṃkāra.  

zes deugden 19.  

zieke 53.  

ziekte 62, 66, 91, 146, 258, 396.  

zilver (in parelmoer) 236.  

zingenot 75, 80, 81, 141, 145, 311, 419, 

423, 473.  

zinsobjecten. 122, 130, 145, 168, 176, 441, 

536, 539, 551, 552 

aard van 77, 105, 137, 173, 177, 326, 

334, 349-350.  

het Zelf en 106, 107, 254, 276, 286, 317, 

335, 344, 425.  

hunkering naar 78, 82, 182, 323, 329, 

377, 442.  

vorming van 74, 340.  

zintuigen. 89, 145, 168, 178, 185-187, 188, 

368 

Zelf en 129, 256, 356, 370, 378, 384, 

436, 552, 560.  

zuivering 11, 136, 147, 174, 175, 181, 182, 

274, 278, 361, 362, 427, 575.  

zwaard 80, 147, 302, 307.  



  269 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

Śrī Śaṅkara wordt beschouwd als de grootste spirituele leraar die Advai-

ta Vedānta, ofwel de leer van non-dualiteit, toegankelijk heeft gemaakt 

voor hen die op zoek zijn naar kennis over de betekenis van het mense-

lijk bestaan. Zij, in wie op een stil moment de vragen oprijzen "Wie ben 

ik, wat is de wereld en wat is mijn de relatie tot de wereld?", zullen tij-

dens hun zoektocht een goede gids en een betrouwbare compagnon vin-

den in de werken die Śaṅkara ons heeft nagelaten.  

Hoewel de aangeboden kennis uit de moeilijk toegankelijke Veda's 

stamt, legt Śaṅkara deze kennis voor de rijpe zoeker op een begrijpelijke 

en herkenbare wijze uit. In Vivekacūḍāmaṇi, een van de omvangrijkste 

en onderrichtende werken van Śaṅkara, wordt deze kennis aangereikt in 

de vorm van een dialoog tussen de leraar en de naar zelfkennis dorsten-

de leerling. Een van de voornaamste begaafdheden van de leerling om 

deze kennis te kunnen ontvangen, is het vermogen tot onderscheid (vi-

veka) dat ook in de titel van het boek genoemd wordt. Andere belang-

rijke vereisten waaraan de kandidaat leerling moet voldoen is het ver-

langen naar bevrijding, onthechtheid en een kalme geest. 

Śaṅkara legt de leerling stap voor stap uit dat ideeën over de eigen indi-

vidualiteit en die over de wereld slechts uit identificaties bestaan met 

wat men als werkelijkheid beschouwt en die de oorzaak zijn van gebon-

denheid en het menselijk lijden. Deze schijnbare werkelijkheid is echter 

veranderlijk en voorbijgaand, en bedekt zijn bestaansgrond die onver-

anderlijk en eeuwig is: puur bewustzijn, of zoals in de Vedische traditie 

wordt genoemd, Brahman. Het zich bevrijden van deze illusoire bedek-

kingen leidt tot de uiteindelijke bestemming van de mens die onbe-

schrijflijk is. 

 


