.
- ~

"

(or “The Desire to KhEW"‘.B;fa—hmanf’)

Chinmaya International Foundation

syllabus vertaling met toelichting
Harry Topman

“THE SANDEEPANY EXPERIENCE”

Reflections by

SWAMI GURUBHAKTANANDA







BRAHMA-SUTRAS 1-4 (CHATUH-SUTRI)
SANKARA’S ADHYASA BHASYA

e

o um-’i{if I
BRAHMA SUTRAS
o CHATUH-SOTRI .

 (stras 14)

Deliberation an

:‘ E)”'.
@ Drahman

{or “The Desire to Know Brahman®)

Advayanandaji

Chinmaya International Foundation
syllabus vertaling met toelichting

SANKARA’S VEDANTA

VUFTIEN WERKEN
ZELFKENNIS EN NON-DUALITEIT

Sri Saikaracarya

Gurubhaktanandaji Dennis Waite

Zomer 2023, voor Ferit Arav
(kijk op https://arav.live)

Ongeautoriseerde Nederlandse vrije vertaling, redactie en bewerking voor studiedoeleinden, met genereuze
toestemming tot publicatie op arav.live van ©-auteur Swami Gurubhaktananda. Harry Topman, Utrecht, 2023

3


https://arav.live/

Inhoudsopgave deze vertaling:

Bron 1. De belangrijkste bron voor deze vertaling. De vertaling van de 178 pagina’s syllabus over de
Brahma-Satra Bhasya Chatuh-Satri, van de cursus Deliberation on Brahman (or the desire to know
Brahman), "The Sandeepany Experience", reflecties door Swami Gurubhaktananda, 2020, over de serie
van een 30-tal eerdere lezingen door Swami Advayananda® in Mumbai, in 2013, Chinmaya (Advaita
Vedanta) International Foundation: zie www.chinfo.org. Deze lijvige syllabus is bedoeld voor serieuze
Vedanta studenten die, vanuit de hele wereld, in India een twee jarige introductie opleiding doen.

Bron 2. (integraal): Dit drietal YouTube lezingen (van ieder ong. 60 min.) laten zien hoe consciéntieus
Swami Sarvapriyananda? (SSP) het woord Brahma SGtras bewust niet eens in de titel verwerkt. Het gaat
immers alleen over de 16 paragrafen van de Adhyasa Bhdsya (een toelichting en commentaar van
Sankaracarya), die slechts de ‘preambule’, de aanloop naar de Brahma Sitras vormt.

zie https://youtu.be/pHFISnvtUdk

Bron 3. (integraal): De website https://arav.live en de boeken van Ferit Arav; zie uitgeverij Ka.Dag;
https://uitgeverijkadag.nl/de-uitgeverij; Vertalingen en bewerkingen van F. Arav, Bhagavad Gita Bhasya,
VivekaclGidamani, Zeven Upanisads, Sankara’s Vedanta: Vijftien werken over Zelfkennis en Non-dualiteit.

Bron 4. (integraal): De website https://www.advaita-vision.org en de boeken van Dennis Waite: How to
meet yourself... and find true happiness; Introduction to Advaita Vedanta; Back to the Truth, 5000 years
of Advaita; The Book of One; Answers to the Difficult Questions; AUM, Awakening to Reality; Sanskrit for
Seekers; Confusions in Advaita Vedanta: Knowledge, Experience and Enlightenment.

! Swami Advayananda (1972-)werd geinspireerd door de leer van Swami Chinmayananda en sloot zich op 18-jarige
leeftijd aan bij Sandeepany Sadhanalaya, Mumbai, de Gurukula van de Chinmaya-missie. In 1992, na het voltooien
van zijn Vedanta Cursus aan de Sandeepany, werd hij gewijd in het toegewijde spirituele leven door Swami
Chinmayananda. In 2003, werd hij ingewijd in de heilige orde van sannyasa door Swami Tejomayananda.
Momenteel is hij voorzitter van de Chinmaya International Foundation.
2 Swami Sarvapriyananda (1971-) is een sannyasin die behoort tot de Ramakrishna-orde. Hij is het huidige hoofd
van de Vedanta Society in New York, een functie die hij sinds januari 2017 bekleedt. Hij wordt gezien als een der
grootse en meest inspirerende vedanta leraren van de huidige tijd. (zie voor YouTube links arav.live).

4


http://www.chinfo.org/
https://youtu.be/pHFlSnvtUdk
https://arav.live/
https://uitgeverijkadag.nl/de-uitgeverij
https://www.advaita-vision.org/
https://en.wikipedia.org/wiki/Sannyasa
https://en.wikipedia.org/wiki/Ramakrishna_Order
https://en.wikipedia.org/wiki/Vedanta_Society_of_New_York

SANKARA'S BRAHMA-SUTRA-BHASYA
Inleiding: motivatie en toelichting van de vertaler

De Brahma Sdtras is een Sanskrit tekst, waarvan het auteurschap is toegeschreven aan Vyasa [volgens
Sankara]; maar volgens vele anderen [ook] aan Badarayana [die soms met Vyasa wordt beschouwd als één
en dezelfde figuur]. De thans overgebleven vorm is naar schatting voltooid rond 400 - 450 na Chr. De oor-
spronkelijke versie is ouder, waarschijnlijk uit de tijd tussen 600 - 200 vé6r Chr.

De Brahma Satras (BS) zijn heel kortgezegd een zeer geconcentreerde en beknopte, toelichtende samen-
vatting van de Upanishads, die worden beschouwd als de hoogste spirituele kennis [laatste stap naar
volledige doorgronding en realisatie] van de Vedas, de aloude geschriften van de Indo-Arische cultuur.

De aan de BS toegevoegde Bhasya (preambule, commentaar, toelichting) van Sankara heeft in mijn
beleving als belangrijkste strekking de onderbouwing van de filosofisch meest omstreden Advaita Vedanta
claim zoals 0.m. geformuleerd in Sankara’s werk de Brahmajfianavalimala?, vers 20,

[het Sanskrit (8%hd) in Devanagari is in oprechte bescheidenheid verder weggelaten, de transliteratie is]:

brahma satyam jaganmithya jivo brahmaiva naparah /
anena vedyam sacchastram iti vedantadindimah [/ 20

20. Brahman is werkelijk, het universum is mithya, (het kan niet worden gecategoriseerd als echt of
onwerkelijk). De jiva is Brahman zelf en niet anders. Dit moet worden opgevat als de juiste Sastra. Dit
wordt verkondigd door Vedanta.*>®

Vrij vertaald: Opwellend uit [het mysterie] Brahman, de ultieme werkelijkheid, is de schepping, het
universum, een droom, die gedurende vele levens door de jiva wordt gedroomd totdat deze bij haar
zelfrealisatie ontdekt dat het Brahman zelf is, d.w.z. dat Brahman en de individuele ziel ‘hetzelfde zijn'’.

Volgens Swami Sarvapriyananda dient men, als monnik, na de toetreding tot de orde en voorafgaand
aan de inwijding tot sannyasin, voor verdere ontwikkeling op het spirituele kennis-pad, als allereerste de
vier Siitras van Hoofdstuk 1 van de Brahma Satras tot zich te nemen. Men kan, zo stelt hij, eenvoudigweg
niet zeggen dat men ‘de Vedanta heeft bestudeerd’ als men de eerste 4 Sitras (cathuh sitri) van de
Brahma-Sitras niet kent. Deze opmerking was voor mij aanleiding om de ooit voorgenomen verkenning
naar ‘de Brahma-Sitras’ nu echt te beginnen. Het was een bijzonder, stil en helder moment, om zich zonder
enige géne of spijt te kunnen realiseren dat deze simpele ziel na 43 enthousiaste jaren School voor Filosofie
[en de in dit verband gebezigde vermeende ‘Vedanta studie’] eigenlijk [anders dan dat ze als filosofisch
werk bestonden] gewoon helemaal niets van de Brahma Sttras wist, en begreep dat SSP wel eens gelijk
kon hebben.

Dus bij deze, beter laat dan nooit.

De westerse geest kan de uitspraak dat (het abstracte) Brahman en de (ook weinig concrete) individuele
ziel ‘hetzelfde zijn’ in ieder geval maar heel moeilijk bevatten. Voor de meeste westerse filosofen zijn
causaliteit (waar komt de schepping vandaan?) en de fenomenale realiteit (ben ik nu al wakker genoeg of
is het toch een droom?) daarnaast problematische vragen, waarop het echt bevredigende antwoord nog
immer gezocht wordt. De neurowetenschap ziet, [populair samengevat], daarnaast bewustzijn vooral als
het resultaat van elektrofysiologische en chemische hersenactiviteit.

Volgens de Vedanta begint [besef en herkenning van] bewustzijn [als de allesdragende ondergrond van
het zelf-gewaarzijn] met het te [willen/kunnen] komen tot een eerste, beschouwelijk, innerlijk gewaarzijn.
En het [ook, gewoon] als object waarneembare denken daarbij te zien voor wat het is: [mentale beweging];

3 Zie https://www.advaita-vedanta.in/understanding-advaita , zie ook Sankara’s Vedanta op https://arav.live
4 Mithya https://www.advaita-vision.org/?s=mithya&submit=Search
5 Jiva https://www.advaita-vision.org/?s=jiva &submit=Search
6 Sastra https://www.advaita-vision.org/?s=sastra&submit=Zoeken
5


https://en.wikipedia.org/wiki/Vy%C4%81sa
https://en.wikipedia.org/wiki/Vy%C4%81sa
https://www.advaita-vedanta.in/understanding-advaita
https://arav.live/
https://www.advaita-vision.org/?s=mithya&submit=Search
https://www.advaita-vision.org/?s=jiva&submit=Search
https://www.advaita-vision.org/?s=sastra&submit=Search

en dat als bewuste keuze even met rust te laten’. Het kijken zelf, ddt er gezien wordt (en niet zozeer wdt
er gezien wordt), wordt daarbij het terrein van onderzoek. Het zichzelf toegang [willen/kunnen/durven]
geven tot deze gewenste verstilling ‘in vredevolle berusting’ is een soms aanvankelijk moeizaam proces en
vereist oefening.

Ook hier stelt Vedanta [na duizenden jaren beproefde traditie, en dus lang voorafgaand aan wat nu
sinds een aantal decennia als begrippen als ‘flow’, ‘mindfulness’ en ‘het moment van nu’ in het Westen is
komen bovendrijven, maar dat terzijde] dat dit nu eenmaal zo gaat: eerst goed horen/luisteren, dan d.m.v.
zich vele malen herhalende oefening te overdenken/bezinken, en vervolgens ‘eigen’ maken, op natuurlijke
wijze internaliseren. Volgens Advaita Vedanta is dat stille, serene, in zichzelf volmaakte, ongebonden
slechts toekijkende bewustzijn alles en is het dus altijd overal. En is het, behalve ‘in de hersenen’” met haar
natuurweten-schappelijk sterk overschatte en in vrolijke onwetendheid gemonopoliseerde denkvermo-
gen, ook in jedere lichaamscel, al was het maar omdat ook die cel ‘weet hoe het van een hapje komkom-
mer de nagels kan doen groeien’, en ook ‘weet hoe het in de baarmoeder een neusje kan scheppen en
doen groeien dat precies lijkt op dat van oma’®,.

Daarnaast zijn er nog twee andere fundamentele Vedanta aspecten waar men enigszins bekend mee zal
moeten zijn, maar laat u zich niet afschrikken:

1. De drie staten (de zgn. ‘avastha-traya’) van bewustzijn (de wakende staat, jagrat, met als de
kenner visva; de droom staat, svapna, met als de kenner taijasa; de diepe slaap, sushupti, zonder
een kenner, prajia) en het daar onderliggende, géén ‘staat’, het alles dragende mysterie van
bewustzijn: (turiya)®

2. De drie niveaus van ‘realiteit’ (satyam), (paramarthika satyam, vyavaharika satyam en
pratibhasika satyam)™, waarbinnen er onderzoek- en redeneerruimte ontstaat voor inzicht in de
aanvankelijk bruikbare (vyavahdrika, pratibhéasika) ervaringsverklaringen, maar die in een later
stadium van een veel diepere doorgronding binnen het zelfonderzoek (Gtma vicara) toch zullen
sneuvelen. Doorgronding van paramarthika satyam is bijv. als zodanig toch weer niet iets wat we
in woorden zouden kunnen omschrijven als ‘te ervaren’).

Is het allemaal nog te volgen? Kennisname en doorgronding kosten enige tijd en inspanning, maar met
enige voorbereiding zijn de Brahma Sitras daarna absoluut de moeite waard.

De gerenommeerde Amerikaanse Advaita Vedanta kenner en leraar James Swartz'! schrijft in zijn
boek ‘De Essentie van Verlichting’ dat serieuze studie binnen de traditionele Advaita Vedanta niet iets is
voor de massa. De weg naar ‘helemaal naar binnen’ was dan wellicht voor enkele uitzonderingen in een
flits geregeld, voor de meesten van ons mensen wacht als eerste toch echt het moeizaam te boven zien te
komen van hardnekkige onwetendheid en blinde vlekken in de zelfperceptie. Als je dat wilt wordt het een
ander pad. ‘Het is als een zalm tegen de sterke stroom in, met langdurige grote inspanning op weg terug
naar de bron’. De echte zoeker weet echter waar hij/zij aan begint en laat zich niet weerhouden.

Volgens Jiddu Krishnamurti is de weg naar binnen er een van voortdurend vallen en opstaan en is het er
daarnaast ook wel ‘heel erg eenzaam’, en ‘daarom’, zegt hij, zonder enig sarcasme, opgewekt en helder,
‘Wees dan dus maar heel erg eenzaam.!? Ervaringen met eerdere vertaal ondernemingen®® hebben

7 Zie Bewustzijn als enige werkelijkheid, Rupert Spira, blz 91 ev., Uitgevrij Samsara, Amsterdam, 2019.
8 Vrij naar Sadguru, zie Sadguru in Harvard’s Medical School in 2018, https://youtu.be/w7irEcQHChw
9 Zie https://arav.live vertaalde lezingen van Swami Sarvapriyananda: Wie ben ik? en, De taal van Paradox.
10 Zie https://arav.live Sankara’s Vedanta, zie Drg Drsya Viveka, vert, F. Arav, blz. 83, vers 32 e.v.
11 Zie https://www.shiningworld.com/; De Essentie van Verlichting, Samsara, 2019, ISBN 978 9492995 261.
12 7je De waarheid is het leven zelf, Kennismaken met Krishnamurti, Uitgeverij Synthese, Rotterdam, 2012.
13 Vertaling in 2020 van (alleen) Hfdst. 1 van de Mandukya Upanishad met Gaudapada’s Karikd en Sankara’s
commentaar, Agama Prakarana, het hoofdstuk gebaseerd op de Vedische verklaring, van de tweede Engelse vertaling
uit 1952 van Swami Nikhilananda. Gratis als pdf (84 pag.) verkrijgbaar via htopman@xs4all.nl
6


https://youtu.be/w7irEcQHChw
https://arav.live/
https://arav.live/
https://www.shiningworld.com/
mailto:htopman@xs4all.nl

geleerd dat zonder ‘begeleiding’ (in de vorm van YouTube lezingen van o.m. de onnavolgbaar inspirerende
Swami Sarvapriyananda alsook a.d.h.v. ondersteunende literatuur (lesmateriaal syllabus van de Chinmaya
International Foundation) en de vele in het Nederlands voor handen zijnde vertalingen van Dhr. F. Arav dit
soort werken eigenlijk niet begrepen, laat staan in begrijpelijk Nederlands vertaald kunnen worden.
Daarop is dus, in zeer grote en respectvolle dank, volledig geleund en gesteund. En dus voor zover deze
vertaling de lezer behulpzaam zou kunnen zijn komt hen dan ook echt alle eer toe.

Voor de aanloop naar het Brahma Sdtras avontuur toe ben ik heel veel dank verschuldigd aan de heer
Ferit Arav, bij wie ik inmiddels meer dan tien jaar lang student mag zijn in een filosofie studiegroep van de
School voor Praktische Filosofie in de Oxerhof bij Deventer. Graag draag ik deze vertaling aan hem op. Zijn
onstuitbare vertaaldrang en zijn belangeloze en hartverwarmende vrijgevige (zie zijn website arav.live !)
inzet tot het vrij toegankelijk maken van de vele werken van o.m. Sankara* heeft mij een nog dieper
respect voor de Advaita-Vedanta traditie bijgebracht. En heeft hij mij, als tutor en voorbeeld, door zijn
geduldige aanmoediging de vreugde doen ervaren van het doormiddel van zelfstudie en vertalen®®
langzamerhand steeds dieper te kunnen ingaan op het prachtige materiaal dat de Advaita-Vedanta van
Sankara de serieuze spirituele zoeker te bieden heeft.

Wat betreft de oriéntatie op de bredere context en orthodoxe verdieping (in de traditionele Advaita
Vedanta) ben ik veel dank verschuldigd aan Dennis Waite, die de afgelopen 25 jaar orthodoxe Advaita
Vedanta zeer verdienstelijk op de (internet-forum en boeken) kaart heeft gezet. Veel bronnen zijn via zijn
boeken aangeboord?®.

Ter verduidelijking is op een aantal plaatsen de oorspronkelijke Engelse term er tussen (...) achter gezet.
En soms is de tekst met een kleine opmerking of term [....] door vertaler aangevuld of toegelicht. De
aangehaalde Upanishad citaten [fragmenten] zijn in kaders voluit uitgeschreven. Ook heb ik me vrij
gevoeld in het toevoegen van noten, veelal met verwijzingen.

Het is wel van belang hier nog maar eens te benadrukken dat dit document als basis, echt alleen maar
de inleidende adhyasa bhasya [preambule] en de eerste vier Sttras van hoofdstuk 1 en het commentaar
van Sankara daarop omvat. Voor zover mij bekend zijn (zelfs alleen) de preambule en de eerste 4 Sitras
van de Brahma-Sutras niet eerder in het Nederlands vertaald.

Hartelijke dank ook aan ziels-maatje Iris van der Eijken, voor haar onvoorstelbare geduld dit hele proces
in wakkere belangstelling en met heldere repliek te hebben willen aanhoren, in de oprechte poging de
onvolprezen Brahma Sitras vanuit diepe innerlijke stilte te kunnen doorgronden.

Grote dank tot slot aan Swamiji Gurubhaktananda, auteur van deze syllabus van de 2-jarige Vedanta
cursus van de Chinmaya Mission in Powai, Mumbai, voor zijn toestemming deze vertaalde versie als gratis
download publiekelijk toegankelijk te maken.

Uit zijn antwoord op de vraag om toestemming:

‘The knowledge we have is accessed through an eternal source and does not belong to us. You are free to
express your love for the great Sri Shankaracharyaji by translating Text 44 into Dutch and incorporating it
into your teacher’s website, as | have done with mine. 3.

Utrecht, 2023,
Harry Topman

14 Zie de website arav.live ; Zie www.uitgeverijkadag.nl: Vertalingen van F. Arav, Bhagavad Gita Bhasya, Vivekacu-
damani, Zeven Upanisads, Sankara’s Vedanta: Vijftien werken over Zelfkennis en Non-dualiteit.
15 Zie diverse vertalingen op arav.live: Advaita Bhoda Deepika (hfst 1 t/m3), Wie ben ik? (deel 2), Twee Vogels, De
taal van Paradox, Wat is Vedanta? Zie de website arav.live, gratis downloads.
16 Zie bron 4, op blz. 3.

7



Formele Engelstalige bronvermelding:

Copyright & Author’s Details

Author:

Swami Gurubhaktananda (ex Krishna Chaitanya, born Bipin R. Kapitan in Durban, South Africa).
Email: gurubhakta.dls@gmail.com

© 2020 All Rights Reserved. Copyright held by Swami Gurubhaktananda.

About This Edition:

Web Edition: 28th April, 2020, the Sri Shankara Jayanti

Website: Chinmaya International Foundation: www.chinfo.org
Series Title : The Sandeepany Experience

Series Subject: Vedanta & Supportive Subsidiary Texts

Declaration by the Author: The material in this series is under inspiration of the Sandeepany
Vedanta Course, but largely consists of the Author’s reflections on the Course. He is deeply
indebted to the Chinmaya Mission for its excellent presentation of the Course by their renowned
and dedicated Acharyas.

Personal Dedication

1. To my Late Parents, Smt Sharadaben & Sri Ratilalbhai Kapitan who inspired me to study in
life, to stick to the path of Dharma and pursue the highest ideals; and swamped me with their
abundant Love;

2. To Pujya Sri Swami Vimalanandaji Maharaj (1932-2019) the Late President of the Divine Life
Society of Rishikesh, Uttarakhand, India, who constantly encouraged and supported this effort;

3. To Pujya Sri Swami Tejomayanandaji (Guruji) for his boundless vision and inspiration to
create a vibrant organisation;

4. To Sri Swami Advayanandaji and Sri Swami Sharadanandaji my Acharyaji and Upa-Acharyaji
at Sandeepany, who imparted their bountiful knowledge and wisdom with rare selfless Divine
Love, just as the Rishis of yore would wish to see them do.

%k %k %k %k *k


mailto:gurubhakta.dls@gmail.com
http://www.chinfo.org/

Hier begint de syllabus: - VOORWOORD -

MENSEN DIE INTERESSE hebben in de Brahma Sitras, dragen hoge verwachtingen in zich mee wat
betreft het lezen van wat de hoogste kennis is die wordt aangeboden door de Vedische spiritualiteit. De
Brahma Sitras vertegenwoordigen het hoogtepunt in de ontwikkeling van de Vedische literatuur. Als
zodanig verwacht een lezer terecht strengheid en discipline van iedereen die erover probeert te schrijven.

Bij Sandeepany wordt deze tekst vlak voor het einde van de tweejarige cursus bestudeerd. Dit wordt
gedaan zodat studenten zijn uitgerust met voldoende kennis van toegewijde studie om de complexiteit
van een tekst zoals de Brahma Satras te verteren.

Het wordt geserveerd als een "dessert", als kroon op en afsluiting van een grootse maaltijd van de
voortreffelijke Vedantische keuken!

In de laatste maand van de 15e Batch werden we getrakteerd op 30 lezingen over de Brahma Sitras
van de hand van Pujya Swami Advayanandaji, de Opleiding Acharyaji [curriculum coordinator]. De
lezingen, die alleen de eerste vier van in totaal 555 Siitras beslaan, werden gegeven in een periode van 17
dagen. De reflecties ervan die hier zijn opgenomen, werden onmiddellijk na elke lezing samengesteld
terwijl de gedachten nog vers waren, zelfs toen we overschakelden naar 3 lezingen per dag in de
afsluitende 4 dagen, om op die wijze binnen de afgesproken cursusduur te blijven. Het tempo van
Acharyaji was zinderend; de Brahma Satras hielden een stevige greep op onze volledige concentratie. We
kregen het als ontbijt, als lunch en als avondeten!

Net na de cursus wijdde Swami Advayanandaji zich meer dan een jaar in New Delhi met een team van
geleerde wetenschappers aan het samenstellen van een uitputtend document over precies hetzelfde
materiaal dat we hadden bestudeerd. Ze beéindigden hun 14 maanden durende arbeid door in november
2015 twee dikke delen van in totaal 1127 pagina's te presenteren. De twee delen zitten vol met details die
de zelfs hongerigste onder de geleerden wat betreft deze beroemde Bhasya zal bevredigen. Acharyaji was
zo genereus in het ons vrijelijk schenken van de vrucht van zijn harde werk.

Naast de aantekeningen van de cursus hebben deze twee delen op twee belangrijke manieren als bron
voor dit boek gediend: ten eerste om het oorspronkelijke Sanskrit Bhasya te verifiéren; en ten tweede om
woord-voor-woord vertalingen te verkrijgen om me in staat te stellen de betekenissen te presenteren op
een manier die toegankelijker is voor studenten. Ze worden zin voor zin gepresenteerd, volgens de
volgorde in de Bhasya, en de zinnen volgen een genummerde volgorde. Vooral studenten uit het Westen
zullen dit nuttig vinden. Het is te hopen dat de zorg die is besteed aan de zorgvuldige presentatie van
vertalingen studenten zal helpen bij hun studie van de Brahma Satras.

Samengevat thema van deze Bhasya

Op de volgende twee pagina's staan twee blokken, getiteld "Bestaande entiteiten" en "Sri Sankara-
caryaji’s Intentie / Zorg". Het zal voor de lezers nuttig blijken deze voor aanvang te lezen. Het eerste blok
maakt lezers vertrouwd met de belangrijkste kwestie die in deze Bhasya wordt besproken. Het tweede
blok geeft lezers een idee van hoe deze kwestie de Bhasyakara motiveerde om het basisprincipe van non-
dualiteit, waarop heel Vedanta rust, te verdedigen .

Redacteur?’, Sri Shankara Jayanti Day, 28 april 2020.

%k %k %k %k %k

17 Swami Gurubhaktananda



"BHOOTA VASTU" "BESTAANDE ENTITEITEN"

DEZE TERM KOMT VEELVULDIG en steeds weer aan de orde in de Brahma Sitras. Het is een woord
waarvan de implicatie [diepere betekenis] niet zo gemakkelijk valt te begrijpen. In dit studie-blok
verkennen we een moderne interpretatie ervan, die ons kan helpen om daarmee de door Sri
Shankaracharyaji bedoelde betekenis te begrijpen .

Laten we de zakelijk ingestelde, ondernemende industrieel van vandaag de dag als voorbeeld nemen.
Zijn ogen zien de wereld op een andere manier dan de meesten van ons. Hij ziet vooral allerhande
grondstoffen om zich heen die hij het liefst wil transformeren tot verkoopbare producten, en die weer om
te zetten in geld. Geld is het echte 'eindproduct' waar hij naar verlangt. Er zijn drie dingen in zijn keten:
grondstoffen, gefabriceerde producten en geld, en in die volgorde.

Laten we steenkool als voorbeeld van een grondstof nemen. Het is er, als een bestaande entiteit die
zich in de diepe krochten van de aarde bevindt. Hij begint zijn ondernemende activiteiten met de kolen te
delven. Alleen al om dat te doen, is een enorme onderneming. Maar met enorme, goed geplande en
uitgevoerde inspanning slaagt hij daar in en delft hij het "product" op dat hij voor ogen had. De eerste fase
van zijn plan is volbracht. Nu moet hij het nog om zien te zetten in geld. Hij kan het voor een goede prijs
als brandstof verkopen. Hij kan het verbranden en voor een goede prijs verkopen als energiekracht. Hij
kan het raffineren en voor een goede prijs verkopen als olie. Alle opties vereisen allemaal verschillende
activiteiten, maar het eindproduct van dit alles is het geld op de bank.

Kijk nu eens naar de mindset van de industrieel: was hij geinteresseerd in de kolen in de grond? Nee,
was hij geinteresseerd in de brandstof, of de energiekracht of de olie? Nee. Hij was eigenlijk alleen maar
geinteresseerd in het geld op de bank. Het hele proces was gericht op dit eindproduct. Dat eindproduct is
de begeerlijke koopwaar, met behulp waarvan hij "geluk" kan krijgen.

Laten we ons nu richten op Sri Sankaracaryaji’s insteek: bij hem gaat het als het ware ook om een 'ruwe
grondstof’, genaamd Brahman. Dat is ook een ‘bestaande entiteit’. Hij wil deze Brahman realiseren. Dat is
zijn doel. Wat moet hij doen [heeft hij nodig] om zijn doel te bereiken? Hij moet eerst de Sadhana
Chatushtaya verwerven, de ‘vier vereisten’, namelijk: 1. discriminatie, 2. onthechting, 3. de zesvoudige
deugden en 4. een brandend verlangen naar Bevrijding. Hij verwerft deze, verkrijgt de kennis van Brahman
en realiseert Hem. Hij bereikt de vrucht van oneindige gelukzaligheid en tevredenheid, en is gelukkig.

Laten we nu een industrieel in de situatie [schoenen] van Shankaracharyaji plaatsen. Zodra hij er in
stapt, duikt bij hem de gedachte aan 'Brahman’ [als ruwe grondstof, als entiteit]) in hem op!

Hij zal vervolgens 'Brahman' als een ruwe grondstof beschouwen. Wat heeft hij er aan, en wat kan hij
ermee? Als eerste zal hij er enige kennis over op moeten doen. Gevraagd om het zelf uit de Geschriften te
halen en doorgronden, kiest hij in plaats daarvan ervoor om de kennis aangeleverd te verkrijgen door te
betalen en een cursus over Brahman bij te wonen. En wat doet hij vervolgens met deze kennis? Hij wil het
omzetten in het enige eindproduct dat hij kan bedenken. Hij opent een college en zet zelf een Cursus over
Brahman op. Hij brengt deze Cursus op de markt tegen een concurrerende prijs, en aan het einde van de
dag ziet hij zijn banksaldo groeien. Hij heeft daarmee zijn versie van ‘geluk’ bereikt. Het is misschien maar
tijdelijk, maar toch is hij er blij mee. Als hij meer geluk wil, bewaart hij het om er na zijn dood in een hemel
naar keuze van te kunnen genieten.

Nu het punt waar het om gaat. Brahman is de ‘Bestaande Entiteit’, de grondstof. De brandstof, stroom,
olie, cursus, enz. zijn ondergeschikte producten of hulpgoederen [dochterondernemingen] zoals ze in
sommige vertalingen van deze tekst worden genoemd. De industrieel is de Meemamsaka, [zakenman die
er winst mee wil maken] maar hij zou [in zijn wijze van presentatie van ‘het product’] evengoed een
Sankaracarya, een oprechte spirituele aspirant (Vedantin) die bevrijding wil kunnen zijn!

Dit is precies het scenario dat Sri Sankaracaryaji ter sprake brengt.

10




SRI SHANKARACHARYAIJI'S INTENTIE / ZORG

HET VOORGAANDE KADER over ‘Bestaande Entiteiten’ baart Sri Sankaracaryaji grote zorgen. We zullen
er meer over horen onder Shtra 2 & 4. Zijn zorg betreft de zuiverheid van de Upanishadische leer over
Brahman. Sri Sankaracaryaji wil voorkomen dat de mentaliteit van de industrieel de zoektocht naar de
[heilige, allerhoogste] Kennis van Brahman verontreinigt [corrumpeert]. Veel van de woorden in de
Brahma Sutras zijn gericht op het beschermen van deze heilige kennis tegen 'zakelijke ogen en handen'.
De kennis is alleen bedoeld voor zoekers die Brahman willen realiseren.

De industrieel begrijpt dit doel van de kennis van Brahman niet [kan het a.h.w. ook niet begrijpen]. Zijn
expertise is immers zaken doen (business). Hij werpt één blik op het fenomeen Brahman en denkt
vervolgens alleen aan de mogelijkheid het als hulpmiddel te gebruiken voor zijn zakelijke ondernemingen.
Maar Brahman kan niet bewerkt worden zoals steenkool. Er kan geen ander product van worden gemaakt.
Het kan niet veranderen; Het zal voor altijd Brahman blijven. Dat is nou heel jammer voor de industrieel!
Want daar heeft hij immers helemaal niets aan. In zijn eigen Sitra noemt hij het ‘nutteloos' (useless).

En het beste dat zijn geest kan bedenken om het fenomeen Brahman [toch] te gebruiken, is om Hem
tot een hulp en zakenmaatje te maken en Hem te in te zetten om al zijn zakelijke ondernemingen te
zegenen. Brahman vindt dat misschien niet erg — Hij is immers onverschillig ten aanzien van wat mensen
van Hem mogen denken. Maar dat vindt Sankaracaryaji niet passend. Brahman tot een zodanig
ondergeschikt aspect te maken is een belediging voor de Allerhoogste Werkelijkheid. Hij kan het niet
verdragen om te zien dat dit gebeurt. Dus vecht hij deze neiging in zijn Bhasya aan. Hij zal tot elke prijs
trachten te voorkomen dat de "industriéle mentaliteit" van zakendoen en ondernemen de spiritualiteit zal
kunnen binnentreden.

In de Brahma Satras verwijst het woord, ‘gebod’, [directief, dringende aanwijzing] (injunction) letterlijk
naar een instructie die een bepaalde activiteit voorschrijft die bij de bewerking van een 'ruw materiaal’
[grondstof] moet worden toegepast. Een dringende aanwijzing kan daarom door ons worden opgevat als
de [a.h.w. onontkoombare] ‘mentaliteit van de industrieel’. Lezers zouden zich kunnen afvragen waarom
Sankaracaryaji zich zo druk maakt over aanwijzingen die zouden voorschrijven en toestaan Brahman ‘te
gebruiken’ en ‘in dienst te nemen als nevenactiviteit van hun bedrijfsactiviteit’. Wat betekent dit allemaal?

Sri Sankaracaryaji bedoelt werkelijk alleen dit zeggen: "Welke industrieel zou zich nou zakelijk moeten
mengen in de heilige zoektocht naar Brahman? Geen enkele, niet één. Dus houd hen daar dan ook gewoon
helemaal uit weg. Zorg dat je niets met hem te maken hebt en krijgt. Laat hem zijn gang gaan, maar niet
op ons [spiritueel] terrein! Laat hem zijn geld verdienen met religieuze [Advaita Vedanta is nadrukkelijk
geen religie of geloof] gebruiken en andere rituelen, maar zorg dat hij niets te maken krijgt met
Godrealisatie. Als we hem in de heilige zoektocht toelaten, zal hij ons allemaal ernstig vervuilen met zijn
zakelijke geest."

Dat is waar deze Bhasya eigenlijk over gaat. Als we de gehele Bhasya in dit licht zien, realiseren we ons
wat een belangrijke dienst Sri Sankaracaryaji de mensheid bewijst; aan de zoektocht naar de realisatie van
Brahman; aan het behoud van de zuiverheid van de Kennis van de Upanishads, als alleen voor de echt
geinteresseerde zoekers naar God.

Sri Sankaracaryaji weerhoudt de industriélen er niet van om hun geld te verdienen. Hij weerhoudt hen
er alleen maar van om [de kwetsbare zoektocht naar] God-realisatie om te zetten in een zakelijke [geld-
opleverende en alleen tot dat doel op opgezette] onderneming. Dat is alles. En dat is een terechte zorg.
De mensheid kan Sri Sankaracaryaji nooit dankbaar genoeg zijn voor de dienst die hij heeft bewezen om
de integriteit van het doel van de Schrift te bewaren. Deze kennis moet ten koste van alles worden
beschermd om te voorkomen dat deze wordt geinfiltreerd met op ondernemen gebaseerde, op geld
verdienen gerichte activiteiten.

Natuurlijk kan en zal Brahman voor Zichzelf zorgen. Niets in de wereld kan de Werkelijkheid veranderen
van wat ze is. Brahman kan niet worden veranderd, zelfs niet door de grootste industrieel. Toch moet de
'mentaliteit van de industrieel' op zijn tocht naar en binnen de spiritualiteit een halt worden toegeroepen.
Dan alleen zal de geestelijke beschaving kunnen bloeien.

11




12



Bron 1: (vertaling van de pagina's 1 t/m 178) de Brahma-Siitra Bhasya Chatuh-Sitri. Hoofdstuk 1,
Chinmaya International Foundation: www.chinfo.org

BRAHMA SUTRAS CHATUH-SUTRI

Adhyaya 1/4, Pada 1/4, Adhikaranas 1 t/m 4

d.w.z. Hoofdstuk 1/4, Paragraaf 1/4, Stitras 1 t/m 4

COMMENTAAR OP DE EERSTE VIER "AFORISMEN" VAN BRAHMA SOETRA'S

Aforismen geschreven door: de wijze Veda Vyasa / Badarayana

Bhasya door: Sri Adi Sankaracarya

Lesmateriaal ontwikkeling 2013: Swami Advayananda

Docent 2020: Swami Gurubhaktananda

CHATUH-SOTRI
~ (satras 1-4)

s,

. }_")/’(/A It

for “The Desire to Know Brahman®)

“THE SANDEEPANY EXPERIENCE”

Refisctions by 2 <
SWAMI GURUBHAKTANANDA ‘ﬁ

13



http://www.chinfo.org/

14



BRAHMA SUTRAS
"Chatuh-satri" (Satras 1-4)

INHOUD

Inhoudsopgave deze vertaling

Inleiding: motivatie en toelichting vertaler

Voorwoord

Bhoota Vastu — "Bestaande Entiteiten"

Sri Sankaracaryaji’s Intentie / Zorg

INLEIDING TOT DE BRAHMA SUTRAS

ALGEMENE STRUCTUUR & STATISTIEKEN

10

11

#A
#B
#C
#D
#E
#F
#G
#H

Wat is een Darshana?

Wat zijn de 12 Darshanas?

Sutra Literatuur over de Darshanas

De Vedanta Prasthanatraya — Belangrijke teksten

"De Brahma Sutras" — Hun doel

"De Brahma Satras" — Hun Samenstelling en Opbouw
Adhikaranas — De onderwerpen, Hun Kenmerken

Anumana Vakyas — Inferentiéle uitspraken

23
23
25
26
26
26
27
27

15



PREAMBULE 00 — "ADHYASA BHASHYA"

EEN COMMENTAAR OP SUPERIMPOSITIE

Inleiding tot de preambule: 29

Voorbereidingen: 30
0.1 Kern Bezwaar: "Superimpositie is onmogelijk!" 31
0.2 Basaal Gegeven: "Superimpositie is natuurlijk" 33
0.3 Superimpositie Gedefinieerd 34
0.4 Definities vanuit Andere Scholen 35
0.5 Gangbare Ervaringen met Superimpositie 36
0.6 Bezwaar: "Het Zelf is Geen Object" 37
0.7 Antwoord: "Het Zelf als een Object" 38
0.8 Superimpositie is Onwetendheid 39
0.9 De Volledige Implicatie van Superimpositie 40
0.10 De Implicatie wordt in Twijfel Getrokken 41
0.11 De Gedachtengang achter de Implicatie Uitgelegd /Onderbouwd 42
0.12  #1 Het Geen Onderscheid Maken [vanuit kennis] bij Dieren 44

#2 Het Geen Onderscheid Maken [vanuit kennis] bij de Mens 45
0.13  Twee Niveaus van Kennis 46
0.14 "Gelaagde" of Wederzijdse(-kerige] (Mutual) Superimpositie 49
0.15 Conclusie wat betreft Superimpositie 51
0.16  Aankondiging van de "Brahma Satras" 52

16



ADHIKARANA 01: SUTRA 1 - "Athato Brahma Jijnasa"

HET VERLANGEN OM BRAHMAN TE LEREN KENNEN

1.1 Het Eerste Aforisme 53
1.2 Een Korte Beschrijving Ervan 53
1.3 Het woord "Atha" 53
1.4 Andere Betekenissen van "Atha" weerlegd 54
1.5 Wat is het Antecedent [dat wat er aan voor gaat] van "Atha"? 56
1.6 Antecedent — Vedische Rituelen? 56
1,7 # 1 Dharma & Brahman Vergeleken 57

# 2 De Resultaten & Objecten zijn Verschillend 59

# 3 Richtlijnen vanuit de Geschriften zijn Verschillend 61
1.8 Conclusie van het Onderhavige Bezwaar 62
1.9 Het Juiste Antecedent: "De Viervoudig Middelen" 63
1.10 Het Woord "Atah" 65
1.11  Het Woord "Brahma" 66
1.12 Waarom "Brahman" in de Bezittelijke [vervoeging] Naamval? 67
1.13  Het Tegenargument 68
1.14  Een Mild Eerste Antwoord 68
1.15 De Bezwaarmaker Houdt Vol 69
1.16  Het "Knock-Out" Antwoord van de Vedantin 69
1.17  Herbevestiging van de Bezittelijke Naamval 71
1.18 Het Woord "Jijnasa" 72
1.19 Een Bezwaar tegen "Het Verlangen om Brahman te Kennen" 73
1.20 Vedantin Verwerpt het Bezwaar 74
1.21  Het Antwoord is Gedeeltelijk 75
1.22  Brahman is Gedeeltelijk Bekend 76
1.23  Conclusie wat betreft Sttra 1 78

Anumana Vakya & Anubandha Chatushtaya 79

17



ADHIKARANA 02: SUTRA 2 — “Janmadyasya Yatah”

DE OORSPRONG VAN HET UNIVERSUM

2.1 Voorwoord bij het Aforisme 81
2.2 Het Tweede Aforisme 81
2.3 # 1 De Woorden van het Aforisme 82

# 2 Het Woord "Janma" 83

# 3 De Woorden "Asya" & "Yatah" 84
2.4 Uitgebreide Betekenis van het Aforisme 85
2.5 Een Verduidelijking van Wijzigingen 86
2.6 Ishwara Poneren als de Eerste Oorzaak 87
2.7 Het Officiéle Bezwaar van de Naiyayikas 89
2.8 Antwoord aan de Naiyayikas 89
2.9 Logica Aangemoedigd in Upanishads 90
2.10 De Middelen tot Autoriteit 91
2.11 Opties & Uitzonderingen in Dharma Shastras 92
2.12  Opties & Uitzonderingen in Brahma Shastras 94
2.13  Doelloosheid van het Onderzoek 95
2.14  Het Doel van de Sitras 96
2.15  Sruti, Yukti & Anubhuti 97

De Adhikaranas & Anumana Vakyas 99

18



ADHIKARANA 03: SUTRA 3 — "Shastrayonitvat"

Lezing A: BRAHMAN, BRON VAN DE SCHRIFT
Lezing B: SCHRIFT, BRON VAN KENNIS

3.1 Voorwoord bij het Derde Aforisme 101
3.2 Het Derde Aforisme 101
Lezing A: Brahman, Bron van de Schrift 102
33 Brahman's Geschiktheid tot Creatie van de Geschriften 103
34 # 1 Een Voorbeeld van Literaire Werken 104
# 2 Toepassing op Schriftuurlijke Werken 105
De Adhikarana & Anumana Vakyas 106
Lezing B: De Schrift, Bron van Kennis van Brahman 107
3.5 Hoe kan Brahman [dan] anders Gekend Worden? 108
3.6 Is deze SGtra Niet [dubbelop] Overbodig? 109
3.7 Nee, Het Helpt om een Twijfel Weg te Nemen 110
De Adhikarana & Anumana Vakyas 111

19



ADHIKARANA 04: SUTRA 4 - "Tattu Samanvayat"

UPANISHADS ONTHULLEN BRAHMAN

Inleiding tot de Sutra 113
DEEL 1: KRITIEK VAN BUITEN VEDANTA 114
4.1 Het Gezichtspunt van de Meemamsaka (Prima Facie) 114
4.2 # 1 Het Bezwaar in Nader Detail 115
"Indra weeklaagde" 116
# 2 Upanishads Ondergeschikt Gemaakt aan Rituelen! 118
Hoe Meemamsakas Vedische Mantras bekijken 118
4.3 Het Bezwaar [concluderend] Samengevat 120
4.4 Het Vierde Aforisme 121
4.5 De Betekenis van de "Woorden" 122
4.6 # 1 Geschriften: Volmaakt Zoals Ze Zijn 124
# 2 Brahman is Geen Entiteit (Agent), Godheid, etc. 125
# 3 Brahman is Geen Object van Waarneming 126
# 4 Bron van Alle Geluk 127
#5 De Implicatie van Zelfrealisatie 129
4.7 Conclusie wat betreft de Weerlegging 131
De Adhikarana & Anumana Vakyas 132
DEEL 2: KRITIEK VAN BINNENUIT VEDANTA 133
4.8 DE VRITTIKARA PRESENTEERT ZIJN VERHAAL 135
# 1 Introductie van het Gezichtspunt 135
# 2 Citaten uit Dharma Satras 136
# 3 Het Onderwerp "Doelgerichtheid" 137
4.9 Het Eerste Bezwaar van de Vedantin 138
4.10 DE TWEEDE PRESENTATIE VAN DE VRITTIKARA 139
# 1 Brahman wordt Onderwezen met een Gebod 139
# 2 Bevrijding als Vrucht van de Gebod 140
# 3 Futiliteit van de Upanishads 141
4.11 Het Tweede Bezwaar van de Vedantin 142
4.12 De Derde en Laatste Presentatie van de Vrittikara 143
De Traditie van het Filosofisch Debat in India 144
SUTRA 4 (vervolg)
DEEL 3: DE VEDANTIN PRESENTEERT ZIJN STANDPUNT 145
4,13 HET ANTWOORD VAN DE VEDANTIN
# 1 Verklaring van het Antwoord van de Vedantin 147
# 2 De Basis van het Pad van Dharma 148
# 3 Gradaties van Verlangen naar de Vruchten ervan 149
# 4 Gradaties in Deugd (Dharma) 150
#5 Gradaties in Zonde (Adharma) 151
# 6 De Aard van Transmigratie 152
# 7 Bevrijding als "Vrijheid van Belichaming" 153
# 8 Beuvrijding als de "Ontdaan van Lichaam Staat" 154
#9 Veranderend, Toch Onveranderlijk 155
# 10 Brahman is Geen Bijkomstigheid! 157

20



4.14

4.15

4.16

4.17

4.18

4.20

4.21

4.22

KENNIS & BEVRIJDING

# 1 Bevrijding: Direct na Zelfrealisatie

# 2 Niets tussen Zelfrealisatie & Bevrijding in

# 3 Oversteken van de "Zee van Smart"

# 4 Bevrijding: De Vijf-Stap Logica van de Nyaya
UPASANA'S & BRAHMA-JIJNASA

# 1 Sampad & Adhyasa Upasanas

# 2 Twee Handeling-Gebaseerde Upasanas

# 3 De Mahavakyas Upasana gebruiken

# 4 Brahman — Niet te Gebruiken als Upasana
#5 Brahman — Geen Verbinding met Handeling
# 1 Brahman & Het Weten

# 2 Brahman & Het Contempleren

# 1 De Bedoeling van de Schrift

# 2 Het Zelf — Ingebeelde & Werkelijke Staat
LICHT OP BEVRIJDING

# 1 Bevrijding — Geen Product of Modificatie

# 2 Bevrijding — Geen Verwerving van lets

# 3 Bevrijding — Niet door Zuiverende Handelingen
# 4 Een Twijfel ten aanzien van Zuivering

#5 Antwoord: Het Zelf geen Plek van waaruit wordt Gehandeld

H6 Wie wordt Gezuiverd door Zuiverende Handelingen?
#7 De Entiteit die Wordt Gezuiverd

#8 De Doener & De Genieter

#9 Bevrijding is Geen Zuivering

# 10 De Conclusie ten aanzien van [het bereiken] Bevrijding

4,19 DE ZOEKTOCHT NAAR HET ZELF

# 1 Mentale Handelingen: Kriya & Dhyanam

# 2 Kennis & Mentale Handeling

# 3 Voorbeeld: Kennis & Mentale Handeling

# 4 Toepassing op Brahman & Atman

#5 De Psychologie in de Geschriften

# 6 De Directe Aanpak — Geen Psychologie

# 7 Voor de meer gevorderde zoeker

Brahman is Geen Inhoud van een Gebod
Samenvatting van de belangrijkste punten tot nu toe

DEEL 3: HET ANTWOORD VAN DE VEDANTIN (Vervolg)
# 1 Het Zelf is Voorzeker Uitgestrekt

# 2 Het Zelf is Onmiskenbaar

# 3 De Grootheid van de Purusha

# 4 Ongepaste Pretenties van de Karma Kandis
"BESTAANDE ENTITEITEN"

# 1 Geboden & Bestaande Entiteiten

# 2 Bestaande entiteiten - nuttig of nutteloos?

# 3 Behandel alle bestaande entiteiten op gelijke wijze

21

158
158
159
160
161
162
163
165
166
167
168
169
171
172
173
174
174
174
176
176
178
179
180
181
182
183
184
184
186
187
188
189
190
190
191
194

194
197
199
200
201
201
202
203



4.23  "NUTTELOOSHEID" — HET IDEE ZELF IS MISLEIDEND 204

# 1 Zijn Verboden Handelingen "Nutteloos"? 204
# 2 Onverschilligheid versus Nutteloosheid 205
# 3 Onverschilligheid, geen Nutteloosheid 206
4.24 BRAHMAN IS "NUTTIG" 207
# 1 Niet aan de Mens dat te Beslissen 207
# 2 De Verandering die door Realisatie wordt Teweeggebracht 208
# 3 Nog Twee Voorbeelden van Veranderde Levensstijl 211
4.25 BEVRUDING — EEN ONTDAAN VAN HET LICHAAM STAAT 211
# 1 Vrijheid van "Lichaamsbewustzijn" 211
# 2 De Relatie van het Zelf tot het Lichaam 212
# 3 De Relatie van het Zelf tot Handeling 213
426 MUKHYA & GAUNA BETEKENISSEN 214
# 1 Voor Mens A: Figuurlijke Betekenissen zijn van Toepassing 214
# 2 Voor Mens B: Alleen Letterlijke Betekenissen zijn van Toepassing 216
#3 De Toepassing op het Zelf en de "ik"-Notie 217
4.27 #1 De "Lichaamloze staat" 218
# 2 Sthitaprajna: "Man van Grondig Gevestigde Wijsheid" 219
4.28 #1 Conclusie over de "Bijkomstigheid" kwestie 220
# 2 Conclusie over "Shastrayonitvaat" 222
429 #1 “Brahma Sitras" & "Dharma Satras" 223
# 2 Noodzaak tot de "Brahma Satras" 224
430 #1 De Samensmelting van de Triade 225
# 2 De Kenners van Brahman 227
De Adhikarana & Anumana Vakyas 228

Zie Bron 2: Swami Sarvapriyananda (https://youtu.be/pHFISnvtUdk) op YouTube in de voorbeschouwing
van Adhydsa Bhasya 1-3, die alleen gaan over de eerste vier sutras van hfdst. 1. De 551 daarop volgende
Sdtras, die ten doel hebben de eerste vier nader verklaren, zijn opgedeeld in vier hoofdstukken, zo hij licht
verder toe:

Hfdst. 1, Samanavaya: Harmonie, Hoe breng je de inhoud van de Upanishads m.b.t. de uitspraak ‘Jij bent
Brahman, als de ultieme werkelijkheid’ als kern van de Advaita (non-duale) Vedanta filosofie door in houd
en betekenis met elkaar in overeenstemming? (SSP: 1. Sravana, lezen, luisteren, studeren).

Hfdst 2, Avirodha, Niet-tegenstrijdigheid: Hoe toon je aan dat het hier aangedragen filosofisch concept
(Jij bent Brahman) stand houdt bij kritische bevraging? Hoe toon je aan dat dit (en niet die van andere
duale en pluralistische systemen) de correcte interpretatie is van de Upanishads? Hoe verdedig je het non-
duale standpunt? Hoe verdedig je met behulp van de logica het standpunt tegenover mensen die de
Upanishads niet als autoriteit erkennen? (SSP: 2. Manana, debat, redeneren, argumentatie).

Hfdst. 3, Sadhana: De religieuze rituelen die de mensen naar Brahman leiden. Veel daarvan zijn inmiddels
buiten gebruik geraakt. Maar sommige blijven heel belangrijk. (SSP: 3. Nydidhyasana, meditatie als
praktijk).

Hfdst. 4, Phala: Het resultaat, Moksa, verschillende soorten en (voor)stadia worden hier besproken.

22


https://youtu.be/pHFlSnvtUdk

STRUCTUUR & STATISTIEKEN

ALLE WEZENS zijn in staat om te denken'é, maar alleen de mens kan [0ok] aan zeer complexe
dingen denken. Die stelt zichzelf bepaalde fundamentele vragen, die door geen enkel ander schepsel
worden gesteld, zoals: "Wie ben ik?" of "Wat is deze wereld?"

A Wat is een Darshana?

De volgende zes onderwerpen interesseren [vrijwel] alle mensen op aarde:

1. Jiva Vicara: de individuele ziel. Wie ben ik?

2. Jagat Vicara: de Wereld of de schepping. Wat is de aard van deze wereld?

3. Iswara Vicara: de Schepper van de wereld. Wie heeft deze wereld geschapen?
4, Bandha Vicara: Gebondenheid in deze wereld. Wat is verdriet en gebondenheid?
5. Moksha Vicara: Bevrijding uit slavernij. Wat is gelukzaligheid en bevrijding?
6. Sadhana Vicara: het middel voor bevrijding. Hoe word ik bevrijd?

Deze zes onderwerpen vormen een holistische [al omvattende] visie die een Darshana wordt genoemd.

Elk onderricht dat over al deze zes onderwerpen gaat, met daarbij een [poging tot] diepgaande analyse
ervan, zou zich kenmerken als een Darshana Shastra, of eenvoudigweg een Shastra (een Geschrift).

B Wat zijn de 12 Darshanas?

In de Indiase filosofie zijn er 12 Darshana Shastras. Deze vallen uiteen in 2 hoofddivisies: de zes Astika
Darshanas (Vedisch) en de zes Nastika Darshanas (niet-Vedisch). De Vedische Darshana's houden de Vedas
(of een deel ervan) als de Pramana [middel tot onderwijs] of primaire bron van autoriteit.

A. DE NASTIKA-SCHOLEN:

We behandelen eerst de Nastika Darshanas. Het gaat om zes scholen:

1. Charvakas: Dit zijn de anti-spirituele filosofen, of materialisten. Zij promoten het pure materia-
lisme tot het bittere eind. Ze accepteren geen Shastras, geen hel of hemel, geen Dharma, etc.
Zintuiglijk genot is hun [enige] levens genietende filosofie. Hun filosofie is een filosofie van het
lichaam en de zintuigen. Hoe belangrijk het lichaam en de zintuigen voor ons algemeen welzijn
mogen zijn, deze filosofie valt daarmee [met deze Hedonistische heiligverklaring] wel buiten het
terrein [invloedssfeer] van de Brahma Siitras.

2. Jaina: Van Rishabha Deva tot Mahaveera waren er 24 Teerthankaras [verlichte leraren] die de Jain-
religie begonnen. De religie is geworteld in de meesterschap in beheersing van de zintuigen. Hun
filosofie heet technisch gezien Anaykanta Vada — een systeem dat geen enkele definitieve
beslissing accepteert. Het gaat er vooral prat op besluiteloos [keusloos] te zijn en blijven in alle
zaken. "Blijf gewoon openstaan voor de verschillende soorten van denken", is hun overtuiging. Ze
overwegen alle mogelijkheden, maar nemen niets als definitief.

18 Denken: bedoeld wordt: bewegingen (vrittis) in besef van de geest, van het gewaarzijn, in bewustzijn .
23




De Vier Boeddhistische Scholen: Bhagavan [de Godmens] Boeddha's volgelingen begonnen na zijn dood
de leringen van de Boeddha [De Verlichte] te systematiseren. Dit gebeurde enkele eeuwen na zijn dood.
Zijn drie essentiéle doctrines zijn ingedeeld in Pitakas ("manden"):

a. Sutta Pitaka — heel simplistisch.
b. Abhidamba Pitaka  — complexere kwesties besproken.
c. Vinaya Pitaka — kwesties gebaseerd op gedrag.

Na verloop van tijd ontwikkelden zich allerlei argumenten over [de inhoud en de legitimiteit van] deze
"manden". Er ontstonden daardoor vier scholen van boeddhistische leringen. We plaatsen deze onder de
eerste twee [Charvakas en Jaina] Nastika-scholen:

1. Sautrantika Boeddhisten: gebaseerd op Sutta Pitaka. Ook wel Anumeya Vadins genoemd. Ze
hebben geen waarnemingstheorie, alleen een inferentiéle [deductieve, veralgemenisering van
waarnemingen, kenmerken en eigenschappen] theorie.

2. Vaibhashika Boeddhisten: gebaseerd op Abhidamba Pitaka. Ook wel Bahyartha Vadins genoemd,
gelovend in de realiteit van externe objecten.
3. Yogachara Boeddhisten: gebaseerd op Vinaya Pitaka. Dit zijn de Kshanika Vijiiana Vadins of

Vaiseshikas (geloven in kortstondig [oprijzend] bewustzijn). De Vijfiana Vadins zijn degenen die
geloven dat de stroom van gedachten in de geest [manas] de realiteit is.

4. Madhyamika Boeddhisten: zij volgen de middenweg en nemen het beste van alle bovenstaande
drie. Deze staan ook bekend als Shoonya Vadins, of gelovigen in de Leegte als Werkelijkheid.

B. DE ASTIKA SCHOLEN:

i) Sankhyans: door Rishi Kapila

ii) Yogaschool: door Rishi Patanjali

iii) Nyaya: door Rishi Gautama

iv) Vaiseshika: door Rishi Kanaada

V) Poorva Meemamsa: door Rishi Jaimini

vi) Uttara Meemamsa: door Rishi Vyasa (Badarayana); dit is Vedanta.

Scholen i), iv) en v) zijn gegroepeerd als Nir-Eeshwara scholen [d.w.z. géén Isvara], omdat er geen in deze
scholen geen ‘God’ is. Zij geloven dat het niet nodig is om een [bestaande, heersende] God te poneren;
Karma is wat hen betreft voldoende.

Scholen i) tot en met iv) hebben de logica als hun primaire Pramana; Vedas zijn secundair.

Scholen v) en vi) hebben Vedas als de primaire Pramana; en Logica is secundair.

School v) De Poorva Meemamsa volgen de lijn van de Karma Kanda [voorschriften en rituelen]. Dit is de
primaire bron die hun filosofie ondersteunt. De rest van de Vedas worden als secundair beschouwd.
'Poorva’ betekent 'eerder' deel, verwijzend naar de eerdere delen die gaan over de riten en rituelen om
iemands verlangens te vervullen. De Meemamsaka's geloven dat de Uttara Kanda (Vedanta) slechts een
abstracte lofprijzing is op het Allerhoogste Brahman. Zij geven Brahman een secundaire status!

School vi) De Uttara Meemamsas zijn Jiiana Kandis of Vedantins. 'Uttara’ betekent 'later' deel, verwijzend
naar het laatste of laatste deel van de Vedas. Zij nemen de Upanishads als autoriteit. Vedantins
beschouwen de Karma Kanda [met alle voorschriften en rituelen] als van [met betrekking tot kennis over
en verwerving van Zelfrealisatie] een secundaire status.

24



C

Satra Literatuur over de Darshanas

Alle bovengenoemde scholen hebben hun eigen Schriftuurlijke teksten. Er wordt een drievoudig
systeem toegepast ten behoeve van de organisatie van hun Geschriften. Deze 3 niveaus zijn in volgorde
van toenemende uitwerking:

1.

genoemd, bijvoorbeeld Sri Sankaracarya.

Satra: Hun doel is om de filosofie samen te vatten in beknopte, herinnerbare delen. Hun
samensteller wordt de Stitrakara genoemd, bijvoorbeeld Veda Vyasa.
Bhasya: Dit gaat kort in op de betekenis van de Sitras. Hun samensteller wordt de Bhasyakara

Tika: Dit zijn uitgebreide aantekeningen die de Bhasya verduidelijken. Ze zijn zeer gedetailleerd.

Hun schrijver wordt de Tikakara genoemd, bijvoorbeeld Sri Sureshwaracharya.

SCHOOL

SUTRAKARA &

NAAME VAN DE SUTRA | NAAM VAN DE BHASHYA

BHASHYAKARA &

TIKAKARA

1. Nyaya Akshapada Gautama Vatsyayana Vachaspati Mishra
(Nyaya Satras) (Nyaya Bhasya) (Nyaya Varttika)
2. Vaiseshika | Rishi Kannada Prasastapada Vyomasiva
(Vaiseshika Siitras) (Padartha Dharma Sangrah) | (Vyomavati)
3. Sankhya Kapila Muni Iswara Krishna Gaudapada
(Sankhya Sutras) (Sankhya Karika) (Gaudapada Bhasya)
4. Yoga Rishi Patanjali Veda Vyasa (Badarayana) Vijnana Bhiksha
(Yoga Satras) (Yoga Bhasya) (Yogabhasya Varttika)
5. Poorva Rishi Jaimini Shabara Swamin Kumarila Bhatta
Mimamsaka | (Dharma Siitras) (Shabara Bhasya) Prabhakara
Dvaita Madhvacharya
6. Uttara Veda Vyasa, . - v
- o (Poornaprajna Bhasya)
Mimamsaka | d.w.z. Badarayana
(Brahma Satras)
Visisht- Advaita
Ramanujacharya
(Shree Bhasya)
,':\dyalt.'i\ _ Sureshwaracharya
Sankaracarya

(Shariraka Mimamsa)

25




D De Vedanta Prasthana-traya — Belangrijke teksten

Er zijn drie teksten die de Vedanta Prasthana vormen, of de belangrijkste teksten in de Vedanta -
literatuur. Dit zijn:

Sruti Prasthana - Upanishads

Smriti Prasthana - Bhagavad Gita

Nyaya Prasthana - Brahma Satras

E De Brahma Sutras — Hun Doel

Het doel van de Brahma Satras is drieledig:

1. De Mantras van de Upanishads die [onduidelijke] dubbelzinnigheden bevatten, worden verklaard.

2.  Om Vedanta te verdedigen tegen de argumenten van de andere scholen (d.w.z. 10 andere scholen -
de Charvakas en, natuurlijk, Vedanta zelf zijn weggelaten).

3. Om te wijzen op foutief denken en de onlogische leer-aspecten van de andere scholen.

F De Brahma Sutras — De Samenstellingsvorm

De Brahma Sitras zijn als volgt gerangschikt:

Naam: "SHARIRAKA-MIMAMSA"

AANTAL

ADHYAYAS Hoofdstuk 1 Hoofdstuk 2 Hoofdstuk 3 Hoofdstuk 4
(hoofdstukken) Samanvaya Avirodha Sadhana Phala
"Harmonie" "Consistentie" "De Middelen" | "De Resultaten"

e Desli Upanishads zijn vrij
Brahman. Beoefening van kennis | Bevrijding uit Samsara
ONDERWERP De Eenheid van alle varl a.IIe van Brahman hier & hiernamaals
tegenstrijdigheden
paden
Padas 4 P'1d6 X
q adas per
(kwartieren) Hoofdstuk 1-4 5-8 9-12 13-16
39
Adhikaranas 191 x i
i (1e '\/ledr'fzhaﬂdeld 47 67 38
(onderwerpen) in dit boek)
Sutras 555 x ( 134
q 1e vier behandeld
(zinnen) in dit boek) 157 186 78

26




Alle Sutras : zijn gedefinieerd als tot het [moeten] hebben van de volgende kenmerken [kwaliteiten]:

vk wN

6.

Beknoptheid: heel weinig woorden.

Duidelijkheid: geen onduidelijkheid [dubbelzinnigheid].

Vitale Punten: alleen essentiéle punten te noemen, geen aanverwante, omliggende zaken.
Facetten: Het kan vele facetten hebben, maar elk moet een geldige betekenis hebben.
Extra's: Geen overbodigheden, of alleen maar lof, of gewoon ‘opvulling’” om de meter vol te
maken. Eenvoudige woorden zoals ‘cha’, 'vai', 'tu’ en 'hi' kunnen worden gebruikt als ze
betekenis toevoegen aan de Sutra.

Grammatica: geen grammaticale vergissingen, of fouten in de betekenis van woorden.

De bovenstaande zes kenmerken definiéren een Satra.

G

Adhikaranas - De onderwerpen en hun kenmerken

Een Adhikarana is een onderwerp, een belangrijk stuk [brok] van een hoofdstuk. Het zijn sub-paragrafen
binnen een hoofdstuk. Een Adhikarana zou de volgende 5 kenmerken of aspecten moeten hebben:

i)

i)
i)
iv)
v)

Visaya: onderwerp.

Samshaya: een twijfelgeval.

Poorvapaksha: een tegengesteld standpunt, de opponent.

Siddhanta: Vedanta’s antwoord op het tegenovergestelde standpunt.
Sangati: de gedachten stroom-verbinding tussen Adhikaranas of Sttras.

H

Anumana Vakyas - Inferentiéle [op waarneming gestoelde] verklaringen

Elke Sutra is een korte inferentiéle [d.w.z. ‘vanuit af te leiden’, door ‘tussen de regels door te lezen’]
verklaring, die een aspect van een logische opbouw aangeeft. Om deze reden wordt de Brahma Siitras een
Nyaya [logica] Prasthana [leertekst] genoemd, en elke Sitra wordt ook wel een Anumana Vakya genoemd.
Bepaalde termen worden vaak gebruikt bij het ontwikkelen van een logica:

Paksha: Dit is de plek of context (parameters), waarbinnen de conclusie alleen van toepassing.
Sadya: (uitgesproken als Saadya) Dit is de slotverklaring, bewezen door de logica.

Hetu: Dit is de reden die wordt gegeven om als bewijs voor de logica te dienen. Meestal wordt
alleen de Hetu vermeld en moeten de Paksha en Sadya daaruit worden geéxtrapoleerd [het
schatten van een waarde die buiten het bereik van een set gegevens valt].

Linga: Dit is vergelijkbaar met Hetu, maar betekent "een indicator" van de waarheid.

Vyaapti JAana: Dit is een verklaring van de voortdurende, onuitputtelijke (unfailing) relatie
tussen de Hetu en Sadya.

Laukikah Anumana: Het gebruik van spreek- en omgangtaal als basis van logica.

Shastriya Anumana: Het gebruik van een Schriftuurlijk citaat om de logica te versterken. In
toepassing van de logica benaderen we een probleem als volgt:

De Paksha wordt eerst vastgesteld en geeft de afbakening en inperking van het onderzoek. Vervolgens
worden de Hetu en Vyaapti Jidna vastgesteld, waaruit de Sadya wordt afgeleid. Afhankelijk van de
juistheid van de verzamelde gegevens, bereiken (verkrijgen) we een Sadya die geldig of ongeldig is.

Bijvoorbeeld, rook, gezien in de bergen, doet ons concluderen dat er een brand is. De waarneming van

rook is cruciaal. Als het gewoon mist was en geen rook, wordt de hele conclusie vervalst (falsified).

27




28



PREAMBULE: "ADHYASA BHASHYA"

Commentaar op SUPERIMPOSITIE

DE PREAMBULE VAN DE Bhasya van Sri Sankaracaryaji is bedoeld [bestemd, beoogd] (intended) om
mensen van de andere filosofische scholen aan de [in principe voor iedereen toegankelijke filosofische]
discussietafel uit te nodigen. Het thema Adhyasa of "Superimpositie” is zorgvuldig gekozen omdat het
een kenmerk is van alle andere scholen. Door over dit thema te spreken, wordt meteen ook hun belang-
stelling gewekt. Hiermee krijgen we een beetje idee van de vooruitziende blik van Bhagavan Bhasyakaraji
[= Sankara] .

INLEIDING TOT DE PREAMBULE

Verwarring geeft aanleiding tot onderzoek

Het aspect van Adhyasa is gekozen om mee te beginnen, omdat dit ons als eerste meteen de vele
controversiéle standpunten laat zien die dit thema omringen. Verwarring of controverse blijkt een goede
aanleiding om de geest van mensen tot een onderwerp te doen boeien. En het zet de geest eveneens aan
tot onderzoek. Veel denkende geesten komen daardoor tezamen, om al onderzoekend oplossingen te
vinden of meer duidelijkheid van hun eigen standpunten te verkrijgen.

Bhasyakaraji [= de schrijver van de Bhasya] reikt hier als discussie de kwestie van Adhyasa aan, met
specifieke aandacht voor de "verwarring" die er over dit onderwerp bestaat. Hij zegt dat Adhyasa zelf de
fundamentele "Fout"*®is, waarbij men abusievelijk het Zelf voor het niet-Zelf aanziet. Dit gegeven leidt in
het menselijke leven tot eindeloos verdriet [Levensverdriet, Weltschmerz, Samsara). Het wegnemen van
deze vergissing zou moeten leiden tot de vernietiging van alle verdriet.

De intelligente persoon zal, als dat [d.w.z. het verdwijnen van alle verdriet] het te verwerven voordeel
is, natuurlijk meteen geinteresseerd zijn. En een intelligent persoon zal zijn tijd niet verder verspillen aan
vruchteloze discussies; want hier heeft hij immers iets in handen dat de moeite waard is om zijn intellect
mee bezig te houden!

Zo wordt een legitiem doel gecreéerd tot een vervolgdiscussie.

Sri Vachaspati Mishra's citaat werd door Acharyaji aangereikt: "Twijfel is een noodzakelijke, maar [in
zichzelf] niet afdoende voorwaarde om een onderzoek in te stellen. Er moet zicht zijn [op het daarna
volgen van] een waardevol resultaat".

Is de oplossing mogelijk? Als het onmogelijk is, zullen de verzamelde denkers snel weg zijn. Maar Sri
Sankara zegt dat het mogelijk is: Sarnsara of het wereldse bestaan is [uiteindelijk] Onwerkelijk en kan

19 Dennis Waite in The Book of One: Mistake [fout], niet bedoeld in de zin als [verwijtbaar] verkeerd gedrag dat
[terecht] een oordeel oproept, maar als een mis take, het [slechts] op een verkeerde manier aan- en vastpakken. Het
doorzien is niet om het goed te maken of te ‘herstellen’, maar als stille aanwijzing om dat [die verkeerde aanpak] in
de toekomst te laten voor wat het is. Deze ‘hou er gewoon mee op’ instructie gaat veel dieper dat het op het eerste
gezicht lijkt.

Zie ook: In Yoga Vasistha vraagt prins Rama, ‘Hoe komt dat nou toch dat we dat doen, steeds maar weer, zelfs als we
het stilletjes eigenlijk al weten?’ Vasistha antwoord: ‘Dit is niet de juiste vraag, Rama, want er zijn daarvoor net zoveel
redenen als er mensen zijn. Vraag naar hoe het komt dat het overstegen wordt. Daar ligt het antwoord.’

Zie ook: Vivekacidamani vertaling Ferit Arav, deel 3, de weg naar binnen: vers 298. “De wortel van alle obstakels
[zoals begeerte], die [de kennis van het Zelf in de weg staan en daardoor] de mens naar samsara leiden, is de
allereerste modificatie (prathama vikaro) van onwetendheid die ‘ego’(ahankara) heet”. [] FA, zie arav.live.

29



daarom met kennis worden beéindigd. Als het Echt zou zijn, zou niets het kunnen vernietigen. En zo
ontstaat er hoop bij de geinteresseerden.

Tot slot, is de kennis voor handen [en ook beschikbaar]? Ja, dat is het, zegt Sri Sankara. De ‘fout’ van
Adhyasa is het gevolg van onwetendheid, en dus is de enige manier om het te verwijderen, door middel
van kennis. Er zijn geen andere middelen nodig. We hebben geen bezem nodig om onwetendheid 'mee
weg te vegen', we hebben kennis nodig — dat is het enige tegengif voor onwetendheid.

We zien, door deze openingsopmerkingen, het genie van Sri Safkara, in de eerste plaats als opvoeder,
maar ook als een hervormer van de samenleving bij uitstek (par excellence).

VOORBEREIDINGEN

1. Mangalacharan: Een tekst begint altijd met een ‘gunstige verwijzing’ naar het Goddelijke. Hier [in
deze preambule] zien we niet iets dat daar op het eerste gezicht op lijkt. We zien echter dat in de
allereerste regel over het Zelf en het niet-Zelf wordt gesproken als Licht en duisternis. Dit contrast
van de Allerhoogste ten opzichte van Onwetendheid, moet volgens Acharyaji worden opgevat als
een Mangalacharan.

2. Asmad & Yushmad: De voornaamwoorden die meestal in deze context worden gebruikt zijn 'Tat'
en 'Tvam', d.w.z. de Engelse 3¢ [zij] en 2e [jij] persoon (Sanskriet Prathama en Madhyama). Maar
Sri Sankara heeft ervoor gekozen om de Engelse 1e [ik] persoon te gebruiken in plaats van de 3e
persoon voor het onderwerp, het Zelf. Sri Shankara laat ons [daarmee] een nabijheid tot het Zelf
voelen, zelfs op taalniveau!

3. Dharma & Dharmee: Per definitie is Dharma een eigenschap, kwaliteit of attribuut van een object,
en Dharmee is het object dat die eigenschappen bezit, enz.

Adhyasa kan van zowel Dharma als Dharmee zijn. Een voorbeeld van Dharmee Adhyasa is de
slang bovenop het touw, het touw is de Dharmee waarop een andere Dharmee (slang) is geplaatst.
Een voorbeeld van Dharma Adhyasa is een helder kristal op een rood doek, waar de rode kleur
aan het kristal wordt gegeven, louter vanwege de bijkomende aanwezigheid van het rode doek.
Roodheid is de eigenschap die er over heen [ge-super-impositioneerd] wordt gelegd.

Hoe de tekst verder gaat: "Trividha Pravrittih"

Trividha Pravrittih betekent de drievoudige manier waarop een tekst zich voortbeweegt in de reeks
van gedachten van het ene onderwerp naar het andere. Dit is de procedure die in de hele Bhasya wordt
gevolgd, en we zien het ook in de preambule.

Deel | Uddesha: een duidelijke verwoording van het onderwerp, waaronder het stevig vaststellen van
wat er wordt uitgelegd.

Deel Il Lakshhana: de definitie van het onderwerp.

Deel lll Pariksha: het onderzoek van het onderwerp in het licht van de definitie, waaruit geldigheid van
de definitie blijkt.

De Pariksha zorgt ervoor dat slechts één Uddesha past bij een bepaalde Lakshhana, en dat er slechts
één Lakshhana nodig is om een gegeven Uddesha te specificeren.

%k ok k %k k

30



DE TEKST BEGINT

PREAMBULE 00 — "DE ADHYASA BHA$YA"
(Onderverdeeld in 16 paragrafen, 0.1 t/m 0.16)

PARAGRAAF 0.1
Kern Bezwaar: “Superimpositie is onmogelijk!”

0.1.1 "yushhmad-asmad": 1

Het bezwaar: overweeg de twee noties ‘u’ and ‘ik’;

0.1.2 pratyayagocharayoh vishhayavishhayinoh 2

De inhoud van deze twee zijn het ‘object’ en het ‘subject’.

0.1.3 tamahaprakashavad viruddhasvabhavayoh 3

Zij zijn in hun aard (nature) aan elkaar tegengesteld als licht en duisternis.

0.1.4 itaretarabhdvanupapattau siddhayam 4

Daar hun hetzelfde zijn [overeenkomstigheid] (identity) voorzeker onmogelijk is,

0.1.5 taddharmanam api sutaram itaretara bhavanupapattih 5

is een onderlinge overdracht (superimpositie) van hun attributies al helemaal onmogelijk.

0.1.6-7 iti atah 'asmat'-pratyayagochare vishhayini chidatmake 6

'yushhmat'-pratyayagocharasya vishhayasya tad dharmanam cha adhyasaha 7

om deze redenen [wordt gesteld dat]:

i) op het subject, de inhoud van de ‘ik’ notie, het bewuste Zelf,

zijn voor superimpositie van de inhoud van de ‘v’ notie, het object en haar attributies,

0.1.8 tad viparyayena vishhayinah tad dharmanam cha vishhaye adhyasah 8

ii) en omgekeerd, op het object, zijn voor superimpositie van het subject en haar attributies -

0.1.9 mithya iti bhavatum yuktam 9

(in beide gevallen) de logische gronden eenvoudigweg niet aanwezig.

D.w.z. Superimpositie is onmogelijk!

Poorvapakshi (= de opponent): “De twee dingen waarvan je zegt dat die met elkaar te maken hebben, -
namelijk het Zelf en het niet-Zelf - staan als twee polen lijnrecht tegenover elkaar, alsof je licht met
duisternis vergelijkt! Zij kunnen logischerwijze niet aan elkaar gelijk zijn. Het subject (de ziener) en het
object (het geziene), waarnaar we respectievelijk verwijzen als ‘ik’ en ‘U’, zijn [helemaal] los van elkaar
staande uitersten.”

“Als deze twee zaken zo van elkaar verschillen, is een onderlinge overdracht van hun attributies, wat
we ‘superimpositie’ noemen, al helemaal ondenkbaar! Hoe denk je van ons te kunnen verwachten dat
onmogelijke idee - superimpositie - te accepteren?”

Twee voorwaarden voor Superimpositie

i) Sadrishya—0.1.1-9: Dit is de ‘overeenkomst/gelijkenis’ met dat wat ge-super-impositioneerd wordt
(het object) en dat waar het overheen gelegd wordt (het subject). De opponent eist dat aan deze
voorwaarde wordt voldaan.

ii) Bheda Agraha: Het niet zien van enig verschil tussen het subject en het object. Er is een subtiel
verschil tussen deze en de voorgaande voorwaarde. Hier kan het zijn dat ze of hetzelfde danwel
verschillend zijn, maar het belangrijkste hier is dat ze ‘voor hetzelfde worden aangezien’. Dit wordt
in het volgende gedeelte overgenomen door Sri Sankaracarya, de Vedantin of Siddhantin.

31




Van deze twee, Sadrishya en Bheda Agraha, beschouwt Sri Sankaracaryaji de eerste als een secundaire
voorwaarde. Als er een gelijkenis is, is de kans op superimpositie misschien sneller aanwezig en zeker
makkelijker te geloven. Wanneer echter twee dingen, die, hoewel verschillend van elkaar, door het
onderwerp [de betrokkene] "als vergelijkbaar worden gezien" (bijvoorbeeld door waanideeén), wordt dat
de primaire of vervullende voorwaarde om superimpositie te kunnen doen plaatsvinden.

In feite gebeurt alle superimpositie op deze manier. Als het Zelf wordt aangezien voor het niet-Zelf, dan is
het zeker dat kenmerken die waarneembaar zijn in dingen die niet-Zelf zijn, op het Zelf zullen worden ge-
super-im-positioneerd, en vice versa.

32



PARAGRAAF 0.2
Basaal Gegeven: “Superimpositie is Natuurlijk”

0.2.1 tatha api anyah-anyasmin anyah-anyatmakatam anyah-anyadharméashcha 1
Antwoord: Maar toch, op allebei (‘ik’ en ‘u‘) worden aard en attributies van de ander -

0.2.2 adhyasa itaretara avivekena 2
feitelijk over elkaar heen ge-super-impositioneerd. In die mate zelfs, dat ze niet meer uit
elkaar gehouden kunnen worden.

0.2.3  atyantaviviktayoh dharma-dharminoh 3
De attributies en aan wie ze toebehoren worden niet meer op de juiste wijze aan elkaar
worden gekoppeld (matched)!

0.2.4 mithydajnananimittah satya-anrte mithuneekrtya 4
Een illusoire kennendheid (cognition) heeft geresulteerd in het aan elkaar koppelen van het
Werkelijke en het Onwerkelijke:

0.2.5 ‘aham-idam', ‘mama-idam’ iti naisargikah ayam lokavyavaharah 5

‘ik ben dit’, ‘dit is van mij’, dit is de manier waarop de mensen van deze wereld er normaler-

wijze over spreken.

0.2.1-2.3 Siddhantin: Sri Sankara stelt dat er drie stadia zijn waarop deze superimpositie zich voordoet,
zelfs wanneer het subject en het object in hun aard lijnrecht tegenover elkaar staan. De Swardpa, Nimitta

en Phala in het antwoord vallen onder de Bheda Agraha.

0.2.4.a. i) Swaripa: Satya-Anritam Mithunee — Er bestaat een ‘goddeloos huwelijk tussen het Werkelijke
en het Onwerkelijke’, waardoor eigenschappen en dingen op elkaar worden ge-super-impositioneerd. De
aard der dingen worden verward, d.w.z. Dharma (eigenschap, kwaliteit) en Dharmee (degene aan wie dat
toebehoort) worden door elkaar gehaald. Het Niet-Zelf verschijnt als het Zelf, en het Zelf verschijnt als het
Niet-Zelf.

0.2.4.b. ii) Nimitta: Mithya Jidna — een onwerkelijke onwetendheid is de directe en oorzakelijke aanleiding

voor deze abusievelijke superimpositie.

0.2.5. iii) Phala: Het resultaat van deze abusievelijke identificatie is ‘aham idam’ of ‘mama idam’, ‘Ik ben

dit lichaam’ of ‘Dit lichaam is van mij’.

33




PARAGRAAF 0.3
Superimpositie Gedefinieerd

0.3.1 ah - kah ayam adhyasah nama iti 1

Vraag: Wat is dat, wat Superimpositie wordt genoemd?

0.3.2  uchyate - smrtiroopah paratra poorvadrshhta avabhdasah 2

Antwoord: Het is iets in de zin van een herinnering, maar ooit op een andere plek

opgedaan, een kennisname elders opgedaan, die nu [associatief] wordt herinnerd

in een nieuwe plek en context (locus).

0.3.2. Adhydsa or Superimpositie wordt gedefinieerd als:
“Adhydsa Naama Smritiroopah-Paratra-Poorvadrishta Avabhasah.”

“Het is een gewaarzijn [gewaarworden, ervaren] van het ene ding bovenop iets anders
(avabhasah), iets dat wat aard [mechanisme] betreft vergelijkbaar is met een herinnering
(smrtiroopah), die op een andere plek oprijst (paratra) als gevolg van een voorbije ervaring
(poorvadrishta).”

Acharyaji [de docenten hier, = Sri Swami Advayanandaji en Sri Swami Sharadanandaji] verfijnden deze
definitie naar: (de verfijningen worden hierna toegelicht)

"Adhyasa Naama Smritiroopah Avidyamaanasya(1) - Paratra Adhishthane(2) - Poorvadrishta Sajaatasya
Arthasya(3) Avabhasah.” [De onderstreepte 1 t/m 3 woorden zijn de verfijningen.]

Adhyasa is het kennisnemen van een object dat er niet is, maar dat op een andere plek eerder werd gezien.
Als we deze verfijnde definitie toepassen op het voorbeeld van het zilver (in het parelmoer) van de schelp,
krijgen we:

a. Adhyasa: Superimpositie - zilver over de schelp heen gelegd.

b. Smritiroopah: De aard van herinnering - de schelp die men ziet doet denken aan het zilver dat men
eerder zag, en roept daaraan de herinnering op. Avidyamaanasya (1) betekent dat we de schelp nog
niet herkend hebben als schelp, we denken nog steeds dat het zilver is.

c. Paratra: Op een andere plek - Paratra is ‘daar’, waar het zilver eerder werd gezien. De schelp is
‘hier’, pal voor onze ogen. Adhishthane (2) betekent ‘hier, op de plek waar de schelp zich bevindt,
die verschilt van ‘daar’, waar het zilver zich [eerder] bevond.

d. Poorvadrishta: Ervaring uit het verleden - het eerder zien van werkelijk zilver op een andere plek.
Sajaatasya Arthasya (3) betekent gelijkend op het object dat nu gezien wordt, maar het is niet precies
hetzelfde object, d.w.z. het zilver en [het parelmoer in] de schelp lijken sterk op elkaar, maar zijn niet
één en dezelfde.

e. Avabhasah: Het zien [waarnemen, gewaarworden] (van het Eerdere Ding bovenop het Huidige
Ding) - als de schelp net gezien is [op het eerste gezicht] , en de waarneming [kennisname] nog niet
volledig is doorgrond, d.w.z. dat er een verlaagde [onzorgvuldigere] graad van kennisname is.

34




PARAGRAAF 0.4
Definities vanuit Andere Scholen

Vijf invalshoeken ofwel Khyatis (standpunten) over Superimpositie worden in dit vers gegeven:

04.1 tam kechid anyatra anyadharma adhydsah iti vadanti 1

1. Atma Khyati door de Vijnanavadins:

Zij zeggen dat de attributie van het ene ding wordt ge-super-impositioneerd op

een ander ding.

0.4.2 kechit tu yatra yad adhyasah tad vivekagrahanibandhano bhrama iti 2

2. Asat Khyati door de Shoonyavadins:

Zij zeggen dat een illusoire entiteit over een bepaalde substantie wordt ge-super-impositio-

neerd, als gevolg van het niet doorhebben dat de twee substanties van elkaar verschillen.

0.4.3 anye tu yatra yad adhyadsah tasyaiva viparitadharmatvakalpanam achakshhate 3

3. Anyatha Khyati door de Naiyayikas: Zij zeggen dat bij een bepaald substraat, superimpositie

van een entiteit, het abusievelijk toeschrijven is van een tegengestelde attributie aan

precies dat bepaalde substraat.

0.4.4  sarvathapi tu anyasya anyadharma avabhdasatam na vyabhicharati 4

Maar overeenkomstig in al deze definities is dat het ene ding de attributie van een ander

ding wordt gegeven, als gevolg van vergissing in kennisname. Dit principe wordt niet

verlaten.

KHYAATI: THEORIEEN

Er zijn vijf Khyatis of theorieén inzake superimpositie. Hier worden er drie genoemd:

1. Atma Khyaati: Vijfiana Vadins (Boeddhisten).

2. Asat Khyaati: Shoonya Vadins (Boeddhisten).

3. Akhyaati: Sankhya, Yoga, Meemamsaka 2 (Prabhakara).

4. Anyatha Khyaati: Nyaya, Vaisesika, Meemamsaka 1 (Kumarila Bhatta).
5. Anirvachaniya Khyaati: Advaita Vedantins.

Theorieén inzake Superimpositie in Andere Scholen:

Op dit punt reikt Acharyaji ons enkele opmerkingen aan over de achtergrond van variérende
superimpositie theorieén, die er binnen de verschillende Scholen van Denkrichtingen zijn. Zij zijn:

Behalve nr. 3 worden al de andere in de Bhasya genoemd als voorbeeld van hoe ook andere scholen
hun theorieén hebben over superimpositie.

Sri Sankara concludeert dat, in alle gevallen, er geen verschil is in de basale definitie inzake Adhyasa als
Avabhasa, d.w.z. het verschijnen van het ene ding bovenop iets anders; een verlaagd niveau van kennen.
Dit hebben alle theorieén gemeen. Het verschil zit hem verder alleen in nadere details.

35




PARAGRAAF 0.5
Gangbare Ervaringen met Superimpositie

0.5.1 tatha cha loke anubhavah — shuktika hi rajatavad avabhéasate 1

En dat is waarom de ervaring in de [fysieke] wereld dit bevestigt:

Voorbeeld 1: het parelmoer verschijnt alsof het zilver is (als gevolg van hebzucht?);

0.5.2  ekashchandrah sadviteeyavad —iti 2

Voorbeeld 2: en de enkele maan verschijnt alsof er een tweede is (als gevolg van cataract).

Twee Voorbeelden van Superimpositie:

Deze Paragraaf toont twee voorbeelden. Acharyaji wees ons er op dat deze twee voorbeelden aangeven
hoe zorgvuldig Sri Sankara is in zijn selectie van voorbeelden:

i) Sopadika Voorbeeld (met Upadhis [bedekkingen]): Parelmoer verschijnend als zilver — De schelp
functioneert als een Upadhi, verschijnend als zilver.

ii) Nirupadika Voorbeeld (zonder Upadhis): De enkele maan verschijnend als dubbel — hier zit de illusie
niet in het object (de maan), maar in het gezichtsvermogen van het subject [de kijker]. Het zicht
wordt niet door tussenkomst van Upadhis beinvloed.

Acharyaji nam extra tijd voor dit gedeelte [Paragraaf] van de Bhasya, voornamelijk om te laten zien hoe
diep het wel gaat als we het wat nader beschouwen. Een commentator omschreef de Bhasya als ‘Prasan-
nam Gambhiram’ - “zo op het eerste gezicht verraderlijke eenvoudig, maar zodra we er dieper induiken
zeer diepgaand in betekenis.”

Acharyaji zei ook dat in geen ander land ter wereld de mensen het leven zo diepgaand beschouwen als
in India. Waarmee ons de rijkdom van de Indiase filosofie werd getoond!

36




PARAGRAAF 0.6
Bezwaar: “Het Zelf is Geen Object”

0.6.1 katham punah pratyagatmani avishhaye adhyaso vishhayataddharmanam ? 1

Bezwaar: Nogmaals, op het innerlijke Zelf, dat een non-object is, hoe kan daarbij nu sprake

zijn van superimpositie door middel van een extern object samen met haar attributies?

0.6.2 sarvo hi purah avasthite vishhaye vishhayantaram adhyasyati 2

Inderdaad, al (je bovengenoemde voorbeelden) tonen een object dat aantoonbaar

aanwezig is dat wordt ge-super-impositioneerd door een ander object (dat ook aantoonbaar

aanwezig is).

0.6.3  ‘yushhmat'- pratyaydpetasya cha pratyagatmanah avishhayatvam braveeshhi 3

Maar het innerlijke Zelf valt buiten de “gij’-notie, en jij zegt zelf ook dat het een non-object is.

Poorvapakshi: Hoe kan er sprake zijn van superimpositie op het Zelf als het als object niet waarneembaar
is door geest en zintuigen, d.w.z. niet voor hen aantoonbaar aanwezig?

0.6.1-3 De ‘Poorvapakshi’ kan men [ook] beschouwen als de eigen, innerlijke [en kritische] vragen
stellende intelligentie. Vanuit het standpunt van de [met adhyasa onbekende] leek is het een uitstekende
vraag. Voor bijna allen van ons geldt dat het Zelf niet ‘aantoonbaar aanwezig’ voor ons is. Hoe kan men
dan spreken van Superimpositie op het Zelf?

37



PARAGRAAF 07
Antwoord: “Het Zelf als een Object”

0.7.1 uchyate — na tavad ayam ekantena avishhayah 1

Antwoord: Dit (innerlijke Zelf) is niet een non-object in alle opzichten (d.w.z. in absolute zin).

[d.w.z. in bepaalde opzichten wordt het innerlijke Zelf wel als een object ervaren.]

0.7.2 ‘asmat'-pratyayavishhayatvat aparokshhatvat cha pratyak atmaprasiddheh 2

Bijvoorbeeld: i) Het is het object van de ‘ik’-notie, en ii) Het wordt terstond ervaren.

Deze twee aspecten van het Innerlijke Zelf zijn algemeen bekende feiten.

0.7.3-4 na cha ayam asti niyamah — 3

purah avasthite eva vishhaye vishhayantaram adhyasitavyam —iti 4

Het navolgende is eveneens geen noodzakelijke voorwaarde:

Dat alleen op een aantoonbaar object een ander object ge-super-impositioneerd kan worden.

0.7.5 apratyakshhe api hi akashe balah talamalinatadi adhyasyanti 5

Waarom is het anders, dat zelfs over een ongrijpbaar iets als het heelal, kinderen (d.w.z. de

goedgelovigen) er om bekend staan er van alles, oppervlakte, onzuiverheden, enz., overheen

te super-impositioneren?

0.7.6  evam aviruddhah pratyak atmani api anatmadhyasah 6

Aldus is het niet onlogisch dat zelfs op het Innerlijke Zelf, het niet-Zelf wordt ge-super-

impositioneerd.

0.7.1-2 Antwoord: Het Zelf is niet in absolute zin een ‘non-object’, een onbekende entiteit. Als we te
maken hebben met [het allerhoogste] Zuiver Gewaarzijn, is dat wellicht waar. Maar hier spreken we over
gewaar-zijn in relatie tot de Upadhis [bedekkingen] doormiddel van lichaam, geest en intellect. Dat doet
een “Ik” gedachte ontstaan, en daar bovenop worden als gevolg van abusievelijke identificatie vele dingen
ge-super-impositioneerd.?°

Zelfs het Zuivere Zelf wordt niet werkelijk ‘niet-waargenomen’, op de manier waarop je dat denkt. Het
is uit zichzelf schijnend, het is Gewaarzijn zelf. Het is dat wat ons het mogelijk maakt te ervaren.

0.7.3-5 En waarom zou je er een regel [voorwaarde] overheen willen leggen - dat het [met de zintuigen]
waarneembaar dient te zijn? Het is helemaal niet nodig om een dergelijke voorwaarde te bedenken! Kijk
wat kinderen doen. ‘Kinderen’ betekent in de filosofie ‘Zij die in onschuld onwetend zijn’, als tegenoven-
gestelde van ‘Dwazen’ die ‘dwaas of bewust onwetend’ zijn.

Kinderen kennen aan de open hemel [toch] een vorm toe. Dat mogen zij. Zij zien het als een soort hol
rond bolvormig iets, dat begint onderaan de horizon.

0.7.6 Aldus is superimpositie op het Zelf nog helemaal niet zo’n onlogisch, absurd idee.

20 yvivekactdamani vers 298. ‘De wortel van alle obstakels*1, die [kennis van het Zelf in de weg staan en daardoor]
de mens naar samsara leiden, is de allereerste modificatie (prathamavikaro) van onwetendheid die ‘ego’ (ahamkara)
heet” Opmerking: Het verdient dus aanbeveling de allereerste ‘vergissing’, deze wortel van alle obstakels, in de vorm
van de allereerste modificatie van onwetendheid (d.w.z. ‘het ego’) uitgebreid en diepgaand te onderzoeken. Zie
bijvoorbeeld Patanjali, vers 2. ‘Yoga is de beheersing van de gedachtengolven in de geest’. Commentaar en inspraak
(t.a.v. van hoe het onderzoek verder moet) zonder inzicht hierin leidt onvermijdelijk tot uitspraak zonder uitzicht.
Dus: geen ‘ja’, geen ‘nee’, we gaan het onderzoeken.

*1 Zoals begeerte. vert. F. Arav,. (De toelichting [kennis van het Zelf in de weg staan en daardoor] is van F. Arav. Zie
ook VC vers 299., zie arav.live)

38




PARAGRAAF 0.8
Superimpositie is Onwetendheid

Waarom neemt in een boek inzake het onderzoek naar Brahman, [nou juist] Superimpositie [wat er fout
gaat] zo een vooraanstaande plek in bij de discussie? Kunnen we het niet beter over Kennis [hoe het wel
moet] hebben? Of zouden we, als aanvang, niet op z’n minst iets moeten zeggen over Onwetendheid?

Wellicht is nu net een dergelijke twijfel aanleiding tot de volgende zinnen:

0.8.1-2 tam etam evam lakshhanam adhydsam, panditah 'avidya' iti manyante 1

Superimpositie van het soort zoals zojuist hierboven beschreven, wordt door de geleerden

(pandits) beschouwd als het product (resultaat) van Onwetendheid.

0.8.3 tadvivekena la vastusvaroopa avadharanam vidyam ahuh 2

En het doormiddel van adequaat onderscheid (discrimination) bepalen (onderkennen)

van de ware aard van een ding, wordt Kennis genoemd.

0.8.1-2 Sri Sankara haast zich, bij het ingaan op dergelijke vragen, toe te voegen, “Adhyasa IS Avidya, we
hebben het er steeds over gehad. Dit is [dan ook] een zeer toepasselijk begin.”

Sommigen zeggen dat Adhyasa het effect is van Avidya. Het is zo’n duidelijk gevolg, dat het [helemaal]
geen kwaad kan het dan ook Avidya te noemen. Avidya kent twee aspecten — Avarana en Vikshepa, d.w.z.
versluiering en rusteloosheid. Avarana zorgt voor de misleiding, en Vikshepa zorgt voor de er op volgende
superimpositie. Dat is de logische manier van volgorde (flow).

0.8.3 Het verwijderen van deze Adhyasa wordt Vidya genoemd, hetgeen ons naar verlichting leidt. Daar
het Zelf slechts abusievelijk wordt verward met en aangezien voor niet-Zelf, betekent het dat Samsara,
ofwel het wereldse bestaan, niet feitelijk [in vyavahara satyam wordt het wereldse bestaan immers in
wakkerheid ervaren]?* maar [uiteindelijk, in paramarthika satyam lost het op] onwerkelijk is. Dat betekent
[weer] dat het kan worden verwijderd. Vidya (kennis) voldoet [volledig] als middel tot het elimineren van
Avidya, onwetendheid; er is niets anders nodig.

21 Drg Dréya Viveka: (vers 40 e.v.) De pratibhasika jiva beschouwt, de droomwereld als werkelijk. De vyavaharika jiva
echter beschouwt die wereld als onwerkelijk. (41) De vyavaharika jiva ziet deze wereld [in de wakende staat] als
werkelijk. Maar de paramarthika jiva weet dat het onwerkelijk is. (42) Alleen de paramarthika jiva weet dat Zijn
eenzelvigheid met Brahman werkelijk is. Hij ziet geen ander, en weet als hij een ander ziet dat het onwerkelijk is.
(46) Met de oplossing van de pratibhasika jiva in de vyavaharika jiva blijven zijn eigenheden in de vyavaharika jiva
voortbestaan. Zo ook blijven met de oplossing van de vyavaharika jiva in de getuige, zijn eigenheden in de getuige
voortbestaan. Vert. en [] F. Arav, zie arav.live.

39




PARAGRAAF 0.9
De Volledige Implicatie van Superimpositie

0.9.1 tatraivam sati yatra yad adhydsaha 1

Dit het geval zijnde (zie 8.3.), waar ook op (het substraat, de in-grond, Het Zelf) een entiteit

wordt ge-super-impositioneerd,

0.9.2 tatkrtena doshhena gunena va anumatrena api sa na sambadhyate 4

laat zelfs een jota [kleine hoeveelheid] van het slechte of goede dat die ge-super-impositio-

neerde entiteit met zich meebrengt, het substraat [zelf] absoluut onbezoedeld.

0.9.3 tam etam avidyakhyam atmanatmanoh itaretaradhyasam 3

Als behorend tot het rijk van ‘Onbegrip’ (onwetendheid), kan de bovengenoemde wederzijdse

superimpositie van het Zelf met (op) het niet-Zelf als vanzelfsprekend gezien worden.

0.9.4 puraskrtya sarve pramanapramemevyavahara laukikah vaidikashcha pravrttaha 4

Dit is van toepassing op alle transacties die zich richten op de middelen en objecten van

geldige cognities [kenbare zaken], of ze nu empirisch (seculier) of Vedisch (heilig) van aard zijn.

Verder,

0.9.5 sarvani cha shastrani vidhipratishhedhamokshhaparédni 5

geldt dit voor alle Schriftgedeelten inzake voorschriften t.a.v. verboden en bevrijding.

Onder het domein van [het fenomeen] superimpositie valt een enorm rijk van menselijke activiteiten.
Deze Paragraaf bakent het rijk van superimpositie af van dat van het rijk van het Substratum.

0.9.1-2 Ten eerste, het Substratum wordt niet beinvioed door de superimpositie, of deze nu gunstig of
schadelijk is. Het Zelf wordt niet gedegradeerd [bezoedeld] door het niet-Zelf dat erop wordt geplaatst,
noch wordt het niet-Zelf er beter van door het Zelf erop te plaatsen. Dit is wederzijdse Adhyasa. Het Zelf
blijft absoluut onaangetast en onveranderd door wat er ook maar overheen gelegd wordt. Het blijft immer
vlekkeloos, zuiver en onbevlekt door de superimpositie.

0.9.3 Ten tweede, superimpositie behoort steevast tot het rijk der onwetendheid of onbegrip. Het feit dat
het een superimpositie is, betekent dat het [feitelijk] onwerkelijk van aard is. Dit geldt algemeen voor alle
superimposities. Alles wat met superimposities van doen heeft, valt onder het rijk van onwetendheid en
is alleen bedoeld voor [en van toepassing op] de onwetenden.

0.9.4-5 De implicatie van deze verklaring is [verbluffend] ver strekkend. Het bestrijkt elk gebied van ons
bestaan. Vrijwel de gehele menselijke beschaving valt onder deze categorie. Aan het begin van de lijst,
noemt Sankaracaryaji’ alle handelingen. Dat omvat alle zakelijke transacties, alle handel, alle menselijke
inspanningen, industrieel of agrarisch, enz.

0.9.5 Daar blijft het niet bij. Zelfs in de heilige religieuze sfeer (niet-seculier) vallen alle praktijken die voort-
komen uit opdrachten en die gericht zijn op een object [rituelen!] onder het rijk van superimpositie.
Daarom zijn ze werkzaam [van kracht] in het rijk van de Onwerkelijkheid. Het houdt in dat ze alleen
resultaten kunnen produceren die zelf [ook] onwerkelijk zijn. Het beste wat ze kunnen bereiken is de
accumulatie [opeenstapeling] van verdiensten en vermindering van tekortkomingen. Ze spelen geen
enkele rol [!!] in onze [spirituele] emancipatie. Alle voorschriften en gedragscodes aanvaarden dit als hun
uitgangspunt.

Dit moet voor de Meemamsakas natuurlijk een schok zijn. Zij reageren er meteen op met een ernstig
bezwaar....

40




PARAGRAAF 0.10
De Implicatie wordt in Twijfel Getrokken

0.10.1-2 katham punah — avidyavad vishhayani pratyakshhadeeni pramanani 1

shastrani cha iti 2

Bezwaar: Maar hoe komt het dat de conclusie alleen van toepassing is op de onwetenden?

Bedoelt men te zeggen alle waarnemingen, alle middelen en objecten van geldige cognities,

en alle geschriften (met hun voorschriften, enz.), alleen voor de onwetenden gelden!?

Paragraaf 0.9 eindigde met een ‘de bezem erdoor’ verklaring van Sri Sankaracaryaji: Hij beweerde dat alle
voorschriften, alle geldige cognities [wat we dienen te weten], of ze nu heilig of seculier van aard waren,
alleen bedoeld waren voor de "onwetenden"! Om daar nog maar aan toe te voegen dat alle geschriften
op zich [dan ook] alléén voor de onwetenden zijn geschreven. Wat had hij daarmee kunnen bedoelen? De
Poorvapakshi schudt vol ongeloof zijn hoofd en vat het op als een soort belediging.

Poorvapakshi: Wat zeg je nu? Moet iedereen die zich met de geschriften bezighoudt als onwetend
worden beschouwd? Wie blijven er dan over om ‘de verlichten’ genoemd te kunnen worden!??

22 \/erhaal ter illustratie van het ongeloof: Twee Westerlingen op audiéntie bij ZH Sri Brahmananda Saraswati, ook
bekend als Shri Guru Deva, (van 1941-1953 Shankaracharya van Jyotir Math), in Kashi/Varanasi, India, in 1950; Onder
leiding van Sir Sarvapalli Radhakrishnan (voorzitter van de Bijeenkomst van de Verenging van Indiase Filosofie, en
later nog van 1962-1967 president van India) kwamen de ook in India gerespecteerde westerse filosofen Dr. Arthur
Conger (1872-1951, theosoof, UK) en Dr. Arthur Schlipp (1897-1993, filosoof, pedagoog, USA) met het verzoek om
Guru Deva (die voor het Kumba Mela feest ook in Kashi was) even kort persoonlijk te mogen spreken (omdat daar
overdag met alle duizenden belangstellenden geen mogelijkheid meer toe was). Ze mochten daarom, bij wijze van
grote uitzondering, toch een paar minuten (...!) naar binnen. Nadat men één voor één zijn allerhoogste eerbied
(pranams) aan Maharaj Shri had betoond, knielden ze neer en namen ze plaats op het tapijt voor de zetel van Guru
Deva. Nadat ze zich hadden voorgesteld, zei Dr. Radhakrishnan tot ZH, ‘Dr. Conger vraagt om de hulp van Maharaj
Shri Guru Deva bij darsan (de devotionele, filosofische, existentiéle, kennis-weg naar doorgronding), bij het
onderzoek naar en bereiken van de hoogste waarheid.

Sri Guru Deva zei, ‘De waarheid en het onderwerp (het doel) van Vedanta is dus, dat de betekenis ervan op spontane
wijze wordt bereikt (verkregen, doorgrond). Dit (doel) is het licht van het Zelf. Er is geen ander licht bij nodig om het
te kunnen ontdekken.” Onthutst rees de vraag bij de bezoekers, ‘Maar al die SGdhana (alle middelen) om de waarheid
te bereiken en die ons zijn gegeven in de Veda Sdstra (gezaghebbende rituelen en geschriften), die (De Vedas, de
Brahma Sutras, de Upanishads en de Bhagavad Gita), die kunnen toch niet zomaar als zijnde waardeloos verklaard
terzijde geschoven worden ?

Sri Guru Deva antwoorde, ‘Dergelijke Sadhana (middelen), die zijn er niet voor bedoeld om Brahman te doen
verschijnen. Hun betekenis is slechts om avidya (onwetendheid, illusie) te doen verdwijnen. De Sadhana doet de
avidya vervagen, het brengt niet het licht van Brahman, dat licht is spontaan. Er is geen enkel ander licht nodig om
dat te kunnen zien. Het is niet nodig om welk ander licht dan ook aan te wenden om dat te kunnen zien, wat al
spontaan uit zichzelf straalt. Voor dat de zon opkomt daagt de ochtendschemering, maar de dageraad is er slechts
om de duisternis van de nacht te verdrijven. Dat is niet om de zon te doen schijnen. De zon wordt verlicht door zichzelf.
Net zo hard als er SGdhand beoefend wordt, in diezelfde mate zal avidya kwijtgeraakt worden. De Atman (de ziel)
wordt niet verlicht. De Atman is dan op spontane wijze de vorm van het licht en de getuige van alles.’ Uit: De Biografie
van Sri Guru Deva vol. ll, blz. 241, Paul Mason, Premanand, UK, 2009. [Vrije vert ht].

41




PARAGRAAF 0.11
De Gedachtegang achter de Implicatie Uitgelegd / Onderbouwd

0.11.1-2 uchyate - dehendriyadishhu ‘'aham-mama' abhimanarahitasya 1

pramatrtvanupapattau, pramanapravrttyanupapatteh 2

Antwoord: Wat betreft het lichaam, de zintuigen enz., bij iemand die vrij is van de noties van

'ik' en 'mijn’, is het er zijn van een tussenpersoon (agent) van kennis niet aan de orde

(onbestaand, niet van toepassing) en als gevolg daarvan zijn de organen van kennis

ook niet aan de orde.

0.11.3 na hi indriyani anupdadadya pratyakshhéadivyavaharah sambhavati 3

i) Zonder werkende zintuigen, is activiteit zoals waarneming niet mogelijk;

0.11.4  na cha adhishhthGnamantarena indriyanam vyavaharah sambhavati 4

ii) Zonder het fysieke lichaam, om als werkplek (locus) te dienen, kunnen de

zintuigen niet functioneren;

0.11.5 na cha anadhyastatmabhdvena dehena, kashchid vyapriyate 5

iii) Zonder het bewuste Zelf om het lichaam bewust te maken, kan niemand

een activiteit uitvoeren (Hoe zou hij dat kunnen, terwijl hij levenloos is!);

0.11.6-7 na cha etasmin sarvasmin asati asarigasya 6

atmanah pramatrtvam upapadyate 7

iv) Zonder dit allemaal - zintuigen, lichaam, bewustzijn en activiteit - voor iemand

zo onthecht, wordt representatie op zich ondenkbaar (‘ongerijmd' zoals in 2);

0.11.8  na cha pramatrtvam antarena pramanapravrttih asti 8 (vgl. Paragraaf 2, v)

Zonder representatie-functie zijn de organen van kennis ook overbodig (‘ongerijmd').

0.11.9-10 tasmat avidyavadvishhayanyeva 9

pratyakshhéadeeni pramanani shastrani cha 10 (vgl. Paragraaf 1 —wij komen tot de conclusie)

Dit verklaart waarom alleen degenen die zich in het rijk van onwetendheid bevinden,

waarneming doen, waarbij de middelen tot kennis, en de Geschriften, relevant (of bruikbaar,

toepasbaar) worden.

Antwoord: De verlichte mens heeft dit onderricht niet nodig; dit is alleen tot de onwetenden gericht.
Daar is geen tegenstrijdigheid of conflict in. Hier zijn 5 redenen waarom het helemaal klopt:

0.11.1 - 2 Deze regel vat het hele antwoord samen, dat vervolgens in de rest van de Paragraaf wordt
uitgewerkt. De sleutel tot het antwoord is: Zolang onwetendheid aanwezig is, zal het Ego-gevoel niet
worden uitgeroeid. En terwijl [zolang als] het Ego er nog is, kan de persoon God niet realiseren. Maar zodra
Ego vertrekt, voelt men zich geen representant [van het eigen construct] meer. Men begint zich op een
totaal andere manier tot de kennisorganen te verhouden dan degenen die ego-gedreven zijn. Dit is een
enorm verschil.

42




Hierna volgen de vijf manieren die het leven van het Ego bestendigen:
0.11.3 i) De zintuigen van de zoeker moeten actief zijn voor het [kunnen] doen van waarneming;
0.11.4 i) Hieruit volgt dat het lichaam volledig beschikbaar moet zijn voor de [waarneem] opdrachten.

0.11.5 iii) Het idee van superimpositie van iemands Zelf bovenop het [iemands eigen] lichaam moet
worden geaccepteerd, omdat, behalve in het geval van [in de context van, beetje vergezocht]
slavernij, niemand controle heeft over een ander lichaam dan het zijne.

0.11.6 -7 iv) Keuzevrijheid (doenerschap (agency), als ‘weter’ en ‘genieter’) moet in het voortraject worden
geaccepteerd, want op die manier krijgen onwetenden de prikkel om te functioneren.

0.11.8 v) Als het gevoel van tussenpersoon, de kenner (agency) aanwezig is, dan zijn alle organen van
Kennis aanwezig.

0.11.3-8 Deze zinnen zijn geschreven in tegenovergestelde formulering van het bovenstaande (11.1-2 ),

wat aangeeft dat hun afwezigheid nodig is om realisatie te laten gebeuren.

0.11.9-10 Het is dus juist om te concluderen dat de Geschriften, wanneer zij [pogen] de weg naar
emancipatie te onderwijzen, de mens als kandidaat [nog] in Onbegrip moeten aanspreken en vanuit dat
gegeven [in die hulpbehoevende context] passende middelen moeten gebruiken om hem [Gberhaupt] te
[kunnen] onderwijzen. Voor de man van realisatie zijn er geen aanwijzingen meer om op te volgen.

De kenner (The Agent) uitgewerkt in detail

A. Pramatha + Pramana + Prameya = Pramaa (Kennis)
(kenner) (leermiddelen) (lesstof) (leerresultaat)

B. Karta + Karana + Karya = Karma (Handeling)

C. Bhokta + Bhogarana + Bhogya = Bhoga (Genieting)

DOOR DRIEVOUDIGE KENNISKETEN (TRIPUTI)

De Pramatha (kenner, de tussenpersoon) gebruikt of bedient de mechanismen van 2Pramana (middelen
tot kennis) om informatie te verkrijgen over de 3Prameya (object van kennis). Deze drie produceren samen
[leiden tot] *Pramaa of kennis. Hierbij wordt de sleutelrol gespeeld door de persoon zelf, de Pramatha.

Acharyaji grapte: "De Advaitin zou heel dankbaar moeten zijn voor het bestaan van [het fenomeen]
‘onwetendheid', omdat dit inhoudt [aanleiding is] dat hij kennis kan verwerven!"

3 70 geldt dus vervolgens ook: De 'Karta (de doener) gebruikt 2Karana (middelen tot doen) om 3Werk (te komen
tot) *Karma (Handeling); De Bhokta (de genieter) gebruikt 2Bhogarana (middelen tot genieten) om 3Bhogya (te
komen tot) “Bhoga (Genieting). Net als bij de Pramatha wordt ook hier de sleutelrol in het proces vervuld door de
persoon zelf, respectievelijk als de Karta en de Bhokta.

[SSP grapte in de YouTube lezing De Twee Vogels, het verhaal over de twee vogels uit de Mundaka Upanishad, ‘De
mens in het dagelijks leven op zoek naar geluksvervulling wordt binnen de Vedanta ook wel de ‘Karta-Bhokta’
genoemd, de genietende doener, maar het genieten alleen dekt, in de context van samsara, niet helemaal de lading’.
Lezing (Nederlands ondertiteld): https://aravlive.files.wordpress.com/2023/04/twee vogels nederlands.mp4

43


https://aravlive.files.wordpress.com/2023/04/twee_vogels_nederlands.mp4

PARAGRAAF 0.12
Sub-Paragraaf 1

Het Geen-Onderscheid Maken [vanuit kennis] bij Dieren

0.12.1.1 pashvadibhishchavisheshhat 1

Vervolgens is er, afgezien van intelligentie, geen onderscheid tussen mens en dier.

0.12.1.2 yatha hi pashvadayah, shabdadibhih shrotradeenam sambandhe sati 2

Dieren: Inderdaad, bij dieren zoals koeien, die, zodra ze met hun zintuigen iets zien of horen,

0.12.1.3 shabdadi vijidane pratikoole jate tatah nivartante 3

en de beleving vanuit de zintuigen ongunstig is, gaan ze daar weg ;

0.12.1.4 anukoole cha pravartante 4

maar wanneer de beleving gunstig is, benaderen ze het object.

0.12.1.5-6 yatha dandodyatakaram purushham abhimukham upalabhya 5

'mam hantum ayam ichchati' iti paldyitum arabhante 6

Als een man met een stok het omhoog houdt en naar hen zwaait - als hij die voor zich ziet,

denkt de koe: "Hij is van plan mij pijn te doen"; en begint van hem weg te rennen;

0.12.1.7-8 haritatrnapoornapanim upalabhya 7

tam prati abhimukhee bhavanti 8

Maar bij het zien van een persoon met de handen vol met groen gras, komen ze dichterbij.

0.12.1.1 Met betrekking tot het gedrag in deze wereld vergelijkt Sri Sankaracaryaji nu de mens met dieren
en laat zien hoe het gedrag in beide gevallen in de meeste opzichten identiek is.

0.12.1.2-4 Omgaan met Bedreigingen of Aangenaamheden: Dieren keren zich af van bedreigingen en
voelen zich aangetrokken tot aangename sensaties.

0.12.1.5-8 Voorbeeld: De situatie van een man [met stok] die komt als een bedreiging en een man die
komt als verwelkomde voeder wordt beschreven om het bovenstaande principe te illustreren.

44




PARAGRAAF 0.12
Sub-Paragraaf 2

Het Geen Onderscheid Maken [vanuit kennis] bij de Mens

0.12.2.1-3 evam purushha api vyutpannachittah krooradrshhteen akroshatah 1

khanigodyatakaran balavatah upalabhya tatah nivartante, 2

tadvipareetan prati pravartante 3

De mens: Op dezelfde manier vlucht de beschaafde [geciviliseerde] mens wanneer

deze onbeschaafde mensen tegenkomt, machtsbeluste mensen, schreeuwend

en zwaaiend met zwaarden in de hand; terwijl ze degenen die tegenovergestelde

kwaliteiten tonen bij ontmoeting graag benaderen.

0.12.2.4-5 gtah samanah pashvadibhih purushhanam 4 pramanaprameyavyavahdarah 5

Vandaar dat er in de aard van de mens gelijkenis wordt gezien met die van de dieren,

inzake het omgaan met de middelen en objecten van empirische [zintuigelijke] kennis.

0.12.2.6-7 pashvadeenam cha prasiddhah 6 avivekapurahasarah pratyakshhadivyavaharah 7

Het principe: Het is algemeen bekend dat de situaties bij dieren, enz., ontstaan door

geen [rationeel] onderscheid [kunnen] maken, met betrekking tot percepties en de

middelen van kennis.

0.12.2.8-10 tatsamanyadarshanad vyutpattimatam 8

api purushhanam pratyakshhadi vyavaharah 9

tatkalah samanah iti, nishcheeyate 10

Omdat we in het gedrag van dieren en mensen overeenkomstigheid zien, zelfs in het geval

van ontwikkelde mensen, kunnen we, inzake waarneming, enz., logischerwijs

concluderen dat het te wijten is aan een staat van geen-onderscheid-[kunnen]-maken.

Want hoe kunnen mensen en dieren anders van dezelfde aard zijn?

0.12.2.1-3 Hier wordt de situatie bij de mens aan de orde gesteld. Ook de mens wordt afgestoten door
mensen die er onbeschaafd en angstaanjagend uitzien, en wordt aangetrokken tot degenen die wel
beschaafd en gemanierd zijn. Deze overeenkomst kan tussen mens en dier worden gezien. Er zijn twee
voorwaarden voor deze gelijkenis:

0.12.2.4-5 i) De eerste is dat het van toepassing is op alle zaken van empirische aard; het sluit de
geestelijke zaken van spirituele [hogere intellect en intelligentie] aard uit. Dit [het spirituele] omvat die
sferen die in het rijk van de Kennis Keten hierboven vallen, d.w.z. de middelen, objecten, het onderwerp
van kennis en de kennis zelf.

0.12.2.6-10 ii) De tweede omstandigheid die in de gelijkenis wordt gezien, is dat er zowel bij dieren als bij
de mens sprake is van een geen-onderscheid-maken met betrekking tot de percepties en de middelen.

Dieren hebben niet het intellectuele vermogen dat hen in staat stelt onderscheid [te kunnen] maken.
Maar in het geval van mens beschikt deze niet over de kennis om hem in staat te stellen het intellect te
gebruiken voor een spiritueel onderscheidingsvermogen. Dieren kan niet worden verweten dat zij geen
rationeel onderscheid maken; de mens kan het kwalijk worden genomen, omdat hij gebruik kan maken
van de middelen om toegang te krijgen tot de kennis van het Zelf. Die kennis alleen al zal onderscheiding
mogelijk maken. Die kennis wordt in de volgende Paragraaf behandeld . . .

45




PARAGRAAF 0.13
Twee Niveaus van Kennis

0.13.1-2 shastreeye tu vyavahare (#) yadyapi 1
i) buddhipoorvakaree
i) na aviditva atmanahparalokasambandham adhikriyate, (&) tathapi 2
Maar wat de voorschriften uit de geschriften betreft, (#) ook al

i) handelt de geciviliseerde mens gewoonlijk met voorbedachte rade; en

ii) is hij op de hoogte van de relatie van het Zelf met de 'andere' wereld (hemel) —

en komt hij zo in aanmerking voor aanwijzingen; (&) zelfs dan nog,

0.13.3-5 *na a. vedantavedyam i) ashandyadyateetam 3

ii) apetabrahmakshhatradibhed iii) asamsaryatmatattvam 4

b. adhikare *(na) apekshhyate, c. anupayogat adhikaravirodhat cha 5

a. is de kennis (van het Zelf) die gekend wordt uit in de Upanishads, zoals:

i) Het (het Zelf) is vrij van honger, dorst, pijn, ziekte, etc. ;

ii) Het is verstoken van alle onderscheid in klasse zoals Brahmana, Kshatriya, enz.;

iii) Het is niet-transmigrerend van aard (niet onderhevig aan geboorte en dood) -

b. niet een kennis die voorwaardelijk is voor het kunnen uitvoeren van aanwijzingen,

c. want het dient daar geen enkel doel en werkt er feitelijk tegenin.

0.13.6-7 d. prak cha tathabhootatmavijnanat e. pravartamanam shastram 6

f. avidyavadvishhayatvam na ativartate 7

d. Alleen voorafgaand aan de realisatie zoals beschreven, d.w.z. in onwetendheid,

e. zijn de hierboven genoemde geboden uit de geschriften van toepassing;

f. Het is niet uit venijn dat ze alleen betrekking hebben op degenen die onwetend zijn.

0.13.8-10 g. tatha hi - 'brahmano yajet’ ityadeeni shastrani 8

h.*atmani varnashramavayo'vasthadi-visheshha 9

i. adhyasam ashritya pravartante *(atmani) 10 [*N.B. herpositionering van het woord]

g. Voorbeeld: "Een brahmaan zal offers brengen" — zulke rituele geboden, enz.

h. omvatten verschillende onderscheidende factoren, als kaste, levensfase, leeftijd, enz.,

i. die [in zich] allemaal niets anders zijn dan Superimposities op het Zelf.

0.13.1-5 Activiteiten uitvoeren:

Bij gewone [alledaagse] activiteiten is kennis van het Zelf niet vereist. Zelfs voor het uitvoeren van rituele
geboden uit de geschriften is kennis van het Zelf niet nodig. Inderdaad, dit laatste kan een belemmering
zijn voor beide soorten activiteiten, omdat kennis van het Zelf niets van doen heeft met activiteiten.
Integendeel, het [de Kennis van het Zelf] kan men er van weerhouden om te handelen. Dus verschillen
juist de handelingen die door de rituele geboden worden opgelegd in de meeste gevallen niet van het
handelen bij dieren, omdat ze geen superieure kennis van het Zelf vereisen en omdat ze onder het rijk van
de empirie [zintuiglijke ervaringen en wat men daar uit af leidt] vallen.

0.13.6-7 Opnieuw komen we uit bij de conclusie dat rituele geboden bedoeld zijn voor degenen die zich
in het rijk van Onwetendheid bevinden.

Z.0.Z.

46




0.13.8-10 Het uitvoeren van rollen: Er zijn andere functies van de mens die rollen in de samenleving
worden genoemd en die ervoor zorgen dat bepaalde taken worden vervuld. Deze hebben betrekking op
iemands kaste, iemands geboorte, iemands land, enz. De rollen zijn sterk afhankelijk van superimposities,
en de uitvoering hiervan heeft de kennis van het Zelf, die de superimposities zullen verwijderen, niet nodig.
Dus ook deze rollen zijn vergelijkbaar met hoe dieren hun rol vervullen wanneer ze in groepen leven. Het
punt van orde is om de [zeer] ernstige beperkingen te laten zien van het pad dat door de Karma Kandis
wordt gevolgd.

De enige keer dat de mens zich onderscheidt van dieren is wanneer hij verlangt naar de kennis van het
Zelf, teneinde [vanuit de wens] deze superimposities te boven te komen. Dit gebeurt alleen wanneer hij
zich realiseert dat superimposities in zijn leven gebondenheid veroorzaken. Pas wanneer [en niet eerder]?*

24 Sankara verwijst in de Vakyavrti (vert. F. Arav) verzen 3-5 naar zowel de wens als de vier vereisten. (3). Verschroeid
door de hitte van de drie kwellingen, Maar begiftigd met middelen leidend naar bevrijding, Zegt iemand tot de ware
leraar, [Een kenner van Brahman]: (4). Gun mij uw onuitputtelijke genade, O Heer, En leg me alstublieft onomwonden
uit, Hoe ik zonder moeite bevrijd kan worden, Van de gebondenheid van geboorte. (5). De leraar zegt: Deze
bijzondere vraag van je, Acht ik van zeer grote waarde. lk zal hem zo helder mogelijk beantwoorden, Luister met
grote aandacht, het is dit: 6. De kennis van de eenzelvigheid Van het individuele Zelf en het Universele Zelf, Afkomstig
van Vedische verklaringen zoals 'Dat zijt Gij' enz., Is wat bevrijding mogelijk maakt.

Zie ook Aparokshanubhati (idem) vers 4 t/m 9: (4). Net zo onaangedaan zijn door de objecten van genot, In het rijk
van de Schepper én in deze wereld, Als door de uitwerpselen van een kraai, Wordt ware onthechting genoemd. (5).
Het Zelf alleen is eeuwig, En het geziene is voorbijgaand. Zo een vaste overtuiging, Wordt onderscheid genoemd. (6).
Het te allen tijde verzaken van neigingen, Wordt kalmte genoemd. Het afwenden van de zintuigen van objecten,
Wordt zelfbeheersing genoemd. (7). Het zich volledig afwenden van alle zintuiglijke objecten Is teruggetrokkenheid,
de volmaakte zelfbeheersing. Het verduren van leed en pijn is verdraagzaamheid, Die bevorderlijk is voor geluk. (8).
Onwrikbaar vertrouwen in de woorden van de Vedas, En in die van de Leraren wordt geloof genoemd. Het houden
van de aandacht op Brahman alleen, Is in-het-Zelf-gevestigd-zijn. (9). Wanneer en hoe zal ik, O Heer, Vrij zijn van de
banden met de wereld? Een dergelijk brandend verlangen, Wordt hunkering naar bevrijding genoemd.

Zie ook de Vivekactidamani (idem) vers 14 t/m 27. : (14). Succes [van zulk onderzoek] hangt hoofdzakelijk af van de
kwalificatie van de zoeker; tijd, plaats en andere dergelijke omstandigheden komen daarbij op de tweede plaats.
(15). Daarom moet de zoeker naar de werkelijkheid van atman zich toeleggen op de beoefening van onderzoek na
het benaderen van een leermeester, die een volmaakte kenner van Brahman is en wiens mededogen zo wijds is als
de oceaan zelf. (16). De mens die in staat is de waarheid in de geschriften te onderscheiden en bekwaamheid toont
de tegenwerpingen te weerleggen is geschikt voor het ontvangen van de kennis van atman. (17). Alleen hij die
onderscheid maakt, die zich afgewend heeft van het onwerkelijke, die kalmte en soortgelijke deugden bezit en naar
bevrijding verlangt, is geschikt om op zoek te gaan naar Brahman. 18. In dit verband hebben de wijzen gezegd dat
voor het ervaren van de waarheid aan vier vereisten moet worden voldaan. Bij het ontbreken ervan zal de realisatie
falen. (19). 1) Eerst wordt het onderscheid genoemd tussen het eeuwigdurende en het voorbijgaande. 2) Vervolgens
komt het niet ontvankelijk zijn voor het genot van de vruchten van handelingen, nu en hierna [hemel]. 3) Dan komt
de groep van zes deugden, te beginnen met kalmte. 4) Tenslotte is er natuurlijk het verlangen naar bevrijding. (20).
1) Een vaste overtuiging dat Brahman alleen werkelijk is en het universum onwerkelijk wordt aangeduid als
‘onderscheid tussen het eeuwigdurende en het voorbijgaande’. (21). 2) Vairagya, of ‘onthechting’, is het opgeven van
alle voorbijgaande genietingen, inherent aan elke soort levensvorm van de meest simpele tot de goddelijke, door het
zien van het voorbijgaande als gevolg van eigen observatie of instructie van de leermeester [daar ze de oorzaak van
smart zijn]. (22). 3a) Het denken losmaken van objecten door voortdurend hun onvolmaaktheid te zien en het
standvastig op zijn doel (Brahman) laten rusten, wordt ‘kalmte’ genoemd. (23). 3b) ‘Zelfbeheersing’ is het afwenden
van de zintuiglijke organen (fysiek en mentaal) van zinsobjecten door het standvastig op zijn doel houden van de
aandacht zodat die niet wordt afgeleid door vroegere neigingen om zich met allerlei objecten bezig te houden. 3c)
De teruggetrokkenheid van de zintuigen is optimaal wanneer er geen reacties op uitwendige prikkels zijn. (24). 3d)
Het verduren van leed zonder tegenstribbelen of geweeklaag wordt ‘verdraagzaamheid’ genoemd. (25). 3e) ‘Geloof’,
dat tot de realisatie van de werkelijkheid leidt, is een op inzicht gebaseerde aanvaarding dat de leer van de
geschriften en die van de eigen leermeester waar zijn. (26). 3f) Het zich niet inlaten met wisselende gedachten maar
het intellect zonder aflaten op de loutere Brahman houden wordt ‘in het-Zelf-gevestigd-zijn’ genoemd. (27). 4) Het
‘intens verlangen naar beuvrijding’, is de innerlijke drang om zich te verlossen van alle door onwetendheid ontstane
gebondenheid in relatie zowel tot het ego (het ‘ik’-besef) als tot het lichaam, door verwerkelijking van de eigen ware
aard. (zie voor de volledige Vivekactidamani tekst met Sanskrit transliteratie in de verzen, arav.live).
47



er het verlangen komt zichzelf [daadwerkelijk] te bevrijden van deze gebondenheid, pas dan komt de mens
in aanmerking [ontstaat geschiktheid] voor [het ontvangen van] Zelfkennis.

De Brahma Siitras, die volledig ten dienste staan van de Upanishads, zijn voor zo een iemand bedoeld. Ze
nemen zijn twijfels over de kennis van Brahman weg. Alleen dergelijke zoekers, op het pad naar realisatie
van de Ultieme Waarheid, beginnen [uiteindelijk] alles te doen [onvoorwaardelijke prioritering] op een
manier die superieur is aan die van dieren.

48



PARAGRAAF 0.14
“Gelaagde” ofwel Wederzijdse(-kerige) (Mutual) Superimpositie

0.14.1 adhyasah nama atasmin tadbuddhih you avochama 1

Superimpositie is inderdaad het kennis(nemen) [waarnemen] van [als] iets wat het in

[feitelijke] omschrijving [definitie] niet is.

0.14.2-4 tad yatha putrbharyadishhu vikaleshhu sakaleshhu va 2

'‘ahameva vikalah sakalo va'iti 3

bahyadharman atmani adhyasyati, 4

Voorbeeld 1: Bij de vraag of iemands zoon, vrouw, etc. ‘gezond is’ of ‘ziek is’;

voelt men "Ben ik [wel] gezond of ongezond? " (hij plaatst zichzelf in hun schoenen);

Hij legt [onoplettend] zijn attributie over externe objecten [vrouw, zoon] .

0.14.5-6 tatha dehadharman — 'sthoolo'ham, krsho'ham, gauro'ham, 5

tishhthami, gachchami, larighayami cha'iti, 6

Voorbeeld 2: Op dezelfde manier legt hij attributies over zijn lichaam:

"Ik ben dik, ik ben dun, ik ben eerlijk, ik sta, ik ga en ik spring."

0.14.7 tatha indriyadharman — 'mookaha, kdnaha, kleebaha, badhirah andho'ham'iti, 7

Voorbeeld 3: Op dezelfde manier legt hij attributies over zijn zintuigen:

"Ik ben dom, ik ben eenogig, ik ben impotent, ik ben doof en ik ben blind."

0.14.8 tatha antahakaranadharman kamasarikalpa-vichikitsadhyavasdydadeen 8

Voorbeeld 4: Op dezelfde manier legt hij attributies over zijn geest en intellect:

zoals verlangen, besluit, twijfel, vastberadenheid*, etc. *[zie noot 25 op blz. 50]

0.14.9-10 evam 'aam'-pratyayinam asheshhasvapracharasakshhini 9

pratyagatmani adhyasya tam cha pratyagatmanam sarvasakshhinam 10

Voorbeeld 5: En ten slotte wordt de locus (‘gevoels-verblijf-plek’) van het 'ik'-begrip

ge-super-impositioneerd op de Getuige van alle activiteiten van de geest, d.w.z. de

innerlijke Atman of het Zelf, wordt ge-super-impositioneerd op het Innerlijke Zelf

dat de Getuige van allen is.

0.14.11 tadviparyayena antahakaranadishhu adhyasyati 11

Omgekeerd, impliciet, wordt het Innerlijke Zelf of Getuige ook ge-super-impositioneerd

op het interne orgaan, enz. (d.w.z. de geest, zintuigen, lichaam en externe objecten).

In dit gedeelte geeft de Bhasya vijf voorbeelden uit vijf "lagen" van het leven waarin de mens wordt
geregeerd door het bezigen van superimposities. Kaste, levensfase, leeftijd, conditie, gezondheid, enz.,
zijn enkele van de meer bekende vormen van superimpositie die ons leven in de wereld beheersen.

Z.0.Z.

49




De vijf die hierboven als voorbeeld worden gegeven, zijn [blijken] veel fundamenteler. Zij bepalen de
uiterlijke manifestaties van superimposities in ons leven®.

0.14.1 De Bhasyakara begint met ons in het begrip van de basisdefinitie van superimpositie te
verankeren.

0.14.24 i) Uiterlijke kenmerken: met letsel, goede gezondheid, verlies van ledematen.
0.14.5-6 ii) Het lichaam: met lichaamskenmerken zoals dik, dun, eerlijk, donker.

0.14.7 iii) De zintuigen: met kenmerken zoals dom, blind, impotent, doof zijn.

0.14.8 iv) De Geest & Intellect: met verlangen, de wil, twijfels, doorzettingsvermogen.
0.14.9-10 v) Het Innerlijke Zelf: met gevoelens van vreugde en zorgen, geluk en verdriet. Zo krijgt

het Ego kwaliteiten vanaf de eerste laag, gevolgd door elke volgende laag die er over
wordt gelegd, totdat uiteindelijk de hele 'Ego-bundel’ op het Zelf wordt gelegd.

0.14.11 vi) Gelijktijdig met dit proces, maar in omgekeerde volgorde, is de superimpositie in de
andere richting, van het Zelf naar de externe objecten. Dat voltooit het tweerichting
proces, dat wederzijdse superimpositie wordt genoemd.

Dit is een cruciaal gedeelte dat ons het volledige scala aan relevante superimposities presenteert, in een
compacte, samengevatte vorm. Zo krijgen we het 'volledige plaatje' in één keer.

25 Swami Nithyananda met een prachtig verhaal over superimpostie, aanvankelijk zelfs ook bij Sankara: ‘Na een
ritueel reinigingsbad in de Heilige Ganges ontmoeten (guru) Sankara en zijn volgelingen op de oever van de rivier
een viezige (met honden en varkensvlees bij zich...) stoffige dalit (ongenaakbare, asprishya) Chandala, die weigert
(zoals werd verwacht vanzelfsprekend te zijn) opzij te gaan. Ontdaan kijkt Sankara, (als Brahmaan die vanuit traditie
niet beter wist, en ten aanzien van de uiteindelijke betrekkelijkheid ook daarvan blijkbaar toch nog iets te leren had)
naar zijn discipelen, die terstond hevig verontwaardigd naar de man uitroepen, ‘Aan de kant..., aan de kant!!, de
Meester komt er aan!!” Maar Chandala is rustig en onverstoorbaar, hij beschouwt het geheel, blijft heel vriendelijk
en gracieus. Kijkt naar de discipelen, kijkt Sankara in de ogen en zegt, ‘Aan de kant? Ons lichaam? Wiens lichaam,
het mijne of het uwe? Die zijn immers beide altijd onrein, vlees, botten, dus aan de kant? Mijn aanwezigheid, mijn
gewaarzijn opzij? Mijn gewaarzijn en uw gewaarzijn is altijd zuiver en hetzelfde, is overal en kan niet bewegen... Dus,
wat moet er aan de kant? Waarop Sankara, die begreep wat er gebeurde, onmiddellijk uit zijn nog geidentificeerde
brahmaan-status sprong, zich gestrekt voorover boog en de voeten van de dalit aanraakte en zei ‘Als u mij één stap
verder kunt brengen in het onderricht, als u mij de ogen opent, maakt het helemaal niet uit, uit welke varna (formele
kaste) of jati (geboren kaste) u komt, of wie u bent, dan bent u mijn leraar.” https://youtu.be/HpZyi6pEev8

50


https://youtu.be/HpZyi6pEev8

PARAGRAAF 0.15
Conclusie wat betreft Superimpositie

0.15.1-2 evamayam 1

i) andadirananto naisargikah adhyasah, 2

ii) mithyapratyayaroopaha,

iii) kartrtva-bhoktrtva-pravartakah,

iv) sarvalokapratyakshhah

Superimpositie treedt op de volgende wijze op:

i) het is begin- en eindeloos en het stroomt op natuurlijke wijze door naar de Eeuwigheid;

ii) hetis de aard van illusoire cognitie, verschijnend als dit universum;

iii) het roept het 'doener-schap' en 'genieter-schap' op;

iv) het wordt door allen en iedereen ervaren.

0.15.3 a. asya anartha hetoh prahanadya, b. atmaikatvavidyapratipattaye 3

Het doel van het leren begrijpen van Adhyasa:

a. om deze bron van alle kwaad, namelijk Superimpositie, te vernietigen; en

b. het bereiken van de realisatie van de Eenheid van het Zelf;

0.15.4 sarve vedanta arabhyante 4

Beginnen we met de studie van alle Upanishads (Vedanta).

0.15.1-2 Deze eindeloze cirkelgang van superimposities, elk gebied van menselijke activiteit doordringend
[samsara], kan tot een einde [bevrijding] worden gebracht met kennis — als men dat wenst! Ervaringen die
ons bespoedigen tot het serieus oppakken van een dergelijke keuze zijn het besef dat:

i) Er geen begin en geen einde in zicht is [life is a zero game] voor deze ellende [samsara].
ii) Het hele gemanifesteerde universum en alle waarneming één, enorme superimpositie is.
iii) Dit ons verstrikt in doener-schap, kenner-schap en genieter-schap.

iv) Elk wezen hier op universele wijze door wordt beinvioed.

0.15.3-4 Na aldus te hebben verklaard hoe Superimpositie elk detail van ons leven beinvioedt, wordt het
tweevoudige doel van deze studie van Brahma Sitras verklaard:

i) Om deze bron van het kwaad uit te roeien: Zoals Acharyaji het zei: "Deze oorzaak van alle rampspoed
die in onze aderen stroomt en die in elke cel van het leven is doorgedrongen, is als een verborgen virus
dat alles saboteert wat we doen. Dat is zo geweest van de prehistorie tot op de dag van vandaag."

Covid-19 is nog maar net (AD 2020] begonnen en heeft al zoveel ellende veroorzaakt. Hoeveel lastiger
is het dan het oude virus van Superimpositie!

ii) Om de kennis van de eenheid van het Zelf aan te bieden: Wat hier wordt gepresenteerd, moet worden
bestudeerd na een studie van alle Upanishads, omdat de Sitras bedoeld zijn om de twijfels op te lossen
die voortvloeien uit een studie van de Upanishads.

51




PARAGRAAF 0.16
Aankondiging van de "Brahma Siitras"

0.16.1 yatha cha ayam arthah sarveshham vedantanam, 1

En hoe dit de strekking is van alle Upanishads (De Jfiana Kanda van de Vedas);

0.16.2-3 tathda vayam asyam "shareerakameemamsa" - yam pradarshayishhyamah 2

dat we zullen oppakken in de daaropvolgende "Shaareeraka-Meemaamsa", de naam die

wordt gegeven aan Sri Sankaracaryaji’s Bhasya op de "Brahma Sitras".

Met de discussie die in deze Brahma-Siitras tekst volgt, hoopt men de natuur van de belichaamde ziel
te laten zien en hoe deze bevrijding kan bereiken en verwerven door reflectie en meditatie op de hier
gepresenteerde waarheden.

Anubandha Chatushtaya

In Paragraaf 0.15 staat ook de Anubandha Chatushtaya [bijkomende viervoudige context] wat betreft
toegang tot deze tekst. Het noemt alles behalve de Adhikari, omvat in het allereerste woord in de eerste
Sdtra die volgt.

i) Adhikari: [verwijzing naar de Eerste Sutra] Atha - "daarna", d.w.z. na het verwerven van

de Sadhana Chatushtaya, de Viervoudige Middelen om Kennis te Verwerven.

0.16.3a ii) Prayojfiana: Anartha Hetoh - "De bron van het kwaad"; de oorzaak van rampspoed.

0.16.3b iii) Vishaya: Aatmaikatva Vidya - "Eenheid van het Zelf"; de leringen van Vedanta.

0.16.4 iv) Sambandha: Pratipattaye Sarve Veddanta Arabhyante - "om de kennis van het Zelf te

verwerven, is hier een gesprek begonnen over alle Upanishads."

Zo eindigt de "Adhyasa Bhasya",

De preambule van de Brahma Sitras.

Swami Sarvapriyananda licht toe in Adhyasa Bhasya nr. 2: https://youtu.be/xcMNUjbSVWK (0.50 min e.v.)

LWoOoNU R WNPR

[ S G S G Y
W N BB O

wat heeft de Vedanta voor zin?

onderkennen van de wortel van alle problemen: superimpositie, (adhyasa/avidya)

met verschijnen van het lichaam/geest construct is er pavritti-nivritti (gedoe-geen gedoe)

al de verschijnende pleziertjes (kama) en problemen worden mijn plezier etc.

‘ik’ ga dingen doen (karma) om te proberen al die problemen op te lossen

het ontstane karma moet ik uitzitten (hier of in de hemel) (samsara)(sukha/dukha)
probleem bij de wortel (prathamavikaro, VC 298) aanpakken, ego doorgronden / overstijgen
superimpostie verdrijven met kennis (jiiana)

kennis komt alleen door zelfonderzoek (vicara)

. kennis (jiana) bevrijdt (moksa) uit (avarana en vikshepa) gedoe in de wereld (samsara)

. verlichting, en dan?

. schepping verdwijnt? Ja.., (geen binding meer); Nee!, (vyavahara wereldverschijning blijft)
. toch alles goed? Dan is er het licht van Brahman, dat schijnt [helemaal] uit zichzelf......

52



https://youtu.be/xcMNUjbSVWk

SUTRA 1

1.1.1.1 "Athato Brahma-Jijnasa"

Debat over [overweging en doorgronding van] BRAHMAN

1. DE BHASHYA VAN SUTRA 1
(Opgedeeld in 23 Paragrafen, 1.1 tot en met 1.23)

PARAGRAAF 1.1
Het Eerste Aforisme

1.1 athato brahmadjijndsa - atha atah brahmajijnaasaa 1

Daarom, nu (volgend op ‘toen, hiervoor’), het verlangen Brahman te kennen [doorgronden].

PARAGRAAF 1.2
De Korte Beschrijving Ervan

1.2-3 j) vedanta-meemamsa-shastrasya, 1  ii) vyachikhyasitasya, 2

iii) idam adimam sitram 3

i) De Sutra heeft betrekking op het debat over de verhandeling van Vedanta;

ii) Hetis bedoeld om opheldering te verschaffen;

iii) Het is de eerste Sitra, (van de in totaal 555 Siitras, verdeeld over 4 Hoofdstukken).

PARAGRAAF 1.3
Het Woord “Atha”

14 tatra ‘atha’' shabdah anantaryarthah parigrhyate;, 4

Het woord 'atha’, wat 'daarna' betekent, vertaald in betekenis van 'volgend, volgorde'.

53



PARAGRAAF 1.4
Andere Betekenissen van "Atha" Weerlegd

1.5 na adhikararthaha, brahmajijriasaya anadhikaryatvat 5

i) Het kan niet worden opgevat in de zin van 'begin', omdat het verlangen Brahman te

kennen geen begin kan hebben.

1.6 marngalasya cha, vakyarthe samanvaydabhavat 6

ii) Het kan ook niet worden opgevat als ‘voorspoed’, aangezien voorspoed niet

eenvoudigweg kan worden "gesyntaxiseerd" in de zin van een [grammaticale] zinsregel.

1.7 arthantaraprayukta eva hi ‘atha'-shabdah shrutya marigalaprayojano bhavati 7

iii) Het woord ‘atha’, wat het ook moge betekenen in een zin zelf, kan echter worden

aanvaard om voorspoed te voort te brengen, alleen al door het te horen!

[vgl. gebruik van de woorden ’iti’, als einde en ‘atha’ als begin tussen twee handelingen in]

1.8 poorvaprakrtapekshhayashcha, phalata anantaryavyatirekat 8

iv) Als het woord anticipeert op iets dat nog moet komen vanwege iets dat al gekomen is,

verschilt het niet wezenlijk in betekenis van 'volgend, volgorde'.

1.4-8 De eerste vier Paragrafen worden gezamenlijk uitgelegd:
De betekenissen van "Atha"

1.4 i) Aanantarya: "onmiddellijk daarna"; onmiddellijke opvolging; komt erna. Dit wordt
meestal gebruikt bij het scheiden van twee hoofdonderwerpen, d.w.z. tussen twee
Adhikaranas.

1.5 ii) Adhikaarah: "begin"; deze betekenis wordt niet gekozen omdat Brahma Jiiana niet iets
is waarvan het begin kan worden gespecificeerd in relatie tot de tijd, alsof het wordt
bevolen / opgedragen.

1.6-7 iii) Mangalasya: "voorspoed"; in die zin is niet de woordbetekenis relevant, maar de klank.
De klank van 'atha' wordt als gunstig beschouwd, omdat het, tezamen met 'AUM’, het
volgende woord was dat door Brahmaji werd uitgesproken toen Hij verbale vorm gaf
aan de goddelijke, klankloze Vedas.

1.8 iv) Poorva Prakrita Apeksha: "bij het introduceren van een gedachte die verband houdt
met de vorige gedachte"; Dit is meer in de context van tussen twee deelonderwerpen.
v) Het kan "vraag" betekenen, maar dit is hier niet relevant.
vi) Het kan "totaliteit" betekenen, wat hier ook niet relevant is.

De door Bhasyakarji gekozen betekenis is de eerste — "onmiddellijk daarna".

Waarom de onderscheiding en selectie? - omdat het betrekking heeft op wat er moet gebeuren
vlak voordat de studie van Brahma Sitras begint. De Adhikari oftewel de gekwalificeerde kandidaat
wordt aangeduid met deze betekenis van 'atha’.

Welke kwaliteiten moet de Adhikari hebben "net voorafgaand aan" het begin van de Satras?

Het antwoord hierop komt in Paragraaf 1.9.

54




Acharyaji begon met het maken van een vergelijking tussen het overwegen van Brahman en
overwegen van Dharma. Kennis van de Vedas kwalificeert iemand voor Dharma Jfiana; voor Brahma
JAana is iets extra's nodig. Dit wordt uitgelegd in de volgende Paragraaf.

TABEL VERGELUKING DHARMA & BRAHMA

Nr. ASPECT DHARMA JNANA BRAHMA JNANA
1 | Onderwerp van studie Dharma, gedragsregels Brahman, het Allerhoogste Zelf
2 | Gedeelte van de Vedas | Karma Kanda (devotie) JAiana Kanda (kennis)
3 | Kwalificatie Studie van Vedas Sadhana Catustaya
4 | Sadhanas Yajna?®, Dana?’, Tapas?, Japa?® | Afst. van zintuiglijke genoegens
5 | Middelen waarmee Yajnas, Karmas Sravana, Manana, Nydidhyasana
6 | Methode Karmas, Riten & Rituelen Zelfonderzoek, Meditatie
7 | Doel Plezier (hier of in de hemel) Moksha, Bevrijding

26 De essentiéle bestanddelen van Yajfia (Sanskrit) zijn: het inspireren of behoefte doen voelen bij de doener
(bhavana), leren (svadhyaya), doen van rituelen (karma), offergave (tyaga), devata (goden verering) met bijbeho-
rende resultaten (phala).

27 Het woord Ddna (Sanskrit) betekent geven, beoefenen van vrijgevigheid, genereusheid, als natuurlijk gebruikelijk,
ideologie, econo-misch principe, ethische deugd.

28 Het woord Tapas (Sanskrit) is afgeleid van de wortel 'tap', wat ‘branden van verlangen’ betekent en een ‘stevige
discipline’, of ‘passie’ oproept.

29 Het woord Japa, (Sanskrit) betekent mompelen. Japa-meditatie staat ook bekend als mantra-meditatie, omdat het
dan gaat om het chanten van een mantra.

55



PARAGRAAF 1.5
Wat is het Antecedent (dat wat eraan vooraf gaat) van "Atha"?

1.5.1 sati cha anantaryarthatve, 1

Het toekennen van de betekenis als 'volgorde', (wat is het eerdere antecedent)?

1.5.2 yatha dharmajijridgsa poorvavrttam vedadhyayanam niyamendpekshhate, 2

Net zoals het verlangen om Dharma te kennen noodzakelijkerwijs, als antecedent (dat

wat er aan vooraf dient te gaan), de diepe overweging bevat op het (Karma Kanda)

gedeelte van Vedas dat voor haar relevant is;

1.5.3 evam brahmajijridasa api yat poorvavrttam niyamendapekshhate, tadvaktavyam 3

Wat is, op dezelfde manier, het antecedent voor het verlangen om Brahman te kennen?

Wat maakt het zo noodzakelijk om Brahman te kennen? Dat moet nu worden gezegd:

1.5.4 svadhyayanantaryam tu samanam 4

Voor beide bovenstaande verlangens geldt, dat de studie van het respectievelijke

deel van de Vedas vereist is.

PARAGRAAF 1.6
Het Antecedent — Vedische Rituelen?

1.6.1 nanu iha karmavabodhanantaryam visheshhah; 1

Bezwaar: Is in het onderhavige geval de onmiddellijke antecedent niet (kennen en bezigen
van) de Vedische rituelen? Dit lijkt duidelijk voor de hand te liggen.

1 Poorvapakshi: Zeker, begrip van de Karma Kanda, met zijn kennis van alle riten en rituelen, moet
toch echt een pre-kwalificatie [voorwaarde] zijn voordat men zich kan wenden tot Brahma Jiana?
Deze veronderstelling [aanname, uitgangspunt] leeft bij de Meemamsaka hij omdat hij gelooft dat
Dharma een [noodzakelijke en zinvolle] voorloper is voor Brahman.

56



PARAGRAAF 1.7
Sub-Paragraaf 1

Dharma & Brahman Vergeleken

1.7.1.1 na; dharmajijriGsayah pragapi, adheetaveddntasya brahmajijidsopapatteh 1

Antwoord: Nee, zelfs [al] véor het verlangen om Dharma te kennen, kan bij iemand die

Vedanta heeft bestudeerd, het verlangen oprijzen om Brahman te kennen.

1.7.1.2 yathd cha a. hrdayadyavadananam, b. anantaryaniyamah, 2

c. kramasya vivakshhitatvat,

Voorbeeld: Overweeg deze situatie:

a. rituele offers worden in een specifieke volgorde gebracht;

b. een gespecificeerde regel over de volgorde wordt in de Schriftuur gegeven,

c. dit moet, omdat het de bedoeling is dat er een volgorde is.

1.7.1.3-4 d. na tatha iha e. kramah vivakshhitah; f. sheshhasheshhitve, 3

g. adhikrtadhikare va; h. pramanabhavat dharmabrahmajijigsayoh 4

Toelichting: d. Wat daar (in Dharma) geldt, geldt hier niet (in Brahman):

e. in een ritueel moet de volgorde van gebeurtenissen worden gespecificeerd;

dat is noodzakelijk.

f. te willen dat Dharma en Brahma zich nu verhouden als leidend (geheel) en

bijkomstig (deel); of

g. om geschiktheid van het ene ding (Jfiana) zich te laten verhouden tot

geschiktheid van een ander (Karma);

h. ddartoe bestaan geen dergelijke Schriftuurlijke aanwijzing, d.w.z. om deze twee

zich [op die wijze] ‘tot elkaar’ te laten verhouden.

1.7.1. Antwoord: Nee, het is logischerwijs mogelijk dat iemand gekwalificeerd is voor Brahma Jfiana
zonder de Karma Kanda te hebben hoeven doorlopen. Dat geldt duidelijk voor het voldoen aan de
kwalificatie tot Brahma JAiana. Ze zijn niet verbonden [er is geen verband]. Dat is de stelling van Sri
Sankaracaryaji.

Denk aan twee studenten die net zijn ingeschreven. De ene wil techniek studeren, de andere wil
geneeskunde doen. Is er een regel dat de medische student eerst techniek zou moeten doen voordat
hij naar de medische universiteit mag? Het zou absurd zijn om dit tot een toelatingsvereiste te maken
voor de medische universiteit, omdat de twee studies geen relatie met elkaar hebben. Natuurlijk zal
niemand een ingenieur ervan weerhouden om ook arts te worden, als hij dat wenst. Het punt is dat
het twee duidelijk gescheiden bezigheden zijn.

Evenzo zijn Dharmajijfiasa en Brahmajijiasa twee niet-gerelateerde cursussen. De eerste is voor
zuivering van de Jiva, de laatste is voor emancipatie en bevrijding van de Jiva. De Vedische teksten
over Karma Kanda dragen handeling op aan hun volgelingen. In de Jiana Kanda dragen de Vedas
(Upanishads) alleen kennis van het Zelf voor. Die twee kunnen, maar hoeven niet samen te gaan.

Er is geen regel dat het eerste moet worden gedaan véoér het laatste.

57




Volgorde van kwalificering

1.7.2 Bhagavan Bhasyakaraji geeft nu een voorbeeld uit de Karma Kanda om de Poorvapakshi in zijn
eigen "taal" uit te leggen dat een kwalificatieroute voor Brahma Jiiana via de Karma Kanda niet
bestaat. Hij citeert de volgorde van het brengen van offers in een dierenoffer en legt uit dat die
volgorde nu eenmaal nodig is in een [offer] ritueel, omdat niet alle stappen tegelijk kunnen worden
gedaan!

1.7.3-4 Maar ten eerste, wat van toepassing is in de wetenschap van rituele uitvoering, is niet van
toepassing op de wetenschap van het bereiken van bevrijding. Er is [wel] een volgorde in Brahma
JAana, maar het is een andere kwalificatie, die geen verband heeft met rituelen. Competentie in
rituelen kwalificeert iemand niet voor competentie in Brahma Jiiana. De twee hebben verschillende
te bereiken doelen voor ogen.

Ten tweede heeft de Bhasyakara er lol in om op te merken dat de Karma Kandi Brahman beschouwt
als een substituut [vervangingsmiddel] voor het uitvoeren van rituelen. Er wordt meer over deze
kwestie gezegd in relatie tot Sitra 4, maar nu wordt het punt geintroduceerd.

Ten derde is het nog amusanter om op te merken dat de Karma Kandi blijkbaar wil dat de Jhani
eerst zijn "Universiteit van Rituelen" doorloopt, voordat hij toelating krijgt tot Brahma JAana. De
Karma Kandi is op [oorlogs-]pad teneinde voet aan de grond te krijgen in de Sadhana van de Jiani.
Zijn doel is om voor zichzelf een nog lucratievere handel te creéren in zijn handeltje van het uitvoeren
van rituelen.

Er bestaan geen dergelijke vereisten in het nastreven van Brahma Jiiana.

De immer alerte Sri Sankaracaryaji anticipeert snel op de intenties van de Karma Kandi. Daarom
is hij resoluut en compromisloos in zijn vasthouden aan het zuivere pad van kennis, waardoor niets de
JAanis van hun gekozen pad af doet wijken.

58



PARAGRAAF 1.7
Sub Paragraaf 2

De Resultaten en Objecten zijn Verschillend

1.7.25 i) phala ii) jijndsya bhedat cha 5

Als eerste is er een verschil in, i) de resultaten; en ii) de gewenste objecten:

1.7.2.6 i) abhyudayaphalam dharmajnanam, i) tat cha anushhthana apekshham 6

RESULTATEN: In Dharmajijiiasa: Hier brengt

i) de kennis van Dharma de vrucht van welvaart;

ii) en de verwerving ervan hangt af van prestaties (of handelingen);

1.7.2.7 i) nihshreyasaphalam tu brahmajnanam, ii) na cha anushhthana antara apekshham 7

RESULTATEN: In Brahmajijfiasa: Hier brengt

i) de kennis van Brahman de vrucht van Bevrijding [Zelfrealisatie];

ii) en de verwerving ervan is niet afhankelijk van enige naleving of actie.

1.7.2.8-9 bhavyah cha dharmah jijridgsyah na jndnakale asti, 8

purushhavyaparatantratvat 9

GEWENST OBIJECT: In Dharmajijfiasa:

i) Het object van verlangen bestaat [nog] niet op het moment van het ervan weten;

ii) omdat de vervulling ervan afhangt van de activiteit [inzet] van de persoon.

1.7.2.10-11 jha tu bhootam brahma jijnasyam 10

nityavrttatvad na purushhavyaparatantram 11

GEWENST OBIJECT: In Brahmajijiasa:

i) Het gewenste object is het reeds bestaande Brahman, een eeuwige entiteit;

ii) het is niet afhankelijk van enige activiteit van de persoon.

Veel Karma Kandis zijn zich er niet van bewust dat de Vedas een evolutionair [d.w.z. van onwetend-
heid en onbegrip via kennis naar Zelfrealisatie leidend] doel voor ogen hebben. De rituelen zijn zo
ontworpen dat ze de uitvoerder de les [hopen te] leren dat er [uiteindelijk] geen einde komt aan
dergelijke handelingen. En wanneer de resultaten [goed karma] zijn uitgeput, moet de hele cyclus
steeds opnieuw worden herhaald [eindeloos samsara, dus: a zero game]. De vruchten zijn vluchtig, en
het genot is verslavend. Het verdriet neemt toe naarmate er meer plezier wordt beleefd.

Dit zou de ogen van de Karma Kandi moeten openen en enige onthechting in zijn geest moeten
creéren. Zodra er een beetje onthechting komt, is dat al een heel goed teken. Door onthechting zal de
Karma Kandi, zo wordt gehoopt, beseffen dat hij zich op een pad van bodemloos verdriet bevindt. Dan
zal hij dorsten naar de juiste kennis waardoor ook hij het overstijgen van Samsara zal bereiken.

1.7.2.5 In dit deel wordt aan de orde gesteld dat de resultaten, doelstellingen en methoden van de
twee wegen heel verschillend zijn; ze dienen elkaar niet. [vet & groen ht] De Karma Kandis moeten
een ritueel doen om het resultaat te verkrijgen dat ze verlangen. In Brahma Jiiana hoeven dergelijke
handelingen niet te worden verricht, omdat de kennis iemands houding corrigeert en de
onwetendheid vernietigt. Brahma Jfiana is niet afhankelijk van een externe ondersteuning om zijn
effect te hebben. Het hangt niet af van menselijke inspanning.

Z.0.Z.

59




1.7.2.6-11 De lay-out van de vertaling maakt voldoende duidelijk wat de verschillen zijn tussen de
twee paden. Er is geen verder commentaar nodig om het uit te leggen. Nu richten we onze aandacht
op de geestelijke kant en onderzoeken we de Schriftuurlijke richtlijnen in de twee gevallen.

60



PARAGRAAF 1.7
Sub Paragraaf 3

Richtlijnen vanuit de Geschriften zijn Verschillend

1.7.3.12 chodanadpravrttibhedat cha 12

Een andere factor is dat er ook een verschil is in de Schriftuurlijke richtlijnen:

1.7.3.13-14 ya hi chodana dharmasya lakshhanam, 13

sd svavishhaye niyunjanaa iva purushham avabodhayati 14

Dharmajijiiasa: Volgens haar domein geeft de tekst die Dharma behelst instructies

en zet die de mens noodzakelijkerwijs aan om handelingen uit te voeren (resultaten

creéren verlangen).

1.7.3.15-16 a. brahmachodana tu purushham avabodhayati eva kevalam; 15

b. avabodhasya chodandjanyatvad, c. na purushhah avabodhe niyujyate 16

Brahmajijiiasa: a. Maar de tekst die Brahman behelst, onderwijst alleen de persoon;

b. aangezien kennis tot stand wordt gebracht door de tekst zelf (niet het resultaat van

geboden),

c. is er geen dwang of druk op een mens om te weten (ervaring van het leven creéert

het verlangen).

1.7.3.17 d. yatha akshharthasamnikarshhena arthavabodhe, tadvat 17

d. Net zoals een mens niet gedwongen hoeft te worden om een voorwerp te zien

dat voor hem [zijn neus] staat!

1.7.3.12 De geestelijke richtlijnen die in de respectievelijke gedeelten van de Vedas worden gegeven,

variéren afhankelijk van de behoefte van de persoon aan wie het gericht is.

1.7.3.13-14 In Dharmajijfiasa dringen de instructies iemand aan tot het handelen; de prikkel om te
handelen komt voort uit de resultaten van de handeling. Het werkt volgens het principe van 'Meer

werk, meer loon'.

1.7.3.15-16 In Brahmajijiiasa is de instructie slechts om de principes betreffende de kennis van het
Zelf te onderwijzen. Er worden geen handelingen voorgeschreven. De prikkel om meer kennis op te

doen komt voort uit de ervaring van verdriet, etc. in het leven.

1.7.3.17 Het verlangen naar Brahman (naar bevrijding van de smarten van Samsara) wordt gedreven

door het ervaren van pijn, het ervaren van innerlijke Gelukzaligheid in meditatie, enzovoort.

61



PARAGRAAF 1.8
Conclusie van het Onderhavige Bezwaar

1.8.1-2 tasmat kim api vaktavyam yadanantaram, 1

brahmajijnasa upadishyate iti 2

Daarom moet er iets worden aangegeven als een voorwaarde waarna

het onderwijs van het kennen van Brahman kan beginnen.

1-2 Het onderwerp over de betekenis van "Atha" is nu voltooid. We zijn nog steeds benieuwd naar
wat de voorwaarde is waarna het verlangen om Brahman te kennen kan worden vervuld. Ons is verteld
wat het niet is, maar niet wat het wel is.

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 65, (cha.u.8.1.6): ‘Aardse genoegens raken uitgeput; hemelse genoegens raken uitgeput. Waar de
mensen ook heen gaan zonder het Zelf of de Waarheid te kennen, zij kunnen nooit gaan waar het hun zint;
doch als zij het Zelf bereikt hebben en de Waarheid kennen, dan gaan zij waar het hun zint, waar zij ook
gaan. (Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 65, (tai.u.2.1): ‘Hij de Brahman kent, kent het fundament, Hier is mijn gezaghebbende uitspraak: Hij
de Brahman kent als die grenzeloze, wijze realiteit, verborgen in de spelonk van het hart, krijgt alles wat
hij wenst.” (Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 71, (tai.u.3.1): Bhrigu zocht zijn vader Varuna op en zeide: “Heer! Wat is Brahman?’ Varuna zeide: ‘Ken
eerst voedsel, leven. Zien, horen, spreken, denken; dan pas Brahman uit wien alle dingen geboren worden,

door wien zij leven, naar wien zij zich bewegen, in wien zij terugkeren.’ (Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W.
B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 83, (tai.u.3.1): Bhrigu zocht zijn vader Varuna op en zeide: “Heer! Wat is Brahman?’ Varuna zeide: ‘Ken
eerst voedsel, leven. Zien, horen, spreken, denken; dan pas Brahman uit wien alle dingen geboren worden,

door wien zij leven, naar wien zij zich bewegen, in wien zij terugkeren.’ (Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en
W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 90, (br.u.2.4.5) Yajnavalkya vervolgde:

‘Het staat vast dat een vrouw haar echtgenoot niet liefheeft om hemzelf, maar hem alleen liefheeft ter
wille van het Zelf’ (en zo geldt dat tevens voor de verhouding: mens-rijkdom, mens-priesters, mens-regeer-
ders, mens-gemeenschap, mens-goden, mens-schepselen, mens-alles, alleen omwille van het Zelf)...
‘Maitreyi, Dit Zelf verdient het om gezien en gehoord te worden, erover te denken en te mediteren.

Wanneer dit Zelf gezien, gehoord, overdacht, gekend wordt, dan wordt alles gekend.” (Tien Upanishads (Sri
Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 90, (cha.u.6.14.2) (lemand uit Ghandara wordt geblinddoekt achtergelaten op een verlaten plek en
voelt zich hopeloos verloren). Uddalaka zei: Wanneer iemand hem vervolgens van zijn blinddoek bevrijdt
en hem zegt: Ghandara ligt in die richting, je moet die kant op’, dan zal hij, omdat hij de juiste kennis heeft
en goed bij zijn verstand is, van dorp naar dorp zijn weg vragend, uiteindelijk aankomen bij Ghandara.
Precies zo weet iemand die een leraar heeft: ‘lk zal hier in deze wereld zijn, alleen zolang ik niet bevrijd
ben. Maar dan heb ik mijn bestemming bereikt.” (uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

62




PARAGRAAF 1.9
Het Juiste Antecedent: "De Viervoudige Middelen"

19.1 uchyate— 1

De juiste antecedenten, of eerdere samenhang, of directe opvolging worden nu vermeld:

1.9.2-3 i) nitya-anitya vastu vivekah, ii) iha amutrartha-bhoga-viragah, 2

iii) shama-dama-adi sadhana-sampat, iv) mumukshhutvam cha 3

i) Vivekah: vermogen tot onderscheid tussen het eeuwige en het voorbijgaande;

ii) Vairagya: het opgeven van het genieten van voorwerpen hier en in het hiernamaals;

i) Shat Sampatti: de Zesvoudige Rijkdom aan Deugden, zoals controle over de geest, enz.%’;

iv) Mumukshutva: een brandend verlangen naar Bevrijding [Zelfrealisatie].

(Deze 4 items heten in de klassieke Vedanta gezamenlijk de "Sadhana Chatushtaya".)

1.9.4-5 teshhu hisatsu, pragapi dharmajijndasaya oordhvam cha, 4

shakyate brahma jijnasitum jnatum cha; na viparyaye 5

Door deze Vier Middelen te verwerven, hetzij véor ofwel na "het verlangen om Dharma te

kennen", is het mogelijk dat Brahman wordt overwogen of gekend; maar niet omgekeerd.

1.9.6-7 tasmat 'atha'-shabdena yathokta-sadhanasampatti 6

anantaryam upadishyate 7

Met het woord 'atha' wordt dus bedoeld dat, na het succesvol verwerven van de

bovenstaande viervoudige middelen genaamd "Sadhana Sampatti", de volgende stap nu

klaar is om onderwezen te worden.

(Wat moet die 'volgende stap' zijn? De tekst gaat verder. . .)

1.9.1-3. Na de achtergrond van de benodigde kwalificatie te hebben uitgelegd en de Karma Kandis op
afstand (at bay) [d.w.z. in de baai, niet aan land] te hebben gehouden van infiltratie in [zich vanuit
vermeend gezag te willen bemoeien met] de Jiana Kanda, verklaart Sri Sankara de basiskwalificatie
voor de Brahma Jiana;

het zijn de Sadhana Catustaya, de Viervoudige Middelen:

i) Viveka: "vermogen tot onderscheid" tussen het Werkelijke en het onwerkelijke;

ii) Vairagya: "onverschilligheid" voor sensuele aantrekking en allerlei genoegens.

iii) Shat Sampatti: "de zesvoudige deugden" die iemands spirituele rijkdom of 'Punya' zijn
waardoor men met vertrouwen dit pad kan betreden. Deze deugden bedekken de discipline
van de zintuigen en de geest, zodat hun rusteloosheid wordt verwijderd. Het omvat ook een
sterk geloof en het vermogen om fysieke en mentale ontberingen te dragen.

iv) Mumukshutva: “brandend verlangen naar bevrijding”

De principes van Sadhana Catustaya zijn: “Denk na voordat je springt”; en “Maak je los van de
wereld en hecht je aan God”.

30 vivekactdamani vers 16 ev. (vert. F. Arav): de 6 deugden: sama [denken los kunnen maken van objecten], dama
[zelfbeheersing], uparati [geen wensen], titiksa [geduld, verduring] sraddha [geloof, vertrouwen], samadhana [in
het Zelf gevestigd zijn]. (zie arav.live).

31 Een discipel vroeg aan Sri Ramakrishna, vertwijfeld en een beetje voorzichtig, ‘Hoe vurig moet dat verlangen naar
bevrijding eigenlijk zijn?’. Ze stonden toevallig aan de oever van de rivier, allebei in het water. Ramakrishna greep de
jongeman onverwacht stevig bij z’n nek en hield hem een poosje onder water. Toen hij voelde dat de jongen bijna

stikte trok hij hem weer omhoog en zei toen de jongen uitgeproest was, ‘Nou, z6 graag, en anders wordt het niks.....

’

63




Deze kwaliteiten zijn de enige kwalificaties voor dit pad. Ze kunnen komen met of zonder enige
ervaring in de Karma Kanda rituelen. Deze laatste zijn niet nodig en diskwalificeren een persoon niet
voor het Jiiana-pad.

Dit is de uiteindelijke betekenis van het woord "atha" in de Sitra. Het impliceert deze pre-
kwalificatie van deugden, gebaseerd op onthechting.

1.9.4-5 De kwalificatie voor Brahma Jiana kan voor of na het volgen van het pad van Dharma Jijhasa
zijn, het maakt niet uit. De twee paden zijn onafhankelijk van elkaar. Maar het omgekeerde kan niet
waar zijn. Men neemt Dharma jijnasa niet op na kwalificatie voor Brahma Jijhasa. Dit komt omdat
zodra iemand Sadhana Catustaya verwerft, er geen verlangen wordt gevoeld om in de arena van
zintuiglijke verlangens te stappen. Men is dat stadium gepasseerd, om er nooit meer naar terug te
keren.

1.9.6-7 Hiermee wordt het hele onderwerp over de voor-vereisten t.a.v. Brahma Jijnasa formeel
afgesloten.

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 97, (tai.u.3.1): Bhrigu zocht zijn vader Varuna op en zeide: “Heer! Wat is Brahman?’ Varuna zeide: ‘Ken
eerst voedsel, leven. Zien, horen, spreken, denken; dan pas Brahman uit wien alle dingen geboren worden,

door wien zij leven, naar wien zij zich bewegen, in wien zij terugkeren.” (Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en
W. B Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 97, (tai.u.3.6): Bhrigu mediteerde en vond dat Brahman vreugde is. Uit vreugde worden alle dingen
geboren, door vreugde leven zijn, naar vreugde bewegen zij zich toe. In vreugde keren zij terug. Dit is wat
Bhrigu, zoon van Varuna, in zijn hart vond. Hij die het weet, staat op een rots; beheerst alles; geniet van
alles; sticht een familie; verzamelt kudden vee en wordt beroemd door het licht van Brahman, is een groot
man. (Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 105, (br.u.4.5.11): “Zoals rookwolken uit een vuur komen dat met vochtige brandstof ontstoken is, zo
komen uit het Grote Wezen de Rig-Veda, Yajur Veda, Sdma-Veda, Atharva-Veda, geschiedenis, zeer oude
legenden, wetenschappen, Upanishads, verzen, aforismen, uitleggingen, commentaren. Deze zijn diens
adem. (Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 122, (cha.u.6.2.1): Uddalaka zei: “Mijn zoon! In den beginne was er alleen Wezen, één zonder een

tweede. Sommigen zeggen dat er niets was, hoegenaamd niets; dat alles uit het niets is voortgekomen.”
(Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 122, (ai.u.1.1.1): Om, waarlijk in het begin was deze Atman alleen. Er (was) niets anders dat met de

ogen knipperde. Hij dacht: ‘Laat mij nu de werelden scheppen.” (uit: Zeven Upanishads, bewerking en samenstelling
F. Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

Blz. 122, (mu.u.2.2.11): Alles wat aan de voorkant is, is alleen Brahman, de onsterfelijke. Brahman is
achter, rechts en links en ook boven en beneden. Deze wereld is niets anders dan Brahman, de Aller-
hoogste. (uit: Zeven Upanishads, bewerking en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

64




PARAGRAAF 1.10
Het Woord "Atah"

1.10.1. 'atah' shabdah hetu arthah 1

Het woord 'atah' heeft de betekenis van 'oorzaak' of 'reden’.

1.10.2-3 yasmad veda eva agnihotradeenam 2

shreyah-sadhananam anitya-phalatam darshayati 3

Net zoals de Veda laat zien dat door middel van rituelen zoals de Agnihotra, enz., die de

middelen tot welvaart en voorspoed zijn, zijn [blijken] de bereikte resultaten van

voorbijgaande aard door te verklaren:

1.10.4-5 ‘tadyatheh karmachito lokah kshheeyate, 4

evam eva amutra punyachito lokah kshheeyate' (cha.u. 8.1.6, zie blz. 62) ityadih 5

"Zoals de hier in deze wereld de genoegens verkregen door activiteit vergankelijk zijn, zo

gaan in de andere wereld de genoegens die door verdienstelijke daden worden verkregen

eveneens verloren";

1.10.6. tatha brahmajrianad api param purushhartham darshayati 6

Zo laat diezelfde Veda ook zien dat door de kennis van Brahman het hoogste menselijke

doel haalbaar is, door uitspraken als :

1.10.7. 'brahmavid apnoti param’ (tai.u.2.1, zie blz. 62) ityadiha;, 7

"Degene die Brahman realiseert, bereikt het Allerhoogste".

1.10.8-9 tasmat yathokta-sadhanasampatti-anantaram, 8

brahmajijnasa kartavya 9

Daarom zou er, in vervolg op het verwerven van de bovenstaande viervoudige

middelen (Sadhana Sampatti), de studie over Brahman (of het verlangen om

Brahman te kennen) moeten zijn.

1.10.1 Dit volgende woord is Atah, en betekent "vandaar" of "daarna", en draagt de betekenis van
causaliteit met zich mee. Het is de stap die logischerwijs volgt op het antecedent dat hierboven is
behandeld. De vraag die gesteld moet worden is: "Wat nu?" Twee kruisende stromen duwen ons in
de richting van Brahman:

1.10.2-5 Loskomen van de Wereld: Aan de ene kant tonen de Vedas de negatieve weg naar God door
de Karma Kanda. De geneugten die men krijgt door handelingen zijn van voorbijgaande aard.

1.10.6-7 Hecht je aan [richt je op] God: Aan de andere kant tonen de Vedas de positieve weg naar
God door Kennis. Het bereiken van Brahma JAana is het hoogst mogelijke menselijke doel en de
voordelen ervan zijn enorm, waardoor iemand een Keizer der keizers wordt.

1.10.8-9 Door deze twee kriskras door elkaar lopende methoden trekken de Vedas onze gedachten
naar de hogere Waarheid, naar het pad van Sreyas [het betere, het prefereerbare, het superieure] ,
het pad van het goede, in tegenstelling tot het pad van het aangename.

in de Preambule. Het vertelt ons: "Dat is waar je vanaf hier naartoe gaat, mijn lief."

65




PARAGRAAF 1.11
Het Woord “Brahma”

1.11.1. 'brahmanah jijnasa' brahmajijnasa 1

"De Overweging van Brahman" of "Het verlangen naar de kennis van Brahman"

- dit is de betekenis van het samengestelde woord 'brahma-jijiiasa’.

1.11.2. brahma cha vakshhyamanalakshhanam ' janmadyasya yataha'iti 2

En Brahman is datgene wat in het volgende aforisme zal worden gedefinieerd als :

‘Dat' waaruit de geboorte van 'dit' voortvloeit". [Dat is Brahman, Dit is de schepping.]

1.11.3. atah eva na 'brahma‘-shabdasya jatyadyarthantaram *(na) asharikitavyam 3

Daarom hoeven andere betekenissen voor de term 'Brahma’, zoals kaste, schepper, enz.,

niet te worden voorgesteld [in overweging te worden genomen].

1.11.1 Het volgende woord is een samengesteld woord, in het Sanskriet Samasta Pada (woord
combinatie) genoemd. Het wordt ook wel eens Samasa genoemd. De betekenis van de hele Samasa
wordt eerst gegeven.

1.11.2 Dan onderzoeken we het eerste deel van de Samasa, namelijk Brahma. Het verwijst naar
Brahman, de Allerhoogste Waarheid. Wanneer de Samasa wordt ontward, wordt het woord Brahman als
bezittelijke naamval [vervoeging] genomen als Brahmanah. Dit wordt uitgelegd in de volgende Paragraaf.

1.11.3 De andere betekenissen zijn hier niet van toepassing. Voor de volledigheid worden ze hier
slechts even genoemd. Het kan een Brahmana of een Brahmin betekenen, de kaste. Of het kan ook
Brahma betekenen, d.w.z. de Heer van de Schepping, de hoogste Godheid in de Schepping. Nog andere
betekenissen die minder gebruikt worden zijn: Veda, Tattwa of Werkelijkheid (dat is de juiste betekenis
in deze tekst), Tapas, Vipraha en Prajapati.

66



PARAGRAAF 1.12
Waarom "Brahman" in de Bezittelijke [vervoeging] Naamval?

Vanaf dit punt, tot Paragraaf 1.17, zal het onderwerp gaan over situatie zoals voor Brahman gebruikt.

1.12.1 'brahmana’iti karmani shhashhthee, na sheshhe; 1

'Brahmanah’' is de zesde naamval (de bezittelijke naamval) voor het woord 'Brahman’;

Het wordt gebruikt in zijn betekenis van object (Karmani), en niet in de betekenis van

relaties (Sheshe).

1.12.2-3 jijnasyapekshhatvad jijnasayah, jijnasyantara-anirdeshat cha 2

Uitleg: Dit is omdat het verlangen van een ding te weten vooronderstelt dat het ding zelf

gekend moet worden, omdat er geen ander ding wordt aangegeven om gekend te worden.

De grammaticale situatie van het woord "Brahma"

1.12.1 Wanneer in het Sanskriet gecombineerde woorden moeten worden opgesplitst in hun oor-
spronkelijke woorden, ontstaat er enige dubbelzinnigheid over hun status. Meestal wordt met gezond
verstand de meest geschikte invulling voor het woord in de gebruikte context genomen. Lezers die niet
bekend zijn met Sanskriet kunnen dit gedeelte overslaan. (vet + groen ht)

[Opmerkelijk: Blijkbaar is kennis van Sanskrit geen voorvoorde om deel te kunnen nemen aan deze
lessen. ht]

i) Als "Karmani Shashti" geeft het de meest passende betekenis waar Brahman in het accusatieve
[lijdend voorwerp] geval moet zijn als een object van het onderzoek, d.w.z. "onderzoek naar [de
kern, het wezen van] Brahman". In de alternatieve vertaling van de Sttra zou de betekenis "ver-
langen om van Brahman te weten" zijn.

Andere opties die zijn uitgesloten zijn:

ii) Als 5e naamval (5e en 6e naamval hebben dezelfde vorm) "onderzoek aan (from) Brahman". De
context laat dit niet toe. We vragen niets van Brahman.

iii) Als "Sheshe Shashti" is de betekenis "Onderzoek rondom Brahman". Dit verruimt de materie aan-
zienlijk, maar onacceptabel, zoals we hieronder onder de paragrafen 13 tot en met 17 zullen zien.
Sri Sankara accepteert het niet, en we zullen zien waarom. Men kan Brahman kennen zonder de
moeite te hoeven nemen om Brahman Zelf te kennen. Dit is een technisch punt, maar de
Meemamsakas doen hun voordeel met dergelijke mazen in de wet om te vermijden dat ze
Brahman leren kennen! De navolgende verzen leggen dit uit.

1.12.2-3 De geschiktheid van de Karmani Shashti wordt uitgelegd. lets weten betekent dat we eerst het
ding zelf moeten kennen. Daarom is de Karmani Shashti geselecteerd.

67



PARAGRAAF 1.13
Het Tegenargument

1.13.1-3 nanu sheshhashhashhthee parigrahe api 1

brahmanah jijiasakarmatvam na viruddhyate, 2

sambandhasd@manyasya visheshhanishhthatvat 3

Bezwaar: Zelfs als het in [de vorm van] de 6e naamval eindiging wordt genomen,

'Brahmanah’, in zijn relationele betekenis, Brahman, zijnde het object van het verlangen om

te weten, blijft het onweersproken; aangezien een algemene relatie alle bijzondere

betrekkingen omvat.

1.13.1-3 De mazen in net van de grammatica wet worden door de Meemamsakas opgezocht. Zij willen
Brahman laten classificeren als Sheshe Shashti. Zoals hierboven uitgelegd, verbreedt dit de reikwijdte van
het onderwerp, waardoor andere dingen met betrekking tot Brahman kunnen worden opgenomen. Als
het bezwaar niet wordt aangevochten, dan is het een overwinning voor de Meemamsakas. Ze kunnen dan
alles weten over Brahman, maar vermijden om Brahman Zelf te kennen. Deze onheuse insteek en aanpak
wordt later onderzocht.

PARAGRAAF 1.14
Een Mild Eerste Antwoord

1.14.1-2 evam api pratyakshham brahmanah karmatvam utsrjya, 1

samanyadvarena parokshham karmatvam 2

kalpayatah vyarthah prayasah syat

Antwoord: Zelfs dan, om Brahman los te laten als een direct object, en een omweg aan te

nemen door een algemene verbinding om er zo een object van te maken — dit alles brengt

zeker veel ijdele [want dat is gewoon niet waar] arbeid met zich mee!

1.14.1-2 Paragraaf 1.13 lijkt een onschuldig argument te zijn, en het is [op zich] grammaticaal correct,
maar er schuilt een bijbedoeling achter, die hierna in Paragraaf 1.15 naar voren komt en in Paragraaf 1.16
wordt beantwoord. Sri Sankaracaryaji doorziet het en weerlegt het vooralsnog mild.

Als Brahman als het object onweersproken blijft door te verklaren dat de Samasa Sheshe Shashti is,
waarom dan zou men dan niet, suggereert Sri Sankaracaryaji, verklaren dat het in de eerste plaats een
object is? Waarom zou men er omheen draaien om te komen tot betekenis ervan als een object van
'weten'?

Dit is als een kind dat zijn neus probeert aan te raken door de hand van de achterkant van zijn hoofd
te halen, in plaats van hem direct van voren aan te raken!

68




PARAGRAAF 1.15
De Bezwaarmaker Houdt Aan

1.15.1 na vyarthah, brahmashritasheshha-vicharapratijnagnarthatvat iti chet 1

Bezwaar: Nee, het is zeker geen vergeefse poging! (Denk er maar eens over na,) het zou het

doel dienen meer onderzoeken te verwelkomen naar alle zaken die verband houden

met Brahman.

1.15.1 De Poorvapakshi is vastbesloten om de aandacht weg te leiden van het hoofdonderwerp, Brahman,
[en te verplaatsen] naar allerlei diverse secundaire onderwerpen. Als Sheshe Shashti wordt geaccepteerd,
zal er meer [ruimte voor] afwisseling zijn in de discussie. Alle zaken die met Brahman te maken hebben,
kunnen op de agenda worden gezet, beweert hij. Zou dat echt een goede zaak zijn als je te maken hebt
met Een Brahman, [ongeévenaard] en ten opzichte van niets en niemands tweede?

Dit "meer onderzoek" is waar de bijbedoeling van de bezwaarmaker zich bevindt. Hij wil het hele gamma
van de Karma Kanda, met al zijn talrijke bevelen en rituelen, met betrekking tot Brahman binnenslepen!

Nu is het tijd voor de Vedantin in Sri Sankaracaryaji om de uitdaging aan te gaan en de verborgen
agenda onverbiddelijk en streng bloot te leggen.

69




PARAGRAAF 1.16
Het "Knock-Out" Antwoord van de Vedéntin

16.1.1 na; pradhanaparigrahe tadapekshhitanam api arthakshhiptatvat 1

Antwoord: Nee, helemaal niet. Wanneer het principe ter hand wordt genomen, dienen de

daarmee verbonden onderliggende aspecten zich impliciet [vanzelf] aan.

16.1.2 brahma hi jianena aptum ishhtatamatvat pradhanam 2

Inderdaad, Brahman is het meest gewenste object dat door kennis kan worden verkregen, en

daarom is Hij de allerhoogste (principal).

16.1.3-5 tasmin pradhane jijnasakarmani parigrheete, 3

yaih jijAasitaih vinad brahma jijiasitam na bhavati, 4

tani arthakshhiptani eva, iti na prthak sitrayitavyani 5

Wanneer het principe wordt aanvaard als het onderwerp (object) van beraadslaging,

zullen alle secundaire factoren van het onderzoek, zonder welke het hoofdonderzoek

onvolledig is, zich zeker ook allemaal impliciet presenten, vandaar dat ze niet afzonderlijk

in het aforisme hoeven te worden vermeld.

16.1.6-7 yatha 'raja asau gachchati' ityukte 6

saparivarasya rajno gamanam uktam bhavati, tadvat 7

Voorbeeld van de Koning en Zijn Gevolg: Net zoals wanneer wordt verklaard: "Daar gaat de

Koning", wordt het als vanzelfsprekend beschouwd dat het gaan van de Koning impliceert dat

zijn gevolg met hem meegaat. Zo is het hier ook — met Brahman volgen alle zaken die met Hem

te maken hebben!

16.1-5 Antwoord: Nee, zeker niet. (Sri Sankara ziet dit als een truc om de discussie te verplaatsen (hi-jack)
naar andere zaken die de Karma Kandis van pas komen. Dat zou rampzalig zijn.) Als Brahman het huis
binnenkomt, zal zeker heel Zijn Gevolg zich naar binnen haasten zonder op een uitnodiging te wachten!
Brahman is de belangrijkste factor die besproken moet worden. Hij moet altijd centraal staan. Andere
zaken kunnen worden ingebracht, maar hun plek staat niet op gelijke voet met Brahman. Ze zijn secundair.

16.6-7 Een voorbeeld is een gevolg van de Koning dat voorbijkomt. Het wordt aangeduid als 'De Koning
gaat'. Daarmee begrijpen we dat ook zijn hele gevolg voorbij gaat. Als we uw methode zouden overnemen,
zouden we moeten zeggen: ook het paard gaat voorbij, de olifant gaat voorbij, de ministers gaan voorbij,
enzovoort. Zeer binnenkort zullen we zeggen dat ook de paraplu voorbij gaat! Waar leggen we de grens?
Voor we het weten staan al die anderen hetzelfde voetstuk als de Koning. Wij willen niet dat die situatie
zich voordoet.

Het spreekwoord dat bij deze situatie past is: "Geef ze een vinger (inch), en ze nemen de hele hand
(yard)!"

70




PARAGRAAF 1.17
Herbevestiging van de Bezittelijke Naamval

1.17.1 shruti anugamat cha 1

Het 6e naamval gebruik, als object, is ook in overeenstemming met de Schrift:

1.17.2 'yato va imani bhootani jayante’ (tai.u.3.1, zie blz. 62) 2

"Datgene waaruit deze wezens geboren worden, (datgene waardoor zij na geboren te zijn

worden onderhouden, en datgene waar zij naartoe gaan en waarin zij in opgaan)".

1.17.3 ityadyah shrutayah ' tadvijijidgsasva tadbrahma ' (tai.u.3.1, idem) iti 3

Beginnend daarmee tot aan de passage: "Wens dat [vurig] te kennen, dat is Brahman".

1.17.4 pratyakshhameva brahmanojijnasakarmatvam darshayanti 4

Dat Brahman het directe object is van het verlangen om te kennen wordt hier expliciet

getoond.

1.17.5 tat cha karmani shhashhtheeparigrahe sootrena anugatam bhavati 5

En dat (het bovenstaande citaat) in overeenstemming zou zijn met het aforisme, als het

laatste wordt geinterpreteerd met op de 6e naamval eindigend, als in gebruik van object.

1.17.6 tasmad 'brahmanah 'iti karmani shhashhthee 6

De 6e naamval die eindigt met het woord '‘Brahmanah' moet dus in de zin van object zijn.

17.1.1-6 Los van de strategische reden waarop het vorige antwoord was gebaseerd, wordt nu het logische
antwoord op basis van de Geschriften gegeven. De Geschriften ondersteunen ook de 6e naamval Karmani
keuze. Het citaat bewijst dat afdoende. De zesde naamval in accusatieve [lijdend voorwerp] zin is het enige
dat hier van toepassing is, omdat het Brahman het enige object van het onderzoek maakt. Andere zaken
kunnen worden ingebracht, maar ze zullen op hun eigen niveau worden ingebracht, niet op dezelfde

voetstuk als Brahman. Ze mogen zich de discussie niet toe-eigenen.

Zo wordt vanuit alle hoeken een bevredigend antwoord gegeven op het opgeworpen bezwaar.

71



PARAGRAAF 1.18
Het Woord “Jijnasa”

1.18.1 jAatum ichcha jijnasa 1

"[Vurig] Verlangen om te weten" is de betekenis van het woord 'Jijnasa’ (in het samengestelde

woord).

1.18.2-3 avagatiparyantam Jianam, sanvachyadyah ichchayah karma 2

phalavishhayatvad ichchayah 3

*Het achtervoegsel 'san' verwijst naar de 'saa’ in 'jijnasa'. De kennis die culmineert in

Realisatie is het object van het verlangen en wordt aangeduid met het achtervoegsel 'san’;

omdat alléén de vrucht [Realisatie] moet worden beschouwd als het object van verlangen.

1.18.4 jrianena hi pramanena avagantum ishhtam brahma 4

Inderdaad, door de geldige middelen van kennis wordt Brahman verlangd gerealiseerd te

worden.

1.18.5-6 brahma-avagatih hi purushharthah, 5

nihsheshha-samsarabija-avidyadi-anarthanibarhanat 6

De realisatie van Brahman is voorwaar het doel van het menselijk leven — omdat het het

kwaad van onwetendheid vernietigt, enz., en [daarmee] de zaden van transmigratie.

1.18.7 tasmad brahma jijiasitavyam 7

Daarom moet Brahman gekend worden (vanuit (whence) 'brahmajijfiasa’).

1.18.1 We gaan verder met de andere helft van de Samaasa, d.w.z. het woord lJijiiasa. Dit deel vertegen-
woordigt de betekenis "[vurig] verlangen te kennen". Merk op dat deze betekenis door sommige
commentatoren ook wordt vertaald als "een onderzoek naar" of "een beraadslaging over". Het lijkt mis-
schien haarkloverij, maar we zien Sri Sankaracaryaji’s nauwgezette zorg voor details. Hij legt zijn betekenis
hieronder uit:

1.18.2-3 De Bhasya gaat rechtstreeks naar de wortel van dit woord en definieert het als Jnatum Iccha,
"een wens te kennen". Wat is die wens? Het is niet zomaar een wens, zoals die om de heer Pietje Puk te
kennen. Het is niet alleen om de heer Brahman als persoonlijkheid te leren kennen, hoe oppermachtig Hij
ook mag zijn. Het is een verlangen dat niets minder is dan '"Hem willen worden'! Dat is de intensiteit van
het weten zoals Sri Sankaracaryaji het ziet. Hij gaat nog dieper:

1.18.4-6 Dit is een verlangen dat moet leiden naar directe realisatie. Acharyaji wees er speciaal op hoe
glashelder de woorden van de Bhasya waren. "De wens is niet alleen kennismaking, zelfs niet alleen
realisatie als fantasiedroom; de wens is oprecht genoeg om de kennis te verwerven die nodig is om tot

dat besef te komen. Dit is de volledige implicatie van het 'verlangen om Brahman te kennen'.

Het belang van de kennis wordt ineens benadrukt. Het had op dit punt gemakkelijk naar de achtergrond
kunnen worden verdrongen, maar de Bhasyakara laat dat niet gebeuren.

En hier is iets zo indringend dat het moeilijk voor te stellen is dat Sankaracarya [ook gewoon] een mens
was! Waarom had het woord niet gewoon vertaald kunnen worden als "weten", in plaats van "verlangen
om te kennen"? Ook daar is de Bhasyakara heel zorgvuldig teneinde zijn woorden tot in de perfectie te
kiezen. Want 'weten' zou Brahman alleen maar omarmen; terwijl "verlangen" zowel Brahman als de Jiiana
(kennis) omarmt om Brahman te bereiken. Verder draagt "verlangen" een gevoel van doelgerichtheid met
zich mee om het doel na te streven, evenals vervulling door het te hebben bereikt.

Z.0.Z.

72




Ten slotte is het woord verbonden met het oorspronkelijke doel van het starten van dit onderzoek,
genoemd in het afsluitende deel van de Preambule, als het volledig verwijderen van alle kwaden zoals
onwetendheid, superimpositie, enz. Op deze manier wordt het geven van de betekenis van het woord tot
een goed afgerond einde gebracht, door de noodzaak om het deliberatieproces te beginnen verder te
versterken.

Inderdaad, Sri Sankaracaryaji’s genialiteit is iets heel uitzonderlijks. Vanuit zijn perspectief zou het heel
goed kunnen dat zijn eigen bedoeling bij het schrijven van de Bhasya was om iedere Brahma Sitras lezer
te inspireren tot de hoogten van Realisatie. Daartoe heeft hij zijn hele hart in zijn schrijven gelegd.

Kunnen we nog meer geluk hebben dan met zo’n Bhasyakara om ons vooruit te leiden? Welnu, hier is
een bezwaarmaker die zo zeer in zijn intellect zit [opgesloten], dat hij de diepten van Sankaracaryaji’s hart
niet kan doorgronden . ..

PARAGRAAF 1.19
Een Bezwaar tegen het "Verlangen om Brahman te Kennen"

1.19.1 tat punah brahma prasiddham aprasiddham va syat 1

Nogmaals, is deze Brahman gekend of ongekend, bekend of onbekend?

1.19.2 yadi prasiddham na vijijiasitavyam 2

Als Hij bekend (gekend) is, hoeft er omwille van kennis [op zich], niet over Hem te worden

nagedacht.

1.19.3 atha aprasiddham, naiva shakyam jijiasitum iti - 3

En als Hij onbekend (ongekend) is, dan kan Hij niet worden overdacht.

In het licht van de intensiteit die we zojuist in de Bhasyakara hebben gezien, verschijnt het bezwaar
dat we op het punt staan te lezen als een complete anticlimax. Hij probeert Sankaracarya de wind uit de
zeilen te nemen.

1.19.1-3 Poorvapakshi: Is Brahman bekend of onbekend. d.w.z. vertrouwd of niet vertrouwd? Als Hij ons
vertrouwd is, dan is het niet nodig Hem te (onder)zoeken. Als hij onbekend is, dan is er geen mogelijkheid
onderzoek naar Hem te doen.

Hij heeft zijn oren doof gemaakt voor een kloppend hart!

73




PARAGRAAF 1.20
De Veddntin Verwerpt het Bezwaar

1.20.1-2 a. uchyate — asti tavad brahma, 1

b. nityashuddhabuddhamuktasvabhavam c. sarvajiam sarvashaktisamanvitam 2

Antwoord: a. Zeker, Brahman bestaat —

b. Hij is van nature eeuwig, zuiver, bewust, vrij,

c. alwetend en voorzien van alle macht.

1.20.3-4 d. brahmashabdasya hi vyutpadyamanasya, 3

e. nityashuddhatvadayah dharmah prateeyante, f. brhaterdhatoh arthanugamat 4

d. Wanneer het woord 'Brahman' grammaticaal wordt geanalyseerd, (uit zijn afleiding)

e. zijn het belang van de eigenschappen die in Hem worden waargenomen, zoals

eeuwigheid, zuiverheid, enz.;

f. duidelijk omdat ze overeenkomen met de betekenissen van de verbale wortel 'brh'.

1.20.5-6 g. sarvasya atmatvat cha, brahmastitvaprasiddhih 5

h. sarvah hi atmastitvam pratyeti, 'na nahamasmi'iti 6

g. En omdat het het Zelf van allen is, is het bestaan van Brahman ook bekend.

h. Inderdaad, iedereen erkent het bestaan van het Zelf als 'niet dat ik niet besta'.

1.20.7-8 i. yadi hi na atmastitva prasiddhih syat, 7

j. sarvah lokah 'nahamasmi’ iti prateeyat 8

i. Zou er geen algemene erkenning van het bestaan van het Zelf zijn geweest,

j- dan zou iedereen gevoeld hebben: "lk besta niet."

1.20.9 atma cha brahma 9

En dat Zelf is Brahman.

Sri Sankaracaryaji beantwoordt de vraag op alle niveaus. Hij begint met het luchten van zijn hart, vol
directe ervaring van Brahman; dan schakelt hij over naar het intellect en reikt hij de indirecte aanwijzingen
aan.

1.20.1-4 Antwoord: Brahman is een bekende entiteit. ledereen weet dat Hij eeuwig, zuiver, intelligent en
vrij van aard is — dit zijn Swaroopa Lakshanas voor Brahman, afkomstig uit directe ervaring van Brahman.
Als je naar de etymologie kijkt, staat Brahman bekend als alwetend en almachtig, zo groot als groot kan
zijn — dit zijn Tatastha Lakshanas (indirecte indicaties) voor Brahman, gebaseerd op de wortel 'brh', wat
"buitengewoon groot" betekent.

1.20.5-9 Ten slotte doet hij een beroep op het gezond verstand van de mens: "lij bent zelf Brahman!"
Brahman is niet een of andere entiteit in een verre uithoek van het universum. Hij is gewoon daar in ieder
van ons. Hij is ons eigen Zelf. Hoe moeilijk kan het zijn om Hem daar te kennen! Hij doet een beroep op
het gezonde verstand van de mens door te citeren uit de Kena Upanishad. Niemand gelooft dat hij niet
bestaat. Is er iemand die het gevoel heeft dat hij niet bestaat? Welk directer bewijs heeft de vraagsteller
nodig om Brahman zeker te weten!

74




PARAGRAAF 1.21
Het Antwoord is Gedeeltelijk

1.21.1 yadi tarhi loke brahma atmatvena prasiddham asti, 1

Bezwaarmaker: In het geval dat Brahman algemeen bekend is, betekent dit dat Hij al bekend is.

1.21.2 tato jiatameva iti ajijidsyatvam punah apannam 2

Dan is in dat geval de op Hem toepasselijke status "niet wenselijk om gekend te worden".

Hier is een uitstekend voorbeeld van iemand die allemaal hoofd is en geen hart heeft!

De bezwaarmaker 'herinnert' de Vedantin aan de andere helft van zijn bezwaar. Als Brahman al gekend
is, wat heeft het dan voor zin om over Hem na te denken? . .. Een bekend [fenomeen] Brahman behoeft
geen verdere overweging!

Helaas is voor de arme Poorvapakshi een gekend [doorgronden van het bestaan van] Brahman niet van
belang. Het is als een spits in een voetbalwedstrijd die geen interesse heeft in het scoren van een doelpunt!

75




PARAGRAAF 1.22
Brahman is Gedeeltelijk Bekend

1.22.1 na; tadvisheshham prati vipratipatteh 1

Antwoord: Nee, omdat er tegenstrijdige opvattingen zijn over de aard van het Zelf.

1.22.2-3 i) 'dehamatram chaitanyavishishhtam atma'iti 2

prakrtah janah laukdayatikah cha pratipannah 3

1.22.4 ij) indriyanyeva chetanani atma iti apare 4

iii) manah iti anye

1.22.5 iv)vijnianamatram kshhanikam iti eke 5

v) shoonyam iti apare

1.22.6 vi) asti dehadivyatiriktah samsaree, karta bhokta iti apare 6

1.22.7 vii) bhoktaiva kevalam, na karta iti eke 7

1.22.8 viii) asti tad vyatirikta: eeshvarah sarvajriah sarvashaktih iti 8

1.22.9 ix) kechit atma sa bhoktuh iti apare 9

i) "Het Zelf is slechts deze fysieke kooi bezeten van bewustzijn" —

dit is het geloof onder gewone mensen en de Lokaayata-filosofen.

ii) Anderen denken dat de zintuiglijke organen het Zelf vormen;

iii) Sommige anderen zijn van mening dat de geest (mind) het Zelf is;

iv) Anderen zijn van mening dat slechts kortstondige cognitie het Zelf is;

v) Sommige anderen denken dat het Zelf een Leegte is, een niets;

vi) Sommigen geloven dat de transmigrerende ziel — de entiteit (agent)+ genieter — het Zelf is;

vii) Sommigen bevestigen dat het Zelf slechts de genieter is, niet de entiteit;

viii) Sommige anderen denken dat, heel anders dan de genieter, het de alwetende en

almachtige Heer is;

ix) Anderen zien de Heer als het Zelf van de genieter;

1.22.10-11 evam bahavah vipratipannah, 10

yukti-vakya-tadabhasa-samashrayah santah 11

Er zijn dus velen die dergelijke tegenstrijdige opvattingen hebben, die hun visie baseren op

misleidende redeneringen en vervormde interpretaties van teksten.

1.22.12-13 tatra avicharya yatkinchit pratipadyaméanah 12

nihashreyasat pratihanyeta, anartham cha iyat 13

Onder dergelijke omstandigheden zou degene die, zonder onderzoek te doen, een daarvan

accepteert, de hoogste Zaligspreking verliezen en ten prooi vallen aan het kwaad.

1.22.1 Antwoord: Nee, Meneer. Brahman is [net zo] begeerlijk als onwenselijk, afhankelijk van waar je
eigen centrum van verlangen is. Hetzelfde Brahman is op zoveel manieren gewenst. leder mens formu-
leert, volgens zijn eigen intelligentieniveau, zijn eigen concept van Brahman en voelt dienovereenkomstig
zijn eigen mate van verlangen naar Hem.

Z2.0.Z.

76




1.22.2-11 De volgende zijn enkele van de manieren waarop mensen Brahman verlangen:

i) Als Lichaam: de materialisten, de Charvakas en vele gewone mensen.

ii) Als Zintuigen: dit zijn ook de Charvakas op een niveau iets hoger dan bovengenoemd.
iii) Als Geest: dit zijn de Kshanika-Vijiiana Vadins (Boeddhisten).

iv) Als Kortstondig Bewustzijn: dit zijn de Meemamsakas.

v) Als Leegte: dit zijn de Shoonya Vadins.

vi) Als Ziel die transmigreert en entiteit (agent) en genieter is — dit zijn de Sankhyans.

vii) Als Ziel die slechts een ervaring is — de Yoga school.

viii) Als God, die almachtig en alwetend is, en anders dan de ziel.

ix) Als het Zelf van het ervarende individu — de Vedantins.

1.22.12-13 Zo zien we de grote weidse verscheidenheid aan concepten rond hetzelfde Brahman. Dit
komt door verwarring van begrip in het intellect, gekoppeld aan verwarring van verlangen in het hart.
ledereen heeft een ereplaats voor Brahman. Alleen, ieder heeft die plek op een ander niveau.
Afhankelijk van ons eigen niveau verhogen of verlagen we het niveau van Brahman.

77



PARAGRAAF 1.23
Conclusie wat betreft Sitra 1

1.23.1-2 tasmad a. 'brahmajijndasaa’ upanyasamukhena, 1

b. vedanta-vakya-meemamsa 2

c. tad-avirodhi-tarka-upakarana

d. nihshreyasa-prayojana e. prastooyate

Bijgevolg:

a. te beginnen met de presentatie [uitleg wat het is om] te 'verlangen om Brahman

te kennen';

b. een onderzoek naar de betekenis van de teksten van de Upanishads;

c. met behulp van redenering die niet tegengesteld is aan de Upanishads zelf;

d. en met het doel iemand naar de Bevrijding [Realisatie] te leiden;

e. wordt aangevangen.

"Te weten en niet te weten", d.w.z. gedeeltelijke kennis hebben, is zeer gevaarlijk. Het is om deze reden
dat Brahma Jfiana moet worden onderzocht [en doorgrond] door elke zoeker die verlangt Brahman te
willen kennen. We kunnen niet zomaar een standpunt accepteren zonder het zorgvuldig te onderzoeken.
Als we dat doen, lopen we het risico van het pad van bevrijding af te dwalen en daar duur voor te betalen.

De benadering die Bhasyakaraji hier voorstelt, is een combinatie van de methode van Schriftuurlijke
geboden en gebruik van de rede die er niet tegengesteld aan zijn.

78




Anumana Vakya

Het hiernavolgende zijn technische details, die nuttig zijn voor Vedanta-studenten. We zeiden al eerder
dat elke Adhikarana (onderwerp) in de Brahma Sitras een eigen Anumana Vakya heeft. Dit is een zin uit
de Bhasya die de leer en logica van elk onderwerp vertegenwoordigt. Alle eerste vier Adhikaranas hebben
elk slechts één Sutra. Dus elk van de vier Sutras die we bestuderen zal een Anumana Vakya bevatten in de
respectievelijke Bhasya.

De logica belichaamd in de Vakya zou moeten zijn als de logica van "rook en vuur", en is zoals hieronder
uitgelegd:

Voor de eerste Adhikarana is de Anumana Vakya:

"Vedanta shastram aarambham,
eeyam anubandha chatushtatvaat,
dharma shaastravat."

Betekenis:
"De studie van de Veddnta Shastra kan beginnen,
omdat alle vier de items die nodig zijn om ermee te beginnen aanwezig zijn,
net zoals die in alle andere Dharma Shastras aanwezig zijn."

cf. "Er is vuur op de berg,
want ik zie daar rook,
net zoals ik rook zag in de keuken, toen er daar vuur brandde."

Paksha = Vedanta shaastram = "de tekst" (d.w.z. Brahma Siitras)

Saadya = Vedanta shaastram aarambham eeyam = "de tekst kan beginnen"
Hetu = Anubandha Chatushtatvaat = "omdat het alle vier de items heeft".

Anubandha Chatushtaya
Adhikari: door Atha, "daarna", d.w.z. nadat men Sadhana Chatushtaya heeft verworven;
Vishaya : door Brahma, "Brahman", het Allerhoogste Brahman,;
Prayojfiana: door Ichcha (Jijnasa), "vervulling", wetende dat Brahman ons zal vervullen.
Sambandha: door Jhatum, "het middel om te weten", Bodhya-Bodhaka Sambandhan.
"Brahman, wanneer onbekend, is de Vishaya; Brahman, indien bekend, is de Prayojfiana."

Zo eindigt de actuele Paragraaf getiteld:

"Het [Vurige] Verlangen* om Brahman te Kennen"

*(het Engelse desire kent vele nuances: verlangen, wens, begeerte, hunkering, honger)

ok ok %k %k k

79



80



SUTRA 2

1.1.2.2 "Janmadyasya Yatah"
De OORSPRONG van het UNIVERSUM

DE BHASHYA VAN SUTRA 2
(verdeeld over 15 Paragrafen, 2.1 t/m 2.15)

PARAGRAAF 2.1
Voorwoord bij het Aforisme

2.1.1 brahma jijrasitavyam ityuktam 1

Naar Brahman, zo staat in de eerste Shtra, moet verlangd worden om [het] te [kunnen] kennen.

2.1.2 kim lakshhanam punah tad brahma 2

Wat kan dan de definitie van dat Brahman zijn?

2.1.3 jtyata ah bhagavansutrakarah 3

Op deze vraag zegt de eerbiedwaardige aforist (De Wijze Veda Vyasa):

2.1.1.-3. Brahman dient te worden overwogen en besproken. Wat zou de definitie van dat Brahman
kunnen zijn? Om deze vraag te beantwoorden begint de eerbiedwaardige Sttrakara aan de 2e Sitra.

Sri Sankaracarya heeft grote eerbied voor Sri Veda Vyasaiji. Hij spreekt hem niet aan bij zijn naam, maar
als "Bhagavan Sutrakara". Dit zegt iets over de nederigheid waarmee hij schrijft.

PARAGRAAF 2.2
Het Tweede Aforisme

2.2.1 janmadyasya yatah 1

(Brahman is dat) van waaruit het geboren worden (ontstaat), enz. [en vervolgens] (d.w.z. en

daarna het doen onderhouden en het ook weer doen oplossen) van dit (universum).

2.2.1 Deze Sitra heeft drie woorden; het is een 'Tripada Satra’. 'Tad Brahman' moet voor Yatah worden
toegevoegd; en 'Prapanchasya’ wordt toegevoegd na Asya. [D.w.z. de zin wordt dan ‘janmadasya
prapanchasya tad brahman yatah’]. Deze moeten worden opgevat als begrepen.

81




PARAGRAAF 2.3
Sub-Paragraaf 1

De Woorden van het Aforisme

2.3.1 janma' utpattih 'adih asya' 1

‘lanma’ is 'geboorte' of het ontstaan van een ding; 'aadi asya' is "de eerste van dit"

2.3.2 iti tadgunasamvijnanah bahuvreehih 2

Het woord 'janmaadyasya' is dus een samengesteld woord dat bekend staat als Bahuvreehi.

Het specifieke type van deze Bahuvreehi is Tadguna-samvijnanah, wat betekent "dat waarin

de betekenis van het kwalificerende lid (‘janma' in dit geval) voorkomt (figures)."

2.3.3 janmasthitibharigam samasarthah 3

"Het conglomeraat van geboren [doen] worden, [doen] ondersteunen en [doen] ontbinden" —

Dit is de volledige betekenis van dit samengestelde woord (Samaasa).

2.3.1 Het woord "Janmaadi": In de Sanskriet grammatica wordt dit gedefinieerd als een 'Tadguna Sam
Vijnaanah Bahuvreehih' Samasa [samengesteld woord].

2.3.2a Bahuvreehi Samasa betekent een samengesteld woord waarvan de betekenis een woord is dat geen
deel uitmaakt van de twee woorden in het samengestelde woord. De twee woorden hier zijn 'Janma' en
'Aadi', wat 'geboorte' en 'de rest' betekent; geen van beide heeft de betekenis van de verbinding. De
betekenis is "het [doen] scheppen, ondersteunen en de ontbinden".

2.3.2b Tadguna Sam-Vijnaanah classificeert het type van de Samasa als een type waarbij het onderwerp
en het attribuut onafscheidelijk zijn (bijv. "een man in een geel gewaad" moet met zijn gewaad worden
meegenomen), in tegenstelling tot waar ze scheidbaar zijn (bijv. bij "een man die aan zee leeft", kan de
zee niet worden meegenomen). Hier is de betekenis dat de drie processen van scheppen, onderhouden
en ontbinden samen als onafscheidelijk moeten worden beschouwd.

2.3.3 Dit geeft de volledige betekenis van het samengestelde woord, hoewel sommige woorden niet in het
samengestelde woord voorkomen.

82




PARAGRAAF 2.3
Sub-Paragraaf 2

Het Woord "Janma"

2.3.4 janmanah cha aditvam shruti-nirdesha-apekshham, vastu-vrttapekshham cha 4

De vermelding van 'geboorte’ en 'eerste-zijn' is in overeenstemming met,

i) Vedische (Schriftuurlijke) uitspraken; evenals,

ii) over de aard van de dingen.

2.3.5-6 shrutinirdeshah tavat - 5

‘vatah va imani bhootani jayante ' (tai.u.3.1, zie blz. 62) iti 6

i) De verklaring waarnaar hier wordt verwezen is:

"Vanwaar deze wezens inderdaad geboren worden."

2.3.7 asmin vakye janmasthitipralayanam kramadarshanat 7

In deze passage is een volgorde te zien in de woorden geboorte, ondersteuning en oplossing.

2.3.8-9 vastuvrttamapi janmana 8

labdhasattakasya dharminah sthitipralayasambhavat 9

ii) Wat de aard van de dingen betreft, kan alleen iets dat door geboorte is ontstaan,

ondersteund worden en ontbinden.

2.3.4 Waarom wordt de Schepping (Janma) als eerste genoemd? Er zijn twee redenen:

2.3.5-7 i) Dit wordt gevalideerd door Sruti, die deze drie altijd in deze volgorde presenteert (bijvoor-
beeld in tai.up 3.1 [zie blz 62]). De andere twee processen zijn niet opgenomen in de Samasa,
maar er in geimpliceerd.

2.3.8-9 ii) Om logische redenen moet een ding eerst worden gecreéerd voordat het kan worden
onderhouden en vervolgens vernietigd. Dat geeft de logische of natuurlijke volgorde van de
drie items.

83




PARAGRAAF 2.3
Sub-Paragraaf 3

De Woorden "Asya" en "Yatah"

2.3.10 ‘asya’ iti pratyakshhadisannidhapitasya dharmina 'idam'a nirdeshah 10

De stam 'idam', wat 'dit' betekent, is de ouder van het woord 'asya’, wat 'van dit' betekent.

Het geeft het substraat aan (d.w.z. het universum) dat ons onmiddellijk wordt gepresenteerd

door waarneming, enz. (d.w.z. door de zes middelen van kennis).
2.3.11 shhashhthee janmadi-dharma-sambandha-artha 11

'‘Asya’ is in de bezittelijke naamval in de zin van het relateren van het substraat aan de

attributen, d.w.z. "de geboorte, onderhouden en oplossing van dit universum".
2.3.12 'yatah'iti karananirdeshah 12

Ten slotte wordt door het woord 'yatah', wat 'waaruit' betekent, een oorzaak aangegeven.

(De clausule [de woorden] "Dat is Brahman" moet worden toegevoegd om aan te geven dat

Brahman de oorzaak is.)

2.3.10.-11. Het woord "Asya": Dit is de 6e naamval van het woord 'ldam' (dit), wat 'van dit' betekent.
Want Dit is, in tegenstelling tot Dat, altijd iets 'dichterbij' dan Dat. Het betekent dat dit universum
'dichterbij' is dan Brahman. Het wordt onmiddellijk aan ons gepresenteerd door het gewoon waar te
nemen. De 6e naamval wordt gebruikt in zijn relationele betekenis, 'Schepping etc., van het universum’.

2.3.12. Het woord "Yatah": Dit woord moet worden opgevat in zijn 5e naamval betekenis (de 6e naamval
heeft dezelfde vervoeging, maar is hier niet van toepassing; het betekent dus "waarvandaan", niet
[bezittelijk] "waarvan" [van wie]. Het duidt op een oorzaak. De oorzaak is Brahman, dus de woorden 'Tad
Brahman' worden toegevoegd, zoals eerder vermeld. De volledige betekenis van de zin, inclusief de
woorden toegevoegd, is:

Item WOORD of ZIN VOLLEDIGE BETEKENIS

1 Tad Brahman Die alwetende en almachtige bron moet Brahman zijn

2 Yatah waaruit voorkomt

3 Janmaadi de schepping, de ondersteuning ervan, en oplossing ervan
4 Asya van dit

5 Prapanchasya universum (hieronder in detail uitgelegd).

84



PARAGRAAF 2.4
Uitgebreide Betekenis van het Aforisme

asya jagatah nama-roopabhyam vyakrtasya, 1

T |Q

aneka-kartr-bhoktr-samyuktasya, 2

pratiniyata-desha-kala-nimittad. 3

kriya-phala-ashrayasya 4

manasa api achintya-rachandroopasya 5

janma-sthiti-bharigam yatah 6

sarvajnat-sarvashakteh karana-adbhavati, 7

S|Q|™ e a0

'tad brahma'iti 8

O W N VAR WIN|R

vakyasheshhah

Dit universum:

a.

dat is gedifferentieerd in namen en vormen; 1

(on

. dat geassocieerd is met diverse entiteiten en ervaarders (enjoyers); 2

dat de verblijfplaats biedt voor wel bepaalde ruimte, tijd en causaliteit; 3

. dat goed gereguleerde handelingen en hun resultaten ondersteunt;, 4

. waarvan de aard van het ontwerp zelfs voor (door) de geest ondoorgrondelijkis; 5

de bron waaruit het verschijnt, waardoor het in stand wordt gehouden en waarin het oplost; 6

die bron die alwetend en almachtig is; 7

S|l |>|o oo

. die bron moet Brahman zijn! — 8

1
2
3
4
5
6
7
8
9

Dit is de uitgebreide betekenis van het aforisme.

Uitgebreide betekenis van het universum zoals gegeven in de Bhasya:

Naama-roopaa Vyakrita i) dat zich manifesteert door naam en vorm;

Aneeka Kartru-Bhoktru ii) geassocieerd met diverse entiteiten en ervaringen;
Pratiniyata Desha-Kala - Nimitta- | iii) dat de ondersteuning biedt voor handelingen en hun
Kriya-Phala Aashrayah resultaten, met gereguleerde ruimte, tijd en causaliteit;
Manasaa Api Achintya iv) en dat alle mogelijke gedachten over de ware aard van
Rachana-Roopa. zijn schepping uitdaagt en tart [uitdaagt].

85




PARAGRAAF 2.5
Een Verduidelijking van Wijzigingen

2.5.1-3 anyeshham api bhavavikaranam 1  trishhu eva antarbhava 2

iti janmasthitinashanam iha grahanam 3

Aangezien alle andere modificaties [van Brahman] in deze drie zijn omvat, namelijk

geboorte, ondersteuning en oplossing, worden alleen deze hier genoemd.

2.5.4 yaska-paripathitanam tu ' jayate asti ' ityadeenam, 4

Yaaska noemt echter zes modificaties als "Geboorte, bestaan, enz." - (de ongenoemde

zijn "groei, volwassenheid, verval en dood").

2.5.5-8 grahane teshham 5 a. jagatah sthitikdle sambhavyamanatvad 6

b . moolakaranad utpattisthitinGshah jagatah na grheetah syuh 7  c. ityasharikyeta 8

Als van deze (zes modificaties) wordt uitgegaan, dan, aangezien:

a. het overgrote deel alleen voorkomt tijdens de periode van ondersteuning van de wereld;

b. kan Brahman dan als de Oer Oorzaak van de voorwerpen tussen geboorte en oplossing

daar ook niet duidelijk uit worden begrepen [afgeleid];

c. er kan zelfs aan getwijfeld worden!

2.5.9-10 tat ma shankiiti; i) ya utpattih brahmanah karanat, 9

ii) tatra eva sthitih  iii) pralayah cha, te eva grhyante 10

Om deze twijfel te voorkomen, wordt het feit benadrukt:

i) de geboorte is voorwaar van Brahman, de Oorzaak;

ii) de ondersteuning is alleen aan Hem te danken;

iii) en de oplossing is ook in Hem alleen;

- dit alles wordt specifiek duidelijk gemaakt vanuit vrees (in het aforisme zelf) voor onbegrip.

2.5.1-3 Noot 1. "Schepping, ondersteuning en oplossing" —in deze drie modificaties is de volledige lijst van
zes [mogelijke] wijzigingen opgenomen:
Schepping: van Asti (bestaan); Jayate (geboorte),
Ondersteuning: Vardhate (groei), Viparinamaat (volwassenheid); Apaksheeyate (verval),
Oplossing: Vinashyati (dood); terug naar Asti — en zo een cyclus vormen.

2.5.4 Noot 2. Er is een goede, gedetailleerde lijst van de zes modificaties door Yaska, maar het wordt hier
niet volledig aangehaald door Bhasyakaraji omdat de context ervan de vele individuele objecten van de
schepping is. In de context van deze tekst zijn we meer geinteresseerd in de schepping, enz., van het hele
universum, d.w.z. op Samashti- of kosmisch niveau, niet in de secundaire of sub-schepping.

2.5.5-8 Als alle zes de modificaties hier zouden worden vermeld, zou zich een verdere complicatie voor-
doen. Sommigen van hen kunnen zich alleen voordoen tijdens de ondersteuningsfase. Het zal dus de
twijfel creéren dat de primaire schepping niet noodzakelijkerwijs van Brahman is, maar van een andere
orde. Als alternatief kan de schepping worden gezien als in twee of meer verschillende fasen. De eerste
fase kan bijvoorbeeld het maken van alleen de vijf elementen zijn; gevolgd door volgende fasen om de
dingen te [scheppen] produceren die we in de schepping zien. Dit zal indruisen tegen het doel van deze
tekst, waar specifiek verwezen wordt naar Brahman als de Bron van alles.

2.5.9-10 Om deze reden wordt benadrukt dat alle drie de fasen alleen door Brahman worden veroorzaakt.
Er is geen andere sub-Schepper vanuit Brahman.

86




PARAGRAAF 2.6
ISHWARA Poneren als de Eerste Oorzaak

De Naiyayikas geloven dat Ishwara de oorzaak van het universum is, niet Brahman. Hun standpunt
wordt nu in de volgende woorden naar voren gebracht door de Bhasyakara

2.6.1-2 *na yathoktavisheshhanasya jagatah 1

yathoktavisheshhanam eeshvaram muktva 2

Het standpunt van de Naiyayikas: Een wereld die de bovengenoemde kwaliteiten bezit

(# 2.4), en geboren uit niets anders dan Ishwara, die allen omvat en alles in zich heeft- bijv.

2.6.3-4 i) anyatah pradhanad achetanat, ii) anubhyova, 3

iii) abhavad va, iv) samsarinova 4

utpattyadi sambhavayitum (*na) satyam (Let op de herpositionering van 'na')

i) van de Pradhana (Maya), de onbewuste; of,

ii) van atomen; of,

iii) van het Niet-zijn; of,

iv) van Jiva , de trans migrerende entiteit — om geboorte te postuleren, enz.,

of van welke van deze andere oorzaken dan ook, is gewoon *niet mogelijk.

2.6.5-6 v) na cha svabhavataha, vishishhtadesha-kala-nimittanam iha upadanat 5 6

v) Het kan ook niet vanzelf (d.w.z. spontaan) tot stand komen, omdat in deze wereld dingen

afhankelijk zijn van specifieke plaatsen, tijden en oorzaken.

2.6.7-8 a. etad eva anumanam

b. samsari-vyatirikta-eeshvara-astitvadi-sadhanam 7

c. manyante eeshvara-karanavadinah 8

a. vertrouwend op met name deze gevolgtrekking alleen (gemaakt in Padas 1-6 hierboven,

en Paragraaf 2.4),

b. om Ishwara de oorzaak te kunnen laten zijn in plaats van de trans migrerende Jiva

[Merk op dat Brahman niet eens in hun standpunt is ingevoegd],

c. zijn zij (de Naiyayikas) die Ishwara als de eerste oorzaak van de schepping beschouwen.

De tweede Sitra presenteert het als een feit dat de hele schepping, enz., alleen uit Brahman voort-
komt. In deze Paragraaf worden enkele van de theorieén genoemd die door andere stromingen worden
gepresenteerd en wordt de reden gegeven waarom ze onaanvaardbaar worden geacht vanuit de visie van
de Vedantin.

2.6.1-2 Het belangrijkste standpunt dat hier wordt gepresenteerd is dat van de Naiyayikas, die geloven dat
Ishwara de Schepper is. Omdat ze het bestaan van Brahman niet erkennen, stellen ze Ishwara voor als de
Schepper. Ishwara, vanuit het Vedanta-perspectief, is Brahman in associatie met Maya, en zou een perfecte
keuze zijn voor de Realiteit, behalve (but for) dan voor de aanwezigheid van Maya die de transcendentale
aard van Brahman bij Iswara wegneemt.

Z.0.Z.

87




2.6.3-6 Andere theorieén worden ook gepresenteerd, maar kunnen zich niet meten (do not qualify):
i) Pradhana: Prakriti, Maya of "Oer-knal-natuur";
ii) Anuh: "atomen";
iii) Abhaavah: "niet-bestaan";
iv) Saarinah: een "de totale ziel" onder wereldse omstandigheden; d.w.z. som van alle Jeevas;
v) Swabhaavah: "spontaan" of "uit de eigen natuur.”

Het bezwaar tegen deze theorieén als oorzaken van de schepping is dat ze in principe inert zijn. De
algemene opvatting van de Vedantin is dat wanneer inerte dingen intelligent beginnen te functioneren,
we [zouden] moeten [kunnen] weten dat er [nog] een bewust principe achter zit. De verschillende scholen
die deze opvattingen hebben, accepteren Brahman niet als de ultieme Werkelijkheid. Hun zoektocht naar
de oorzaak van de Schepping brengt hen naar een andere inerte bron, zoals te zien is in de vijf geciteerde
gevallen.

2.6.7-8 Van al deze kandidaten voor de oorzaak van de Schepping, is Ishwara de favoriet. De Naiyayikas
stellen Hem voor als de Schepper.

88



PARAGRAAF 2.7
Het Officiéle Bezwaar van de Naiyayikas

2.7.1 nanu iha api tad eva upanyastam janmadisootre 1

Bezwaar: Wordt die gevolgtrekking hier niet ook in deze Sitra gepresenteerd?

Hun reden hiervoor is juist deze Sutra, die alle andere mogelijke kandidaten diskwalificeert op grond
van inertheid. Dit is het officiéle bezwaar geregistreerd door de Naiyayikas, waarop Sri Sankaracaryaji het
volgende antwoord geeft:

PARAGRAAF 2.8
Antwoord aan de Naiyayikas

2.8.1 na; vedantavakyakusumagrathandrthatvat sootranam 1

Antwoord: Nee, de Sitras zijn bedoeld om de bloemen van Upanishadische wijsheid

aan elkaar te rijgen en te presenteren.

2.8.2 vedantavakyani hi sitraih udahrtya vicharyante 2

Het zijn alleen de Upanishadische passages die in de Sttras worden aangehaald en onderzocht.

2.8.3-4 vakyartha-vicharanadhi-, avasananirvrtta hi brahmavagatih, 3

na anumanadi-pramana-antaranirvrtta 4

Pas na beraadslaging over de Upanishadische teksten en hun betekenissen, ontstaat de

vaste overtuiging waaruit inderdaad de realisatie van Brahman voortkomt; het komt niet

als gevolg van gevolgtrekking of enig ander middel van kennis.

2.8.1 Als eerste doet Sri Sankaracaryaji alle eer af die aan deze Sitra is gegeven, op basis [als gevolg]
waarvan alle andere voorstellen worden verworpen. De reden die hij hiervoor geeft is dat de Sttras de
Upanishads alleen vertegenwoordigen. Als er enig krediet gegeven kan worden, zou dat dan naar de
Upanishads gaan.

2.8.2 De Brahma Sdtras zijn slechts de dienstmaagd van de Upanishadische wijsheid. De Sitras zijn op
zichzelf geen onafhankelijke verklaringen van logica; het zijn in wezen de uitspraken van de Srutis, aan
elkaar geregen tot een bloemenkrans. Ze presenteren de Waarheid van de Upanishads, zodat we er diep
over kunnen nadenken en ze kunnen doorgronden. Het intellect kan gedachten alleen verorberen en
verteren door middel van de rede. Dus is het de student die de rede gebruikt om te onderzoeken wat de
Srutis hebben gezegd. Als hij via zijn logica niet tot dezelfde [Upanishads] Waarheid komt, dan moet hij
een andere logische benadering proberen totdat hij er op uitkomt.

In Vedanta zijn de Srutis de primaire Pramana (middel van kennis) voor wat betreft het Zelf en voor
Brahman; logica is de secundaire Pramana. Dit is niet het geval bij de Nyayas en Vaiseshikas, voor wie de
Logica de enige Pramana is. De Srutis moedigen ons aan om logica te gebruiken om de geldigheid van
zaken te testen. Vedanta is waarschijnlijk de enige filosofische school waar deze vrijheid aan studenten
wordt gegeven. [ht]

De volgende Siitra gaat dieper in op dit punt.

89




PARAGRAAF 2.9
Logica Aangemoedigd in Upanishads

2.9.1-4 a. satsu tu cha vedantavakyeshhu jagatah janmadikaranavadishhu,

b. tadarthagrahanadardhydya 1

c. anumanamapi vedantavakyavirodhi 2

d. praménam bhavat na nivaryate, 3

e. shruti eva cha sahdayatvena tarkasya api abhyupetatvat 4

a. Wanneer echter Upanishadische teksten de oorzaak van de oorsprong van de wereld

bepleiten,

b. teneinde het begrip van hun strekking te versterken en vast te stellen,

c. zelfs dan wordt gevolgtrekking, zolang het niet in tegenspraak is met de intentie van de

Upanishad,

d. niet uitgesloten als een geldig middel van kennis;

e. want de Schrift zelf aanvaardt de logica als een hulpmiddel tot haar eigen gezag.

2.9.5-7 tatha hi iti shrutih - 'shrotavyo mantavyah' (br.u.2.4.5, zie blz. 62) 5

'pandito medhavee gandhdraneva upasampadyeta 6

evam eva iha acharyavan - purushhah veda ' (cha.u.6.14.2, zie blz 62) 7

Er zijn bijvoorbeeld de volgende twee Schriftgedeelten:

"Het is om gehoord te worden, om over na te denken . .." (br.u);

en "zoals een mens, op de hoogte gesteld en in staat om voor zichzelf te oordelen,

zeker het Gandhara-land zou bereiken, op dezelfde manier, ook hier,

leert een persoon die een leraar heeft het Zelf kennen." (cha.u)

2.9.8 iti cha purushhabuddhisahayyam atmanah darshayati 8

Dit toont aan dat de Vedische teksten de intelligentie van de mens op de juiste wijze

erkennen.

2.9.1-4 De positie van de Geschriften met betrekking tot gevolgtrekking als middel tot kennis wordt eerst
uiteengezet. We zien dat de twee niet antagonistisch [tegenwerkend, elkaar opheffend] tegenover elkaar
staan.

2.9.5-7 Er worden twee citaten gegeven ter ondersteuning van het gebruik van logica als een hulpmiddel
bij Schriftuurlijke gezag.

2.9.8 Het punt dat in dit gedeelte naar voren wordt gebracht, is dat de Srutis niet vijandig staan tegenover
het gebruik van een onafhankelijk proces van logica of rede om de Waarheid te verkrijgen, mits deze in
overeenstemming is met de logica die in de Schrift wordt gebruikt.

90




PARAGRAAF 2.10
De Middelen tot Autoriteit

2.10.1-2 na dharmajijnasayam iva shrutyadayah 1

eva pramanam brahmajijidsayam 2

In tegenstelling tot het verlangen om Dharma te kennen, waar de Geschriften de enige

autoriteit zijn; is het verlangen om Brahman te kennen heel anders:

2.10.3 kimtu shrutyadayah anubhavadayah cha, yathasambhavam iha praméanam, 3

In Brahmajitana: De Geschriften, logische analyse, evenals ervaring, indien en wanneer van

toepassing, zijn de drie belangrijkste middelen of autoriteit.

2.10.4-5 anubhavavasdnatvad bhootavastuvishhayatvat 4

cha brahmajrignasya 5

Daar zijn twee redenen voor: De kennis van Brahman —

i) culmineert in de onmiddellijke ervaring van Brahman; en

ii) het heeft een echte, *bestaande entiteit als inhoud (d.w.z. Brahman). *[Zie Blok pg 2]

2.10.6 kartavye hi vishhaye na anubhavapekshha asti 6

In Dharmajnana: Aangezien het doel nog moet worden bereikt, is er geen afhankelijkheid

van ervaring.

2.10.7-8 iti shrutyadeenam eva pramanyam syat, 7

purushhadheenatmalobhatvat cha kartavyasya 8

Daarom: i) worden alleen de Geschriften als de enige autoriteit beschouwd; en

ii) het te bereiken ding hangt volledig af van de inspanningen van de doener.

2.10.1-2 Er wordt een vergelijking gemaakt van de Primaire Middelen van Kennis in de twee paden.

2.10.3 In Brahma: Er kunnen drie verschillende stadia worden onderscheiden, die elk een ander primair
middel van kennis hebben:

i) In het stadium van Sravana zijn de Geschriften het belangrijkste middel;
ii) In de onderzoeksfase van Manana is het primaire middel de rede.

iii) In het stadium van Nydidhyasana of meditatie verschuiven de middelen naar directe ervaring
van de Waarheid. Dit is niet van toepassing op de andere stromingen. Het is uniek voor Vedanta.
Het is alleen de Vedantin die het doel van Zelfrealisatie heeft.

2.10.7 In Dharma: Schriftuurlijke geboden zijn de enige autoriteit. Overigens is onder de Naiyayikas alleen
de rede het enige middel voor kennis. Ze accepteren geen andere autoriteit dan logica.

Vergelijking van het object of resultaat

2.10.4-5 in Brahma: Het pad culmineert in de ervaring van Brahman. Ook het doel Brahman, is een echte,
bestaande entiteit, en het is er te allen tijde.

2.10.6&8 In Dharma: Er is geen vereiste van enige spirituele ervaring en het object (het resultaat) is niet
beschikbaar totdat de hele activiteit is voltooid.

91



PARAGRAAF 2.11
Opties & Uitzonderingen in Dharma Shastras

2.11.1-2 kartum akartum anyatha va kartum cha, 1

shakyam laukikam vaidikam cha karma 2

Uitvoeren, of niet uitvoeren, of op een andere manier uitvoeren — deze (drie) opties zijn

van toepassing op elke handeling, of het nu seculier of Schriftuurlijk is.

2.11.3-4 yatha ashvena gachchati, padbhyam, 3

anyatha va, na va gachchatiiti 4

Voorbeeld uit het leven: Men kan te paard gaan, of te voet, of op een andere manier, of

ervoor kiezen om helemaal niet te gaan.

2.11.5-7 tatha i) 'atiratre shhodashinam grhnati ' (mai. sam. 4.7.6), 5

ii) " na atiratre shhodashinam grhnati' 6

iii) " udite juhoti’, ‘anudite juhoti’; 7

Voorbeelden uit Karma Kanda:

i) "In het Atiratra-offer moet men de 16e beker opnemen."

ii) "In het Atiratra-offer moet men de 16e beker niet opnemen."

iii) "Breng de offerande bij zonsopgang", of "Breng het offer het vodr zonsopgang."

2.11.8-9 iti vidhipratishhedhashcha atra arthavantah syuh, 8

vikalpotsargapavaddshcha 9

In dergelijke gevallen zijn geboden en verboden zinvol en worden ze geaccepteerd als

mogelijkheid, algemene regels en uitzonderingen.

CATEGORIEEN VAN AANBIDDERS

Een algemene achtergrond

De situatie van de Meemamsakas is van belang voor de Vedantin, omdat beide hun bron hebben in
de Vedas. De eersten nemen hun bron als het eerdere deel (Karma Kanda) en vandaar dat ze te boek
staan als Poorva Meemamsa; de laatsten nemen hun bron in het latere deel, en vandaar de naam
'Vedanta' of "einde van de Vedas", of Uttara Meemamsa.

De Meemamsakas zijn hetzelfde als de Karma Kandis van de Vedas. Een stap hoger zijn de Upasakas
die zowel Karma Kanda als de aanbidding van God door Udashanas beoefenen, vanuit verlangen. Beide
baseren hun acties op de Karma en Upasana Kanda van de Vedas. De Meemamsakas voeren de riten
precies uit volgens de instructies van de Vedas. Voor hen zijn de Vedas een handleiding om bepaalde
voorgeschreven taken uit te voeren.

Z.0.Z.

92




Opties in de Dharma Shastras

2.11.1-9 Aan de Karma Kandis wordt niet de keuze gelaten om logica te gebruiken; inderdaad, er is niets
nodig! De vruchten komen pas nadat de handelingen zijn verricht. Totdat de vruchten komen, is hen niets,
zelfs geen logica, toegestaan om af te wijken van de Vedische instructies. Er is echter voorzien in mogelijk-
heden die op de gewenste menselijke behoeften zijn afgestemd. Deze worden uitgelegd in de Bhasya.

Dergelijke regels doordringen de Karma Kanda. Ze geven de noodzaak aan, in de uitvoering van Yagnas,
van het hebben van opties of alternatieven (Vikalpa), algemene regels die niet kunnen worden gewijzigd
(Utsargah) en uitzonderingen onder specifieke omstandigheden (Apavadah). Deze variaties worden gedic-
teerd door het variérende Menselijke Aspect (Element).

De Vedas zijn in sommige opzichten met voorgeschreven procedures erg rigide en t.a.v. andere
aspecten zijn ze ook weer erg flexibel. In dit gedeelte wordt uitgelegd waarom dit zo is, om onnodige
twijfel en onnodig verlies van vertrouwen in de Vedas te voorkomen.

De variaties zijn er in zaken die worden bepaald door de individuele behoeften van de persoon die de
Pooja uitvoert. Om aan zijn eigen unieke behoeften te voldoen, laten de teksten opties en variaties toe,
zoals we hebben gezien in het geval van de Atiratra en Agnihotra Yajnas. (N.B.: Yagnas en Yajnas mag allebei).

93



PARAGRAAF 2.12
Opties & Uitzonderingen in Brahma Shastras

2.12.1-2 na tu vastu 'evam’, 'naivam’, ‘asti’, 'nasti' iti va vikalpyate 1,

vikalpanastu purushhabuddhyapekshhah 2,

Een *bestaande entiteit kan echter niet op een optionele manier worden gehanteerd:

*[zie blok p 2] "Het is zo", [ofwel] "Het is niet zo", "Het is", [ofwel] "Het is niet".

In feite zijn opties en meningen afhankelijk van menselijke opvattingen.

2.12.3-4 na tu vastuyathatmyajrianam purushhabuddhyapekshham 3

kim tarhi vastutantrameva tat 4

Maar kennis van de ware aard van een ding is niet afhankelijk van menselijke opvattingen.

Waar hangt het dan van af? Het is afhankelijk van het ding zelf.

2.12.5-6 na hi sthanau ekasmin, 'sthanurva, purushhah anyo va', 5

iti tattvajnanam bhavati. 6

Voorbeeld uit het leven: Met betrekking tot een bepaald bericht, de cognitie:

"Dit is een bericht"; "Nee, het is een persoon"; "Nee, het is iets anders" —

Zeker, deze cognities kunnen niet allemaal [tegelijk] geldig zijn.

2.12.7-8 tatra 'purushhah anyo va 'iti mithyajnagnam 7

'sthanuh' eva iti tattvajnanam, vastutantratvat 8

In dit specifieke geval zijn de cognities: "Het is een persoon" en "Het is iets anders"

valse cognities. De enige geldige cognitie is: "Dit is een bericht", omdat het afhankelijk is

van de entiteit.

2.12.9 evam bhootavastuvishhayanam, pramanyam vastutantram 9

De geldigheid van cognities die bestaande entiteiten als hun inhoud hebben, hangt dus

af van de entiteit zelf (er kunnen hier geen opties zijn).

2.12.10 tatraivam sati brahmajridnamapi vastutantram eva, bhootavastuvishhayatvat 10

Toepassing op Brahman: Als dit het geval is, is ook de kennis van Brahman afhankelijk

van de entiteit alleen, omdat de inhoud ervan (Brahman) een bestaande entiteit is.

Opties in de Brahma Shastras 2.12.1-10 In zaken waar het om de aard van een ding gaat, zijn de Vedas echter
inflexibel. Dit is begrijpelijk, omdat de aard van de dingen een gegeven is, niet onderworpen aan de wat de
mens maar zou willen. Een appel is een appel, niet omdat de mens het zo wilde, maar omdat de natuur het zo
bedoeld had. De aard van een appel wordt niet bepaald door menselijke opties.

Een ander voorbeeld is het identificeren [vaststellen] van wat een ding is. Er is een stronk van een oude
boom. Die lijkt [in de schemer] heel erg op een man. Is het een boom of een man? [Antwoorden] Zulke vragen
worden niet bepaald door de mening van mensen, maar door het ding zelf. Onderzoek ervan zal ons vertellen
wat het is.

Wat heeft deze discussie te maken met ons onderwerp Brahman?

Er wordt hier gezegd dat ook 'Brahman' in die zin een onveranderlijk iets is, als een appel. Niet dat het een
object is, maar het is niet afhankelijk van de mening van de mens voor zijn aard. Er zit dus een consequentheid
in het beschrijven ervan. Het is echter ook waar dat de kandidaten die Brahman willen bereiken van verschil-
lende typen zijn, en dus kunnen de wegen naar Brahman talrijk zijn en [ook] afhankelijk van de aard van de
zoeker. Dit is het variabele aspect in de realisatie van Brahman.

%94




PARAGRAAF 2.13
Doelloosheid van Onderzoek

2.13.1-3 a. nanu bhootavastuvishhayatve brahmanah 1

b. pramdanantaravishhayatvam eva, iti 2

c. vedanta-vakya-vichd@rand anarthika eva prapta 3

Bezwaar: a. Maar als Brahman een bestaande entiteit is,

b. wordt het een object van andere middelen tot geldige kennis. Dus,

c. hieruit volgt zeker dat onderzoek naar Vedantische passages zinloos wordt gemaakt.

Poorvapakshi: Je vergelijkt Brahman met een object. Het laat zien dat Brahman al bij jullie bekend is.
Wat is dan de noodzaak om dit overleg voort te zetten?

95




PARAGRAAF 2.14
Het Doel van de Sitras

2.14.1 na; indriyavishhayatvena, sambandhagrahanat 1

Antwoord: Nee. Omdat Brahman geen object van de zintuigen is, kan Hij niet worden

begrepen, vastgepakt.

2.14.2-3 svabhavatah vishhayavishhayani indriyani, 2

na brahmavishhayani 3

Van nature hebben zintuigen externe dingen als hun objecten, [en] niet (het subtiele)

Brahman als hun object.

2.14.4-5 sati hi indriyavishhayatve brahmanah, 4

idam brahmana sambddham karyam iti gahyeta 5

Alleen als Brahman een object van de zintuigen zou zijn, zou de relatie tussen de wereld

(het gevolg) en Brahman (de Oorzaak) begrepen [kunnen] worden.

2.14.6-8 karyamatram eva tu grhyamanam kim brahmana sambaddham 6

kim anyena kenachid va sambaddham 7

iti na shakyam nishchetum 8

Maar wanneer het loutere gevolg wordt begrepen, is het niet mogelijk vast te stellen of

Brahman de oorzaak is of dat iets anders de oorzaak is.

2.14.9 tasmat janmadisdtram na anumanopanydsartham 9

Het is een feit dat de Sitra niet het doel heeft om Brahman [er vanuit] af te leiden.

2.14.10 kim tarhi; vedantavakyapradarshanartham 10

Wat is dan het doel ervan? Om de betekenis van de Vedantische passages uit te leggen.

2.14.1-8 Antwoord: Ik vergeleek Brahman slechts met een object; Ik bedoelde niet te zeggen dat het een
'zintuiglijk' object is. Brahman is niet te begrijpen [uit een afleiding door of] met de zintuigen. Als dat zou
kunnen, zou er geen probleem zijn om de oorzaak-gevolgrelatie met de wereld te zien. Maar omdat het
dat niet is, kunnen we niet echt zeggen wat de oorzaak is - of het Brahman is of iets anders.

2.14.9-10 Poorvapakshi: Wat is dan het doel van deze Sitra, als het niet is om door middel van de rede te
verifiéren dat Brahman de oorzaak is van dit universum?

Antwoord: Het doel van alle Satras, niet alleen deze, is eenvoudigweg om de juiste betekenis van de
Upanishadische Waarheden uit te leggen, daar waar er dubbelzinnigheid of onduidelijkheid kan zijn. Er
wordt geen aanmatigende poging gedaan om iets uit te leggen wat niet in de Upanishads staat. De taak
van de Satras is zeker niet om te bewijzen dat Brahman bestaat of niet bestaat. Dat alles wordt goed
onderbouwd door de Upanishads. Omdat de bron van de Schepping niet duidelijk werd gemaakt in de
Upanishads, verduidelijken de Sttras hun betekenis. Het is geen nieuw idee dat de Shtra introduceert.

96




PARAGRAAF 2.15
Sruti, Yukti & Anubhuti

2.15.1-2 kim punah tad vedanta-vakyam 1

yat sootrena ih lilakshhayishhitam 2

Bezwaar: Wat is dan het Schriftgedeelte dat door de Siitra wordt aangegeven?

2.15.3-4 bhrgurvai varunih, varunam pitaramupasaséra, 3

adheehi bhagavo brahmeti ' ityupakramya ah 4

"Bhrguh is de bekende zoon van Varuna. Hij benaderde zijn vader en zei:

'Leer mij Brahman, eerbiedwaardige Heer"."

Beginnend met deze vraag, vervolgt de Upanishad:

2.15.5-9 yatah va imani bhootani jayante 5, yena jatani jeevanti 6

yat prayanti abhisamvishanti 7 tadvijijndasasva 8

tad brahmaiti 9 (tai.U.3.1, zie blz. 64) tasya cha nirndyakavakyam

"Datgene waaruit al deze wezens geboren zijn;

Dat waardoor zij, die geboren zijn, in stand gehouden en ondersteund worden; en

Dat waar zij, bij hun vertrek, naar terug keren.

Wens Dat [vurig] te kennen;

Dat is Brahman." Dit is de belangrijkste verklaring van deze passage.

2.15.10-12 danandaddhyeva khalvimani bhootani jayante 10

anandena jatani jeevanti 11

anandam prayantyabhisamvishanti iti 12 (tai.u.3.6, zie blz. 64)

"Inderdaad, uit Gelukzaligheid (Bliss) alleen worden deze wezens geboren; geboren zijnde,

leven zij door Gelukzaligheid alleen; en bij het verlaten gaan zij de Gelukzaligheid binnen."

2.15.13-15 a. anyani api evanjateeyakani vakyani 13

b. i) nitya-shuddha-buddha-mukta-svabhéva 14

i) sarvajria-svaroopa-

c. karana-vishhayani udahartavyani 15

a. Er zijn andere Schriftuurlijke uitspraken van deze aard,

b. zoals: i) "die van nature eeuwig, zuiver, intelligent en vrij is"; en

ii) "die alwetend van karakter is."

c. Deze worden als voorbeelden aangehaald omdat er twijfel bestaat over wie er

wordt bedoeld.

2.15.1-2 Poorvapakshi: Naar welke tekst verwijst de Sttra?
2.15.3-4 Antwoord: In dit geval is het de Taittirya Upanishad. Er zijn twee citaten:
2.15.5-9 Eén citaat gebruikt het woord "Dat" om Brahman te betekenen.

2.15.10-12 Het andere citaat gebruikt het woord "Gelukzaligheid" om Brahman aan te duiden. Om deze
reden is enige verduidelijking nodig om te zeggen dat deze woorden verwijzen naar Brahman en naar
niemand anders.

97




2.15.13-15 Hier worden twee andere onduidelijke passages aangehaald waarbij Brahman niet wordt
genoemd, maar die de Shtras nodig hebben om te verduidelijken dat ze daadwerkelijk naar Brahman
verwijzen. Dit is dus het doel van deze Brahma Siitras.

"Mogelijkheid" Logica & "Bewijzen" Logica

En passant sprak Acharyaji over twee doelen van logica: de eerste is Mogelijkheid Logica, en de tweede
is Bewijzende Logica. De betekenis waarin logica wordt gebruikt in de Upanishads is in de eerste plaats als
"mogelijkheid logica". Deze logica zal altijd twijfels in zich houden over wat de juiste optie is. Het zal niet
op voorhand tot conclusie komen. Er wordt dan doorverwezen naar de Srutis om ons te vertellen welke
mogelijkheden waar zijn.

Dan komt het gebruik van "bewijzende logica". Zodra een mogelijkheid als ‘waar’ is geselecteerd, helpt
deze logica ons om het vast te stellen tot een punt waarop alleen ervaring overblijft om het te bevestigen.
Als we eenmaal de waarheid van een uitspraak hebben ervaren, worden beide soorten logica overbodig
en kunnen ze worden weggegooid. Want de Anubhuti of de directe ervaring, vervangt alle voorafgaande
bewijzen.

Sruti (geschriften) = Yukti (mogelijkheid en bewijzende logica) = Anubhuti (ervaring)

Yukti (Logica) kan niet de rol van Sruti (Geschriften) spelen, maar kan de geldigheid ervan vaststellen. Op
dezelfde manier bevestigt Anubhuti (Ervaring) de geldigheid van logica. Logica verbindt Sruti met
Anubhuti. Zo eindigt de Tweede Sitra.

98




De Adhikarana Vakya

De Adhikarana Vakya zorgt voor de gedachtestroom van de Adhikarana.

1. Vishaya: Yato-vai-maani-bhootaani-jaayante. "Alles in dit universum werd geschapen door Brahman".
2. Samshaya: De twijfel: Heeft Brahman een Lakshhana?

3. Poorvapakshi: Bezwaar: Nee, Brahman kan geen Lakshhana hebben omdat Hij geen eigenschappen
heeft, Hij is attribuutloos.

4. Siddhanta: We kunnen Brahman nog steeds indirect definiéren — het wordt Tatastha Lakshhana
genoemd. De wereld toont ons de aanwijzer naar Brahman.

5. Sangati: Aakshepa—verbinding met volgende Adhikarana: Bezwaar — Wat is de Lakshhana van Brahman?

De Anumana Vakya

De Anumana Vakya geeft de verklaring van logische gevolgtrekking in deze Adhikarana. Voor de tweede
Adhikarana is de Anumana Vakya:

"Brahma lJijnaasi-tavyam,
lakshanatvaat,
yathaa dharmaah."

Betekenis: "Brahman moet worden onderzocht,
omdat het een Lakshhana (definitie) heeft,
net zoals Vedische Dharma dat heeft."

cf. “Er is vuur op de berg,
want ik zie daar rook,
net zoals ik rook zag in de keuken,
toen er daar vuur brandde."

Paksha = Brahma = "Brahman"
Saadya = JijAasitavyam = "moet onderzocht worden"
Hetu = Lakshanatvaat = "omdat Brahman een Lakshhana heeft".

Zo eindigt het onderwerp getiteld
"Geboorte, ondersteuning en oplossing".

99



100



SUTRA 3
3. DE BHASHYA OP SOETRA 3

(Onderverdeeld in 7 Paragrafen, 3.1 tot en met 3.7)

PARAGRAAF 3.1
Voorwoord bij het Derde Aforisme

3.1.1-2 jagatkaranatvapradarshanena, sarvajnam brahma iti upakshhiptam, 1

tad eva dradhayan aha 2

In de loop van het aantonen dat Hij de bron van het universum is,

werd terloops geimpliceerd dat Brahman alwetend is.

Om juist dat punt te bevestigen, zegt de Aforist:

PARAGRAAF 3.2
Het Derde Aforisme

3.2.1 shastrayonitvat 1

[Voor deze Sutra zijn er twee uitleggingen mogelijk:]

Lezing 1: omdat (Brahman alwetend is),

kan Hij (alleen) de Bron van de Schrift zijn.

Lezing 2: (Brahman is niet bekend uit een andere bron),

omdat de Schrift (alleen) de bron is voor de Kennis van Brahman.

%k %k %k %k k

Op dit punt hebben we een splitsing (fork) in de tekst:
Sdtras 3-4 verduidelijking Lezing 3A ;
en Sutras 5-7 verduidelijking Lezing 3B.

% % %k %k %

101



LEZING - 3A

1.1.3.3 "Shastrayonitvat"

3A: BRAHMAN, Bron van de Schrift

De Verbinding: Siitra 2, die Brahman presenteerde als de Schepper, Onderhouder en Oplosser van het
universum, impliceerde dus dat Brahman alwetend, allesdoordringend en almachtig moest zijn. Deze
interpretatie van Sitra 3 moet Brahman’s alwetendheid bevestigen.

De sleutel tot deze interpretatie ligt in het nemen van het woord 'Shastra' in zijn Shashti-vorm, d.w.z.
'Shastrasya' wat 'van de Schrift' betekent. *[Sanskriet grammatica staat verschillende opties toe wanneer
een Samasa (woordcombinatie) wordt opgesplitst in zijn oorspronkelijke woorden.] 'Yoni' in de 5e naamval
wordt genomen in zijn betekenis als Adhikarana of causale vorm, "omdat het de bron is".

DE BHASHYA OP LEZING [Versie] 3A
(Van Paragraaf 3.3 t/m 3.4, 2 nrs.)

102



PARAGRAAF 3.3
Brahman's Geschiktheid tot Creatie van de Geschriften

3.3.1-2 mahata rgvedadeh shéstrasya,

ii) anekavidya - i) sthanopabrmhitasya; 1

iii) pradeepavat sarvarthavadyotinah, 2

iv) sarvajrakalpasya

Van het grote geheel aan Geschriften bestaande uit de Rig Veda, enz.,

i) die worden aangevuld met andere geschriften

ii) die zelf bronnen zijn van ontelbare takken van kennis;

iii) die zijn als een stralende lamp die alle dingen verlicht;

iv) en die - als het ware - bijna alwetend zijn,

3.3.3 yonih karanam brahma 3

is Brahman hun Baarmoeder (Yoni) of Bron, hun eigen Oorzaak (Kaaranam).

3.3.4-5 *na hi eedrshasya shastrasya rgvedadilakshhanasya sarvajriagunanvitasya 4

sarvajnadanyatah (*na) sambhavah asti 5

Inderdaad, Schriftgedeelten als de Rig Veda, enz., die de eigenschap van alwetendheid

bezitten, kunnen onmogelijk uit een andere bron dan een Al-wetende Ene voortkomen.

Wat de "Grootse Geschriften" omvatten:

3.3.1-2 De nadruk op groots is omdat dit geen gewone Schrifttekst is. Deze Schriftgedeelten openbaren
alle [kenbare] dingen en zijn Pradeepavat, d.w.z. ze worden vergeleken met een lamp, die licht geeft dat
alwetendheid is. Het volgende citaat geeft de enormiteit van de gehele hoeveelheid kennis waarnaar
verwezen wordt:

1. Angaani vedah-chatvaarah, 2. puraano nyaaya vistarah;
3. Meemamsam dharma shaastram cha, 4. vidyaa hyetah chaturdashah.

Betekenis:
A. 1 1-4 De 4 Vedas: (1 Rig, 2 Yajur, 3 Sama en 4 Atharva); en
B. 5-10 De 6 Vedangas: (Siksha, Kalpa, Vyakaran, Nirukta, Chandas, Jyotisha);
C. 2 11-14 De 4 Grote Onderverdelingen buiten de Vedas:
11 De Puranas (18 in totaal);
12 De Nydya & Vaiseshikas;
3 13 De Poorva Meemamsas; en
14 De Dharma Shastras (d.w.z. de Smritis, boeken over wetboeken).
4 Dit zijn de 14 bronnen die het hele scala van seculiere en spirituele kennis van het

hindoeisme bevatten.
3.3.3 Brahman wordt beschouwd als de materiéle en effectieve oorzaak van de "Grote Geschriften".

3.3.4-5 Zulke Schriftgedeelten zijn zo omvangrijk dat ze niet van een andere Bron afkomstig kunnen zijn
dan Brahman Zelf, de Al-wetende Ene. De Schrift is het zichtbare bewijs van de alwetendheid van
Brahman.

103




PARAGRAAF 3.4
Sub-Paragraaf 1

Een Voorbeeld van Literaire Werken

3.4.1.1-2 a. yadyad vistarartham shastram yasmat, 1

b. purushhavisheshhat sambhavati,

c. yatha vyakaranadi paninyadeh, 2

d. jreyaikadesharthamapi

Literaire werken:

a. Welke verhandeling dan ook met een uitgebreid thema,

b. afkomstig is van een bepaald persoon;

c. zoals de regels van de grammatica, enz., die afkomstig zijn van Panini en anderen,

d. zelfs als ze slechts een deel vormen van wat er gekend moet worden;

3.4.1.3 sa tatah api adhikatara-vijiana, iti prasiddham loke 3

Moet die persoon moet duidelijk kennis hebben die uitgebreider is dan [de inhoud van] zijn

proefschrift — dit is iets dat iedereen in deze wereld weet.

3.4.1.1-2 Literaire werken:

Er wordt een voorbeeld gegeven van grootse literatuur. Die wordt gegeven in de context van de grote
Schriftteksten die we bespreken. Een van de grote literaire werken is het werk van auteurs als Panini, dat
zelf onvoorstelbaar groot is.

3.4.1.3 De auteur van een literair werk moet zeker meer weten dan wat er in zijn boek staat. Dit is om ons
te vertellen dat Brahman, de auteur van de Schrift, ook meer moet weten dan wat er in de Geschriften
staat. Hoeveel er ook in de Geschriften staat, Brahman's kennis overtreft dat! Nu richten we onze aandacht
op de Schriftuurlijke werken zelf . . .

104




PARAGRAAF 3.4
Sub-Paragraaf 2

Toepassing op Schriftuurlijke Werken

3.4.2.4-6 a. kimu vaktavyam - anekashakhabhedabhinnasya; 4

b. deva-tiryan-manushhya-varnashrama-adipravibhaga-hetoh; 5

c. rgvedadyakhyasya, sarvajnanakarasya, 6

Schriftuurlijke werken: (Als literaire werken zo groots [verheffend] zijn) . . .

a. wat te zeggen over dat wat in ontelbare takken is gedifferentieerd;

b. waaruit categorieén als goden, dieren, mensen, kasten en levensfasen zijn

voortgekomen;

c. waar vanuit de Rig Veda is ontstaan, enz., bij uitstek de opslagplaatsen van alle

kennis;

3.4.2.7-8 d. aprayatnenaiva, e. leelaanydyena, f. purushhanihashvasavat, 7

g. yasman mahatah bhootdat yoneh sambhavaha- 8

d. En dit alles alsof het zonder enige moeite gaat;

e. alsof het als sport [hobby, voor het plezier] wordt gedaan;

f. met een natuurlijkheid die lijkt op het inademen [geinspireerd worden]

g. allemaal afkomstig van het grootse Wezen, Brahman, de baarmoeder van

deze wereld!

3.4.2.9-10 'asya mahatah bhootasya nihshvasitam etat yad rgvedah ' 9

ityadishruteh 10 (br.u. 4.5.11, zie blz. 64)

Dit wordt bewezen in passages als: "dat wat de Rig Veda wordt genoemd, enz.,

is slechts de uitademing van dit grote Wezen."

3.4.2.11-12 tasya mahatah bhootasya niratishayam 11

sarvajiatvam sarvashaktimattvam cha iti 12

Van dat grote Wezen — Brahman — onverbloemd is Zijn alwetendheid en almacht!

3.4.2.4-6 Als de literaire teksten zelf zo omvangrijk zijn, wat dan te zeggen van de Schriftuurlijke teksten?
En, wat te zeggen van de grootheid van hun auteur, namelijk Brahman! Kijkend naar de onderwerpen die
in de Geschriften worden behandeld — variérend van de Goden, dieren, mensen, kasten, levensfasen, enz.,
En alle andere soorten kennis — kan men redelijkerwijs zeggen dat alleen Brahman werkelijk Alomtegen-
woordig is.

3.4.2.7-10 En dit alles is slechts een "moeiteloze" taak voor Brahman, alsof hij gewoon een sport beoefent
en al deze kennis voortbrengt uit een enkele uitademing van Zijn adem. Er is een vers in Brihadaranyaka
Upanishad dat zegt: "Degenen die de Rig Vedas worden genoemd, zijn slechts de uitademing van dit grote
Wezen, Brahman" — (br. u. 1l.iv.10).

3.4.2.11-12 De enige verstandige conclusie die we hier uit kunnen trekken is dat Brahman een oceaan van
kennis is. Omdat hij Alwetend is, is hij ook Almachtig.

De Adhikarana Vakya

Voor de derde Adhikarana (Lezing 3A) is de Adhikarana Vakya analyse:
1. Vishaya: Onderwerp: Asya-mahata-bhootasya-nishwaasitam tam etat rig veda. "Degenen die
de Rig Veda worden genoemd, zijn slechts de uitademing van dit grote Wezen, Brahman."

105




2. Samshaya: Twijfel: Brahma vedasya kartru vaa na vaa — "Heeft Brahman de Vedas gemaakt of
niet?"

3. Poorvapakshi: De Vedas zijn niet door Brahman geschapen, want ze zijn Eeuwig.

4. Siddhanta: Nee, de Vedas keren terug naar hun bron tijdens kosmische Pralaya, en wanneer
de schepping opnieuw begint, worden ze opnieuw gecreéerd door Brahman. Dit is wat
bedoeld wordt met 'de bron zijn van', ook al accepteren we dat ze eeuwig zijn. Ze worden niet
schriftelijk geproduceerd, maar moeiteloos, alsof door ze te ademen. Brahman is de Karana,
geen auteur.

5. Sangati: Er is Aakshepa Sangati — verbinding met de vorige Adhikarana is dat het het antwoord
is op de twijfel: "Brahman is niet de Schepper van de Geschriften, die Anaadi of eeuwig zijn.”

De Anumana Vakya
Voor de derde Adhikarana (Lezing 3A) is de Anumana Vakya:

"Brahma sarvajrnam,
vedasya api kaaranatvaat,
yathaa kumbhakaaraah."

Betekenis: a. "Brahman is alwetend of Alwetend;
b. Hij is de Bron van zelfs alle Vedas;
c. net zoals de pottenbakker de schepper is van alle potten."

vgl.
a. “Er is vuur op de berg,
b. want ik zie daar rook,
c. net zoals ik rook zag in de keuken, toen er daar vuur brandde."
Paksha = Brahma = "Brahman";
Saadya = Sarvajia = "Brahman is alwetend";
Hetu = Vedasya api kaaranatvaat = "omdat hij de Bron is van alle Vedas".

Aldus Eindigt de Eerste Lezing
“Brahman, Bron van de Geschriften”

DE HEILIGE GANGES RIVIER
“De Stroom van Goddelijke Kennis”

106



LEZING - 3B

1.1.3.3 "Shastrayonitvat"

3B: BRAHMAN, Bron van Kennis

De link: naar de vorige Satra is: "Hoe komen we te weten dat Brahman de bron, de ondersteuning en de
oplossing van het universum is? — alleen door de Geschriften."

Ten eerste illustreren de twee betekenissen die voor deze Sitra mogelijk zijn het punt dat in de
algemene inleiding wordt gemaakt, dat een Adhikarana twee of meer betekenissen kan hebben zolang die
betekenissen kloppen en de vijf kenmerken van een Adhikarana bevatten. Om dit te illustreren, wordt de
Adhikarana Vakya gegeven voor beide lezingen aan het einde van elke lezing.

DE BHASHYA BlJ HET LEZEN - 3B
(van Paragrafen 3.5 t/m 3.7, 3 nrs.)

107



PARAGRAAF 3.5
Hoe kan Brahman [dan] Anders Gekend worden?

3.5.1-2 a. ahava yathoktam, b. rgvedadishastram 1

c. yonih kdranam pramanam asya d. brahmanah yathdavat svaroopadhigame 2

a. als alternatief kan men de Satra als volgt interpreteren:

b. De belichaming van de Schrift bestaande uit de Rig Veda, etc.,

c. is de enige bron, de oorzaak, het middel van Kennis,

d. om de aard van Brahman juist te begrijpen. (Dit is de eerst bedoelde uitleg [3A].)

3.5.3 e. shastrad eva pramanat, f. jagatah janmadikaranam brahma 3

g. adhigamyate ityabhiprayh

e. Het is alleen door de Schrift, het middel tot kennis,

f. dat Brahman bekend is als de oorzaak van de geboorte, enz., van het universum.

g. Dit is de (tweede) bedoelde uitleg.

3.5.4-5 shastramudahrtam poorvasootre 4

yato va imani bhootani jayante 'ityadi 5

De relevante passage van de Schrift is onder de vorige Sdtra aangehaald als:

"Datgene waaruit voorwaar al deze wezens geboren worden, enz."

Deze lezing van de Sitra is de meest algemeen aanvaarde. Zoals de vorige uitleg de alwetendheid van
Brahman verheerlijkte, verheerlijkt deze de Srutis als de enig geldige Pramana of middel tot kennis over
Brahman. Het kan worden ondersteund door andere middelen zoals logica en ervaring, maar het is de
primaire aanwijzing voor Brahman om een zoeker aan de spirituele zoektocht te laten beginnen.

Er zijn twee betekenissen afgeleid van deze lezing:

3.5.1-2 Ten eerste is de primaire betekenis dat "de Schrift de enige bron en het enige middel is om de
kennis van Brahman te [kunnen leren] begrijpen."

3.5.3 De secundaire betekenis is dat "de Schrift het enige middel is om te weten dat Brahman de Oorzaak
is van de geboorte, de ondersteuning en de oplossing van het universum." Dit staat gelijk aan te zeggen
dat alleen de Schrift categorisch kan stellen dat Brahman de Oorzaak van de Schepping is.

3.5.4-5 De Schriftuurlijke passage die direct verklaart dat Brahman de oorzaak van de schepping is, wordt
geciteerd, zoals het eerder is geciteerd. Deze herhaling van het voor de vierde keer citeren van dezelfde
Schriftgedeelten roept de twijfel op die in het volgende gedeelte tot uitdrukking wordt gebracht.

108




PARAGRAAF 3.6
Is deze Sutra Niet [vierdubbelop] Overbodig?

1-3 a. kimartham tarhi idam sdtram, b. yavata poorvasootrenaiva 1

c. evanjateeyakam shastramudaharata 2

d. shastrayonitvam brahmano darshitam 3

Bezwaar:

a. Wat heeft dit aforisme tot doel, als

b. voor zover in het vorige aforisme zelf,

c. de Schriftuurlijke passage van deze aard [reeds] werd aangehaald

d. om aan te tonen dat de Schrift het middel is tot kennis van Brahman?

Tot nu toe ging het citaat over: "Yato vaa..." dat is verschenen in de volgende Paragrafen:

i) Paragraaf 1.17, in de context van het 6e naamval gebruik van Brahmanah;

ii) paragraaf 2.3, onderafdeling 2, waarin de "eerste-heid" van de geboorte wordt toegelicht;

iii) Paragraaf 2.15, bij het uitleggen van de vage verwijzingen naar Brahman die duidelijkheid
nodig hadden.

iv) Het vorige gedeelte, 3.5, laat zien hoe we alleen uit de Schrift de kennis halen dat Brahman

de oorzaak van de schepping is, enz.

Hoewel alle vier de contexten verschillend zijn, brengt de Poorvapakshi nog steeds het punt naar
voren.

109




PARAGRAAF 3.7
Nee, het Helpt om een Twijfel Weg te Nemen

3.7.1 a. uchyate - tatra, b. sootrakshharena spashhtam shastrasya anupadanad 1

Antwoord:

a. Daar (in het 2¢ aforisme),

b. de Schrift niet expliciet door de tekst van het aforisme wordt vermeld

3.7.2 c. janmadisootrena kevalam anumanam upanyastam ityashankyeta, 2

valt het te betwijfelen of de afgeleide conclusie slechts en alleen van de Sutra komt.

3.7.3-4 d. tam asharikam nivartayitum, e. idam sitram pravavrte, 3

f.- 'shastrayonitvat'iti 4

d. Om die twijfel weg te nemen, is

e. dit aforisme als volgt uiteengezet:

f. "Want de Schrift is het enige middel tot de kennis van Brahman."

De contexten van de vier citaten van dezelfde Schriftuurlijke passage zijn gepresenteerd onder het
laatste gedeelte. Sri Sankaracaryaji antwoordt nu als volgt, en in het proces onthult hij aan ons hoe alert
en nauwgezet hij is in het opmerken van deze zaken:

Antwoord: De eerdere verklaringen werden gedaan als onderdeel van de uitleg onder verschillende
contexten van de betrokken Sitra. Deze verwijzingen kunnen heel goed worden uitgelegd als conclusies
getrokken door de Bhasyakara. Dit is de eerste keer waarin de schrifttekst wordt aangehaald om de directe
betekenis van de Satra uit te leggen. Met andere woorden, nu wordt zekergesteld dat het de Schrift is die
het feit [als zodanig] bekend maakt, en dat het geen gevolgtrekking is.

Het woord van de Sitra is gezaghebbender dan dat van het commentaar. Een commentaar is een
gevolgtrekking, terwijl de Sttra Schriftuurlijk gezag heeft. De huidige Sttra neemt die twijfel weg.

110




De Adhikarana Vakya
Voor de derde Adhikarana (Lezing B) is de Adhikarana analyse als volgt:

1. Vishaya: Onderwerp: Tam tu aupanishadam purusham pricchaami —"lk vraag om die Purusha
die gebaseerd is op de Upanishads."

2. Samshaya: Twijfel: Brahma upanishad eka vedyam, anumaana vedyam vaa — "Is Brahman
alleen bekend door de Upanishad, of is Hij ook bekend door Anumana?"

3. Poorvapakshi: Bezwaar: Brahman anumaana vedyam — "Brahman is alleen bekend door
gevolgtrekking."

4. Siddhanta: Antwoord: "Ayam aatma brahma", Brahma na anumaana vedyam, shaastraika
vedyam —Brahman als 'Ayam aatma brahma' is niet bekend door gevolgtrekking, maar alleen door
de Geschriften.

5. Sangati: Eka Phala Sangati (verbinding naar één resultaat). Het verband met de vorige
Adhikarana is dat "Brahman moet worden onderzocht omdat het Sruti Pramana heeft, d.w.z. het
wordt verklaard door de Sruti."

De Anumana Vakya

Voor de derde Adhikarana (Lezing B) is de Anumana Vakya:

"Brahma jignaasitavyam,
pramaanatvaat,
dharmavat."

Betekenis: a. "Brahman moet worden onderzocht,
b. Hij heeft Schriftuurlijk gezag,
c. net als de Dharma Shastras."

vgl. a. “Er is vuur op de berg,
b. want ik zie daar rook,
c. net zoals ik rook zag in de keuken, toen er daar vuur brandde.'

Paksha = Brahma = "Brahman”
Saadya = Brahmalignaasi ="Brahman moet worden onderzocht."
Hetu = Pramaanatvaat = "omdat Hij Schriftuurlijk gezag heeft".

Zo eindigt de tweede lezing:
"Schrift, bron van kennis van Brahman"

Zo eindigt het actuele gedeelte:
"Brahman, bron van de Schrift" of "Schrift, bron van kennis van Brahman"

%k ok k %k k

111



112



SUTRA 4

1.1.4.4 "Tattu Samanvayat"

HARMONIE in de UPANISHADS

Aldus begint
Het vierde onderwerp Paragraaf, getiteld "Over Harmonie", 1.1.4;

met de Vierde Sitra, 1.1.4.4., namelijk:

“MAAR DAT [IS HET GEVOLG VAN] KOMT DOOR HARMONIE”

DIT IS DE BELANGRIJKSTE Sitra. Het is de 4e Sttra van de 134 uit hoofdstuk Een van de Brahma Sitras.
De overige Sutras van 5 tot 134 zijn voor verdere uitleg over deze Sitra. Dit toont het belang van deze
Sitra aan.

De Bhasya op deze Sitra is opgesplitst in drie delen:

Deel 1 behandelt de kritiek van buiten de Vedanta, maar nog steeds binnen diegenen die hun gezag
vinden in de Vedas. Dat wil zeggen de Meemamsakas die de Karma Kanda en de Upasana Kanda als hun
autoriteit nemen. Het basisidee in de discussie is: De Meemamsaka beweert hardnekkig dat alles in de
Vedas in de richting van Karma wijst; de Vedantin zegt dat alles [kennis, route, doorgronding] zich [juist] in
de Vedas [en vooral,] harmonieus in de richting van Brahman beweegt. De twee groepen volgen (pulling
in) verschillende richtingen. Dit wordt behandeld in de punten 4.1 tot en met 4.7.

Deel 2 behandelt kritiek van binnen Vedanta zelf. Degenen die de Upanishads als gezag nemen, zijn
ook verdeeld over de methode die moet worden aangewend om tot realisatie van de waarheid [Brahman]
te komen. Hun zorgen worden in de paragrafen 4.8 tot en met 4.12 op de ter discussie gesteld.

Deel 3 js het antwoord van de Vedantin op deze interne kritiek. Het is het meest uitputtende deel van
de Bhasya, dat zich uitstrekt over 18 paragrafen, van Paragraaf 4.13 t/m 4.30, het einde van de Bhasya
voor deze Sutra.

Voor aanvang met de Sitra Bhasya wordt de belangrijke passage die Sitra 3 met Sitra 4 verbindt
uitgelegd.

%k %k %k %k *k

113



DEEL 1: "KRITIEK VAN BUITEN VEDANTA"

4. DE BHASHYA OVER SUTRA 4 — DEEL 1
(Sub-Paragraaf 4.1 t/m 4.7)

PARAGRAAF 4.1

Het Gezichtspunt van de Meemamsaka
(ook wel bekend als het "Prima Facie" Standpunt, de 'impressie op het eerste gezicht')

4.1.1 katham punah bahmanah shastrapramanakatvam uchyate, yavata 1

Bezwaar: Waarom wordt opnieuw beweerd dat Brahman alleen de Geschriften als zijn geldige

middel tot kennis heeft?

4.1.2 'amnayasya kriyarthatvad anarthakyam atadarthanam ' (poo.mee.soo.1.2.1) iti 2

"De Vedas zijn bedoeld om het handelen vorm te geven; daarom zijn die delen

die dit doel niet voor ogen hebben, nutteloos."

4.1.3 kriyaparatvam shastrasya pradarshitam 3

Invoelend werd aangetoond dat de Geschriften in de 1° plaats met handeling te maken

hebben.

4.1.4 atah vedantanam anarthakyam, akriyarthatvat, 4

Daarom zijn de Upanishads doelloos, omdat ze geen deel uitmaken van het handelen.

4.1.5 kartrdevatadi-prakashana-arthatvena va kriyavidhisheshhatvam, 5

Of, d.m.v. onthulling van de entiteit (agent), de Godheid, enz., (wat Brahman betekent)

van die actie, zouden zij (de Upanishads) deel kunnen uitmaken van een aanzet tot handelen;

4.1.6 upasanadikriyantaravidhéanarthatvam va 6

Of zouden ze bedoeld kunnen zijn om een ander soort ‘doen’ op te leggen, zoals meditatie.

Jaimini's citaat uit de Dharma Satras

4.1.1-2 De Poorvapakshi brengt zijn zaak [ter oordeel] voor de Vedantin. De hoofdlijn van zijn bezwaar is de
eerste Satra van het tweede hoofdstuk van Jaimini's Dharma Sdtras.

Jaimini was de oprichter van de Poorva Meemamsaka school van filosofie. Hun fundamentele standpunt
tegen de Uttara Meemamsa of Vedanta, opgericht door de wijze Veda Vyasa, is dat de hele Schrift tot handelen
noopt en aanzet. Die onderdelen die dat niet doen, zijn nutteloos!

4.1.3-4 Aangezien de Upanishads tot geen enkel handelen aanzetten, worden ze 'nutteloos' verklaard. Twee
verklaringen worden dan gedaan als een troost voor de volgelingen van de Upanishads:

4.1.5 i) Misschien kunnen de Upanishads slechts worden beschouwd als een onderdeel van een aanzet tot
handelen, met vermelding van de entiteit (agent), godheid, enz., van die handeling; d.w.z. Brahman wordt een
[ondergeschikte] bijkomstigheid in het handelen.

4.1.6 ii) Of misschien kunnen ze worden beschouwd als een ander soort doen, zoals contemplatie of meditatie,
over Goden en anderen.

De details van het bovenstaande standpunt worden gepresenteerd in Paragraaf 4.2 onder twee sub-
paragrafen en afgesloten in Paragraaf 4.3. Het antwoord begint met Sitra 4, dat de Sitra zelf presenteert en
doorgaat tot Paragraaf 4.7.

114




PARAGRAAF 4.2
Sub-Paragraaf 1

Het Bezwaar in Nader Detail

4.2.1 na hi parinishhthita-vastusvaroopa-pratipddanam sambhavati; 1

Bezwaar (vervolg): Er is inderdaad geen mogelijkheid dat de Upanishads het geldig middel

zouden zijn om een entiteit te kennen, die al bestaat.

4.2.2 pratyakshhadivishhayatvat parinishhthitavastunaha, 2

Want een *bestaande entiteit is bekend door directe waarneming, enz. *[Zie blok p 2.]

4.2.3-4 q. tatpratipadane cha heyopadeyarahite, 3

b. purushharthabhavat 4

c. atah eva *' sah arodeet ' (tai. sam.1.5.1.1) * [Zie kader op de volgende pagina.]

a. En in de leer van Brahman, omdat er niets is om verworpen of geaccepteerd te worden,

b. is er geen aanzet tot menselijk handelen in het geding.

c. Alleen al om deze reden, ** "weeklaagde Hij".

4.2.5 jtyevamadeenam danarthakyam ma bhooditi 5

Met betrekking tot deze passage, indien de beschuldiging van doelloosheid (van de

Upanishads) als oneerlijk wordt beschouwd (kan het volgende doel aan hen

worden gegeven:)

4.2.6 'vidhina tu ekavakyatvatstutyarthena, vidheendm syuh’ 6 (poo.mee.s00.1.2.7)

"Maar vanwege hun (de Upanishads) syntactische eenheid met instructies, kunnen ze worden

opgevat als lofprijzing op de (Karma Kanda) aanbevelingen tot handelen."

4.2.7 iti stavakatvena arthavattvam uktam 7

Het nut zou dus bestaan uit lofrede op het aanzetten tot handelen!

In dit gedeelte zien we een grove poging van de Meemamsakas om een ondergeschikte rol toe te
schrijven aan Vedanta, waarbij dat de machten die de Handelingen [rituelen] te beheersen [en zalig
verklaren] dient. Het is geen verrassing dat het materialisme zo laag moet bukken om zijn ontwerpen te
vervullen:

115




** "INDRA WEEKLAAGDE"
(Verwijzing naar Paragraaf 4.2.1, Pada 3)

Er is een verhaal in de Taittirya Samhita dat heet: "Hij weeklaagde". Wie had er verdriet? Het was
niemand minder dan Indra, de Koning van de Hemel. Het is interessant om zijn verhaal te lezen. Het geeft
ons meteen inzicht in de kijk op het leven van de Meemamsakas, en hoe zij alles in het leven door een
getinte bril zien.

We moeten in gedachten houden dat de Meemamsakas, die het bezwaar maken in dit deel van de
Bhasya, niemand minder zijn dan dat segment van de mensheid dat volledig [en alléén] gelooft in de kracht
van handeling, om daarmee de gezochte resultaten te realiseren. In de huidige maatschappij zou dat het
overweldigend grootste segment van onze samenleving zijn!

Eens hadden de goden, voorafgaand aan hun gevecht met de demonen, al hun kostbaarheden voor
de zekerheid bij Indra, de Heer van alle goden, veilig opgeborgen. De goden wonnen de strijd. Op hun
triomfantelijke terugkeer kwamen ze aan bij Indra's paleis om de bij hem achtergelaten spullen weer terug
te vragen. Nu was Heer Indra was een goede [welgevallige] God (hij was immers Koning van de Hemel). En
had hij, uit naastenliefde in een of andere nobele zaak, onbedoeld de rijkdom van de goden daarbij
weggegeven. Dit was zijn aard — hij kon niemands verzoek weigeren.

De goden waren echter niet in de Heer Indra’s goedertierenheid geinteresseerd; ze wilden hun rijkdom
terug. Maar daartoe was Indra nu dus niet meer in staat. Hierop werden de goden woedend en zelfs
gewelddadig. Ze gaven Indra een flink pak slaag, en brachten Indra zelfs tot tranen. De Allerhoogste Heer
[Brahma in eigen persoon] kreeg medelijden met de nobele Indra en zette Indra's tranen om in genoeg
zilver om zijn schuld aan de goden te kunnen voldoen. En zo werd Heer Indra gered door de genade die
hem door het Opperwezen werd getoond.

In dit verhaal zijn [stellen] de goden de egoistische Meemamsakas [voor], en zijn Indra's tranen het
voorbeeld hoe het Allerhoogste Wezen bewogen kan worden tegemoet te komen [een hulpmiddel wordt]
om het doel van hun aanwijzingen [bijv. welgevalligheid jegens allen] te kunnen vervullen.

Vanaf die dag zegt de traditie dat men in liefdadigheden geen zilver moet geven, vooral niet bij het
brengen van [rituele] offers. Want zilver wordt [dan] immers geassocieerd met de 'tranen van Indra’,
samen met de schaamte en oneer waaraan hij werd onderworpen. Als men zilver zou geven, zouden
anderen denken dat de gever [mogelijk] een [in de ogen van de Meemamsakas] dubieuze daad zou hebben
begaan, net zoals Indra.

Het meest interessante deel van dit verhaal is de [onderliggende] boodschap. De Meemamsakas, die
materialisten zijn, willen niets te maken hebben met de onthechting die de Vedantin cultiveert om zijn
geest te zuiveren. Vedantins zien het als Brahman's grootheid wanneer Hij wordt beschreven als: "Hij
verwerpt noch accepteert", wat filosofisch betekent dat van Brahman, die Oneindig is, niets kan worden
afgenomen, noch dat men iets aan Hem kan toevoegen. Dit is de context van het 'afwijzen en accepteren'.
Maar de Meemamsakas kunnen dat niet begrijpen. Ze kennen geen waarde toe aan onthechting. Voor- en
tegenkeur stroomt uit alle porién van hun huid! Ze verwerpen wat ze niet leuk vinden en aanvaarden wat
ze leuk vinden. Dit is voor hen normaal.

Deze [hedonistische] kijk op het leven komt in alle aspecten van hun leven terug. In de Puranische
[mythen en legendes] literatuur lezen we over honderden gevallen waarin de goden zich gedragen op een
manier die lijkt op het gedrag van egoistische mensen. De Meemamsakas vinden dit prachtig en zien dit
graag. Ze zeggen: "Als de goden deze zwakheden hebben, hoeveel te meer moet de mens ze dan hebben!
Het maakt deel uit van onze natuur om te handelen in hebzucht en egoisme." Dit is wat hun materia-
listische filosofie onderschrijft. Het verlangen van de Vedantin om een leven van zelfbeheersing en
onverschilligheid te leiden, is voor hen onmogelijk te begrijpen.

116




Poorvapakshi's voorstellen aan de Vedantins:

1. Hij heeft al geprobeerd de Upanishads te degraderen tot het punt waarop ze nutteloos zijn. Alle
Vedische uitspraken dienen geen enkel doel [zegt hij], tenzij ze op de een of andere manier verbonden zijn
met het handelen [en vooral het doen van rituelen]. Er kan geen enkel handelen worden ondernomen
teneinde Brahman te tevoorschijn te brengen (omdat het toch al bestaat). [dit is overigens op zich ook
correct, zie noot 23 op blz. 41].

2. Als dit niet lukt, uit angst zich te bewegen op iemand anders’ gebied op het terrein van de Karma
Kanda, dan kunnen ze [de Upanishads] tenminste worden ingezet om zich te verhouden tot de Upasanas
of meditaties, waarover in hun eigen teksten wordt gesproken. Hierop is ook in de laatste Paragraaf
ingegaan.

4.2.1-2 3. Omdat hij alleen kan denken in termen van waarneembare objecten, beschouwt hij Brahman
[ook] als één daarvan. Dit maakt dat hij denkt dat de Upanishads niet het middel kunnen zijn om Brahman
te kennen, wetende dat Brahman al bestaat.

4.2.3-4 4.Dat Brahman, dat geen eigenschappen of kwaliteiten heeft en daarom noch aanvaardbaar noch
verwerpelijk is, dient geen [concrete] menselijk doelen. Het is [daarom] niet relevant voor mensen. Dit is
de betekenis van het "Hij weeklaagde" verhaal, waarbij de goden met kracht kregen wat ze wilden, zelfs
van hun eigen Heer! (Zie het blauwe kader op de vorige pagina.)

4.2.5-7 5. Met enige tegenzin wordt er toch nog een bepaald doel aan de Upanishads toegeschreven: ze
kunnen aan een [ceremoniéle] handeling worden gekoppeld en een handeling van dienst zijn door het
[Karma Kanda] handelen te lofprijzen. Dat zou dan een manier zijn om de Upanishads van uitsterven te
redden! Een voorbeeld daarvan wordt aangehaald in de volgende sectie.

117



PARAGRAAF 4.2
Sub-Paragraaf 2

Upanishads worden Ondergeschikt gemaakt aan Rituelen!

4.2.2.8-9 a. mantrandm cha 'ishhe tva . ..' (tai.sam.1.1.1.1) nityadeenam 8

b. kriya-tat-sadhana-bhidhaya-katvena, 9

¢. karmasamavayitvam uktam

a. Inzake Mantras zoals *"Ten behoeve van voedsel, (snijd ik) U; voor kracht, U" —

b. Vanwege het feit dat zij alleen [maar] spreken van rituelen en het doel ervan,

c. wordt hun sterke associatie met rituelen op deze manier verklaard.

4.2.2.10-11 d. atah na kvachidapi vedavakyanam, 10

e. vidhisamsparsham antarena

f- arthavatta drshhta upapannégva 11

d. Vandaar dat nergens in Vedische zinnen,

e. afgezien van hun associatie ervan met de rituele bevelen,

f. de bruikbaarheid (van de Upanishads) gezien of gerechtvaardigd wordt.

4.2.2.11-12 g. na cha parinishhthite vastusvaroope, 11

h. vidhih sambhavati, 12

i. kriya-vishhayatvadvidheh

g. En zeker, met betrekking tot Brahman, een reeds bestaande entiteit,

h. kan er geen Upanishadische aanwijzing zijn tot [onderzoek en doorgronding] van Zijn natuur,

I. aangezien het domein van aanwijzingen uitsluitend de offerdaad is.

*HOE MEEMAMSAKAS VEDISCHE MANTRAS BESCHOUWEN

De Meemamsaka beweert dat alle Mantras in de Vedas als doel hebben om de aanwijzingen in de
Karma Kanda te betrekken op een bepaald aspect van rituelen. Dat is het enige doel dat ze dienen. Dit is
te zien in het bovenstaande voorbeeld (Paragraaf 4.2.2 Pada 8):

De Mantra "Voor voedsel, U; voor kracht, U" moet gezongen worden terwijl u een tak van een boom
afsnijdt om een stok te verkrijgen om het kalf van zijn moeder weg te jagen, zodat melk kan worden
verkregen voor de rituelen. Het idee is dat, hoewel de Mantra geen verband houdt met het ritueel zelf,
het een doel dient omdat het er indirect toe leidt dat de melk voor het ritueel wordt verkregen. De
Bezwaarmaker suggereert hier dat de Upanishadische Mantras op Brahman een soortgelijk nut hebben —
dat Brahman wordt geprezen, alleen zodat het ritueel gezegend kan worden en succesvoller kan worden!
Het hele idee is om de JAana Kanda in diskrediet te brengen, om de redenering op de een of andere
manier te verdraaien en de belangen van de Karma Kanda te laten dienen.

Dat zijn de sinistere argumenten waar Sri Sankaracaryaji zich op voorbereidt in de rest van het
commentaar onder Satra 4.

Door ons alleen maar voor te stellen dat we in Sankaracaryaji's schoenen zouden staan, kunnen we
begrijpen welke bovenmenselijke moed hij moet hebben gehad om de duisternis van zijn tijd onder ogen
te zien en te volharden in zijn inspanningen om de zaak van de Allerhoogste Realiteit te dienen.

118




4.2.2.8-9 Voorbeeld: Mantra voor het kappen van hout voor Yajnas: Hier is een voorbeeld van hoe de
Mantras op Brahman kunnen worden gebruikt om de aanwijzingen tot handelen te dienen. De "Ishe Tvaa"
Mantra wordt gebruikt bij het snijden van hout dat is voorbestemd voor een Yajna-vuur. Door deze slimme
listen probeert Karma Kandis zich andere spirituele paden toe te eigenen door ze ondergeschikt te maken
waardoor in hun [eigen] behoeften kan worden voorzien. De Puranische overlevering staat vol met
verhalen van dergelijke aard.

4.2.2.10-11 We zien in deze regels hoe weinig respect de Meemamsakas hebben voor de hoogste kennis
die in de Vedas beschikbaar is. Ze ontnemen de Upanishads alle eer door hun visie van de [vermeende]
'doelloosheid' ervan te benadrukken, behalve dan wanneer ze in dienst worden gesteld ten behoeve van
hun 'nuttige’ rituelen.

4.2.2.11-12 Ten slotte, om zout te wrijven in de wond die zij hebben gecreéerd, maken de Meemamsakas
de trotse claim dat de offerrituelen afhandeling hun exclusieve domein is en dat de Upanishads niet met
hen kunnen concurreren op grond de van aanwijzingen die in de Upanishads zelf staan!

Nadat ze al hun pijlen op de Upanishads, Brahman en alle zoekers naar waarheid hebben verschoten,
keren de Karma Kandis terug naar hun stoelen met een laatste oprisping die hun materialistische filosofie
moet verklanken.

119



PARAGRAAF 4.3
Het Bezwaar [concluderend] Samengevat

4.3.1-2 a. tasmat, karmapekshhita-kartr-devatadi-svaroopa-prakashanena, 1

b. kriyavidhisheshhatvam vedantanam 2

Bezwaar (vervolg):

a. Daarom, als Degene die de entiteit, de godheid en anderen zegent die in verband worden

gebracht met offerdaden,

b. kan de status van de Upanishads ondergeschikt gemaakt worden aan die van de [rituele]

offerbevelen.

4.3.3-4 c. atha prakaranantarabhayad na etad abhyupagamyate, tathapi 3

d. svavakya-gatopasanadi-karmaparatvam 4

c. Indien dit echter niet aanvaardbaar is uit angst voor het verlagen van de status van

Upanishads,

d. dan kan hun strekking worden beschouwd als een aanwijzing naar [het doen van] Upasanas,

enz., handelingen die voorkomen in hun eigen delen (d.w.z. in de Upanishads zelf).

4.3.5 e. tasmat na brahmanah shastrayonitvam,; f. iti prapte, uchyate — 5

e. Zo bezien kan de Schrift niet de bron zijn voor de kennis van Brahman.

f. Antwoord: In het licht van een dergelijk bezwaar antwoordt de Vedantin met het Aforisme:

Conclusie van de Meemamsakas
De basiselementen van hun betoog worden nogmaals herhaald om hun betoog ten overstaan van
de rechterlijke macht af te ronden. Wat ze eisen is het volgende:

1-2 1. Dat de Upanishads de krachten bundelen met de Karma Kandis, door van Brahman een aanvullende
bijkomstigheid te maken ten behoeve van hun offerdaden. Hun rol zou zijn om de procedure met succes
te "zegenen" door de juiste Goden aan te roepen en de entiteit (Yajman) van de daden te eren!

3-4 2. Als dit niet lukt, kan overwogen worden de Upanishads vanwege hun meditatieve praktijken
(Upasanas) te verklaren tot daden van contemplatie. Hierdoor behouden ze enige doelgerichtheid voor
wat betreft hun uitspraken en kunnen ze zichzelf de schaamte besparen een lagere status te verkrijgen!

5 3. En natuurlijk spreekt het voor zich dat ze voor eens en voor altijd moeten vergeten dat de Upanishads
de enige bron van kennis van Brahman zijn. Deze arrogante claim onderbouwt niet de hoge status waar ze
voor de Upanishads aanspraak op [proberen] maken. Want er kan [volgens de Meemamsakas dan] niets
hogers zijn dan de rituele opofferingsdaad als gevolg waarvan een mens al het geluk kan bereiken waar hij
ooit naar kan verlangen. Daarmee zijn we aan het einde gekomen van de presentatie van ons verweer.

Het woord wordt gegeven aan de Vedantin voor zijn antwoord op deze bezwaren.

120




PARAGRAAF 4.4
Het Verde Aforisme

4.4.1 tattu samanvayat 1

Maar dat komt door de harmonie (die bestaat uit de overeenstemming binnen de

Upanishadische passages die Brahman onthullen als hun strekking).

4.4.1 Hier vangen we aan met Bhagavan Bhasyakaryaji's krachtige weerlegging van alle punten van de
Poorvapakshi, één voor één en punt voor punt. Dit aforisme ontstaat als een directe reactie op het
hierboven uiteengezette bezwaar. De Bhasyakara staat op, brengt een groet aan de Oneindige
Allerhoogste Heer van non-dualiteit en bereidt zich voor om zijn zaak te presenteren voor een hele
verzameling filosofen van alle tinten en kleuren. Ook zij willen graag horen wat hij te zeggen heeft, en
misschien zijn er een paar die graag willen horen wat hij te onderwijzen heeft.

121




PARAGRAAF 4.5
De Betekenis van de "Woorden"

4.5.1 'tu’-shabdah poorvapakshhavyavrttyarthah 1

Het woord "tu", dat "maar" betekent, is om de hierboven genoemde "prima facie"-

opvatting te weerleggen.

4.5.2-3 a. 'tat' brahma sarvajriam sarvashakti, b. jagad utpatti-sthiti-laya-karanam 2

c. vedanta-shastrad eva agamyate 3

a. Het woord 'tat' betekent 'Brahman', het alwetende, almachtige,

b. de oorzaak van de geboorte, het ondersteunen en de oplossing van de wereld.

c. Het is alleen bekend uit de Veddntische Geschriften (de Upanishads).

4.5.4 katham, 'samanvayat' 4

Hoe? Het woord 'samanvayaat' betekent 'vanwege de Harmonie'.

4.5.5-6 d. sarveshhu hi vedanteshhu vakyani e. tatparyena etasya arthasya 5

f. pratipadakatvena samanugatani 6

d. De verklaringen in alle Upanishadische zinnen worden,

e. vanwege de strekking van precies deze betekenis,

f. en door er de uitleg van te zijn, volledig verzoend of geharmoniseerd.

4.5.7 ’sadeva saumya idamagra dseed, ekamevadviteeyam' 7 (cha.u.6.2.1, zie blz. 64)

"O mijn lief! Véér de schepping was dit slechts het Bestaan, één alleen zonder een tweede."

4.5.8 'atma va idameka evagra aseet’ 8 (ai.u.1.1.1, zie blz. 64)

"Het Zelf, voorwaar, bestond als slechts Deze alleen, alvorens de schepping."

4.5.9-10 'tadetadbrahma apoorvam, anaparam, anantaram, 9

abahyam, ayamatma brahma sarvanubhooh’ 10 ' (br.u.2.5.19, ? citaat onvindbaar !)

"Datzelfde Brahman is zonder oorzaak, zonder een gevolg te zijn, zonder innerlijk,

zonder uiterlijk. Dit Zelf, de ervaarder [belever] van alles, is Brahman."

4.5.11 'brahma iva idam amrtam purastat' (mu.u.2.2.11, zie blz. 64) ityadeeni 11

"Dit alles voor [tegenover] U is Brahman alleen, de Onsterfelijke" — enzovoort.

4.5.1 Het gebruik van het woord Tu in de SUtra dat "maar" betekent, geeft aan dat de bezwaren niet
zomaar [zonder aarzelen] zullen worden weggenomen, maar punt voor punt zullen worden aangevochten.

4.5.2-3 Het onderwerp van de discussie is Tat en verwijst naar Brahman, die dan wordt beschreven in het
licht van de voorgaande Sitras. [De herhaalde verklaring illustreert Abhyasa of herhaling, wat een van de
Shad Vidhi Lingas (de zes karakteristieke kenmerken) is waarmee een onderwerp in een schrifttekst wordt
benadrukt.]

4.5.4-6 Het woord Samanvayaat betekent "vanwege de harmonie". Alle uitspraken in de Upanishads zijn
geharmoniseerd door het Subject, Brahman. Alles in de Schrift wijst in de richting van Brahman. Er is
harmonie in alle uitspraken, zelfs in die welke ogenschijnlijk [aanvankelijk] tegengesteld zijn. Brahman is
van een dergelijke statuur, dat in Hem [echt] alle tegenstellingen verzoend [kunnen] worden.

De Vedantin gaat niet [als compromis] gebogen onder zijn argumenten. Hij spreekt van "harmonieus
samengaan", het beste in de ander respecterend en zich volledig toeleggend op waar hij in gelooft. Zijn
houding is er een van verzoening, niet van confrontatie.

Z.0.Z.

122




4.5.7-11 Er worden vier voorbeelden gegeven van Schriftuurlijke uitspraken die illustreren hoe goed
Brahman in staat is alle tegenstellingen met elkaar te verzoenen. Hij is zo alles-omvattend, alles-
inclusiverend en alles-doordringend dat alles de rechtmatige plaats in Hem vindt. Net als de overgroot-
vader in een gezamenlijke familie die alle andere onderlinge relaties in het huis harmoniseert, is Brahman
ook een integrerende kracht die het hele universum verenigt en in vrede met elkaar verbonden houdt.

* %k %k %k %k

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 125, (br.u.2.4.13 [14?]) : ‘Waar, ogenschijnlijk, dualiteit is, ruik je een ander, zie je een ander, hoor je
een ander, spreek je over een ander, denk je aan een ander, ken je een ander. Maar wanneer voor een
kenner van Brahman alles het Zelf geworden is, wat ruikt hij dan nog en met wat? Wat ziet hij dan nog en
met wat? Wat hoort hij dan nog en met wat? Wat zegt hij dan nog en met wat? Wat denkt hij dan nog en
met wat? Wat kent hij dan nog en met wat? Door wat zou hij dat waardoor dit alles gekend wordt. Kunnen

kennen — door wat, o Maitreyi, zou hij de Kenner kunnen kennen?’ (uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij
Nachtwind.nl, 2014).

Blz 126, (cha.u.6.8.7): Uddalaka zei: ‘Dat, die subtiele essentie, is het Zelf van deze wereld. Dat is het
Werkelijke (satya). Dat is het Zelf. Dat ben jij (tat tvam asi), Shveketaku’. ‘Alstublieft, vader, onderricht u
mij verder’ ’Dat zal ik, mijn kind.” (uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

Blz. 139, (br.u.4.5.6) Yajnavalkya vervolgde: ‘Waarlijk, het staat vast dat een vrouw haar echtgenoot niet
liefheeft om hemzelf, maar hem alleen liefheeft ter wille van het zelf, dat, in haar ware natuur één is met
het Allerhoogste Zelf. (en zo geldt dat tevens voor de verhouding: mens-rijkdom, mens-priesters, mens-
regeer-ders, mens-gemeenschap, mens-goden, mens-schepselen, mens-alles, alleen omwille van het
Zelf)... Waarlijk, mijn liefste Maitreyi, het is het Zelf dat gerealiseerd dient te worden, gehoord te worden,
over te denken en te mediteren. Door de realisatie van het Zelf, mijn liefste, door horen, door reflectie,
door meditatie, wordt dit alles gekend.” (vert. ht uit Nikhilananda’s Eight Upanishads).

Blz. 139, (br.u.1.4.7) Prajapati zeide: ‘Het Zelf is vrij van zonde en verdriet; van verval en dood; van honger
en dorst; Zijn doel is waarheid; Zijn wil is waarheid. Vind hem; ken Hem. Wie Hem vindt en kent, krijgt wat
hij wenst, gaat waar het hem zint. De goddelijken zowel als de goddelozen kwamen te weten wat Prajapati
zeide en zij dachten: ‘Wij zweren bij onze ziel, dat wij het Zelf moeten vinden, waardoor wij zullen krijgen
wat wij maar wensen en gaan wij waar het ons zint. Indra van de goddelijken en Virochana van de
goddelozen, gingen met gevouwen handen naar Prajapati zonder dat de een het van de ander wist. Zij
bleven twee en dertig jaren bij hem en namen de geloften in acht; toen Prajapati vroeg, waarvoor zij
gebleven waren, zeiden zij: ‘Een ieder weet, dat gij gezegd hebt, dat het Zelf vrij is van zone en verdriet;
van verval en dood; van honger en dorst; Zijn doel is waarheid; Zijn wil is Waarheid. Vind Hem, ken Hem.
Wie Hem vindt en kent, krijgt wat hij wenst, gaat waar het hem zint. Wij hopen dat Zelf te bereiken en
daarom blijven wij” Prajapati zeide: ‘Die persoon, die in het oog gezien wordt, is het Zelf. Dat is de
onbevreesde, onsterfelijke Brahman.’ Zij zeiden: ‘Heer!, Welke van de twee is het Zelf, die in het water
weerspiegeld wordt of die in de spiegel weerspiegeld wordt?’ Prajapati zeide: ‘Hij wordt in beide

weerspiegeld, Hij wordt overal weerspiegeld.” (Uit: Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars
Floreat, smwn).

123




PARGRAAF 4.6
Sub-Paragraaf 1

De Geschriften: Volmaakt Zoals Ze Zijn

4.6.1.1-3 a. *na cha tadgatanam paddanam, b. brahmasvaroopavishhaye 1

c. nishchate samanvaye avagamyamane, d. arthantarakalpana *(na) yukta, 2

e. i) shrutakalpana- i) shrutakalpna prasangat 3

a. En, van de woorden die in de citaten voorkomen (zie vorige Paragraaf 4.5),

b. hoewel deze citaten duidelijk de aard van Brahman als inhoud hebben,

c. is het, zodra hun strekking naar behoren is vastgesteld en begrepen,

d. ongepast om er een andere betekenis aan te [willen] geven,

e. en [daarmee] de ongewenste gevolgen op te roepen van

i) het afwijzen van iets dat helder direct is gezegd; en

ii) iets toe te voegen dat [alleen] wordt aangenomen maar dat helemaal niet is vermeld.

4.6.1.1-3 Wat in het vorige deel over Harmonie is gezegd, wordt nu geconsolideerd. De harmonie in de
Geschriften is zodanig dat niets wat erin staat verworpen kan worden, en niets dat niet gezegd hoeft te
worden, hoeft [alsnog] er alsnog te worden toegevoegd! Dit is om de volledige toegerustheid te tonen die
heel duidelijk is voor degenen die de moeite nemen om de juiste betekenis van elk woord van de Schrift
vast te stellen en te begrijpen. Door diepe [sravana, manana en nididhyasana] overweging wordt
[onvermijdelijk] opgemerkt dat "het ongepast is" om [vervolgens] ook maar een enkel woord dat in de
Schrift staat te [willen] veranderen. Ze zijn met zoveel zorg geschreven.

124




PARAGRAAF 4.6
Sub-Paragraaf 2

Brahman Geen Entiteit (Agent), Godheid, etc.

4.6.2.4 na cha teshham kartrdevatadisvaroopa pratipadana parata avaseeyate, 4

En hun (vanuit de Upanishads) aangedragen onderricht in de aard van de entiteit (agent),

de godheid, enz., van de rituelen, is niet vast te stellen [staat er niet].

4.6.2.5 ‘tat kena i pashyet' 5 (br.u.2.4.13 [147?, versprongen versnummer?], zie blz. 123)

‘Dan, met welke middelen en door wie zou men kunnen zien ?’ —

4.6.2.6 ityadi kriya-kdraka-phala-nirakarana-shruteh 6

Dergelijke [betreffende] passages in de Geschriften ontkennen [juist] handelingen, causale

omstandigheden en het resultaat.

4.6.2.4 In deze regels verdedigt Sri Sankaracaryaji de Upanishads tegen degenen die aan Brahman andere
betekenissen willen toekennen, zoals een entiteit van een offer te zijn, of een Godheid van het offer, enz.
Het kan niet zo zijn dat het uiteindelijke doel van de Upanishads slechts zou zijn om kenmerken te
definiéren van de entiteit (agent) van [rituele] handeling en van Godheden, met macht over handeling.
Dat is duidelijk een understatement ten aanzien van de [veel substantiélere Upanishad] wijsheid, die als
haar hoogtepunt iemand naar totale eenheid [Zelfrealisatie] brengt.

Er staan geen dergelijke betekenissen in de Upanishads, waarin Brahman niet [zoals zou moeten] wordt
begrepen als de Non-duale Realiteit. Het lezen van andere betekenissen in [het fenomeen] Brahman [dan
bedoeld] is het opzettelijk vervormen van Zijn ware betekenis en ondermijnen van zijn grootheid.

Het is niet gepast om zich een betekenis van een Upanishadische uitspraak anders in te beelden dan
de [subtiele, spirituele] bedoeling is. Dat is oneerlijk zijn ten opzichte van het doel van de Upanishads, het
is een groot onrecht en het bewijst [alle betrokkenen] een [uiteindelijk] slechte dienst.

4.6.2.5-6 De geciteerde passage dient in zijn volledige context te worden uitgelegd: "Zolang de notie van
dualiteit heerst, ziet men een ander, hoort men een ander, spreekt men tot een ander. Maar, als gevolg
van Realisatie, wanneer dan alles het Zelf is geworden, al dan, met welke middelen (het instrument) en
met wie (het object) zou men de entiteit (agent) kunnen zien of horen?" Dergelijke passages zijn bedoeld
om ons in te laten zien dat het onmogelijk is om welke handeling dan ook te associéren met de Non-duale
Brahman. De Meemamesakas, die de [non-duale] aard van Brahman niet begrepen hebben, proberen Hem
verschillende rollen en handelingen toe te dichten die niet passen bij de Allerhoogste Werkelijkheid. Hun
interpretatie getuigt, door niet de volledige omvang te erkennen van waar Hij voor staat, van een groot
gebrek aan respect voor Brahman. Ze zien een Koning aan voor een bedelaar!

Dit toont ons duidelijk waarom een Sankaracarya hard nodig was om de doctrine van non-dualiteit te
verdedigen, die schaamteloos werd bezoedeld door egocentrische gevestigde belangen van zijn tijd.

125




PARAGRAAF 4.6
Sub-Paragraaf 3

Brahman is Geen Object van Waarneming

4.6.3.7-8 *na cha parinishhthita-vastu-svaroopatve api, 7

*(na) pratyakshhadi-vishhayatvam brahmanah, 8

Hoewel (Brahman) van nature een entiteit is die al bestaat, kan Hij onmogelijk een object

vanh waarneming zijn, enz.

4.6.3.9-10 ‘'tattvamasi ' (cha.u.6.8.7, zie blz. 123) iti brahmatmabhavasya shastramantarena 9

anavagamyamanatvat 10

"Dat Gij zijt", stelt dat Brahman identiek is aan Atman. Dit kan alleen door [via] de Schrift

worden begrepen.

4.6.3.7-8 Dan komt de opmerking van de Meemamsakas, dat als Brahman bestaat, waarom Hij dan niet
kan worden waargenomen [aan de orde]? Alleen de Schrift kan ons vertellen over de exacte aard van
Brahman en waarom Hij niet waarneembaar is. De onwetende mens zal nooit in staat [kunnen] zijn de
aard van Brahman 'met zijn intellect, laat staan met zijn zintuigen’, te begrijpen.

4.6.3.9-10 Om ons te helpen Brahman te begrijpen, zijn het alleen de Geschriften die ons vertellen dat
Brahman en Atman, ons Zelf, één zijn. Ze doen dit door middel van Mahavakyas of "Grote Uitspraken"
zoals 'Tat Tvam Asi', wat betekent "Gij zijt Dat". Deze zin vertelt ons dat het Zelf, de kern van ons bewuste
Wezen [Atman], niemand minder is dan Brahman, de universele Werkelijkheid. Hoe kunnen we zeggen
dat we Brahman niet waarnemen als ons wordt verteld dat Hij ons eigen Zelf is? Kan iemand zijn Zelf zien?
Het is geen waarneembaar object, maar het bestaan ervan is onmiskenbaar.

126




PARAGRAAF 4.6
Sub-Paragraaf 4

Bron van Alle Geluk

4.6.4.11 a. yattu heyopadeyarahitatvad, b. upadeshanarthakyam iti, a. 11

a. Brahman wordt beschreven als iets dat niet kan worden afgewezen danwel aanvaard;

b. Het alleen om die reden [willen] negeren van de leer is triviaal (ongepast vergeefs).

4.6.4.12-13 c. na eshhah doshhah; d. heyopadeyashoonya 12

e. brahmatmatavagamad eva f. sarvakleshaprahanat purushharthasiddhehc. 13

c. Dit is helemaal geen tekortkoming (van de leer);

d. Want, dit Brahman, dat noch verworpen noch aanvaard kan worden (als een object),

e. bereikt men alleen door Hem te realiseren als zijn eigen Zelf,

f. het allerhoogste menselijke doel en vernietigt men [daarmee] alle pijnen.

4.6.4.11 Nu wordt de kritiek beantwoord dat Brahman niet aantrekkelijk [naar verlangd] kan zijn omdat
Hij niet kan worden afgewezen of geaccepteerd. In de ogen van de Meemamsaka betekent dit dat hij niet
iets kan worden wat ze leuk vinden, noch iets waar ze een hekel aan hebben. Zoiets is voor hen niet
wenselijk, en daarom 'nutteloos'.

Maar wat betekent het eigenlijk om zowel niet-te-verwerpen als niet-te-aanvaarden te zijn? Brahman
is Oneindig en allesdoordringend. Hij is het enige 'object' dat in werkelijkheid bestaat. Er is geen plek waar
Hij niet is. Hoe kan Hij dan verworpen worden; hoe kan Hij aanvaard worden? Hij is er al, in ieder plekje
van de ruimte en in ieder plekje van niet-ruimte!

4.6.4.12-13 Wat betreft dat Brahman noch aanvaardbaar noch verwerpelijk is, dat is een compliment aan
Vedanta. Het besef van de hoogste Waarheid wordt pas een feit als we boven alle acceptatie en afwijzing
zijn uitgestegen, boven alle voorkeuren en antipathieén, alle vreugde en verdriet. Alleen dan is vernietiging
van alle verdriet mogelijk.

Dus wat de Meemamsas als een tekortkoming zien, is helemaal geen tekortkoming voor de Vedantin.
Het is eigenlijk een bron van troost. Alleen een dergelijke Werkelijkheid kan ons daadwerkelijk bevrijden
van alle pijn, alle ontoereikendheid, alle onvolledigheid. Alleen Hij die overal is, altijd bij ons, kan een bron
van eeuwig geluk zijn en ons bevrijden van alle pijn en verdriet.

Het feit dat de instructies van de Upanishads mensen naar bevrijding [ontvoogding] hebben geleid,
geeft aan dat ze een legitimiteit hebben die niet kan worden genegeerd. Validiteit hoeft niet alleen te
worden afgemeten aan handelingen. Realisatie van God, hoewel geen handeling, heeft meer legitimiteit
in termen van geluk dan welk aantal handelingen [offerrituelen] dan ook bij elkaar.

Validiteit [geldigheid] hoeft ook niet [al redenerend] te worden afgeleid, maar moet worden ervaren.
lemands ervaring is de beste test om iemand te overtuigen van de geldigheid van [Waarheid over]
Brahman.

Z.0.Z.

127




De Upanishads staan [in] voor enkele zeer verheven waarden die niet afhankelijk zijn van handeling:

i) Afzien van handeling: Dit is geen gemiddelde waarde; het vraagt om de hoogste terughou-
dendheid van de mens;

ii) Overgave aan God: Om jezelf te [kunnen/willen] zien als slechts een instrument [niet meer
maar ook niet minder!] in de handen van God, is er een ego-wegcijferend ego nodig;

iii) Afzien van vruchten van handeling: Dit is een instructie van allergrootste praktische waarde
bij het ontwikkelen van niet-gehechtheid aan [de resultaten van] handelen. Al deze aanwij-
zingen worden [helaas] door de ondoordachte tegenstander, die erop uit is zijn eigen opgebla-
zen idee van handelen te promoten, gewoon afgedaan als nutteloos.

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 139, (br.u. 1.4.15): ‘Brahman schonk deze kennis aan Prajapati; Prajapati schonk haar aan Manu; Manu
schonk haar aan de mensheid. Hij die de Vedas op de juiste wijze bestudeert, onder de juiste leermeester
en het juiste doet bij de leermeester; die terugkeert naar huis; die zich als huisvader op een heilige plaats
vestigt en de studie van de Vedas onderhoudt; een heilig leven leidt en al zijn zinnen aan het Zelf wijdt;
niemand ooit iets vraagt, tenzij op pelgrimsreis; en die zulk een leven tot het laatste toe leidt; die bereikt

het rijk van Brahma; hij keert nooit weder.” (Uit: Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars
Floreat, Amsterdam)

Blz. 139, (mu.u. 3.2.9): ‘Hij die de opperste Brahman kent, wordt Brahman zelf. In zijn familie wordt
niemand geboren die van het Zelf niet weet. Hij gaat verdriet, zonde, dood, te boven. De knopen van zijn

hart zijn losgemaakt; hij bereikt onsterfelijkheid.’ (Uit: Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF,
Ars Floreat, Amsterdam)

128




PARAGRAAF 4.6
Sub-Paragraaf 5

De Implicatie [Het Gevolg] van Zelfrealisatie

4.6.5.14-15 a. devatadipratipadanaparasya tu  b. svavakyagatopdsanarthatve api, 14

¢. na kashchidvirodhah 15

a. De Schriftgedeelten die de goden presenteren [te berde brengen], enz.,

c. zijn niet tegengesteld aan de Upanishads,

b. zolang ze worden toegepast t.b.v. meditatie en gebeden, binnen hun eigen bereik (scope).

4.6.5.16 d. na tu tatha brahmanah updsanavidhisheshhatvam sambhavati, 16

d. Maar binnen diezelfde context is het niet mogelijk om Brahman te poneren als een bijkom-

stigheid van elke aanwijzing tot meditatie. (Want Brahman is uniek, Hij is geen God.)

4.6.5.17-18 e. ekatve f. heyopddeyashoonyataya 17

g. kriyadakarakadi-dvaitavijnana  h. upamarda upapatteh 18

e. In hem [/haar], die de Eenheid (met Brahman) heeft gerealiseerd,

f. vanwaar niets kan worden afgewezen, noch iets kan worden aanvaard,

g. in Hem bestaat het idee van dualiteit, zoals te zien in handelingen, hun oorzaken en hun

gevolgen, enz., niet,

h. of is het, als het ware, volledig vernietigd [opgelost].

4.6.5.19-21 i. na hi brahmaikatvavijignena unmathitasya 19

j. dvaitavijrianasya uitgestorven sambhavo'sti; jena 20

k. upasanavidhisheshhatvam brahmanah pratipadyeta 21

i. Inderdaad, door de realisatie van Eenheid met Brahman, wordt

j. de notie van dualiteit geélimineerd, om nooit meer terug te keren; want door dualiteit alleen

k. kan het 'hulp-zijn-schap' van Brahman aan [rituele] aanwijzingen worden overwogen.

4.6.5.14-15 De presentatie van Goden omwille van meditatie is ook geen probleem voor Vedantins. Op
het niveau van de God(heid), is het in feite Brahman die als Bewustzijn door de Godheid opereert. Ook
worden dezelfde Godheden aangeroepen in de Upasanas en rituelen, waar de Vedantin geen enkel
bezwaar tegen heeft. Wat betreft het aanroepen voor hun doel zijn ze welkom.

4.6.5.16 Ondanks deze ruimhartigheid van denken die de Vedantin aan de dag legt, is hij er sterk op tegen
dat met Brahman hetzelfde wordt gedaan. Want Brahman is uniek. Hij is geen Godheid die een vaste rol
krijgt. Brahman is allesomvattend. Hem moet de nodige eer en respect worden betoond.

4.6.5.17-18 Wanneer iemand eenheid met Brahman bereikt, stijgt hij [/zij] uit boven alle ideeén over
dualiteit, alle handelingen, alle bijkomstigheden bij handelingen, enz. Op dat niveau is hij [/zij] ook zo
uitgestrekt en oneindig als Brahman, en dus kan er niets worden toegevoegd aan of afgenomen van de
gerealiseerde heilige [hij/zij] die geen besef van dualiteit meer heeft.

Z.0.Z.

129




4.6.5.19-21 Om dezelfde reden kan de gerealiseerde heilige ook niet als aanvulling worden ingezet
[gemaakt] bij het uitvoeren van [rituele] aanwijzingen.

Inderdaad, in Paragraaf 4.6 heeft Sri Sankaracaryaji zijn critici punt voor punt op een zeer systematische
manier beantwoord en de hoogste normen die van toepassing zijn op argumentatie en debat gehand-
haafd. Hij heeft zijn focus behouden op de kwesties die op het spel staan, en zijn kijk daarop gegeven, in
het licht van non-dualiteit. Minder kon niet van hem verwacht worden, en meer ook niet.

Deze sectie staat bekend om zijn buitengewone uitmuntendheid, vanuit vele perspectieven. Het is de
kern en het centrum van Sri Sankaracaryaji’s vurige missie van verspreiding van de leer van non-dualiteit.
Non-dualiteit is, op alle conflicten die zich in de samenleving voordoen wanneer deze wordt gedomineerd
door dualiteit en verschillen, het enige antwoord. Non-dualiteit is het grootse hart dat harmonieus alle
gezichtspunten omarmt en [zelf] toch vlekkeloos en onbezoedeld blijft.

130



PARAGRAAF 4.7
Conclusie wat betreft Weerlegging

4.7.1-2 yayapi anyatra vedavakyanam vidhisamsparsham antarena 1

pramanatvam na drshhtam; 2

Ook al worden de Vedische teksten, ontdaan van de [rituele] geboden, als niet meer

geldig [niet meer gezaghebbend] beschouwd;

4.7.2-3 tathapi atmavijianasya phalaparyantatvad- 2

na tadvishhayasya shastrasya pramanyam shakyam pratyakhyatum 3

toch kan de geldigheid van de Schrift, aangezien de kennis van Brahman culmineert in een

resultaat (realisatie), [toch] niet worden verworpen.

4.7.4-5 na cha anumanagamyam shastrapramanyam, 4

yena anyatra drshhtam nidarshanam apekshhyeta 5

Ook kan de waarde van de Schrift niet [eenzijdig] vastgesteld worden door middel van

gevolgtrekking, daartoe kan een elders [in de Schrift] waargenomen voorbeeld nodig zijn.

4.7.6 tasmat siddham brahmanah shastrapraméanakatvam 6

Daarom, met betrekking tot Brahman kan worden aangenomen dat het middel van

kennis uitsluitend de Schrift is — Shastrayonitvat.

In deze afsluitende sectie waar de critici van buiten Vedanta worden beantwoord, geeft Sri Sankaracarya
een herformulering van de twee essentiéle kenmerken van zijn betoog:

4.7.1. Hoewel de Upanishads door de voorstanders van handeling [in principe] "nutteloos" zijn verklaard,
blijken ze het uitzonderlijke doel te dienen om te culmineren in [te leiden tot] realisatie van Brahman, die
opperste gelukzaligheid inluidt, het einde van alle verdriet en pijn, en de bevrijding van de ziel van slavernij
naar de wereld [samsara]. Deze voordelen zijn onmiskenbaar.

4.7.2. De geldigheid van de Schrift is niet afhankelijk van gevolgtrekkingen [d.m.v. de zintuigen]. Dat is een
nauwelijks steekhoudend criterium om de Geschriften te beoordelen. De directe ervaring van Brahman is
het enige criterium, en dat wordt alleen door de Upanishads bevorderd. Daarom kan worden gecon-
cludeerd dat de Upanishadische uitspraken [als zodanig] het enige is dat alle verschillende filosofische
standpunten harmoniseert, door te laten zien hoe ze allemaal naar hetzelfde uiteindelijke doel leiden.
Geen enkele andere filosofie doet dat.

Door op deze wijze zijn hart te luchten, heeft Sri Sankaracaryaji menig Meemamsaka hoop gegeven en
te overwegen om [toch] het pad van verzaking te bewandelen, in plaats van vast te houden aan het pad
van Genot. Hij heeft de glorie van Brahman naar voren gebracht als een ideaal om naar te streven, vanaf
welk punt dan ook, waarop een zoeker zich op dit moment [nog] geplaatst ziet. ledereen kan profiteren
van dit grootse ideaal, en dat geldt voor de hele mensheid.

Op deze manier, door zijn levende [zelf geleefde] voorbeeld, heeft hij [Sri Sankaracaryaji] op praktische
wijze de harmonie getoond die de Upanishadische leer tot stand kan brengen. "

131




“Swata Pramanyam" Vakya

Dit is een term die in Vedanta wordt gebruikt voor het volgende specifieke doel. Elk middel van kennis
heeft een sfeer waarin het het primaire middel of Pradhana Pramana is. Op dat gebied regeert het als
enige, geen enkel ander [leerlmiddel is geldig. Voor geur is bijvoorbeeld de neus alleen de Pramana, en
voor het luisteren zijn de oren alleen de Pramana. Voor de ogen om te zien, heeft het daartoe geen
bevestiging van de oren nodig. Dit wordt Swata Pramanyam genoemd.

Anumana Vakya

Voor de vierde Adhikarana is de Anumana Vakya:

"Brahma vedanta shaastra vishayam, samanvayaat, yathaa dharmah."

Betekenis: a. "Brahman is het onderwerp van Vedanta Shastra,
. Het is het object van hun volste belang,
. net als de Dharma Shastras."

o T

Q

vgl. . “Eris vuur op de berg,

b. want ik zie daar rook,

c. net zoals ik rook zag in de keuken, toen er daar vuur brandde."
Paksha = Brahma = "Brahman."
Saadya = Brahma Jignaasi ="Brahman is het onderwerp van Vedanta Shastras."
Hetu = Pramaanatvaat = "omdat het het object is van hun volledige import."
Drishtanta = Yatha Dharmah = "net als de Dharma Shastras."

Aldus Eindigt
DEEL 1: "KRITIEK VAN BUITEN VEDANTA”

%k %k %k %k

132



DEEL 2: "KRITIEK VAN BINNEN DE VEDANTA"

EERDER, IN DEEL EEN, behandelden we de bezwaren van exponenten [worshippers] van de Karma Kanda
en de Upasana Kanda, die vooral geloofden dat het de Upanishads zijn die die delen [rituelen] aanleveren,
in plaats van andersom. Deze bezwaarmakers, ondanks dat ze gebruiken en rituelen volgen die binnen de
Vedas zijn gegeven, vallen [niettemin] buiten het rijk van Vedanta.

We behandelen nu een andere categorie bezwaren dan het eerdere type. De huidige bezwaarmakers
komen ook uit de Vedantische school, voornamelijk de Vrittikara, auteur van het commentaar dat bekend
staat als Vritti, dat een paar eeuwen voorafging aan Sri Sankaracaryaji’s Bhasya. In veel opzichten zijn deze
bezwaren uitdagender voor Sri Sankaracaryaji omdat ze uit zijn eigen kamp komen. Hij zet al zijn intellec-
tuele wapens in om de juiste omstandigheden te scheppen waarin non-dualiteit kan floreren. Hun
argumenten zijn nogal subtiel en spijkers-op-laag-water-zoekend [hair-splitting]. Er wordt dus veel meer
aandacht besteed door de Bhasyakara bij het beantwoorden van deze bezwaren in deel 3. Dit verklaart
waarom ze tot het einde van dit hoofdstuk over Sttra 4 centraal staan.

Vragen rijzen op vanuit het standpunt van de Vrittikara (bekend als Bhartru Prapafica School of Philoso-
phy), een sekte binnen de Vedantins die eveneens in de kracht van handelen gelooft en daarom de
voorkeur geeft aan de Upasanas die in de Vedantische teksten worden gegeven. Zij zeggen:

"De Vedantische geschriften hebben een doel tot handelen in gedachten. Hoewel ze Brahman als hoofd-
doel en ideaal hebben om naar te streven, is er toch iets dat verder gaat dan dat. Nadat ze de aard van
Brahman hebben beschreven, raden ze de zoeker enkele richtlijnen aan teneinde hem te helpen Brahman
te realiseren. Deze nemen de vorm aan van meditatieve oefeningen die Upasanas genoemd kunnen
worden."

De Vrittikara citeert vervolgens passages uit de Shabara Bhasya van Jaimini's SGtras (die de autoriteit is
van de Poorva Meemamsa, net zoals deze Brahma Sitras dat zijn voor de Uttara Meemamsa). Er staat:
"De voor de hand liggende strekking van de Vedas (verwijzend naar Karma Kanda) is om kennis over
plichten te genereren"; "Met een richtlijn wordt een straf bedoeld die iemand ertoe aanzet zijn plicht te
doen"; "Een gebod of aanwijzing is datgene dat kennis van deugdzame daden verleent." En ten slotte de
boude uitspraak: "Aangezien de Vedas bedoeld zijn voor het opleggen van [rituele] plichten, zijn alle delen
die dergelijke instructies [rituelen] niet bevatten zinloos"!

Daarom schrijven zij enkele geboden [voorwaarden] voor met betrekking tot de kennis van Brahman.
Ze vragen een persoon om te handelen ten behoeve van een bepaald voordeel, of ontmoedigen hem tot
handelen om [daarmee] een ander voordeel te krijgen. Net zoals een middel als Agnihotra Yajna wordt
voorgeschreven aan iemand die de hemel verlangt, zo wordt ook de kennis van Brahman voorgeschreven
aan iemand die onsterfelijkheid verlangt.

Waarom staat dit zo in de Vedanta-geschriften? Dit is de vraag van de Vrittikara.

133



134



4. DE BHASHYA OVER SUTRA 4 — DEEL 2
(Sub-Paragrafen 4.8 t/m 4.12)

PARAGRAAF 4.8
DE VRITTIKARA [de schrijver] PRESENTEERT ZIJN BETOOG
Sub-Paragraaf 1

Introductie van het Gezichtspunt

4.8.1.1-2 atra apare pratyavatishhthante - yadyapi shastrapramanakam brahma, tathapi 1

pratipattividhivishhayatayaa eva shastrena brahma samarpyate; 2

Bezwaar: Ten aanzien van dit onderwerp maken anderen (met name de Vrittikara) bezwaar:

Hoewel alleen de Schrift het geldige middel is om Brahman te kennen, wordt Hij nog steeds

voorgesteld als een bijkomstig aspect bij de aanwijzing tot meditatie;

4.8.1.3-4 yatha yoopahavaneeyadeeni, alokikani api vidhisheshhataya 3

shastrena samapryante, tadvat | kuta etat - 4

Voorbeeld: Net zoals de offerplaats, het vuur en de offers, enz., hoewel dat wereld-over-

stijgende dingen zijn, worden ze door de Schrift voorgesteld als hulpstukken bij instructies,

en zo is Brahman dat ook. Waarom is dat zo? Het is zo omdat

4.8.1.5 pravrtti-nivrtti-prayojana-paratvach-chastrasya 5

het doel van de Schrift is om iemand over te halen tot handelen of hem ervan te weerhouden

om te handelen..

4.8.1.1 Aan het begin zien we dat deze persoon, de Vrittikara, een zeer geleerde intellectueel die zelf een
commentaar heeft geschreven dat bekend staat als Vritti Bhasya op de Brahma Sdtras, er niet aan twijfelt
dat de manier om Brahman te leren kennen door de Schrift is. Dat staat niet ter discussie.

4.8.1.2 Het probleem is dat hij met de Meemamsakas meegaat in het erkennen van de noodzaak van een
gebod, een [rituele] handeling, om Brahman te bereiken. Hij beschouwt meditatie als een handeling die
wordt ondernomen om Brahman te realiseren.

4.8.1.3-4 In feite is Brahman volgens hem voor de meditatie als wat de offervoorwerpen betekenen bij
een offer. Brahman wordt [dan] slechts een bijkomstigheid. Dit brengt ons terug naar het argument dat
we in deel 1 tegenkwamen.

4.8.1.5 De Vrittikara gelooft ten diepste in de doeltreffendheid [resultaat] van een handeling om daarmee
[en als gevolg daarvan] realisatie van Brahman te bereiken. Het belangrijkste verschil tussen de Vrittikara
en de gewone Meemamsa is dat de laatste een werelds verlangen heeft, te vervullen door middel van
handeling, terwijl de eerste Brahman Zelf wil realiseren, maar dan door iets, dat lijkt op handelen.

135




PARAGRAAF 4.8
Sub-Paragraaf 2

Citaten uit Dharma Satras

4.8.2.6 tathad hi shastra-tatparya-viddmanukramanam 6

Aldus verklaren degenen (de Meemamsakas) die de strekking van de Schrift kennen:

4.8.2.7 ‘drshhtah hi tasyarthah karmavabodhanam ndma' (poo.mee.bha. 1.1.1)3 iti; 7

"Inderdaad, het overdragen van de kennis van offerdaden wordt gezien als de strekking."

4.8.2.8 'chodana iti kriyayah pravartakam vachanam ahuh' (poo.mee.bha. 1.1.2), 8

"Het woord 'chodana’ (gebod) zet iemand ertoe aan een offerdaad te verrichten."

4.8.2.9 ‘tasya jnanam-upadeshah’ (poo.mee.soo. 1.1.5), 9

"Het overdragen van kennis van offerdaden is de leer van de Schrift."

4.8.2.10 'tad bhootanam kriyarthena samamnayah' (poo.mee.soo. 1.1.25), 10

"Dat wat bestaande entiteiten aanduidt, houdt verband met aanwijzing tot handelen."

4.8.2.11-12 'aGmnayasya kriyarthatvad 11

anarthakyam atadarthanam' (poo.mee.soo. 1.2.1) iti cha 12

"Aangezien de offerdaad de strekking van de Schrift is, zijn die passages die dit doel niet

dienen, zinloos."

4.8.2.6-12 Vijf citaten uit de Jaimini's Dharma Sitras worden hier gepresenteerd, die allemaal dezelfde
benadering bepleiten als de bezwaarmakers buiten Vedanta. We zien dat het [te bereiken] doel van de
Vrittikara het enige is dat anders is in vergelijking met de Meemamsaka. In alle andere opzichten volgen
ze hetzelfde patroon van Sadhana.

De Vrittikara citeert uit de Dharma Satras. Hij wordt, samen met de Wijze Vyasa, gedateerd als een
paar eeuwen voor Sri Sankaracaryaji. Daarom is het heel goed mogelijk dat hij zijn Vritti schreef in een tijd
voordat de Brahma Siitras werden geschreven door wijsgeer Vyasa. Hoe het ook zij, de Vrittikara was zeker
een Advaita-Vedantin en geen Meemamsaka zoals Jaimini was. Maar hoewel hij een Vedantin was, werd
hij sterk beinvloed door de gedachten van Jaimini als het ging om de praktische kant van het toepassen
van de Geschriften in iemands leven. De belangrijkste van deze invloeden was dat ook hij van mening was
dat elke uitspraak in de Schrift, die geen verband hield met een aanwijzing tot handelen, als nutteloos
moest worden beschouwd!

Voor Sri Sankaracaryaji is het zeer ontmoedigend om een Vedantin op deze manier te zien denken, maar
het was nu eenmaal zo en het beinvioedde dan ook het leven van vele andere Vedantins tot aan zijn eigen
tijd.

32 De citaten uit de Dharma Sutras zij hier, anders dan de citaten uit de Upanishads, omwille van de m.i. beperkte
relevantie hier verder niet uitgewerkt. (ht)
136




PARAGRAAF 4.8
Sub-Paragraaf 3

Het Onderwerp "Doelgerichtheid"”

4.8.3.13-14 atah purushham kvachid vishhayavisheshhe pravartayat, 13

kutashchid vishhayavisheshshhan-nivartayat cha arthavat shasytram, 14

Dus, door iemand ertoe aan te zetten een handeling voor een specifiek doel;

of door hem te laten stoppen met handelen voor een specifiek doel,

krijgt de Schrift [haar] doelgerichtheid [functie].

4.8.3.15-16 tat sheshhatayad cha anyad upayuktam 15

tat samanyad- vedantanam api tathaa iva arthavattvam syat 16

Nu, door er bijkomstig ondersteunend aan te zijn, zijn andere passages [0ok] nuttig geworden.

Om dezelfde reden, en omdat ze op dezelfde manier zijn ingekaderd, zouden ook de

Upanishads doelgerichtheid moeten krijgen op precies hetzelfde manier.

4.8.3.17-19 sati cha vidhiparatve - yatha 17

i) svargadikamasya agnihotradisadhanam vidheeyate, 18

ii) evamamrtatvakamasya brahmajnanam vidheeyate, iti yuktam 19

Zo kunnen zij (de geschriften) worden aangewend om een daad op te dragen — net zoals

i) voor iemand die de hemel begeert, enz., middelen zoals Agnihotra worden geboden;

ii) voor iemand die onsterfelijkheid verlangt, middelen zoals Kennis worden geboden.

Dat spreekt voor zich.

De Vrittikara gaat verder met het presenteren van zijn zaak:

4.8.3.13-16 Op een manier, identiek aan die van de Meemamsas, suggereert de Vrittikara hier ook een
manier waarop de Upanishads zichzelf kunnen redden en enige doelgerichtheid kunnen verwerven. De
voorgestelde manier is om lid te worden van de "Handelingen & Verrichtingen Club"! — laat mensen iets
doen of laat ze iets vermijden. Dit is wat anderen [voor ons, altijd al] hebben gedaan, dus waarom kunnen
wij niet hetzelfde doen?

4.8.3.17-19 En de Vrittikara geeft een logische reden om het zo te stellen — het is volstrekt redelijk om dat
te doen. Maar misschien heeft hij over het hoofd gezien dat de weg naar de Hemel in realiteit heel anders
is dan de weg naar Onsterfelijkheid. De twee wegen lopen in een aan elkaar tegengestelde richting! Dit is
precies waar het verschil ligt tussen logica zoals toegestaan door de Geschriften, en logica volgens de
natuurlijke neigingen van het menselijk intellect. De Geschriften waarschuwen ons keer op keer voor dit
cruciale, essentiéle (key) verschil.

137




PARAGRAAF 4.9
Het Eerste Bezwaar van de Vedantin

4.9.1 nanu iha jijiasyavai-lakshhanyam uktam 1

Siddantin (in de rol van een Bezwaarmaker): Maar hier moet rekening worden gehouden met

het onderscheid tussen de twee gewenste entiteiten.

4.9.2 karmakande bhavyah dharmah jijnasyaha 2

In offerrituelen, Dharma, moet het gewenste ding [dat wat gewenst wordt], nog ontstaan;

4.9.3 jha tu bhootam nityanirvrttam brahma jijnasyam iti; 3

Maar in deze context, Brahman, bestaat het gewenste ding [idem], en is het er eeuwig!

4.9.4 tatra dharmajrignaphalad anushhthanasapekshhad 4

In het eerste geval hangt het resultaat van kennis van Dharma; af van de prestaties;

4.9.5 vilakshhanam brahmajrignaphalam bhavitum arhati 5

In het laatste geval is het resultaat, van kennis van Brahman, volstrekt anders dan dat.

4.9.1 Het verschil tussen de Poorva Meemamsa (of Karma Kanda) en de Uttara Meemamsa (Jfidna Kanda)
is dat zij ieder de [eigen] aanhang een ander doel voor houdt.

4.9.2 In het eerste geval is het doel een resultaat zoals naar de hemel gaan om aldaar bepaalde verkregen
verlangens te vervullen. Dit resultaat is niet voor hen beschikbaar totdat de voorgeschreven acties zijn
uitgevoerd. Het doel [resultaat] moet "gecreéerd worden door acties".

4.9.3 In het laatste geval is het doel Brahman, dat altijd [al] aanwezig is [en was], niet geschapen hoeft te
worden, maar alleen in ons [zelf] gerealiseerd dient te worden.

4.9.4-5 Het eerste hangt dus af van de uitvoering van de handeling; terwijl het tweede afhangt van hoe
duidelijk de kennis van Brahman wordt ontvangen, zonder dat er daarna niets hoeft te worden gedaan.
Natuurlijk wordt dit hier niet helemaal op de letter uitgespeld, omdat het ter discussie staat . . .

De Vrittikara krijgt nu een tweede kans om zijn standpunt uit te leggen en Sri Sankaracarya’s twijfel weg
te nemen. De zaak zal nog een ronde aan vragen en antwoorden doorlopen, voordat het tegenwicht
vanaf sectie 13 tot aan het einde uit Sri Sankaracaryaji’s betoog (court) komt [de bal bij hem ligt]. De
gebruikte procedure lijkt sterk op die van de rechtbanken van vandaag.

138




PARAGRAAF 4.10
DE TWEEDE PRESENTATIE VAN DE VRITTIKARA

Sub-Paragraaf 1
Brahman wordt Onderwezen met een Gebod

4.10.1.1-2 narhati evam bhavitum, 1

karyavidhiprayuktasya eva brahmanah pratipadyamanatvat 2

Het (op de andere manier resultaat verkrijgen in Brahma Jfiana) kan onmogelijk waar zijn:

Brahman wordt pas onderwezen indien het onderricht is verbonden met een gebod van

een [rituele] handeling.

4.10.1.3 'atma va zijn drashhtavyah'3 (br.u.4.5.6, zie blz. 123)

"Het Zelf, o liefste, moet gezien (gekend) worden." [Dit is een gebod, een aanwijzing.]

4.10.1.4-5 'ya atma apahatapapma... 4

so'nveshhtavyah sa vijijiasitavyah' 5 (cha.u.8.7.1, zie blz. 123)

"Het Zelf dat vrij is van zonden... moet gezocht en begeerd worden om gekend te worden."

4.10.1.6 'atma you eva updseeta’ 6 (br.u.1.4.7, zie blz 123)

"Het Zelf alleen moet worden overwogen." [Dit zijn allemaal slechts geboden]

4.10.1.7 ‘atman eva lokam upadseeta’ 7 (br.u.1.4.15, zie blz. 128)

"Het Zelf alleen moet beschouwd worden als de Allerhoogste."

4.10.1.8 'brahma veda bahmaiva bhavati' (mu.U.3.2.9, zie blz 128) ityadishhu 8

"Wie Brahman realiseert, wordt Brahman Zelf." d.w.z. (Brahman is altijd verbonden) met

gebod en aanwijzing gevende zinnen zoals deze.

4.8.10.1.1-2 Sri Sankaracaryaji eindigde met te zeggen dat in Brahma Jfiana de manier om het resultaat te
verkrijgen heel anders was; hij zei niet op welke manier. De Vrittikara is ongeduldig en wil hem weerleggen
voordat hij de uitleg hoort. "Er kan geen verschil zijn", begint hij, "omdat in Brahma JAana ook de instructie

verbonden is met een handeling — de handeling van meditatie."

4.8.10.1.3-8 De Vrittikara noemt vijf voorbeelden van hoe er al een verband is met een handeling [ritueel].
Nadat de Geschriften de student hebben opgedragen om intellectueel goed bekend te zijn met de aard
van Brahman, gaan de Geschriften verder en leggen hem bepaalde "denk- en meditatieoefeningen" op

over de betekenis van die passages voor het bereiken van directe ervaring.

De Vrittikara is nog niet klaar met zijn uitleg . . .

139



PARAGRAAF 4.10
Sub-Paragraaf 2

Bevrijding als Vrucht van het Gebod

4.10.2.9-10 satsu, eteshhu 'ko'sau atma’; 9

'kim tadbrahma' ityakankshhayam 10

Wanneer er een verwachting oprijst ten aanzien van,

"Wie is dit Zelf?"; "Wat is Brahman?";

4.10.2.11-14 tatsvaroopasamarpanena sarve vedanta upayuktah — 11

i) nityah sarvajriah sarvagatah nityatrptah; 12

i) nityashuddha-buddha-mukta-svabhavo vijrignam, 13

iii) anandam brahma iti evam adayah 14

Aan het [kunnen] verklaren van Zijn natuur, ontleent de volledige [alle] Upanishads hun nut:

i) Brahman is eeuwig, alwetend, alles-doordringend en altijd tevreden;

ii) Hij is altijd zuiver, intelligent en vrij, bewust- en gewaarzijn;

iii) Brahman is Gelukzaligheid, enzovoort op al deze manieren.

4.10.2.15-16 tad updsanat cha, shastradrshhtah, 15

adrshhtah mokshhah phala bhavishhyati 16

En uit de overdenking daarop, wat door de Schrift geopenbaard wordt,

zal de onzichtbare vrucht of het resultaat van de Bevrijding, [moeten] volgen.

4.10.2.9-10 De bovenstaande citaten, beweert de Vrittikara, moeten ons doen denken: "Wat is eigenlijk
het Zelf? Wat is Brahman?" En nadat ze onze nieuwsgierigheid hebben gewekt om meer willen te weten,
antwoorden de Upanishads met de beroemde uitspraken zoals:

4.10.2.11-14 Brahman is eeuwig, alwetend, altijd tevreden, altijd zuiver, intelligent en vrij, Hij is Bewust-
zijn en Gelukzaligheid, enzovoort, enzovoort.

4.10.2.15-16 De Vrittikara vervolgt: "Ons geloof is daarom volstrekt redelijk: uit de aanbidding van
Brahman in de trant van de geboden of Upasanas zullen we op een bepaald moment in de toekomst het
resultaat van bevrijding krijgen zoals beschreven in de Geschriften, en 'niet uit een andere bron'."

140




PARAGRAAF 4.10
Sub-Paragraaf 3

Futiliteit van de Upanishads

4.10.3.17-18 kartavy-vidhyan-anupraveshe tu, 17

vastumatrakathane hanopadanasambhavat 18

Maar, bij gebrek aan verband naar geboden over wat er moet gebeuren;

als ergens alleen een uitspraak over Brahman wordt gedaan, is het niet mogelijk om

(de leer van Brahman) te verwerpen of te accepteren. Bijvoorbeeld:

4.10.3.19 ‘saptadveepd vasumatee', 'rajasau gachchati ' ityadi vakyavad 19

"De aarde bestaat uit zeven aardse divisies;" of "Hier gaat de Koning" —

als dergelijke (nutteloze) uitspraken als deze worden gedaan,

4.10.3.20 vedantavakyanam dnarthakyam eva syat 20

zal dezelfde nutteloosheid vast eveneens op de Upanishadische passages van toepassing zijn.

4.10.3.17-20 De Vrittikara komt nu met zijn conclusie: "Dus als we geen aanwijzingen in de Upanishads
hebben die ons naar een bepaalde activiteit verwijzen, zullen we Brahman zeker niet kunnen kennen. Het
zal slechts een theorie blijven, en dan zullen die delen van de Upanishads zeker nutteloos worden, maar
we willen niet zo onbeleefd dat te zeggen. Ze zullen zoiets zeggen als iets irrelevants zoals: "De aarde
bestaat uit zeven eilanden", of "Daar gaat de Koning". Dus wat als de aarde zeven eilanden heeft? Of, als
de Koning voorbij gaat? Wat moet ik daaraan doen? Zo'n vraag zal ongetwijfeld volgen."

Ja, het is een slim antwoord. Maar is het slim genoeg voor Sri Sankaracaryaji? . . .

141




PARAGRAAF 4.11
Het Tweede Bezwaar van de Vedéantin

4.11.1 nanu vastumatrakathane api 1

Siddhantin (als Bezwaarmaker): Toch, als er zelfs maar één verklaring over Brahman wordt

afgelegd,

4.11.2 'rajjuriyam, nadyam sarpah' ityadau 2

Bijvoorbeeld:

"Dit is een touw; het is geen slang,"

4.11.3 bhranti-janitabheeti-nivartanena arthavattvam drshhtam; 3

wordt de door illusie gegenereerde angst verdreven en de wordt verklaring daardoor als

nuttig gezien.

4.11.4-5 tatha iha api asamsaryatmavastukathanena 4

samsaritvabhrantinivartanena arthavattvam syat; 5

Op dezelfde manier, ook hier, wordt door te stellen dat het Zelf niet-transmigrerend is,

de illusie dat Het (Zelf) transmigrerend zou zijn, verwijderd, en de verklaring daarmee

als nuttig gezien.

Acharyaji zei dat deze reactie van Sri Sankaracaryaji, evenals de eerdere in sectie 9, door hem naar
buiten gebrachte voelsprieten zijn om hem te helpen een juiste beoordeling te maken van het standpunt
van de Vrittikdra. Ze moeten niet worden opgevat als een weergave van de werkelijke visie van de
Vedantin. Het is cruciaal om precies te weten wat het standpunt van de andere partij is voordat je het
weerlegt. Daarom moet hij [eerst] goed gehoord worden [geen ongeduld in weerlegging zoals hiervoor bij

de Vrittikara].

4.11.1-5 Sankaracaryaji lanceert de volgende voelspriet: "Als ons iets eenvoudigs wordt verteld als 'Dat is
geen slang, het is slechts een touw', heeft het de kracht om een dergelijke angst uit onze geest te
verwijderen. Dus ook de duidelijke Upanishadische verklaringen, zonder enig gebod tot [ritueel] handelen

of te "doen", zouden ook veel van onze misvattingen moeten kunnen wegnemen."

142



PARAGRAAF 4.12
De Derde en Laatste Presentatie van de Vrittikara

4.12.1-2 syad etad evam, yadi rajjusvaroopa 1

shravavanamatrena iva sarpabhrantih, 2

Dit kan zo zijn:

Als door alleen maar te horen van het touw, de illusie van slang verdwijnt;

4.12.2-3 samsaritvabhrantih brahma-svaroopa-shravana-matrena nivarteta 3

zou ook de illusie van een transmigrerend Zelf

moeten eindigen door het alleen maar het horen van Brahman.

4.12.4-5 na tu nivartate, shrutabrahmanah api 4

yathapoorvam sukhaduhkhadi-samsaradharma-darshanat 5

Maar dat gebeurt niet — zelfs niet in het geval van iemand die over Brahman heeft gehoord,

[want ook dan] blijken de eigenschappen van transmigratie zoals vreugde en verdriet, enz.,

te blijven bestaan.

4.12.6 ‘shrotavyo mantavyo nididhyadsitavyah' 6 (br.u.2.4.5, zie blz 62, br.u. 4.5.6, zie blz. 185)

"Over Het Zelf moet gehoord, overdacht en intens gemediteerd worden."

4.12.7 iti cha shravana-uttarakalayoh manana nididhyasanayoh vidhidarshanat 7 [n.b. geen 8]

We zien dat de geboden om te overwegen en te mediteren ons via het horen bereiken.

4.12.9-10 tasmat pratipattividhivishhayatayaa eva, 9

shastrapramanakam brahma abhyupagantavyam iti 10

Daarom, alleen als een object van het gebod tot overweging, dat de Schrift

als bron heeft, zou Brahman aanvaard moeten worden.

De Vrittikara zet nu zijn laatste betoog in. Dit is de derde en laatste kans tot [welke] aanpassingen [dan
ook], die hij vanuit zijn positie zou kunnen doen. Er zit ongetwijfeld veel oprechtheid in zijn overtuiging,
en dat dient gerespecteerd te worden. Zijn hele antwoord omvat bij elkaar genomen:

4.12.1-10 "U heeft misschien wel gelijk [met het voorbeeld] over de slang en het touw, maar hoevelen van
ons hebben werkelijk de fout over de transmigratie van de ziel verwijderd door alleen maar te horen over
de aard van Brahman? We moeten wel realistisch zijn! We kunnen deze uitspraken honderden keren blijven
horen, aan het einde van de dag ontdekken dat er geen verandering in ons plaatsvindt.

"Er wordt echter gezien dat onder degenen die sommige oefeningen zoals Upasanas en meditaties
volgen, er na een relatief korte tijd een duidelijk gevoel van zelfverbetering plaatsvindt. Ze voelen zich er
beter bij, dat lijdt geen twijfel, alleen al door het feit dat ze er 'iets aan doen'! Begrijpt u het punt dat ik
probeer te maken? lk bekijk het geheel vanuit een praktisch oogpunt, nadat alle theorie is opgenomen
(swallowed).

"Meneer, wij poneren eenvoudigweg de stelling dat we meer van dergelijke meditatieve oefeningen —
noem het dat, als u niet van het woord gebod tot [rituele] handeling houdt — in de Upanishads moeten
hebben, en minder van de theoretische uitspraken. Dat zal vast meer gerealiseerde heiligen voortbrengen.
Gegarandeerd!"

143




DE TRADITIE VAN HET FILOSOFISCHE DEBAT IN INDIA

In de vijf paragrafen van 4.8 tot en met 4.12, is de Vrittikara op eerlijke wijze gelegenheid geboden om
zijn kant van de zaak voor het voetlicht te brengen. We houden in gedachten dat de Vrittikara wellicht zo'n
3 tot 5 eeuwen véor Sri Sankaracaryaji leefde. De bovenstaande dialoog is dus door Sri Sankara in naam
van [alsof met] de Vrittikara, ge[re]construeerd. Dat doet ons de eerlijkheid van Sri Sankaracaryaji des te
meer waarderen. Hij heeft, vanuit een tegenstander, diens licht op de zaak grondig en met nauwgezette
eerlijkheid ge[re]presenteerd.

Dit leert ons iets over [de kunst van] het debatteren. In India, is het, binnen het gebeid van de filosofie,
traditie om op terrein waarop men zichzelf begeeft, altijd respect te hebben voor anderen. Aan het debat
werd deelgenomen met een gezonde houding van respect voor het standpunt van de ander. De
ontmoeting van twee filosofen in die dagen was niet zoals de ontmoeting van twee politici vandaag de
dag. Ze hielden in hun debat vast aan een zeer hoge, morele [debat] standaard.

Eerder werd vermeld dat de procedures onder de filosofen [toen] leken op die van het rechtssysteem
van vandaag. Er waren veel hoorzittingen, waarbij beide partijen een gelijke kans kregen [en namen] om
hun zaak eerlijk en zonder de extra stress van tijdsdruk en -beperking te presenteren. Hier hebben we
gezien dat de Vrittikara drie kansen heeft: één om zijn standpunt en zienswijze te presenteren en twee om
zijn positie te verdedigen. Sri Sankaracaryaji had ook twee gelegenheden om zijn twijfels op tafel te leggen
en nauwkeurig inzicht te krijgen wat er in het hoofd van de ander speelt, en wat hem motiveert.

Deze opmerkingen worden hier gemaakt om recht te doen [credits] aan het systeem dat in het niet al
te verre verleden in India de gewoonte was en dat tot op de dag van vandaag wordt gevonden binnen de
broederschap van [Schrift] geleerden.

%k ok %k %k %k

144




SUTRA 4 (vervolg)
DEEL 3: "DE VEDANTIN PRESENTEERT ZIJN STANDPUNT"

VANAF DIT PUNT TOT het einde van de Bhasya op Sitra 4 leidt Sri Sankaracarya de discussie. De
Vrittikara heeft zijn volledige betoog gehouden en heeft zijn oprechte standpunten duidelijk naar voren
gebracht. Nu is het de beurt aan de Bhasyakara om ieder argument dat door hem werd ingebracht, punt
voor punt, te beantwoorden en daarmee, naar beste kunnen, de superioriteit van Vedanta’s non-duale
filosofie vast te stellen.

Dit deel, met 18 secties (van 13 tot 30), is een gedenkwaardig stuk literatuur, voor eeuwig en in steen
gebeiteld in het geheugen van de hindoeistische samenleving. Het plaatst [zet de toon van, positioneert]
de hindoeistische filosofie op zijn allerhoogst, [als] het toppunt van non-dualisme. De woorden zijn zacht
en teder; de argumenten solide en compromisloos. Zo moet het ook zijn, want non-dualisme is niet iets
dat kan worden gecompromitteerd [aangetast]. Waar kan het mee gecompromitteerd worden? Er zijn er
twee voor nodig om een compromis te sluiten. In non-dualiteit is er alleen het "Ene, zonder een tweede"!.

Voor Amerikanen kan het hen doen denken aan Abraham Lincoln's beroemde Gettysberg-toespraak tot
de natie tijdens de Amerikaanse Burgeroorlog. Er was enige ruimte voor compromissen in het verenigen
van noord en zuid, in het verenigen van de Unie met de Confederatie. Maar ten aanzien van het afschaffen
van de slavernij was er geen spoor van een compromis te bespeuren. Ook Lincoln sprak met kalmte en
afgemeten woorden, maar hij hield voet bij stuk en was gepassioneerd over de kwestie van mensen-
rechten en menselijke slavernij.

Sri Sankaracarya heeft het hier net zo hartstochtelijk opgenomen voor de universele Waarheid, waarvan
hij geloofde dat het de basis is waarop de mensheid de eenheid en vrede kan bouwen die zij zo wanhopig
zoekt. Hierin gebruikte hij al zijn intellectuele vaardigheden, al zijn gevoelens van mededogen voor de hele
mensheid en al zijn energie om een netwerk in heel India te organiseren om het Non-dualisme te
versterken.

lemand als [van het kaliber van] Sri Sankara komt zelden langs. En we zullen in de pagina's die volgen
zien waarom hij nog steeds wordt gezien als het lichtbaken [vuurtoren] ten behoeve van de solidariteit
van India en de wereld.

%k ok %k %k %k

HET LEVEN kan worden gezien als een bloem van bloemblaadjes,
of een bolletje speldenprikken

145



Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 149, (tai.u.2.8): ‘Uit ontzag (voor Brahman) waait de wind, uit ontzag rijst de zon op, uit ontzag Daar
voor gaan Vuur, Indra en de Dood op de loop...” (+ nog een A4 aan toelichting, sterk gelijkend op br.u.
4.3.33]. (vert. ht uit Nikhilananda’s Eight Upanishads).

Blz. 149, (br.u.4.3.33): ‘Als iemand gelukkig is onder de mensen en rijk, meester over anderen, omringd
van alle menselijke genietingen, dan is dat de hoogste menselijke zaligheid. Maar honderd maal de
zaligheden van de mens is één zaligheid van hem, die de Vaderenwereld verworven heeft. Honderd
zaligheden van hem, die de Vaderwereld heeft verworven, is één zaligheid van de wereld der genii
[Gandharva’s musicerende engelen]. Honderd zaligheden van de wereld van de genii, is één zaligheid van
de goden, die hun goddelijkheid verwierven door daden van verdienste. Honderd zaligheden van de
goeden door verdienste is één zaligheid van de goden door geboorte en van hem, die bedreven is in de
Vedas, die zonder verkeerdheid is en zonder begeerte. Honderd zaligheden van de goden door geboorte
is één zaligheid van de Prajapatiwereld en van hem, die bedreven is in de Vedas, die zonder verkeerdheid
is en zonder begeerte. Honderd zaligheden van de Prajapatiwereld is één zaligheid van de Brahmanwereld
en van hem, die bedreven is in de Vedas, die zonder verkeerdheid is en zonder begeerte. Dit is waarlijk de
hoogste wereld. Dit is de Brahmanwereld, o Koning.’ ’lIk wil u, edele heer, duizend runderen geven. Spreek
van iets hogers nog tot mijn verlichting.” Toen vreesde Yajnavalkya, denkende ‘Deze scherpzinnige koning
heeft mij uit alle schuilhoeken opgejaagd.” [Yajnavalkya vreest dat hij zijn diepste kennis zal moeten
mededelen.] (uit: OEPANISIADS, ht geredigeerde vert. Ir. J.A. Blok, Kluwer, 1971).

Blz. 150, (cha.u.5.10.5): Na aldaar te zijn verbleven (in de bovenmaanse wereld [hemel]) totdat hun
(gsoede) werken zijn verbruikt, keren zij dezelfde weg terug als die zij gekomen waren. Eerst bereiken ze
146akasa, en vanaf akasa de lucht. Als lucht geworden, worden ze rook, als rook geworden, worden zij
mist.” (vert. ht uit Nikhilananda’s Eight Upanishads).

Blz. 152 en 153, (cha.u.8.12.1): ‘Indra! Dit sterfelijke lichaam is ten dode opgeschreven; niettemin is het
het tehuis van het onsterfelijke, het onbelichaamde. Zolang Hij in het lichaam is, heeft Hij genegenheid en
afkeer; zolang Hij in het lichaam is , is er geen ontsnapping mogelijk. Wanneer Hij zonder lichaam is, raken
genegenheid eh afkeer hem niet. (vert. ht uit Nikhilananda’s Eight Upanishads).

Blz 154, (ka.u.1.2.22): ‘De intelligente mens die het Zelf kent als onbelichaamd temidden van het be-
lichaamde, als onveranderlijk temidden van het veranderlijke, als groot en allesdoordringend, die mens
kent geen verdriet. (uit: Zeven Upanishads, bewerking en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

Blz. 154, (mu.u.2.1.2): ‘De Purusa is transcendent, omdat Hij zonder vorm is. En omdat Hij samenvalt met
alles dat buiten en binnen is en omdat hij ongeboren is, is Hij zonder levenskracht en geest. Hij is zuiver

en hoger dan het (andere) hogere onverwoestbare (maya).” (uit: Zeven Upanishads, bewerking en samenstelling F.
Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

Blz. 154, (br.u.4.3.15): ‘Nadat hij de toestand van volkomen vrede (de diepe slaap0 genoten heeft en in
zijn omzwervingen goed en kwaad gezien heeft, snelt hij terug naar waar hij vandaan kwam, en droomt.

War hij daar ook ziet, het volgt hem niet, want de Persoon hecht zich aan niets.’ (uit: De Upanishads, Wim van
de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

Blz. 155, (ka.u.1.2.14): 'Leer mij over datgene wat verschilt van deugd en wat verschilt van ondeugd, wat

verschilt van oorzaak en gevolg en wat verschilt van verleden en toekomst. (uit: Zeven Upanishads, bewerking
en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

146




DE BHASHYA OVER SUTRA 4 — DEEL 3
(Sub-Paragrafen 4.13 t/m 4.30)

PARAGRAAF 4.13
Sub-Paragraaf 1

Verklaring van het Antwoord van Vedantin

4.13.1.1 atra abhidheeyate — na; karma-brahma-vidya-phalayoh vai lakshhanyat 1

In dit verband zeggen wij: Dat is niet zo,

want de Resultaten van handelingen [gerelateerd aan Brahman] en die van kennis van

Brahman zijn verschillend.

Sri Sankaracaryaji gaat hier meteen weer verder in op waar hij was gebleven in Paragraaf 9, punt 5,
toen hij werd onderbroken door de ongeduldige reactie van de Vrittikara.

Het toont ons zijn tegenwoordigheid van geest; hij is niet gefrustreerd, en wordt niet afgeschrikt door
onderbroken te worden. We zien een rust en een kalmte in zijn openingsopmerking, en voelen op een of
andere manier dat het nog een hele tijd gaat duren voordat hij weer op zijn [leraar] stoel zit [hij eist die
nog niet op). Hij heeft veel te zeggen, niet alleen tegen de Vrittikara, maar tegen de hele mensheid. Zijn
eenzijdige focus ligt in een Goddelijk doel dat hem is toevertrouwd.

Misschien, als hij klaar is, is de enige vraag die onbeantwoord zou blijven: "Zal de mensheid luisteren
en zijn boodschap ter harte nemen?"

4.13.1.1 In grote lijnen gaat het om de vergelijking tussen twee verschillende reeksen Resultaten — het
ene is dat wat voortkomt uit handeling en het andere is dat wat 'voortkomt uit' kennis van Brahman.

147




PARAGRAAF 4.13
Sub-Paragraaf 2

De Basale Aspecten van het Pad van Dharma

4.13.2.2-3 shareeram vachikam manasam cha karma, 2

shruti-smrti-siddham dharmakhyam, yadvishhaya jijnasa 3

Uitgevoerd door het lichaam, vormen spraak en geest de Offerdaad, vastgelegd in de Schrift

en de Traditionele Voorschriften (Code). Het wordt Dharma genoemd, hetgeen het object is

dat men wil kennen [gekend wil worden].

4.13.2.4 'athato dharmajijriasa’ (poo.mee.soo.1.1.1) iti sootrita 4

"Dan is er dus het verlangen om Dharma te kennen." Dit is haar opening Siitra.

4.13.2.5-6 adharmah api himsadih pratishhedha- 5

chodana-lakshhanatvad jijnasyah pariharaya 6

Zelfs de Wet der Verboden, zoals t.a.v. het doden, enz., en die gekenmerkt word door

verbods-geboden, is [toch] gewenst bekend te zijn, om het [doden] daarmee te voorkomen.

4.13.2.7 tayoh chodanalakshhanayoh arthanarthayoh dharmadharmayoh 7

Deze twee handelingen [Dharma en Adharma] worden door geboden gekenmerkt als:

goede en kwade handelingen; of rechtvaardige en onrechtvaardige handelingen.

4.13.2.8-9 phale pratyakshhe sukhaduhakhe, 8 shareeravarimanobhih eva upabhujyamane 9

Hun vruchten of resultaten zijn waarneembaar in de vorm van [verkregen] plezier en pijn,

en worden ervaren door middel van lichaam, spraak en geest.

4.13.2.10-11 vishhayendriya-samyoga-janye, 10 brahmadishhu sthavaranteshhu prasiddhe 11

Ze worden gegenereerd [veroorzaakt] door het contact van de zintuigen en objecten,

in alle wezens van Brahma (Schepper) tot onbezielde wezens. Dat is algemeen bekend.

4.13.2.2-6 De invloedssfeer van de eerste is Dharma. De sfeer omvat alle daden — zowel deugdzame als
verboden daden of zonden. Deze worden gedetailleerd beschreven in de Vedas en de Smritis (de
wetboeken van de Indiase samenleving). Jaimini's Shtras zijn gebundeld in een boek genaamd de Dharma
Suatras, dat begint met de woorden "Athato Dharma jignaasaa", vergelijkbaar met het begin van de
Brahma Satras.

4.13.2.7 De twee soorten handelingen, heilig en verboden, deugden en zonden, goede en slechte daden,
rechtvaardige en onrechtvaardige daden. Deze worden uitgevoerd door handelingen, woorden en gedach-
ten. Beide [goed en slecht] moeten worden aangepakt — de ene moet worden omarmd, de andere moet
worden gemeden.

4.13.2.8-9 Wat zijn de resultaten van deze twee handelingen? Deugd en zonde, bestaande uit goed en
kwaad, brengen respectievelijk geluk en verdriet voort. In dit opzicht hebben de Vedas bindende aanwij-
zingen die deugdzaamheid bevorderen en [daartegenover] verboden die zondigheid ontmoedigen. De
Geschriften zijn de uiteindelijke autoriteit op dit gebied.

4.13.2.10-11 De toepasbaarheid van deze regels is op het hele scala van levende wezens, de hogere orde
is van Brahmaji [de weledele Brahma] tot aan de mens; en de lagere orde is van de dieren tot aan de
onbeweeglijke planten. Al deze wezens voeren acties uit. De lagere orde van schepselen wordt geregeerd
door de Natuur. De hogere orde van de mens naar boven wordt beheerst door de Wet van Dharma (ook
bekend als de Wet van Karma), omdat deze wezens onderscheid kunnen maken tussen deugd en zonde.

148




PARAGRAAF 4.13
Sub-Paragraaf 3

Gradaties van Verlangen naar de Vruchten ervan

4.13.3.12-13 manushhyatvadarabhya brahmanteshhu 12

dehavatsu sukha-taratamyam anushrooyate (tai.u.2.8 en br.u.4.3.33, zie blz. 146) 13

Beginnend met de mens en eindigend met Brahma, de Schepper, voor al deze

geschapen wezens, omschrijven de geschriften een gradatie van [mogelijk] geluk.

4.13.3.14 tatah cha tad-hetoh dharmasya api taratamyam gamyate 14

Hieruit wordt een gradatie van de oorzaak afgeleid, d.w.z. gradatie van Deugd (en Zonde).

4.13.3.15 dharmataratamyad adhikari-taratamyam 15

En uit de gradatie van Deugd, wordt de gradatie van geschiktheid afgeleid.

4.13.3.16-17 prasiddham cha arthitva-samarthyavidvat 16

tadikrtam adhikari-taratamyam 17

Het is een bekend feit dat alleen in de zin van aspiratie en bekwaamheid (d.w.z. de gradatie

[aanwezigheid] van Deugd — een combinatie van verlangen, capaciteit, kennis, enz.)

Competentie betekent [oplevert] , d.w.z. de gradatie van geschikt bevonden

toepasbaarheid.

Gradaties
We merken dat alles wat onder de hogere orde wordt vermeld, Taaratamyam ervaart, d.w.z. een gradatie
over het volledige beschikbare bereik.

4.13.3.12-13 i) Entiteiten [agents]/soorten lichamen — variéren van Brahmaji tot de mens;
4.13.3.14 ii) Acties — variéren van deugd tot zonde;
4.13.3.15-17 iii) Resultaten — variéren van vreugde tot verdriet; het volledige bereik strekt zich uit van

de gelukzaligheid van Brahmaji tot de vreugde van de mens; Resultaten worden ook genoemd in termen
van geschiktheid of competentie.

Let op deze belangrijke wet:
Alleen in termen van aspiratie en bekwaamheid wordt iemands competentie geévalueerd. De gradaties
vanaf hier gaan verder in de volgende Sub-Paragraaf.

149




PARAGRAAF 4.13
Sub-Paragraaf 4

Gradaties in Deugd (Dharma)

4.13.4.18-19 tathd cha yagdadyanushhthdyinGm eva, 18

vidya-samadhi-visheshhad uttarena patha gamanam, 19

i) Bijvoorbeeld, degenen die Offerdaden verrichten,

gaan, vanwege hun uitmuntendheid als gevolg van kennis en meditatie (d.w.z. met Sattva)

(na hun dood) verder langs de Noordelijke Loop [‘karma’ route],

4.13.4.19-20 kevalaih ishhtapoortadattasadhanaih, 19

dhoomadikramena dakshhinena patha gamanam, 20

ii) Maar degenen die uitsluitend vertrouwen op verdiensten verkregen door opoffering,

naastenliefde en zelfinspanning; (d.w.z. met een gebrek aan, zonder Sattva)

gaan (na hun dood) langs de Zuidelijke Loop door rook, enz.;

4.13.4.21-22 tatrapi sukha-taratamyam, tat-sadhana-taratamyam cha 21

shastrad you asmad gamyate: 'yavat sampéatam ushhitva' 22 (cha.u.5.10.5, zie blz 146)

Ook daar (in de hemel) is er gradatie in genot, gradatie in zelfinspanning, etc.;

we komen dit te weten uit het volgende schrift gedeelte:

"na daar geleefd te hebben tot de uitputting [opmaken] van hun verdienste".

[d.w.z. hoe groter de verdienste, hoe langer de periode van verblijf in de hemel.]

4.13.4.18-20 iv) Routes: routes naar deze Lokas variéren van de noordelijke tot de zuidelijke koers,
afhankelijk van de verkregen [opgedane] verdiensten.

4.13.4.21 v) Werelden: varieert tussen de 14 verschillende Lokas, d.w.z. van de laagste hel, Patala, tot
de hoogste hemel, Brahmaloka;

4.13.4.22  vi) Duur: het bereik [van verdiensten] is afhankelijk van de opgedane hoeveelheid verdienste
of slecht gedrag. De gradaties zoals hierboven gegeven, van i) tot en met vi), bevinden zich in een oorzaak
en gevolg volgorde. Van vi) we gaan terug naar i), en zo ontstaat een steeds terugkerende cyclus van het
bestaan in Samsara.®

33 De Hoogste Yoga van Vasistha (zie arav.live) krijgt een zeer verheven mens na jarenlange enorme boetedoeningen van
Brahma (die daar over te horen krijgt) de uitnodiging om (als voorbeeld en eregast) naar de hemel (Brahmaloka) te
komen. Maar [eigenlijk] op zoek naar bevrijding vraagt hij wat daar het voordeel van is [een tijdelijk verblijf in de hemel
t.0.v. van eeuwige bevrijding] en hoort dat alles in de hemel ondehevig is aan de boven beschreven cirkelgang. Hij
bedankt voor de eer. Waarop hij van Brahma een wens mag doen. Hij vraagt of mens en wereld misschien van ellende en
lijden verlost mogen worden. Dat kan de schepper niet regelen, omdat dit, zoals Hij meldt, tegen de wet is. Dan vraagt hij
de Schepper de vervulling naar eigen wijsheid in te vullen. Dat wordt de belofte dat eenieder die dat wenst, geholpen zal
worden om d.m.v. kennis en volhardende inzet, om uiteindelijk van samsara te worden verlost.

150




PARAGRAAF 4.13
Sub-Paragraaf 5

Gradaties in Zonde (Adharma)

4.13.5.23-25 q. tatha b. manushhyadishhu naraka-sthavaranteshhu, 23

¢. sukhalavah d. chodanalakshhana-dharma-sadhyah eva, 24

e. iti gamyate taratamyena vartamanah 25

a. Evenzo, zien we voor de lagere orde van wezens,

b. van de mens tot de bewoners van de hel tot de onbeweeglijke wezens,

c. beginnend met een beetje plezier,

d. uitsluitend vanwege Dharma (dat wordt gekenmerkt door voorgeschreven geboden),

e. de gradaties bestaan. (ook in dit lagere gebied van wezens dus)

4.13.5.26 tatha urdhvagateshhu, adhogateshhu cha dehavatsu 26

Voor wat betreft wezens van de hogere sferen, geldt dit eveneens voor wezens van de lagere

sferen:

4.13.5.27-29 f. duhakhataratamya-darshanat, g. tat-dhetoh adharmasya 27

h. pratishhedh-chodana-lakshhanasya 28

i. tadanushhthdyinGm cha taratamyam gamyate 29

f. Omdat er een gradatie van pijn wordt waargenomen,

g. is het duidelijk dat hun oorzaak, wrede daden,

h. als zodanig worden gekenmerkt door de verbodsgeboden van de Vedische teksten,

I. en er ook een gradatie is in degenen die dergelijke daden plegen.

Het vorige deel was voor de hogere orde van wezens van Brahmaji tot de mens. Nu kijken we naar de
lagere orde van dieren tot bomen . ..

4.13.5.23-25 Het bereik van wezens van de lagere orde is ook onderhevig aan gradaties.
4.13.5.26 De wetten die op beide gebieden van toepassing zijn, zijn hetzelfde.

4.13.5.27-29 Het enige verschil is dat deze wezens en werelden meer afhankelijk zijn [bepaald worden
door] van de begane zonden. In plaats van geluk is er veel pijn in deze werelden. Er is meer zonde dan
deugd. De verbodsgeboden zijn hier in hogere mate van toepassing, omdat ze zijn geschonden. Er is, als
het ware, meer wetshandhaving in deze regio's!

151




PARAGRAAF 4.13
Sub-Paragraaf 6

De Aard van Transmigratie

4.13.6.30-32 a. evam avidyadidoshhavatam, b. darmadharmataratamyanimittam 30

c. shareeropadanapoorvakam, d. sukhaduhakhataratamyam 31

e. anityam samsararoopam, f. shruti-smrti-nyaya-prasiddham 32

a. Op deze manier, voor hen die getroffen worden door het gebrek van onwetendheid, enz.;

b. en die de gradatie van Dharma en Adharma ervaren

c. na het verwerven van dit fysieke lichaam:;

d. (komt er te zijner tijd) de graduele ervaring van plezier en pijn.

e. Dit is van voorbijgaande aard en is de essentie van transmigratie;

f. En is alom bekend in de geschriften, traditionele codes en teksten over logica;

4.13.6.33-34 tathad cha shrutih (cha.u.8.12.1, zie blz. 146) jti: 33

‘na h vai sashareerasya satah sriyapriyayoh apahatih asti’ 34

En zo staat er in de schrift:

"Inderdaad, voor degene die belichaamd blijft, is er geen vernietiging van plezier en pijn."

4.13.6.35 yathavarnitam samsararoopam anuvadati 35

Zo wordt de aard van transmigratie zoals hierboven beschreven herhaald.

4.13.6.30-32 Zo is alles in de "Entourage [achtergrond] van Handelingen" volledig opgedeeld. Deze hele
entourage opereert binnen het rijk van Samsara, ofwel het relatieve niveau van bestaan in deze wereld.
Dit is de cyclus waar iemand last van heeft als hij zich uitsluitend houdt aan de Pravritti Marga of het Pad
van Handeling zoals omschreven in de Karma Kanda en Upasana secties van de Vedas.

4.13.6.33-34 Ja, er is een uitweg, maar alleen als de juiste regels worden gevolgd, kan men uit de cyclus
komen. Anders is er geen hoop om eruit te komen, zoals blijkt uit het citaat.

4.13.6.35 Dit wordt het rijk van transmigratie genoemd, wat betekent dat het een eindeloze herhaling is
van geboorten en sterfgevallen, een cyclus die eindeloos kan doorgaan. Is er een uitweg uit de kringloop?

152




PARAGRAAF 4.13
Sub-Paragraaf 7

Bevrijding als "Vrijheid van Belichaming"

4.13.7.36 'ashareeram vava santam na priyapriye sprshatah' (cha.u.8.12.1, zie blz. 146) iti 36

"Voorwaar, vrij van belichaming zijnde, raken plezier en pijn hem niet."

4.13.7.37-38 a. priyapriya-sparshana-pratishhedhat, b. chodandalakshhana-dharmakaryatvam 37

c. mokshhdkhyasya ashareeratvasya d. pratishhidhyate iti ggmyate 38

a. De bovenstaande schrifttekst ontkent de aanraking van [met] plezier en pijn (in Bevrijding);

b. maar genot en pijn is het verplichte [onontkoombare] gevolg van de Dharmische bevelen.

c. In de staat 'vrijheid van belichaming' genaamd 'Bevrijding' (Jivanmukti),

d. kunnen we dus concluderen dat een dergelijke bevrijding niet het resultaat kan zijn

van Dharmal!

4.13.7.39 dharmakaryatve hi priyapriyasparshanapratishhedhah nopapadyeta 39

Inderdaad, als het het resultaat zou zijn van Dharma, zou de ontkenning van de aanraking van

plezier en pijn in tegenspraak zijn met Dharma.

De mogelijkheid tot bevrijding

De bevrijde staat is echter ook mogelijk. Het wordt mogelijk gemaakt door de hierboven ingestelde
keten van handeling te doorbreken. De keten van handeling wordt verbroken door de resultaten of
vruchten van handeling niet te accepteren [aan te nemen]. Dan dunnen de Karmas uit, wordt het Karma
steeds kleiner en wordt uiteindelijk nul! Op dit punt is er geen geluk of verdriet. En net zoals een nul geen
dimensies heeft, betekent dit dat er voortaan geen lichaam meer is voor iemand die geen Karma heeft.

4.13.7.36 Over deze toestand zegt de Sruti: "Geluk en verdriet raken iemand die definitief zonder lichaam
is niet." Dit is de staat van emancipatie, of Bevrijding, of van het zonder lichaam zijn. Het is een staat van
volledig-los-komen-van-de-stof!

4.13.7.37-38 De Vedische teksten over Karma Kanda stellen dat in deze onstoffelijke [vrij van het lichaam]
staat Dharma en Adharma niet van toepassing zijn, want men verkeert niet langer binnen hun rijk of
jurisdictie [invloed]. Als deze staat een product zou zijn van Dharma, d.w.z. van daden of handelingen, dan
zou het als vanzelfsprekend onderworpen moeten zijn aan geluk en verdriet. Maar het is daar vrij van —
vandaar dat dat het bewijs is dat de staat van Bevrijding niet kan worden bereikt via het pad van Dharma.
Er is een ander Pad nodig om uit de keten van handeling te breken.

Dat is waar het door de Upanishads aangeboden Pad in zicht komt. Op dat moment worden de Brahma
Sdtras relevant, pas dan. Daarom wordt in de allereerste Sitra gezegd: "Nu, daarom [vanaf dan], [is er] het
verlangen om Brahman te kennen."

4.13.7.39 We zijn tot een belangrijke tussenconclusie gekomen: De staat van bevrijding is niet haalbaar
door deugdzame daden alleen, maar [uiteindelijk] alleen door Kennis van het Zelf. [vet SG]

Met andere woorden, het is goed om goed te zijn, maar niet goed genoeg voor bevrijding!

153




PARAGRAAF 4.13
Sub-Paragraaf 8

Bevrijding als de “Ontdaan van het Lichaam” Staat

4.13.8.40 ashareeratvam eva dharmakaryam iti chet, 40

Bezwaar: De onstoffelijke staat zelf — kan dat niet het effect van Dharma zijn?

4.13.8.41 na; tasya svabhavikatvat 41

Antwoord: Nee, het is de natuurlijke staat van het Zelf, zoals bevestigd door deze citaten:

4.13.8.42-43 ‘ashareereshhu anavastheshhu avasthitam, 42

mahantam vibhumatmanam matva dheero na shochati' (ka.u.1.2.22, zie blz. 146) 43

"Als [zijnde] onstoffelijk te midden van de *lichamen, en permanent te midden van het

vergankelijke, [en] na het realiseren van het uitgestrekte en allesdoordringende

Zelf, treuren de wijzen niet."

*'lichamen' is meervoud omdat het de causale, subtiele en grove lichamen omvat.

4.13.8.44 'aprano hyamanah shubhrah' (mu.u.2.1.2, zie blz. 146) 44

"Inderdaad, het Zelf is vrij van de vitale lucht [prana, adem], zonder geest en is zuiver."

4.13.8.45 ‘asarigo hi ayam purushhah' (br.u.4.3.15, zie blz. 146) ityadishrutibhyah 45

"Dit Zelf is inderdaad onthecht." Uit dergelijke Schriftgedeelten leiden we af:

4.13.8.46-47 atah eva enushhtheya-karmaphala-vilakshhanam 46

mokshhakhyam ashareeratvam nityam iti siddham 47

Daarom, los van elke offerdaad die moet worden verricht, is [het bereiken van] de

‘'onstoffelijke [zonder lichaam] staat’, genaamd Bevrijding, Eeuwig. Dat is nu vastgesteld.

Sri Sankaracaryaji heeft een belangrijke stap gezet in zijn presentatie van het pad van Dharma. Hij is als
het ware aan het einde gekomen van de Weg van Dharma en is begonnen te wijzen naar het begin van de
Weg naar Brahma.

We moeten gelijke tred houden met zijn snelle verandering in het onderwerp, vooral vanwege het feit
dat we een rijk van spiritualiteit betreden, dat totaal anders is dan het vorige. Dharma, hoe nuttig het ook
is om onze handelingen te beheren, het heeft weinig diepgang als het gaat om het bereiken van Brahma.

4.13.8.40 Poorvapakshi: Deze staat van loskomen-van-de-stof — nou ja, dat moet dan zelf een product
zijn van deugdzame daden (Dharma), nietwaar?

4.13.8.41 Antwoord: Nee, want de onstoffelijke staat is inherent aan het Zelf. Het maakt deel uit van de
aard van het Zelf. Het Zelf is de allesdoordringende Werkelijkheid, ongeidentificeerd met welk lichaam dan
ook, [en] of het lichaam er nu is of niet. De term 'onstoffelijk' is slechts relatief ten opzichte van onze
beperkte kijk op de dingen vanuit het wereldse standpunt. Eigenlijk is er geen [nooit een] lichaam, wat het
Zelf betreft! Nu kunnen we zien dat Sri Sankaracaryaji naar een 'hogere plek' is verhuisd, een locatie van
waaruit de scéne [toneelstuk van het leven] heel anders is dan wat we op aarde gewend zijn!

4.13.8.42-45 De drie Sruti-citaten illustreren de afstandelijke, vrije en ongerepte aard van het Zelf.
4.13.8.46-47 Zo wordt bewezen dat de "Onstoffelijke Staat" ware Bevrijding is, en dat deze eeuwig is en

verschilt van alle resultaten van werken die op grond van rituele aanwijzing van de Vedas zijn voor-
geschreven.

154



PARAGRAAF 4.13
Sub-Paragraaf 9

Veranderend, Toch Onveranderlijk

4.13.9.48 tatra kinchit parin@minityam syat, 48

Onder de onsterfelijken, (eternals) zijn sommigen "onveranderlijk, zelfs terwijl ze

verandering ondergaan";

4.13.9.49 yasmin vikriyamane api 'tadevedam’ iti buddhih na vihanyate 49

In zo'n geval, hoewel het onderhevig is aan verandering, wordt [toch] de cognitie,

"Dit is alleen dat," niet vernietigd.

4.13.9.50 i) yathad prthivyadi jagannityatvavadinam, ii) yatha va samkhyanam gunah 50

Voorbeeld:

i) De Aarde, zoals gekend door degenen die geloven dat het universum eeuwig is;

ii) De Gunah, naar de mening van de Sankhyas, (die geloven dat deze eeuwig zijn);

4.13.9.51-53 a. idam tu paramarthikam, b. kootastha-nityam, vyomavat sarvavyapi 51

c. sarvavikriyarahitam nityatrptam d. niravayavam svayamjyotihasvabhavam, 52

e. yatra dharmadharmau sah karyena f. kalatrayam cha bopavartete 53

a. Maar dit, d.w.z. Bevrijding, of de onstoffelijke staat, is Absoluut (zonder verandering),

b. onveranderlijk eeuwig, allesdoordringend als de ruimte;

c. vrij van alle verandering, eeuwig tevreden;

d. zonder delen, zelf-verlichtend van aard;

e. al waarin Dharma en Adharma, tezamen met hun resultaat;

f. gedurende de drie perioden van tijd [verleden, heden, toekomst]

nooit zelfs maar in de buurt kunnen komen.

4.13.98.54 tadetad ashareeratvam mokshhakhyam 54

Dat is de onstoffelijke staat die 'Bevrijding' wordt genoemd:

4.13.9.55-56 ‘anyatra dharmad anyatra adharmad anyatra asmat krtakrtat; 55

anyatra bhootdachcha bhavyachcha' (ka.u.1.2.14, zie blz. 146) ityadishrutibhyah 56

"Verschillend van Dharma, verschillend van Adharma, en van het volbrachte en het

onvolbrachte; verschillend van het verleden, en verschillend van de toekomst."

4.13.9.57 atah tad brahma, basya iyam jijidasa prastuta 57

Dat dus is Brahman, dat omvattend waarop dit verlangen om te weten wordt ingebracht.

Er worden nu twee belangrijke termen geintroduceerd:

4.13.9.48-50 i) Parinaami Nitya: "Permanent en toch veranderend"; men kan zeggen dat een rivier voor
altijd bestaat, maar we weten dat hij in feite elke seconde verandert. Het water is op geen enkel punt
hetzelfde, zelfs niet voor een fractie van een seconde. Dit soort permanentie wordt Parinami Nitya
genoemd. Een ander voorbeeld is de aarde, die onveranderlijk lijkt, maar toch voortdurend verandert. Nog
een ander voorbeeld zou elk object zijn wanneer het wordt gezien als samengesteld uit de drie Gunah;
het object kan veranderen, maar de drie Gunah zijn daar altijd aanwezig, in de ogen van de Sankhyans.

155




4.13.9.51-53 ii) Kootastha Nitya: "Permanent en Onveranderlijk"; hier is er geen enkele verandering. Dit
geldt voor het Zelf of Brahman, dat in alle opzichten onveranderlijk is, als een aambeeld ('koota') dat niet
verandert, ook al verandert al het andere dat erop is gehamerd.

Het Zelf is alomtegenwoordig als ruimte, heeft geen Vikara's of aanpassingen, is altijd tevreden, zonder
delen en uit zichzelf stralend van aard. De drie tijdsperioden zijn verleden, heden en toekomst. Deugd en
ondeugd, samen met hun effecten van geluk en verdriet, bestaan niet in dit rijk.

4.13.9.54 De staat van Bevrijding valt in deze tweede categorie. Het is precies het tegenovergestelde van
de staat van Samsarisch Leven! Er is een afscheidende kloof tussen het leven in Bevrijding en het leven in
Gebondenheid.

4.13.9.55-56 De Katha Upanishad heeft een citaat dat deze grote kloof beschrijft. De jonge Naciketas
vraagt Heer Yama [de Dood] om hierover tot hem te spreken: "Spreek over Dat wat jullie zien als anders
dan deugd en ondeugd, anders dan oorzaak en gevolg, en anders dan het verleden en de toekomst." Jong
als hij was, liet Naciketas door zijn verzoek zien dat hij wist wat Bevrijding is.

4.13.9.57 Dit gedeelte is bedoeld om ons tevoren [onderwijzend, helpend, aanmoedigend] over Brahman
te vertellen door Bevrijding, de vrucht van het bereiken van Brahman, te beschrijven. Dit is het Brahman
naar wie we het "verlangen om te weten" moeten hebben.

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 158, (mu.u.3.2.9): ‘ledereen die de opperste Brahman kent, wordt waarlijk Brahman. In zijn nage-
slacht wordt niemand geboren die Brahman niet kent. Hij komt verdriet te boven en gaat uit boven alle

dwalingen en bevrijd van de knopen van het hart bereikt hij onsterfelijkheid. (uit: Zeven Upanishads, bewerking
en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

Blz.158, (mu.u.2.2.8): ‘Wanneer dat Zelf wordt gerealiseerd, dat zowel het hogere als het lagere is, wordt

de knoop van het hart losgemaakt: alle twijfel verdwijnt en alle handelingen worden opgelost. (uit: Zeven
Upanishads, bewerking en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

Blz. 158, (tai.u.2.9): ‘Hij die de geestelijke vreugde van Brahman kent, die de geest niet kan vatten, de tong
niet kan uitspreken, vreest niets. Al zou hij verkeerd handelen, of goed ongedaan laten, hij kent geen spijt.

Wat hij doet, wat hij niet doet, is geheiligd.’ (Uit: Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars
Floreat, Amsterdam).

Blz. 158, (br.u.4.2.4): ‘Het heeft het oosten als de oostelijke levensstromen, het zuiden als de zuidelijke
levensstromen, het westen als de westelijke levensstromen, het noorden als de noordelijke levens-
stromen, de opwaartse richting als de rijzende levensstromen, de neerwaartse richting als de dalende
levensstromen. Alle windstreken zijn diens levensstromen. Het Zelf is ‘niet dit, niet dit’ (neti, neti). Het is
ondoorgrondelijk, want het laat zich niet begrijpen. Het is onverwoestbaar, want niets kan het vernietigen.
Het blijft onaangedaan, want het hecht zich aan niets. Het is ongebonden. Niets kan het schaden of

verwonden. Wees in vrede, Janaka, want u hebt de staat van onbevreesdheid bereikt. (uit: De Upanishads,
Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

Blz. 158, (br.u.1.4.10): ‘In den beginne was er niets dan Brahman. Hij kende zichzelf als ‘lk ben Brahman
(brahmasmi). Uit die kennis ontsprong alles. Al degenen onder de goden, de wijzen en de mensen die deze
kennis verkregen hebben, zijn Brahman zelf geworden. De wijze Vamadeva wist het en hij zong: ’lk was
Manu, ik was de zon!’ (Uit: Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

156




PARAGRAAF 4.13
Sub-Paragraaf 10

Brahman is Geen Bijkomstigheid!

4.13.10.58-59 a. tad yadi kartavyasheshhatvena upadishyeta, 58

b. tena cha kartavyena sadhyashched mokshhah 59

c. abhyupagamyeta, anitya eva syat

a. Als Dat Wezen (Brahman) onderwezen zou worden als zijnde een bijkomstigheid bij een

opgedragen [rituele] handeling,

b. en bijgevolg Bevrijding een doel zou zijn dat door een daad wordt bereikt —

c. als dat idee zou worden aanvaard, dan zou de bevrijding inderdaad [ook] van voorbij-

gaande aard zijn!

4.13.10.60-61 d. tatra evam sati yathoktakarmaphaleshhu, e. eva taratamyavasthiteshhu 60

f anityeshhu kashchid atishayah mokshhah gq. iti prasajyeta 61

d. In dergelijke omstandigheden, zeker uit de bovengenoemde resultaten van handeling,

e. zou Bevrijding dan ook gradaties hebben,

f. en zou het een slechts vluchtig resultaat worden;

g. Inderdaad, de meest ongewenste gevolgen zouden vanzelf volgen!

4.13.10.62-63 h. nityah cha mokshhahi i. sarvaih mokshhavadibhih abhyupagamyate 62

j. Atah na kartavyasheshhatvena k. brahma upadeshah yuktah 63

h. Maar Bevrijding is Eeuwig.

i. Dit wordt [unaniem] aanvaard door allen die de leer van Bevrijding hoog houden.

j. Daarom, als een ‘bijbehorend bij een [rituele] handeling’ doctrine,

k. is het voor het uiteenzetten van Brahman een hoogst ongeschikte manier.

4.13.10.58-59 Als bevrijding wordt gezien als iets dat kan worden bereikt door de een of andere handeling
te ondernemen, zou het een pseudo-bevrijding zijn, niet waar het echt om gaat [wat hier bedoeld wordt].
Alles wat door een handeling [inspanning] wordt bereikt, is [als ‘resultaat’ immers] altijd van voorbij-
gaande aard.

4.13.10.60-61 Als bevrijding zou worden beschouwd als een bijkomstig bij handelen, als iets dat "bereikt"
moest worden, dan zou het als "vergankelijk" worden geclassificeerd, net zoals de resultaten van alle
handelingen dat zijn. Het zou dan slechts een ander "uitstekend resultaat" van handeling zijn geweest,
zeer wenselijk en bewonderenswaardig, maar desondanks wel binnen het kortstondige vluchtige rijk van
transmigratie.

4.13.10.62-63 Sri Sankaracaryaji staat erop dat [werkelijke] kennis [van Brahman] in de hoofden van
mensen nooit mag worden opgevat als een inferieur "resultaat" van het handelen. Het [die kennis] zou
dan ook niet [nooit] onder de vlag van een handeling gezet mogen worden.

%k %k %k %k *k

157




PARAGRAAF 4.14
KENNIS & BEVRIJIDING

Sub-Paragraaf 1
Bevrijding: Direct na Zelfrealisatie

4.14.1.1 api cha — 'brahma veda brahmiva bhavati' (mu.u.3.2.9, zie blz. 156) 1

"Wie Brahman kent, wordt Brahman Zelf."

4.14.1.2 'kshheeyante chasya karmani tasmindrshhte paravare' (mu.u.2.2.8, zie blz. 156) 2

‘En al zijn daden gaan ten onder wanneer dat Zelf, dat zowel Hoog als Laag is,

gerealiseerd wordt."

4.14.1.3 'anandam brahmano vidvan, na bibheti kutashchana' (tai.u.2.9, zie blz. 156) 3

"Wie de gelukzaligheid van Brahman kent, vreest niets."

4.14.1.4 'abhayam vai janaka prapto'si ' (br.u.4.2.4, zie blz. 156) 4

"Onverschrokkenheid, zeker, o Janaka, heb je bereikt."

4.14.1.5-6 ‘tadatmanam eva aved "aham brahmasmi" you tasmat tatsavam abhavat' (br.1.4.10,

zie blz. 159) 5 6

"Het kent Zichzelf alleen als 'lk ben Brahman'. Als gevolg daarvan werd Het alles."

4.14.1.7 'tatra ko mohah kah shokah ekatvamanupashyatah’ (is.u.7, zie blz. 159) 7

"Hoe kan er nog misleiding en verdriet bestaan voor iemand die inziet, dat

alle schepselen in hemzelf bestaan?"

4.14.1.8-9 a. ityevamadyah shrutayo, b. brahmavidyanantaram eva mokshham darshayantyo,

8

¢. madhye karyantaram varayanti 9

a. Schriftgedeelten zoals het bovenstaande,

b. die Bevrijding uitleggen als een gevolg onmiddellijk na de realisatie van Brahman,

c. sluiten alle andere tussendoor te verrichten handelingen uit.

4.14.1.1-9 In dit gedeelte, gelardeerd met 6 citaten uit de Srutis, wordt aangetoond dat er tussen kennis
en bevrijding geen sprake zou kunnen zijn van enige handeling of Upasana die [ondertussen] moet worden
uitgevoerd. Bevrijding vereist geen ondersteuning van handeling om te worden bereikt. Een dergelijk
geloof zou ondraaglijk zijn voor Sri Sankaracaryaji, danwel voor iedere ware zoeker naar Brahman. De
belangrijkste bijdrage van Sankaracaryaji’s geboorte was om de Kennis van Brahman op zo'n manier te

presenteren dat de onovertroffen waarde ervan verzekerd is.

158




PARAGRAAF 4.14
Sub-Paragraaf 2

Niets tussen Zelfrealisatie en Bevrijding in

4.14.2.10-11 tatha 'taddhaitatpashyan rshhih vamadevah pratipede aham 10

manuh abhavam sooryah cha” (br.u.1.4.10, rve.4.26.1, zie hieronder) 11

Op dezelfde manier: "Inderdaad, terwijl hij Dat als hetzelfde zag als dit Zelf,

realiseerde de ziener Vamadev zich: 'lk was Manu en ik was de Zon',"

4.14.2.12-13 jti brahmadarshanasarvatmabhavayoh 11

madhye kartavyantaravarandya udaharyam 12

Deze passage over de realisatie van Brahman en het Zelf dat alles wordt (d.w.z. Bevrijding),

moet er worden bijgehaald om elke andere tussenliggende handeling te ontkennen.

4.14.2.14-15 yatha 'tishhthangayati' iti tishhthati-gayatyoh madhye tat-kartrkam 14

karyantaram na asti iti gamyate 15

Voorbeeld: Het wordt geimpliceerd door de zin: "Terwijl hij staat, zingt hij", dat tussen

staand en zingend, er geen andere handeling mag worden verricht door de entiteit.

4.14.2.10-13 Ook hier is weer een citaat dat elke handeling tussen Realisatie en Bevrijding in uitsluit.

4.14.2.14-15 Het schriftuurlijke citaat wordt versterkt met een algemeen voorbeeld van een man die
'staand zingt'. Dit belet hem om terwijl hij staat, [ook nog] iets anders te doen [dan te zingen].

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 158, (is.u.7): ‘Wie zich het feit realiseert dat alle schepselen werkelijk het Zelf zijn, hoe kan die mens,
die de Eenheid ziet, nog misleid worden en bedroefd zijn? (Of: Welke misleiding, welke bedroefdheid kan

er nog zijn in de mens die de Eenheid ziet, voor wie werkelijk alle dingen het Zelf worden?’) (uit: Zeven
Upanishads, bewerking en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

Blz. 159, (br.1.4.10): ‘In den beginne was er niets dan Brahman. Hij kende zichzelf als ‘Ik ben Brahman
(brahmasmi). Uit die kennis ontsprong alles. Al degenen onder de goden, de wijzen en de mensen die deze
kennis verkregen hebben, zijn Brahman zelf geworden. De wijze Vamadeva wist het en hij zong: ‘lk was
Manu, ik was de zon!’ (Uit: Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 159, (r.ve-4.26.1): Dit ziende, herhaalde de wijze Vamadeva op ieder moment: 'lk was Manu. Ik was
de zonnegod’. (www...).

Blz. 160, (pra.u.6.8.): ‘Terwijl zij hem eer bewezen, zeiden zij: ‘U bent waarlijk onze vader die ons over de
[zee van] onwetendheid heeft gevoerd naar de andere kant. De grote zieners zij geéerd. De grote zieners
zij geéerd. (uit: Zeven Upanishads, bewerking en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

159




PARAGRAAF 4.14
Sub-Paragraaf 3

Het Oversteken van de "Zee van Smart"

4.14.3.16-17 'tvam hi no pita yo'smakam 16

avidydyah param pdaram tarayasi' (pra.u.6.8, zie blz. 159) 17

"Inderdaad, jij bent onze vader die ons door de [zee van] onwetendheid naar de andere

oever heeft overgevaren."

4.13.3.18- 20 a. 'shrutam hi eva me bhagavaddrshebhyah, b. tarati shokam atmavid iti; 18

c. so'ham bhagavah shochami, 19

¢. tam ma bhagavan shokasya e. param tarayatu' (cha.u.7.1.3, zie blz. 162) 20

a. "Inderdaad, ik heb het gehoord van personen van uw eer [statuur, kaliber],

b. dat de kenner van het Zelf verdriet oversteekt. (crosser over)

c. O Vereerde Heer, ikzelf, een schepsel van verdriet, ben bedroefd.

d. Moge gij, de Vereerde, mij, die in zo'n benarde situatie verkeert, overvaren,

e. naar de oever [van bevrijding] aan de overkant van de zee van smart."

4.13.3.21-22 ‘tasmai mrditakashhayaya bhagavan sanatkumarah 21

tamasah param darshayati' (cha.u.7.26.2, zie blz. 170) 22

"Aan hem, die gereinigd is van onreinheden, toont de vereerde wijze Sanatkumara,

de oever van de andere kant tegenover [die van] de duisternis."

4.13.3.22-23 ti evamadyah shrutayo, mokshhapratibandhani-vrttimatram eva 22

atmajnanasya phalam darshayanti 23

Schriftgedeelten zoals deze, die niets anders voor ogen hebben dan het wegnemen van de

obstakels tot bevrijding, wijzen op het (onmiddellijke) resultaat van kennis van het Zelf.

4.13.3.16-21 Hier zijn nog drie citaten over de beeldspraak van "over de zee van verdriet naar de andere
oever te worden overgevaren". De beeldspraak vertegenwoordigt het bereiken van de bevrijding van

Samsara, het einde van geboorten en dood voor eens en altijd.

4.13.3.22 Het punt [de boodschap] van deze citaten is dat het moment dat de boot de andere oever
bereikt, samenvalt [gelijktijdig is] met het bereiken van Realisatie en Bevrijding. Er is tussen de twee

[Realisatie en Bevrijding] geen tijdsverloop waarbinnen nog een handeling gepropt kan worden!

160



PARAGRAAF 4.14
Sub-Paragraaf 4

Bevrijding: De Vijf-Stappen Logica van Nyaya

4.14.4.24 tathd cha dchdaryapraneetam nyayopabrmhitam sdatram - 24

Het aforisme opgesteld door de auteur van Nyaya Sutra bevat dezelfde strekking:

4.14.4.25-26 ‘duhakha-janma-pravrtti-doshha-mithyajnananam 25

uttarottardapdye tadanantarapayad apavargah” (nya.soo.1.1.2) iti 26

"Verdriet, < geboorte, « impuls om te handelen < defect < foutieve cognitie - deze

vijf zijn opvolgend: met vernietiging van elke volgende, is daaruit voortvloeiend de

vernietiging van elke voorgaande (d.w.z. de volgorde van vernietiging is van rechts naar

links). Het resultaat is Bevrijding."

( d.w.z. bevrijding zou in dit rijtje vooraf gaan aan verdriet.)

4.14.4.27 mithyajnanapadyah cha brahmatmaikatva vijnanad bhavati 27

Met de beéindiging van foutieve cognitie (Ajiiana of onwetendheid), volgt de

realisatie van de identiteit [overeenkomstigheid] van het Zelf en Brahman.

[*Sri Akshapada Gautama is de auteur van de Nyaya Satras.]

4.14.4.24-26 Gautama ondersteunt de bovenstaande uitspraken met redeneringen: "Bevrijding is mogelijk
omdat in de reeks van verdriet, geboorte, impuls om te handelen (naar deugd en ondeugd), gebreken
(zoals gehechtheid, afkeer en waan) en valse kennis, de voorafgaande wordt vernietigd bij de vernietiging
van de onmiddellijk opvolgende."

Dat wil zeggen, ze worden van links naar rechts vermeld in de volgorde van gevolg naar oorzaak, maar
hun vernietiging vindt plaats in de omgekeerde volgorde van rechts naar links, van oorzaak tot gevolg. De
vernietiging van de hele keten gebeurt onmiddellijk na elkaar, zoals in een kaartenhuis waarbij elke kaart
de kaart ernaast in één richting [domino effect] omverwerpt. Er is een verwaarloosbaar tijdsverloop tussen
het vallen van elke kaart.

4.14.4.27 In de bovenstaande lijst kan Bevrijding voor verdriet worden toegevoegd. Het is het
eindresultaat. Zodra foutieve cognitie eindigt, eindigen ook de defecten. Dan volgt de ene na de andere
beschrijving van de impuls om te handelen, het einde van de cyclus van geboorten, het einde van verdriet
en ten slotte het bereiken van bevrijding. De Bevrijdingskaart is hetzelfde als de Realisatiekaart. Dat is het
kernpunt van de 'domino-analogie'.

161




PARAGRAAF 4.15
UPASANAS & BRAHMA-JIJNASA

Een Upasana is, in grote lijnen, een meditatieve oefening voor de geest om zich op te concentreren
met een bepaald symbool [inhoud] dat een Alambana wordt genoemd. Het symbool vertegenwoordigt
datgene dat verworven moet worden. Het is het object van aanbidding of meditatie. De kenmerken van
dat wat aanbeden wordt, worden op de Alambana gelegd. Upasanas zijn zeer krachtige mentale
oefeningen en het is bekend dat wanneer ze worden uitgevoerd zoals voorgeschreven deze iemand
speciale mentale krachten [vermogens] geven.

Elke Upasana brengt een vrucht of resultaat voort. Het verlangen naar deze vrucht veroorzaakt de
stimulans om de Upasana uit te voeren. Een karakteristieke vrucht van Upasana kan een woonplaats in
een bepaalde hemel zijn, met alle omstandigheden die door de Upasaka of aanbidder worden gewenst.
In essentie is een Upasana datgene waarmee men zijn verlangens kan materialiseren.

De vier belangrijkste categorieén van Upasanas worden hier genoemd. Geen van hen is van toepassing op
de [daadwerkelijke] realisatie van het Zelf. De reden hiervoor staat hieronder bij elke categorie vermeld.
De vier Upasana-categorieén worden nu gepresenteerd in 4.15.1 op blz 163:

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 160, (cha.u.7.1.3): ‘Maar geliefde meester, vertrouwd als ik mag zijn met de woorden van de heilige
geschriften, een kenner van heet Zelf ben ik niet. lemand die het Zelf kent, zo heb ik gehoord van mensen
zoals u, is voorbij smart en lijden. lkzelf wordt gekweld door smart, meester. Maakt u dat ik kan oversteken
naar de andere oever, voorbij smart?’ (uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

Blz. 163, (br.u.3.1.9): 'Yajnavalkya’, zei hij, ‘met hoeveel goden beschermt de Brahma priester [gezeten]
aan de rechterkant, het offer vandaag? ‘Met één.’ "Welke is dat?’ ‘De geest. De geest is inderdaad oneindig,

en oneindig zijn de Visvedevas. Een oneindige wereld verwerft hij (de offeraar) ermee." (vert. ht uit Nikhil-
ananda’s Eight Upanishads).

Blz. 163, (cha.u.3.18.1): Men moet over de geest contempleren (meditate) als Brahman. — dit wordt
gezegd met verwijzing naar het lichaam. Men moet over akasa contempleren als Brahman - dit wordt
gezegd met verwijzing naar de goden. Dus allebei, de contemplatie met verwijzing naar het lichaam en de
contemplatie met verwijzing naar de goden — worden onderwezen. (vert. ht uit Nikhilananda’s Eight Upanishads).

Blz. 163, (cha.u.3.19.1): De zon is Brahman — zo is het onderricht. De uitleg hiervan is als volgt: In het begin
was dit [de wereld] Niet-Zijn (asat}. Het werd het zijnde. Het groeide en werd tot een ei. Een jaar lang lag
het ei. Toen brak het open. Van de twee helften van de eierschaal was de ene van zilver, de andere van
goud. (uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

Blz. 165, (cha.u.4.3.1): 'De lucht slokt alles op. Als een vuur dooft, gaat het op in de lucht. Als de zon en
maan ondergaan, gaan ze op in de lucht.’ (uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

Blz. 165, (cha.u.4.3.3): ‘Nu, wat het Zelf betreft, het is de levensadem die alles verzwelgt. Wanneer de
mens slaapt, gaat spraak op in de levensadem. Het oog gaat op in de levensadem, alsook het oor en het

denkvermogen. De levensadem verschalkt ze allemaal.’ (uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl,
2014).

162




PARAGRAAF 4.15
Sub-Paragraaf 1

Sampad & Adhyasa Updasanas

4.15.1.1 na cha idam brahmatmaikatvavijnGnam sampadroopam - yatha 1

A. Sampad-Upasana: De kennis van Eenheid van Brahman en het Zelf is helemaal niet een

soort Upasana (meditatie) zoals Sampad-Upasana, van bijvoorbeeld het volgende type:

4.15.1.2-3 'anantam vai manaha, ananta vishvedeva: 2

anantam eva sa tena lokam jayati’ 3 (br.u.3.1.9, zie blz. 162) jti

"Voorwaar, oneindig is de geest; oneindig zijn de Visvedeva’s goden.

Op grond Daarvan verkrijgt hij de wereld die voorwaar oneindig is."

4.15.1.4 na cha adhydsaroopam - yatha 4

B. Adhyasa-Upasana: Het is ook geen meditatie van het type zoals Adhydsa-Upasana,

Een voorbeeld hiervan wordt hieronder gegeven:

4.15.1.5-6 ‘mano brahma ityupaseeta’ 5 (cha.U.3.18.1, zie blz. 162)

‘adityo brahma ityadeshah’ 6 (cha.u.3.19.1, zie blz. 162)

"Men moet over de geest contempleren (meditate) als Brahman."

"De zon is Brahman — zo is het onderricht."

4.15.1.7 iti cha manadadityadishhu brahmadrshhtyadhyasah 7

Hier wordt het idee van Brahman ge-super-impositioneerd op de geest, de zon enzovoort.

4.15.1.1-3 A. Sampad Roopam: "het projecteren van gelijkenis van een onbekend ding op een ander dat
bekend is". Een geldige toepassing van deze Upasana is: "Mijn geest is zeker oneindig", of "De Visvedevas
zijn oneindig". Een ongeldige toepassing wordt het als het wordt toegepast op Zelf-realisatie. Deze
Upasana zou iets vereisen dat vergelijkbaar is met het Zelf om in iemands gedachten [aanwezig kunnen]
te zijn. Er is niets dat lijkt op het Zelf; het Zelf is dat wat in alles is. Er is dus geen Alambana die dit doel kan
dienen.

De Sampat Upasana is een ingebeelde meditatie, waarin, met de focus gericht op de geest, waarvan
wordt voorgesteld om deze tot in oneindigheid uit te breiden en [op deze wijze] Brahman te worden. De
focus ligt op de eindige, grotendeels onwetende geest met [uiteindelijk] weinig kennis. De Vrittikara
steunde dergelijke Upasanas en zei dat ze de praktische (‘aanwijzende onderricht’) kant van de
Upanishadische leer zijn. Sri Sankara weerlegt dat omdat er geen belang wordt gehecht aan Kennis van
het Zelf. Een verbeelding is, tenslotte, immers geen kennis!

4.15.1.4-7 B. Adhyasa Roopam: "het ene object of de kwaliteit op een ander object plaatsen". Een geldige
toepassing hiervan zou zijn: "Mijn geest is onbevreesd als een leeuw" of "Mijn intellect is zo helder als de
zon." Een ongeldige toepassing zou zijn om het te gebruiken voor zelfrealisatie en te zeggen: "Mijn geest
is Brahman", of "De zon is Brahman". Dit is niet mogelijk omdat het Zelf of Brahman niet over de geest
heen ge-super-impositioneerd kan worden. Het Zelf is datgene waarop al het andere, inclusief de geest, is
ge-super-impositioneerd. Dus deze Upasana [schiet intrinsiek tekort en] faalt wanneer hij voor dit doel
wordt gebruikt.

Z.0.Z.

163




De Adhyasa Upasana verschilt nauwelijks van de Sampad Upasana. In het laatste geval bijvoorbeeld
wordt de geest in feite als Brahman beschouwd, d.w.z. een superimpositie wordt beschouwd als de
Werkelijkheid. Er wordt meer belang gehecht aan de superimpositie dan aan de Werkelijkheid. In het
eerste geval wordt bijvoorbeeld erkend dat de geest slechts een beperkte superimpositie is, maar dat de
kwaliteiten van Brahman er overheen worden gelegd. De focus ligt op deze kwaliteiten van de Ondergrond,
niet op de geest. Beide zijn echter Upasanas en vallen buiten het bereik van Vedantische Nididhyasana,
‘hetgeen niet een ingebeelde praktijk’ is>*, maar een oprechte poging om onwetendheid te verwijderen
en door middel van kennis de Allerhoogste te bereiken.

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 166, (br.u.1.4.10): ‘In den beginne was er niets dan Brahman. Hij kende zichzelf als ‘lk ben Brahman
(brahmasmi). Uit die kennis ontsprong alles. Al degenen onder de goden, de wijzen en de mensen die deze
kennis verkregen hebben, zijn Brahman zelf geworden. De wijze Vamadeva wist het en hij zong: ’lk was
Manu, ik was de zon!’ (Uit: Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 166, (br.u.2.5.19): (....) ‘Hij voegt zich naar elke vorm. In elke vorm laat hij zich zien. Door zijn
miraculeuze vermogens (maya’s) doorzwerft Indra [het universum] in tal van gedaanten. Duizend paarden
zijn aan zijn teugels gebonden. Hij alleen is de paarden. Hij is de tientallen, de vele duizenden, de
ontelbare. Dit is Brahman, zonder voor of na (= zonder oorzaak ‘voor’ en gevolg ‘na’), zonder binnen of

buiten. Dit Zelf is Brahman (ayam atma brahma), het alles-ervarende. Dit is het onderricht. (uit: De Upani-
shads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

Blz. 166, (ma.u.2): Dit alles is waarlijk Brahman. Dit Zelf is Brahman. Dit Zelf heeft vier kwartieren. (uit:
Zeven Upanishads, bewerking en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

34 Het niet zijn van een ingebeelde praktijk: ‘De man die over het water liep’. Een conventioneel denkende derwisj
[Soefi wijze], uit een zeer strenge en vrome school, wandelde op een dag langs de oever van de rivier. Hij was
verzonken in overpeinzingen over zedenkundige en wetenschappelijke problemen, want deze vorm had de Soefi-leer
aangenomen in de gemeenschap waartoe hij behoorde. Hij stelde emotionele godsdienst gelijk aan het zoeken naar
de uiteindelijke waarheid. Plotseling werden zijn gedachten verstoord door een luide roep: iemand deed de derwis;j-
roep na. ‘Dit heeft geen zin’ zei hij tot zichzelf, ‘omdat de man de lettergrepen verkeerd uitspreekt.” In plaats van YA
HU in te zetten, zegt hij U YA HU.” Toen begreep hij dat hij, als meer zorgzame student, de taak had deze ongelukkige
man te verbeteren, omdat hij misschien geen gelegenheid had gehad op de juiste wijze geleid te worden en daarom
waarschijnlijk alleen zijn best deed zichzelf in overeenstemming te brengen met het idee achter de klank. Hij huurde
dus een boot en ging naar het eiland midden in de rivier waar het geluid vandaan scheen te komen. Hij vond de man,
die in een rieten hut zat en gekleed was in een derwisj-mantel, zich bewegend op de maat van de inwijdingszin. ‘Mijn
vriend’, zei de eerste derwisj, ‘je spreekt de zin verkeerd uit. Mijn plicht is je dit te vertellen omdat er verdienste is
voor hem die raad geeft en voor hem die hem krijgt. Je moet het zo uitspreken.” En hij vertelde het hem. “Dank u’ zei
de ander derwisj nederig. De eerste derwisj stapte vol tevredenheid over deze goed daad weer in zijn boot. Toch
wordt gezegd dat hij die de formule goed kan opzeggen zelfs over de golven kan lopen. Dit was iets dat de eerste
derwisj nooit had gezien, maar om de een of andere reden altijd had gehoopt te kunnen bereiken. Hij kon niets uit
de rieten hut horen, maar was er zeker van dat zijn les ter harte was genomen. Daar hoorde hij een weifelend U YA,
toen de derwisj de zin op de oude manier begon te herhalen. Terwijl de eerste derwisj hierover nadacht en de
koppigheid van de mensheid en het hardnekkig volhouden van fouten overwoog, zag hij een vreemd schouwspel.
Van het eiland kwam de andere derwisj over het water naar hem toelopen..... Verbaasd hield hij op met roeien. De
tweede derwisj kwam naar hem toe en zei: ‘Broeder, het spijt me dat ik u lastig moet vallen, maar ik ben naar buiten
gekomen om u nog eens naar de juiste manier voor het opzeggen van de formule te vragen, die u me vertelde, omdat
ik hem moeilijk kan onthouden. Uit: Idries Shah, Derwisjen vertellen, Ank-Hermes, Deventer, 1976.

164




PARAGRAAF 4.15
Sub-Paragraaf 2

Twee Handeling-Gebaseerde Updsanas

4.15.2.8 napi vishishhta-kriyayoga-nimittam jtivat 8

C. Vishishta-Kriyayoga: Het is zelfs niet een contemplatie die met sommige specifieke

activiteit wordt geassocieerd zoals:

4.15.2.9-10 ‘vayurvava samvargah' 9 (cha.u.4.3.1, zie blz. 162)

'prano vava samvargah' 10" (cha.u.4.3.3, zie blz. 162)

"De lucht is voorwaar de absorbeerder";

"De Prana (levensadem) is voorwaar de absorbeerder [alles opnemend, er in verdwijnend]."

4.15.2.11 na api ajyavekshhandadikarmavat, karménga-samskara-roopam 11

D. Karmanga-Sarmskara: Het is zelfs niet als het kijken naar de ghee in een offer, d.w.z. van

de aard van een bijkomende ceremoniéle handeling om een offerritueel te zuiveren.

4.15.2.8-10 C. Vishishta-Kriyayoga: "met een speciale activiteit als oorzaak". Een geldige toepassing is:
"Lucht is de alles-absorbeerder", of "De vitale kracht is de alles-in-zich-opnemer". Als we slapen verdwijnt
alles behalve de Prana; het is alsof al het andere door de Prana is verorberd. Een ongeldige toepassing zou
zijn om het voor het Zelf te gebruiken; we kunnen niet zeggen dat het Zelf iets anders absorbeert, eet of
op een andere manier handelt, omdat Het alles is. Er is niets anders waarop Het kan handelen.

Zo wordt de Upasana in deze context ongeldig. Deze Upasana is een deelverzameling van de Sampad
Upasana, met het verschil dat het object van contemplatie aan een 'activiteit' is gekoppeld die op de een
of andere manier op het object lijkt. Lucht en Prana zijn twee van dergelijke objecten die hier als
voorbeelden worden aangehaald. Hun handelingskracht is om te absorberen of op te nemen. Er kunnen
ook andere activiteiten zijn die aan hetzelfde object zijn gekoppeld.

4.15.2.11 D. Karmaanga Samskara: "Een daad van zuivering door kijken". Een geldige toepassing zou het
hier aangehaalde voorbeeld zijn: Wanneer de vrouw van de offeraar naar het spijsoffer van ghee kijkt,
wordt gezegd dat deze [de ghee, daarmee] is gezuiverd. Een ongeldige toepassing is om dit principe toe
te passen op het Zelf. Hoe kan men naar het Zelf kijken om Het te zuiveren? Het Zelf is altijd zuiver; het
zou mooi zijn als het Zelf naar ons zou kunnen blijven kijken om ons te zuiveren!

De bovenstaande handeling om de ghee te zuiveren door er alleen maar naar te kijken, valt onder de
'‘Gunah Karma', handelingen die bijkomstig aan het hoofdoffer zijn. Een mogelijke symbolische betekenis
van deze daad zou kunnen worden gekoppeld aan contemplatie: maar is contemplatie wel een daad van
dezelfde aard, waarbij de contempleerder tot God bidt om Zijn goddelijke blik tot hem te wenden om hem
[daarmee] te zuiveren?

Alle Upasanas vallen in een van de bovenstaande vier categorieén. Om de boodschap over Upasanas
samen te vatten, moet gezegd worden dat Upasanas hun rechtmatige plaats hebben in het ontwikkelen
van de verborgen vermogens van de geest, het intellect en zelfs tot op zekere hoogte van de zintuigen en
het lichaam. Maar om hun gebruik uit te breiden naar het rijk van Realisatie, en zo de waarde van diep
Zelfonderzoek (Nididhyasana) en de Kennis van het Zelf te ondermijnen, zal geen voordeel opleveren voor
de Upasaka. Ongeldig gebruik is nutteloos gebruik - het levert de gebruiker geen bruikbare resultaten op.

165




PARAGRAAF 4.15
Sub-Paragraaf 3

De Mahavakyas als Updasana gebruiken

4.15.3.12 sampadadiroope hi brahmatmaikatvavijidgne abhyupagamyamane 12,

Als de kennis van Eenheid wordt geaccepteerd als een vorm van een Upasana,

4.15.3.13-15 'tattvamasi' (cha.u.6.8.7, zie blz. 170) 13; ‘aham brahmasmi' 14; (br.u.1.4.10, zie blz. 164),

‘ayamatma brahma’ 15 (br.u.2.5.19, ma.u.2, zie blz. 164), iti evam adeenam vakyanam,

in zinnen als, "Dat Gij zijt"; "lk ben Brahman"; "Dit Zelf is Brahman" —

4.15.3.16-17 brahmatmaikatva-vastupratipddanaparah 16

padasamanvayah peedyeta 17

die tot doel hebben de Eenheid van Brahman en het Zelf uit te leggen, dan zou de harmonie

van syntactische (de manier waarop zinnen worden gemaakt) verhoudingen van woorden

worden geschonden.

4.15.3.18 'bhidyate hrdayagranthiha, chidyante sarvasamshayah' 18 (mu.u.2.2.9, zie blz. 170) iti

"De knoop van het hart is doorgehakt; alle twijfels zijn weggenomen,"

4.15.3.19 evam adeeni avidya-nivrtti-phala-shravanani, uparudhyeran 19

Deze passage en andere soortgelijke passages, die de vernietiging van onwetendheid als het

resultaat verklaren, zouden worden tegengesproken.

Hier hebben we een ander geval van misbruik — het gebruik van de Mahavakyas als Upasanas. Dit is
een respectloze en gevaarlijke manier om heilige Schriftuurlijke Mantras te gebruiken.

4.15.3.12-15 E. Mahavakyas als Upasana: De Mahavakyas zoals 'Dat zijt Gij', 'lk ben Brahman', 'Dit Zelf is
Brahman', en andere worden in meditatie gebruikt met de bedoeling zich met Brahman te identificeren.
Maar er zijn mensen die de Mahavakyas proberen te gebruiken als Upasanas, zoals de bovengenoemde.

4.15.3.16-17 Acharyaji vertelde ons dat als we ze als Upasanas zouden gebruiken, de Mahavakyas, puur
vanuit grammaticaal oogpunt, om aan hun nieuwe toepassing te [kunnen] voldoen, opnieuw zouden
moeten worden geconstrueerd. Deze Mahavakyas zijn echter niet bedoeld om gebruikt te worden voor
de zuivering van het wezen. Het is een verkeerd gebruik, eerder een misbruik, van deze grote heilige zinnen
die verwijzen naar de eenheid van het Zelf en Brahman.

4.15.3.18-19 Het oneigenlijke gebruik maakt [ook] veel andere Schriftuurlijke uitspraken ongeldig. Waan-
ideeén, twijfels en verdriet kunnen niet worden weggenomen door oneigenlijk gebruik. Het bedoelde
[geldige] gebruik betekent met kennis. Dan worden twijfels weggenomen en onwetendheid weggenomen.
Onwetendheid kan niet worden weggenomen door de Mahavakyas op papegaai-wijze zonder kennis al-
leen te herhalen. Alleen door te bevestigend te roepen: "Onwetendheid, ga weg!"** zal het niet gebeuren.

35Zie ook Vivekacidamani deel 1, De eerste stappen, vers 62, 63 en 64, e.v.: Een ziekte verdwijnt niet door simpelweg
de naam van het medicijn uit te spreken, zonder het in te nemen. Zo kan men zonder directe ervaring van Brahman
niet bevrijd worden door alleen het woord ‘Brahman’ uit te spreken. — Hoe kan bevrijding bereikt worden door
simpelweg het woord ‘Brahman’ uit te spreken zolang de zich aan de ogen voordoende tastbare wereld niet uit het
bewustzijn is verdwenen en zolang het Zelf niet is ervaren? Het resultaat zou niet meer dan een uiting van spraak
zonder enige uitwerking zijn. — Men kan geen koning worden door eenvoudig te zeggen: ‘Ik ben koning’, zolang men
zijn vijanden niet heeft vernietigd en bezit heeft genomen van de luister en rijkdom van het hele koninkrijk. (vert. F.
Arav, zie arav.live en www.uitgeverijkadag.nl).

166




PARAGRAAF 4.15
Sub-Paragraaf 4

Brahman — Niet te Gebruiken als Updasana

4.15.4.20 ‘brahma veda brahmaiva bhavati’ (mu.u.3.2.9, zie blz. 170) iti 20

"Wie Brahman kent, wordt Brahman Zelf."

4.15.4.21-22 cha evamadeeni tadbhavapattivachanani, 21

sampadddiroopatve na samarnjasyena upapadyeran 22

Als zo’n passage, die verkondigt dat het Zelf Brahman wordt, zou worden geaccepteerd

in de toepassing van een Upasana, dan zullen noch het Zelf noch Brahman als

harmonieus verstaanbaar [te begrijpen] zijn.

4.15.4.23 tasmad na sampadadiroopam brahmatmaikatvavijianam 23

Daarom is de kennis van Eenheid niet compatibel [op elkaar aansluitend] voor gebruik als

een Upasana.

4.15.4.20-23 Zinnen als deze, indien gebruikt voor een Upasana, zouden een lachertje van Upanishadische
wijsheid maken. Hoe doe je Upasana op zinnen als deze, waarbij de [bedoelde] betekenis van de termen
van het grootste belang is? Upasanas zijn uitsluitend bedoeld voor de zuivering van de Upadhis van de
mens, om iemands lichaam en geest voor te bereiden op de komst van Zelfkennis; Ze kunnen niet worden
gebruikt om transformaties te produceren [omdat] die [daartoe] kennis nodig hebben. Dat valt buiten het
bestek van Upasanas.

Kan een kleine jongen zijn kleine speelgoeddrukmachine gebruiken om een fullcolour salontafel
reclamefolder te printen? Dat is wat het betekent om Upasanas te gebruiken om de identiteit tussen
Brahman en Atman te realiseren! Natuurlijk kan de jongen zich [in z’n fantasie] voorstellen dat hij het
drukwerk doet en zichzelf een paar uur vermaken, maar de klus zal niet worden geklaard.

167




PARAGRAAF 4.15
Sub-Paragraaf 5

Brahman — Geen Verbinding met Handeling

4.15.5.24 atah na purushhavyaparatantra brahmavidya | kim tarhi 24

Tot slot kunnen we zeggen dat de kennis van Brahman niet afhankelijk is van iemands

handelingen. Waar is het dan van afhankelijk?

4.15.5.25 pratyakshhadipramanavishhayavastujidnavad, vastutantra eva 25

Net zoals kennis van een ding afhankelijk is van het ding zelf, zo is ook de kennis van

Brahman uitsluitend afhankelijk van Brahman Zelf!

4.15.5.26-27 evambhootasya brahmanah tad jnanasya cha 26

na kayachidyuktya shakyah karyanupraveshah kalpayitum 27

Juist vanwege de aard van Brahman en de aard van de kennis van Brahman, is het

logischerwijze niet voor te stellen dat men een handeling op Brahman uitvoert.

Het uiteindelijke resultaat van dit gedeelte over Upasanas is dat ze er niet in staat zijn om ons kennis
van Brahman te brengen, omdat ze proberen Brahman tot een object van aanbidding en handeling te
maken. Door deze poging wordt de Schrift een groot onrecht aangedaan. Sectie 15 wordt nu afgesloten
met het belangrijkste punt van de hele sectie:

4.15.5.24 i) De kennis van Brahman is niet afhankelijk van enige aanbiddelijke activiteit®®;
4.15.5.25 ii) Het is uitsluitend afhankelijk van de aard van Brahman Zelf zoals Hij is.
4.15.5.26-27 De aard van Brahman is zodanig dat er geen activiteit op kan worden uitgevoerd.

Om het onderwerp over Upasanas samen te vatten: Een Upasana kan alleen de vrucht van Punya
opleveren en gebruiken om naar hogere werelden te gaan. Als die vrucht [van handeling] wordt
afgezworen, wordt het omgezet in Chitta Shuddhi (zuiverheid van geest). Updsanas dienen geen ander
doel en kunnen dat ook niet, omdat ze op handeling gebaseerd zijn, niet op kennis.

36 Zie ook Vivekactidamani deel 1, De eerste stappen, vers 65 en 66: Een diep begraven schat komt tevoorschijn door
de juiste aanwijzingen te volgen, te graven, de stenen en de aarde te verwijderen die er bovenop liggen en niet door
het bij zijn naam te roepen. Op dezelfde wijze kan de zuivere waarheid van het Zelf, die bedekt wordt door maya en
zijn uitwerking, alleen bereikt worden door de aanwijzingen van een kenner van Brahman, gevolgd door reflectie,
meditatie enzovoorts, maar nooit door verzinsels. — Daarom moeten verstandige mensen, net zoals in het geval van
een ziekte, er persoonlijk met alle middelen die in hun vermogen liggen naar streven zich te bevrijden van de
gebondenheid aan de kringloop van geboorte en dood. (vert. F. Aray, zie arav.live en www.uitgeverijkadag.nl) .

168




PARAGRAAF 4.16
Sub-Paragraaf 1

Brahman & Het Weten

4.16.1.1 na cha vdikriyakarmatvena, kdryanupravesho brahmanah 1

Evenmin kan, als doel van de handeling van het kennis verwerven,

enige activiteit worden verricht die Brahman zou kunnen binnendringen:

4.16.1.2 'anyadeva tadviditad atho aviditad adhi' 2 (ke.u.l1.4, zie blz. 170)

"Brahman is zeker anders dan wat bekend is en ook wat niet bekend is."

4.16.1.3 iti vidikriyakarmatvapratishhedhat, 3

Het bovenstaande citaat ontkent dat Brahman het doel is van de daad [het doen] van weten.

4.16.1.4 'venedam sarvam vijanati tam kena vijaneeyat ' (br.u.2.4.14, zie blz 170) iti cha 4

"Door wie kent men [wordt het gekend] dit alles in levendigheid, met welke middelen kan

men Hem duidelijk leren kennen?"

4.16.1.1 Sri Sankaracaryaji is vastbesloten [het omgaan met] de kennis van de Upanishads niet te laten
ondermijnen door het gebruik ervan voor andere doeleinden, vooral niet door schijnbaar goedbedoelende
vertolkers van de Geschriften. In dit gedeelte behandelt hij een ander misbruik van kennis — Brahman
beschouwen als een object van de "Handeling van Weten", d.w.z. het gebruik ervan beperken tot het
intellect.

4.16.1.2 Een treffend citaat weerlegt het louter intellectuele begrip van Brahman. Er staat: "Brahman is
niet wat bekend is en ook niet wat niet bekend is."3” Dit verwijst duidelijk naar het alleen intellectueel
weten (Paroksha Jfiana). Want deze hele tekst gaat over het kennen van Brahman, maar op een niet-
intellectuele, directe manier, om zodoende Brahman (Aparoksha Jfiana) te realiseren.

37 Swami Sarvapriyananda in de YouTube lezing “De Taal van Paradox in Advaita’; De leraar zei: ‘Waar je naar op zoek
bent, het antwoord op je vraag, de werkelijkheid omtrent jou zelf, is: Waar je naar op zoek bent, is iets dat heel erg
verschilt van wat je allemaal al kent, heel anders dus dan wat je al kent.” ‘Nou ja, da’s logisch’, zegt de leerling, ‘het is
onbekend, daarom vraag ik het ook’. '‘Nee’, zegt de leraar, ‘Het is heel verschillend van dat wat onbekend [ongekend]
is, het is verschillend van het bekende [gekende] en het is verschillend van het onbekende. "Wat een rare manier om
iets te zeggen... En dat gaat zo nog even door, en uiteindelijk vraagt de leraar aan de studenten: ‘Hebben jullie het
begrepen?’ En de student zegt: ‘Ik heb het begrepen...’, waarop de leraar hem er vervolgens van langs geeft (als met
een kruiwagen vol bakstenen), ‘Als jij denkt dat je het begrepen hebt, heb je er inderdaad maar weinig van begrepen,
tja, dan heb je het dus niet begrepen. Denk daar maar eens over na, en kom maar terug als je een antwoord hebt.’
Maar dat is natuurlijk heel ingewikkeld. Als de student zegt dat hij het niet begrepen heeft, zegt een leraar dat je dom
bent, en het niet snapt. Als hij dan zegt dat hij het wel snapt zegt de leraar dat het nog erger met hem gesteld is, zelfs
nog erger dan dom... dat hij er gewoon helemaal niks van heeft begrepen. Wat kan een student dan nog doen? Maar
nu is deze student van hetzelfde kaliber [hout gesneden] als de leraar, en hij geeft het de leraar zo goed als het gaat
terug, en in het volgende vers zegt de student: ‘Ik heb het begrepen, maar daarmee weet ik het nog niet, het is niet
dat ik het niet weet, ik weet het” De andere studenten kijken elkaar aan en zeggen, en dat kunt u zich nu wel
indenken: ‘Eerst leek alleen de leraar wel gek, maar nu de student eveneens.” En de student die het antwoord gaf
zegt: ‘Zij, de studenten hier onder ons, die dit begrijpen, wat ik zojuist zei, dat ik het niet weet en dat ik het weet en
dat dit is hoe het gekend zou moeten worden, dat wat we werkelijk zijn, die weten het werkelijk. U kunt zich de
verbaasde gezichten van de studenten voorstellen, ze kijken elkaar aan, de leraar in het midden, en ze halen hun
schouders op. De leraar is blij en zegt: hij [de student die net sprak, die] snapt het, en hij legt uit, hij probeert het te
verhelderen’. Zie arav.live voor de YouTube link en de in het Nederlands vertaalde lezing.

169




Het houdt in dat, Brahman kennen zonder de intentie te hebben om die kennis te gebruiken om Brahman
te realiseren door Sri Sankaracaryaji wordt beschouwd als een verkeerd gebruik van de kennis!

4.16.1.3-4 Dit misbruik van kennis van Brahman wordt in deze Pada verworpen. Kennis van Brahman zou
niet moeten stoppen op het niveau van het intellect. Als dat wel zo gaat, zal het onvermijdelijk slechts een
bezigheid worden, die geen relatie heeft met realisatie van God. Dergelijke activiteiten zijn volop en
veelvuldig waar te nemen. Als Sadhana Chatushtaya geen deel uitmaakt van het leren, dan kan het alleen
voor intellectuele doeleinden zijn, zoals lesgeven, onderwijzen, enz. Deze activiteiten zijn ijdel [zinloos] als
ze niet gebed zijn in Sadhana en een oprechte [bewuste] intentie om Brahman te realiseren.

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 160, (cha.u.7.26.2): Hierover spreekt het volgende vers: “De ziener ziet niet de dood, noch ziekte,
noch lijden. Wie Dat ziet, ziet alles, verkrijgt alles, overal waar hij gaat. Het is enkelvoudig, drievoudig,
vijfvoudig, zevenvoudig en negenvoudig. Elders verklaart men het als elfvoudig, het honderdenelfvoudige
en het twintigduizendvoudige” Wanner het voedsel zuiver is, wordt de natuur zuiver. Wanner de natuur
zuiver is, wordt het geheugen onwankelbaar. Wanneer het geheugen onwankelbaar blijft [en er onafge-
broken herkenning van het Zelf is], wordt de mens bevrijd van alle knopen van het hart. Aan zo iemand,
wiens onzuiverheden zijn weggevaagd, toont de gezegende Sanatkumara de andere oever van de duister-

nis. Men noemt hem Skanda [‘hij die springt van oever naar oever’]. Ja, Skanda noemt men hem. (uit: De
Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

Blz. 166, (cha.u.6.8.7): Uddalaka zei: ‘Dat, die subtiele essentie, is het Zelf van deze wereld. Dat is het
Werkelijke (satya). Dat is het Zelf. Dat ben jij (tat tvam asi), Shveketaku’. ‘Alstublieft, vader, onderricht u
mij verder’ ‘Dat zal ik, mijn kind.” (uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

Blz. 166, (mu.u.2.2.9): In de hoogste, heldere schede is Brahman, vrij van smetten en zonder delen. Het is

zuiver en het is het Licht der lichten. Dit realiseren de kenners van het Zelf. (uit: Zeven Upanishads, bewerking en
samenstelling F. Arav, www.uitgeverijKadag.nl, 2022).

Blz. 167, (mu.u.3.2.9): ledereen die deze opperste Brahman kent, wordt waarlijk Brahman. In zijn nage-
slacht wordt niemand geboren die Brahman niet kent. Hij komt verdriet te boven en gaat uit boven de

dwalingen en bevrijd van de knopen van het hart, bereikt hij onsterfelijkheid. (uit: Zeven Upanishads, bewerking
en samen-stelling F. Arav, www.uitgeverijKadag.nl, 2022).

Blz. 169, (ke.u.1.4): Brahman (Dat) is waarlijk anders dan wat bekend is, maar ook staat het boven het
onbekende. Dit is een uitspraak die we van de oude leermeesters hebben gehoord en die het ons duidelijk
hebben uitgelegd. (uit: Zeven Upanishads, bewerking en samen-stelling F. Arav, Www.uitgeverijKadag.nl, 2022).

Blz. 169, (br.u.2.4.14): Waar, ogenschijnlijk, dualiteit is, ruik je een ander, zie je een ander, hoor je een
ander, spreek je over een ander, denk je aan een ander, ken je een ander. Maar wanneer voor een kenner
van Brahman alles het Zelf geworden is, wat ruikt hij dan nog en met wat? Wat ziet hij dan nog en met
wat? Wat hoort hij dan nog en met wat? Wat zegt hij dan nog en met wat? Wat denkt hij dan nog en met
wat? Wat kent hij dan nog en met wat? Door wat zou hij dat waardoor dit alles gekend wordt kunnen

kennen —door wat, o Maitreyi, zou hij de Kenner kunnen kennen?’ (uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij
Nachtwind.nl, 2014).

170




PARAGRAAF 4.16
Sub-Paragraaf 2

Brahman & Het Contempleren

4.16.2.5 tatha updsti-kriyakarmatva-pratishhedhah api bhavati 5

Op dezelfde manier wordt Brahman als object van contemplatie ontkend [verworpen].

4.16.2.6 'yad vacha anabhyuditam yena vag abhyudyate’ (ke.u.1.5, zie blz. 171 hieronder) 6

"Dat wat niet door spraak wordt uitgedrukt, maar waardoor het spreken wordt geopenbaard."

4.16.2.7 iti avishhayatvam brahmana upanyasya, 7

Na dus eerst te hebben aangetoond dat Brahman geen object is, gaat de Schrift verder:

4.16.2.8 ‘tadeva brahma tvam viddhi, nedam yadidam updsate’ (ke.u.1.5-9, zie blz. 171 hieronder) iti 8

"Je zou alleen Dat moeten kennen als Brahman, niet wat mensen aanbidden als een object."

4.16.2.5 Wat betreft het louter [intellectueel willen] kennen van Brahman, dat geldt ook voor het slechts
doen van contemplatie [als bezigheid]. Ook dit wordt in de menselijke samenleving veelvuldig gezien. De
populariteit van meditatie, met alle parafernalia [bijkomende aspecten] van technieken, specialiteiten,
handelsmerken, enz., kan in uitbundige overvloed worden waargenomen. Meditatie is een vak geworden
omdat het uit de geldige [oorspronkelijk bedoelde] context van realisatie van Brahman is gehaald.

4.16.2.6 Ook hier wordt een treffend citaat gegeven door Sri Sankaracaryaji, geparafraseerd als "Wij
kunnen niet spreken zonder de hulp van Brahman; maar evengoed is Brahman niet iets waarover gespro-
ken kan worden!" Inderdaad, Hij is het subject [bron] van het weten, niet het object.

4.16.2.7-8 Zodra we duidelijk voor ogen hebben dat Brahman geen object is, zijn we klaar voor een
tweede citaat, opnieuw geparafraseerd: "We moeten Brahman dus alleen kennen (realiseren) en Hem niet
als een object zien, zelfs hoewel erover gemediteerd dient te worden." Dit wordt verder behandeld in de
volgende sectie.

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 172, (ke.u.1.5.): Datgene wat niet door spraak kan worden uitgesproken maar wat door spraak wordt
uitgesproken, weet dat Dat alleen Brahman is en niet deze hele empirische wereld die door de mensen zo
[als een object] aanbeden wordt.

(ke.u.1.6): Datgene wat de mens met zijn geest niet kan bevatten, maar waardoor de geest naar men zegt
omvat wordt, weet dat Dat alleen Brahman is en niet deze hele empirische wereld die door de mensen zo
aanbeden wordt.

(ke.u.1.7): Datgene wat de mens niet met de ogen kan waarnemen, maar waardoor hij kan waarnemen,
weet dat Dat alleen Brahman is en niet deze hele empirische wereld die door de mensen zo aanbeden
wordt.

(ke.u.1.8) Datgene wat niet mens niet kan horen met het oor, maar waardoor hij het oor wel kan kennen,
weet dat Dat alleen Brahman is en niet deze hele empirische wereld die door de mensen zo aanbeden
wordt.

(ke.u.1.9) Datgene wat niet met het reukorgaan kan ruiken maar waardoor het reukorgaan kan
functioneren, weet dat Dat alleen Brahman is en niet deze hele empirische wereld die door de mensen zo
aanbeden wordt. (uit: Zeven Upanishads, bewerking en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

171




PARAGRAAF 4.17
Sub-Paragraaf 1

De Bedoeling van de Schrift

4.17.1.1 avishhayatve brahmanah shastrayonitva anupapatti: iti chet 1

Bezwaar: Het volgende bezwaar wordt aangedragen: Als Brahman geen object is, dan kan de

de Schrift onmogelijk de bron van Zijn kennis zijn.

4.17.1.2 na; avidyakalpitabhedanivrttiparatvat shastrasya 2

Antwoord: Nee, dit is niet geldig. Want de bedoeling van de Schrift is slechts om de

door [in] onwetendheid [zelf] gecreéerde fictieve verschillen te elimineren.

4.17.1.3 na hi shastram idamtaya vishhayabhootam brahma pratipipadayishhati 3

Inderdaad, door het woord 'dit' te gebruiken, lijkt het alsof Brahman een object is.

Maar de Schrift heeft niet de intentie om Brahman op die manier uit te leggen.

4.17.1.4-5 a. kim tarhi b. pratyagatmatvena avishhayataya pratipadayat 4

c. avidyadkalpitam vedyaveditrvedanadibhedam d. apanayati 5

a. Op welke manier dan?

b. Hij wordt uitgelegd als het 'innerlijke Zelf', als een niet-object.

c. Het ‘onderscheid in’ is te wijten aan onwetendheid, zoals het gekende, kenner en kennis —

d. Dit [onwetendheid en dualiteit] is wat de Schrift wil verwijderen [elimineren].

4.17.1.1 Poorvapakshi: Als Brahman geen object van kennis is, dan wordt Sitra 3 [3A, "Shastrayonitvat",
Brahman, Bron van de Schrift en 3B, “Shastrayonitvat" 3B: Brahman, Bron van Kennis] ongeldig!

Deze reactie zat er onvermijdelijk aan te komen. lemand die niet in staat is om dieper te gaan dan het
objectniveau, is helemaal niet in staat om te zien wat Brahman kan zijn als het géén object is. Deze
bezwaarmaker vertelt nu slechts dat hij SGtra 3 alleen begreep vanaf het objectniveau van Brahman, niet
verder.

De Acharya moet hem nu helpen om verder te gaan. Hij neemt hem bij de arm . ..

4.17.1.2-3 Antwoord: Dit is niet zo, Brahman kan niet gekend worden als een direct object van kennis. Op
die manier kunnen we Brahman niet kennen. De Schrift zegt eigenlijk dat de manier om Brahman te leren
kennen eenvoudigweg is om onze onwetendheid, die ons ervan weerhoudt om Hem te [kunnen] kennen,
te verwijderen. Die onwetendheid is een wolk aan waanideeén. Leer hoe je daar vanaf kunt komen en
Brahman zal vanzelf duidelijk worden, omdat Hij zichzelf [dan] openbaart. (zie noot 22 op blz. 41). Het
streven is [dient te zijn] om alleen onwetendheid te verwijderen.

Dat is het verborgen [impliciete] doel van de Schrift. Het is slechts een manier van uitdrukken als er
gezegd wordt dat 'de Geschriften het geldige middel zijn om Brahman te kennen'.

4.17.1.4-5 De Shastra ontkent onwetendheid [als een werkelijk bestaand iets], en dat openbaart Brahman
in feite. De Shastras kunnen ons helpen veelvoudigheid [de verder ontvouwde dualiteit] te ontkennen. De
Shastra kan Brahman nooit rechtstreeks [direct] laten zien, omdat Hij geen object is.

De Shastras leiden ons ertoe Brahman niet als een object te zien, maar als de samensmelting van de
kenner, kennis en het gekende, d.w.z. de samensmelting van de Triputi. Dat is hoe de Shastras ernaar
streven om alle dualiteit van subject en object op te lossen en ons te helpen non-dualiteit te accepteren.

172



PARAGRAAF 4.17
Sub-Paragraaf 2

Het Zelf — Ingebeelde & Werkelijke Staat

4.17.2. 6,11 tatha cha shastram 6 — iti cha evamadi 11

Dienovereenkomstig verkondigt de Schrift — in deze en andere passages als deze:

4.17.2.7-8 'yasyamatam tasya matam, matam yasya in veda sah; 7

avijnatam vijanatam, vijidtam avijanatam' 8

"Aan [door] wie Hij niet gekend is, aan hem is Hij bekend;

en aan wie Hij ook gekend is, aan hem is Hij niet bekend.

Hij is niet bekend bij degenen die beweren Hem goed te kennen;

maar Hij is bekend bij hen die Hem niet goed gekend hebben." (ke.u.2.3, zie blz. 175)

4.17.2.9-10 'na drshhtedrashhtaram pashyeha, 9 na shruteh shrotaram shrrnuydaha, 10

na mateh mantaram manveethaha, na vijnateh vijnataram vijaneeyah' 11

"Gij kunt de ziener van de aanblik niet zien;

u kunt de toehoorder van het horen niet horen;

Je kunt niet denken aan de denker van de gedachte;

je kunt de kenner van de kennis niet kennen." (br.u.3.4.2, zie blz. 175)

4.17.2.12-14 atah avidya-kalpita-samsaritva-nivartanena, 12

nityam-uktatmasvaroopa-samarpanad 13

na mokshhasya anityatva-doshhah 14

Door het wegnemen van de transmigratieve staat, verbeeld (in het Zelf) als gevolg van

onwetendheid, openbaart de Schrift slechts de ware aard van het eeuwig vrije Zelf.

Daarom heeft Bevrijding niet de tekortkoming van voorbijgaande aard te zijn.

4.17.2.6-11 Ter ondersteuning van bovenstaande verklaringen worden hier twee helder geformuleerde
Sruti citaten gegeven. Ze spreken voor zich, in prachtige poézie, die niet [alsnog] lastig gevallen hoeft te
worden met verder commentaar.

4.17.2.12-14 We kunnen nu de weg naar het doel duidelijker zien. Het is door vernietiging van onwetend-
heid, de "ik ben een Samsari" gedachte. Zodra deze verwijderd is, openbaart het Zich het Zelf. Het is de
taak van de Shastra om de gedachte dat "ik gebonden ben" te verdrijven. Door dit te doen, wordt onze
Vrijheid gezien, [maar] het is niet iets dat [erbij, als iets nieuws] wordt gecreéerd; Vrijheid is er altijd al.
We moeten duidelijk begrijpen dat we [altijd al] echt vrij zijn; gebondenheid is een slechts sluier over onze
ogen, te verwijderen met behulp van de Shastras.

De Shastras willen dat we nooit vergeten dat het onderwerp van dit hele onderzoek ons eigen Zelf is,
het echte "ik". Het doet dit door de deur van de minste weerstand in het intellect te sluiten — de deur die
Brahman als een object accepteert. Wanneer die deur goed gesloten gehouden wordt, worden we
gedwongen om onze stappen diep in onszelf richting het onderwerp te traceren, en daar hebben we geen
andere keuze dan non-dualiteit te accepteren.

Zelfkennis ligt daar geduldig op ons te wachten —wachtend om onze ware staat te onthullen.

173




PARAGRAAF 4.18
Met Sub-Paragrafen 4.18.1. t/m 4.18.10

LICHT OP BEVRIUDING

DIT IS NOG EEN belangrijk en langer deel van de Bhasya. In deze Paragraaf zien we de Bhasyakaraji in
analytische vaardigheden op zijn best. We houden gedurende de hele reis door deze Paragraaf 4.18 onze
ogen gericht op het Doel van Bevrijding. Dit gedeelte is alsof je door een tunnel reist. Alle afleiding van
buiten worden voor het moment afgesloten, zodat onze gehele aandacht op het innerlijke doel kan

worden gericht.

Sub-Paragraaf 1
Bevrijding — Geen Product of Modificatie

4.18.1-2 a. yasya tu utpadyah mokshhaha, b. tasya manasam vachikam kayikam va 1

c. karyam apekshhate iti yuktam. 2

a. Maar voor iemand die gelooft dat Bevrijding een product is dat gecreéerd kan worden,

b. of het nu mentaal, verbaal of fysiek is, voor hem

c. is het gewoon logisch dat er afhankelijkheid van activiteit [handeling] zou zijn.

4.18.3 tatha vikaryatve cha 3

De positie [situatie, standpunt] is hetzelfde als wanneer (Bevrijding) zou worden beschouwd

als een modificatie.

4.18.4 tayoh pakshhayoh mokshhasya dhruvam anityatvam 4

Vanuit beide gezichtspunten moet bevrijding noodzakelijkerwijs vergankelijk zijn.

4.18.5-6 na hi dadhyadi vikaryam, utpadyam va ghatadi, 5

nityam drshhtam loke 6

Want noch wrongel [eerste stadium van kaas] dat een modificatie is [verandering teweeg

brengt], noch een kruik [uit klei] wat een product is, kan worden gezien als iets permanents

[onvergankelijks] in deze wereld.

4.18.1-4 Deze Sub-Paragraaf laat ons kennismaken met het onderwerp Bevrijding. De belangrijkste factor
om te overwegen is dat Bevrijding Permanent [onvergankelijk, irreversibel] is, niet voorbijgaand zoals
gewoonlijk [het idee van bevrijding ergens uit of van] wordt bedoeld. We spreken misschien niet echt over
bevrijding als iets vergankelijks, maar onze houding en handelingen verraden de aanname die eronder
schuil gaat. Als we bevrijding zien op een van de volgende twee manieren, dan hebben we [als idee]

geaccepteerd dat het vergankelijk is:

i) Utapadyah:. "een product dat is gemaakt"; bijvoorbeeld het maken van een pot of kruik;
Bevrijding kan niet op die manier worden gecreéerd.
ii) Vikaarya: "een wijziging"; b.v. melk die wrongel wordt; Bevrijding is geen wijziging.

4.18.5-6 Voorbeelden van elk geval worden gegeven:

i) kruik - dit is een gemaakt product; het is vergankelijk.
ii) wrongel — dit is een wijziging van melk; het is ook vergankelijk.

174



PARAGRAAF 4.18
Sub-Paragraaf 2

Bevrijding - Niet een Verwerving van lets

4.18.2.7-8 na cha apyatvena api kdrydpekshha, 7

svatmaroopatve sati anapyatvat 8

Zelfs als bevrijding wordt gezien als iets dat moet worden bereikt, is handeling niet nodig,

want omdat het iemands Zelf [alreeds] is, valt er niets te verwerven®,.

4.18.2.9-10 svaroopa-vyatiriktatve api brahmanah, na apyatvamam, 9

sarvagatatvena nityaptaroopatvat sarvena brahmanaha akashasyeva 10

Zelfs als Brahman anders is dan iemands Zelf, kan er geen verwerving zijn;

want Brahman, die alomtegenwoordig is als de ruimte, blijft door iedereen [reeds] bereikt.

iii) Aapya: iets dat "bereikt of verworven" is in ruimte en tijd; Bevrijding is ook niet iets dat verworven,
verkregen of bereikt moet worden. Voorbeelden:

a. als het onze eigen natuur is — is het niet nodig om het te verwerven; Er is geen handelen nodig.
b. als het niet intrinsiek is — nog steeds geen handelen nodig, omdat Brahman alomtegenwoordig is.

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 173, (ke.u.2.3): Brahman wordt gekend door het niet te kennen. Wie het kent, weet niet. Het wordt

niet gekend door degenen die weten en gekend door diegenen die niet weten. (uit: Zeven Upanishads, bewer-
king en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijKadag.nl, 2022).

Blz. 173, (br.u.3.4.2): Ushasta, de zoon van Chakra, zei: ‘Je verklaart het zoals iemand vertelt wat een koe
of een paard is. Spreek over het Brahman dat onmiddellijk en evident is - het Zelf dat in alles verblijft.” ‘Dit
is het Zelf dat in je en in alles is.” ‘Maar wat is het Zelf dat in alles is, Yajnavalkya?’ ‘Hoe kun je de ziener
van het zien zien? Hoe kun je de hoorder van het horen horen? Hoe kun je de denker van het denken
denken? Hoe kun je de kenner van het kennen kennen?* Dit is het Zelf in je, het Zelf dat in alles is. Alles
wat anders is dan dit, draagt ellende in zich.” Daarop zweeg Ushasta, de zoon van Chakra.

*Dit betekent niet dat er geen kennen van het kennende mogelijk is, maar dat dit kennen niet mogelijk is
vanuit een dualistisch standpunt, vanuit een subject-objectrelatie. De uitnodiging is om te kijken vooraf-
gaand aan je individuele blik, om niet te zien als iemand’. Dan blijkt de evidentie van het Zelf als voort-
durend aanwezig Bewustzijn. (uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

38 Swami Sarvapriyananda: ‘Bevrijding is een raar fenomeen: je ‘raakt kwijt’ wat je niet had [het illusionaire ego-

construct] en je ‘krijgt’ wat je reeds tot beschikking had [het enige echte ware Zelf]. Dit is volgens Sri Guru Deva (Sri

Brahmananda Sarasvati) dan ook de meest overtuigende reden waarom binnen dit ‘Op zoek naar Brahman en het

Zelf’ verhaal het niets toevoegende commerciéle aspect van ‘copyright-bewezen-dienst—product—verkoop—geld-

profijt’ absoluut geen legitieme plek heeft [behalve dan dat het onvermijdelijk corrumpeert]. Zie ook blz 10 en 11.
175




PARAGRAAF 4.18
Sub-Paragraaf 3

Bevrijding — Niet door Zuiverende Handelingen

4.18.3.11 napi samskaryah mokshhaha, yena vyaparamapekshheta 11

Bevrijding is ook niet te bereiken door zuivering; (als dat zo zou zijn) zou er een handeling

nodig zijn om het te verwerven.

4.18.12-13 samskaro hi nama, i) samskaryasya gunadhanena va syad, 12

ii) doshhapanayanenava 13

Inderdaad, wat een zuiverende handeling wordt genoemd, is in feite:

i) ofwel de toevoeging van een bepaalde kwaliteit van uitmuntendheid;

ii) of het verwijderen van een tekortkoming.

4.18.13-14 na tavad, gunadhdnena sambhavati, 13

andadheyatishaya-brahmasvaroopatvad mokshhasya 14

In het geval van Bevrijding kan dat niet zijn door toevoeging van een uitmuntende

kwaliteit, omdat het, naar de aard van Brahman, ‘iets is’ waar geen kwaliteit aan kan

worden toegevoegd.

4.18.15-16 napi doshhapanayanena, 15

nityashuddhabrahmasvaroopatvad mokshhasya 16

Het [Bevrijding] is ook niet mogelijk door het wegnemen van een tekortkoming, omdat

het, naar de aard van Brahman, altijd [al] zuiver is.

iv) Samskaarya: "een zuiverende handeling". Bevrijding is [dus] ook niet iets dat door zuivering komt.
Voorbeelden van zuivering kunnen van twee soorten zijn:

a. toevoegen van de vereiste kwaliteit; of
b. wegnemen van een ongewenste kwaliteit;

In beide gevallen is zoiets niet mogelijk ten aanzien van Brahman, omdat het Hem aan niets ontbreekt,
noch omvat hij enige onreinheid die verwijderd moet worden.

Er is nog een zaak die moet worden overwogen voor dit vierde type ...

176




PARAGRAAF 4.18
Sub-Paragraaf 4

Een Twijfel ten aanzien van Zuivering

4.18.4.17-18 svatmadharma eva san tirobhootah mokshhah; 17

kriyaya atmani samskriyamane abhivyajyate, 18

Bezwaar: Ik kan accepteren dat Bevrijding de aard van het eigen Zelf is, en dat het

verduisterd kan zijn. Maar kan bevrijding zich niet manifesteren wanneer het Zelf gezuiverd

wordt door zuiverende handelingen?

4.18.4.19-20 yatha adarshe nigharshhanakriyayd samskriyamane 19

bhadsvaratvam dharmah iti ched 20

Voorbeeld: Net als in een spiegel, door het wrijven over het oppervlak, wordt de spiegel

schoongemaakt, en de kwaliteit van schittering komt weer naar voren.

4.18.4.17-20 Poorvapakshi: Kan het zijn dat bevrijding inherent in ons aanwezig, maar dat het met "vuil"
bedekt is, en dat we door het verwijderen van dit vuil [bijvoorbeeld] door middel van een bepaalde hande-
ling, zoals het stof van het oppervlak van een spiegel wegwrijven, we die [schone spiegel] bevrijding
kunnen herwinnen?

Het standpunt van de bezwaarmaker is dat hij verwacht dat de Bevrijding alleen zal [kunnen] komen
met het verrichten van zuiverende handelingen en/of het verrichten van daden [rituelen] van aanbidding.

Hij vertoont geen neiging om kennis van het Zelf te [willen] verkrijgen [zich te richten tot Kennis van het
Zelf].

177




PARAGRAAF 4.18
Sub-Paragraaf 5

Antwoord: Het Zelf is Geen Plek van waaruit wordt Gehandeld

4.18.5.21 na, kriyashrayatvanupapatteh atmanah 21

Antwoord: Nee, omdat het Zelf niet de plaats [locus] van een handeling kan zijn.

4.18.5.22 yadashraya kriya, tam avikurvatee na eva atmanam labhate 22

Want er kan geen handeling plaatsvinden zonder enige verandering in zijn plek teweeg

te brengen.

4.18.5.23-24 yadi atma svashrayakriyaya vikriyeta, 23

anityatvam atmanah prasajyeta 24

Als het Zelf kan veranderen door een handeling, moet Het ook onderhevig zijn aan

vergankelijkheid.

4.18.5.25 ‘avikaryo'yamuchyate' (BG. 2. 25)iti 25

"Het Zelf wordt verklaard tot onveranderlijk te zijn."

4.18.5.26 cha evamadeeni vakyani badhyeran tat cha anishhtam 26

Passages als deze zouden worden tegengesproken. Dat is niet wenselijk.

4.18.5.27 tasmad na svashraya kriya atmanah sambhavati 27

Daarom kan het Zelf geen handelingen op/aan/in Zichzelf laten plaatsvinden.

4.18.5.28-29 anyadshrayayastu kriyayah avishhayatvad 28

na taya atma samskriyate 29

En handeling die plaatsvindt op iets anders dan het Zelf, kan het Zelf niet zuiveren.

4.18.5.21-24 Antwoord: Nee, het Zelf kan onmogelijk een sfeer [omstandigheid] voor een dergelijke han-
deling zijn. Elke handeling op/aan/in een ding brengt immers een verandering in zijn locus teweeg. Dat

gegeven zou het Zelf vergankelijk maken, en vergankelijkheid schendt de definitie van het Zelf.

4.18.5.25-27 De BG (l1.25) zegt: "Van het Zelf wordt gezegd dat het onveranderlijk is." Het Zelf kan dus

geen handeling [tot verandering] op Zichzelf laten plaatsvinden.

4.18.5.28-29 Ook soortgelijke handelingen die op iets anders worden verricht, (bijvoorbeeld op het
lichaam, de zintuigen of de geest), kunnen het Zelf niet zuiveren. Het is alsof je een spiegel probeert
schoon te maken door een nabijgelegen muur te schrobben! Nee, het is een feit dat een handeling niet

op het Zelf kan worden uitgevoerd.

178



PARAGRAAF 4.18
Sub-Paragraaf 6

Wie wordt Gezuiverd door Zuiverende Handelingen?

4.18.6.30-31 a. nanu dehashrayayad b. snan-aGchamana-yajriopaveeta-dharandadikaya 30

c. kriyaya dehee samskriyamano drshhtah 31

Bezwaar: a. Welnu, handelingen die het lichaam als hun werkterein [locus] hebben,

b. zoals baden, de mond spoelen, mala’s dragen, etc. —

c. door deze handelingen, gedaan in/aan/op het lichaam, wordt de ziel,

zo is ons bekend, gezuiverd.

4.18.6.32-34 a. na; dehadisamhatasya eva 32

b. avidyagrheetasya atmanah samskriyaméanatvat 33

c. Pratyakshham hi snanachamanadeh d. dehasamavayitvam 34

Antwoord: a. Nee, die 'ziel' is niet het Zelf; het is de 'Jiva ' die verbonden is met het

Lichaam, enz.

b. handelingen, in onwetendheid aangewend [voor het Zelf], zuiveren alleen dat [de jiva ]

c. door handelingen zoals baden, de mond spoelen, enz.,

d. die duidelijk moeten worden gezien als te makend hebbend met het lichaam.

4.18.6.35-36 tayad dehdshrayaya tatsamhata eva kashchid avidyaya 35

atmatvena parigrheetah samskriyate iti yuktam 36

Als 'lets' het lichaam als plek [locus] heeft en met het lichaam geassocieerd wordt, maar in

onwetendheid gehouden wordt ten aanzien van de Atman of het Zelf, wordt toch slechts

[alleen] dat lichaam gezuiverd. Het is redelijk om deze conclusie te trekken.

4.18.6.30-31 Poorvapakshi: Er is zoiets mogelijk — neem het voorbeeld van de ziel die gezuiverd wordt
wanneer het lichaam wordt gewassen, of wanneer Achaman (ritueel drinken van water) wordt gedaan, of
wanneer de heilige draad van Upanayanam wordt gedragen.

4.18.6.32-34 Antwoord: Nee, dit zuivert niet het Zelf, maar alleen de Jiva, de individuele ziel die een
product is van onwetendheid en op alle niveaus verbonden is met de lichaam Upadhis. Deze handelingen
die geassocieerd zijn met het lichaam, kunnen alleen die entiteit zuiveren die geassocieerd is met het
lichaam, niet het Zelf.

179




PARAGRAAF 4.18
Sub-Paragraaf 7

De Entiteit die Wordt Gezuiverd

4.18.7.37-39 yatha, a. dehdshrayachikitsanimittena 37

b. dhatusamyena c. tatsamhatasya tad-abhimaninah 38

d. arogyaphalam, e. 'aham arogah' iti yatra budddhih utpadyate 39

Medisch voorbeeld: Net als,

a. door middel van de aan het lichaam gedane behandeling,

b. door de lichaamssappen (slijm, gal en wind) weer in evenwicht te brengen,

c. dat 'iets' dat met het lichaam samenhangt en dat ervan uitgaat dat lichaam te zijn,

d. dat de daaruit voortvloeiende goede gezondheid (door de behandeling) ondergaat,

e. ontstaat het begrip "lk ben genezen" in die entiteit zelf.

4.18.7.40-42 evam, b. snandchamanayajrnopaveetadhdranadikaya 40

a. kriyaya 41 e. 'aham shuddhah samskrtah' iti yatra budddhih utpadyate, 42

Toepassing op het lichaam: Dus ook,

a. door middel van door het lichaam verrichte zuiveringshandelingen,

b. zoals baden, water drinken, de heilige draad dragen, enz.,

(c. datgene wat met het lichaam verbonden is en er van uitgaat het lichaam te bezitten),

(d. waar de daaruit voortvloeiende zuivering van die handelingen betrekking op heeft),

e. ontstaat het begrip, "lk ben gezuiverd", in die entiteit zelf.

4.18.7.43 sah samskriyate sah cha dehena samhata eva 43

Dat is de entiteit die gezuiverd wordt; en die entiteit blijft ongetwijfeld nog steviger aan het

lichaam gebonden!

4.18.7.37.-39. Natuurlijk, als de Jiva geidentificeerd is met het lichaam, dan zal alles wat met het lichaam
wordt gedaan dat beinvloeden, door het principe van identificatie. Wanneer het lichaam genezen is, zegt
men: "lk ben genezen".

4.18.7.40.-42. Dus ook, wanneer de zuiverende handelingen worden gedaan door de entiteit die het
bezitterschap van het lichaam claimt, is het natuurlijk die entiteit die wordt gezuiverd.

4.18.7.43. Door deze zuiverende handelingen merken we op dat het de individuele ziel is die gezuiverd
wordt, en juist door deze daden wordt die ziel nog meer aan het lichaam gebonden, in plaats van ervan
bevrijd te worden! Het tegenovergestelde resultaat wordt in de meeste gevallen verkregen, omdat het
lichaamsidee wordt versterkt in plaats van verzwakt.

Inderdaad, dit alles laat zien dat zonder een duidelijk begrip [heldere doorgronding] van Brahman, de
praktijken die men doet, in plaats van hun beoogde doel, het tegenovergestelde kunnen veroorzaken!

180




PARAGRAAF 4.18
Sub-Paragraaf 8

De Doener & De Genieter

4.18.8.44-46 tenaiva, ahamkartrd ahampratyayavishhayena 44

pratyayina sarvah kriya nirvartyante 45

tatphalam cha sa eva ashnati, 56

Alleen al daardoor manifesteert men zich als "ik ben de doener";

degene die figureert als het object in de "ik" -cognitie —

alleen door deze kennende [persoon] worden alle activiteiten uitgevoerd;

en hij is ook de genieter van de vruchten die voortkomen uit (die handelingen).

4.18.8.47-48 ‘tayoranyah pippalam svadvatti anashnannanyo abhichakasheeti' 47

(rve.1.164.20 , mu.u.3.1.1. zie blz. 182) iti mantravarnad — 48

Deze betekenis wordt overgebracht door de woorden van deze Mantra en ook de volgen-

de: "Van deze twee (vogels) eet de ene de zoete vrucht; de ander, die niet eet, kijkt toe."

4.18.8.49-50 ‘Gtmendriyamanoyuktam 49

bhoktetyahuh maneeshhinaha' (k.u.1.3.4, zie blz. 182) jti cha 50

“Hem noemen de wijzen de 'genieter' die geassocieerd wordt met lichaam, zintuigen

en geest."

4.18.51-54 tatha - ‘eko devah, sarvabhooteshhu goodhah; 51

sarvavyapee sarvabhootantaratma; 52

karmadhyakshhah; sarvabhootadhivasah; 53

sakshheecheta, kevalah, nirgunashcha' (shve.u.6.11, zie blz. 182) iti 54

Evenzo (zijn de volgende twee Mantras): "De ene Goddelijkheid, verborgen in alle

wezens, het alles doordringende innerlijke Zelf van alle wezens, toeziener van

handelingen, Bewoner in alle wezens, de getuige en bewuste wezen, de Al-ene, en

degene zonder eigenschappen [kenmerken]."

4.18.8.44-46 We hebben de ziel die het eigendom van het Lichaam claimt, geidentificeerd [met en] als de
begunstigde van die zuiverende handelingen die door het lichaam worden gedaan. Niet alleen zuiverende
handelingen, maar alle handelingen zijn tot volledige verantwoordelijkheid van die ziel. Daarom is het
diezelfde ziel die ook de vruchten van die daden verkrijgt, of ze nu gunstig of ongunstig zijn. "Wie het werk
doet, krijgt het loon" — dat is het principe dat werkzaam is.

4.18.8.47-54 Drie citaten worden gegeven om dit principe te ondersteunen: De eerste twee citaten
spreken over de Jiva die de doener en genieter is, terwijl het derde citaat spreekt over het ongerepte Zelf
dat eenvoudigweg getuige is van en ondersteunt alles wat er in de Jiva plaatsvindt. Zo zien we dat de Jiva
die de doener, genieter en ervaringsdeskundige van alle handelingen is, degene moet zijn die erdoor
gebonden raakt en zal moeten worstelen om bevrijd te worden.

181




PARAGRAAF 4.18
Sub-Paragraaf 9

Bevrijding is Geen Zuivering

4.18.9.55. ‘sa paryagat shukramakayamavranamasnaviram shuddhamapapaviddham’

(is.u.8, zie blz. 182 hieronder) iti cha 55

En ook: "Hij doordringt (alles) - Hij die stralend is, onstoffelijk, ongeschonden, zondeloos,

zuiver en niet gekweld door zonden."

4.18.9.56.-58. etau mantrau anddheyatishayatam nityashuddhatam cha 56

brahmanah darshayatah 57

brahmabhavah cha mokshhah 58

Deze twee Mantras (51-55) laten zien dat Brahman alle soorten voortreffelijkheid (en

onzuiverheid, wat dat betreft) te boven gaat — Hij is altijd zuiver (en onaangetast).

En zo is Brahman, aldus omschreven, Zelf Bevrijding.

4.18.9.59. tasmad na samskaryo’pi mokshhah 59

Dus kunnen we concluderen dat bevrijding niet kan worden bereikt door zuivering.

4.18.9.55. Hier wordt nog een citaat gegeven, vergelijkbaar met het vorige, waarin de kwaliteiten in het
Zelf worden verheerlijkt.

4.18.9.56.-58. Deze laatste twee citaten laten zien dat Brahman boven alle dualiteiten, gunstige en ongun-
stige eigenschappen staat. Als het Getuigenbewustzijn [aanwezig] in elk individu, blijft Hij afzijdig, onbein-
vloed en onaangetast.

4.1.8.9.59. Aldus is Gebleken dat bevrijding niet het gevolg is van zuiverende handelingen.

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 181, (r.ve.1.164.20 + mu.u.3.11): Twee vogels die altijd met elkaar zijn verbonden en die gelijksoortige
namen dragen, zitten in dezelfde boom. Van deze twee eet de ene fruit met allerlei smaken en de andere
kijkt toe zonder te eten. (uit: Zeven Upanishads, bewer-king en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

Blz. 181, (ka.u.1.3.4): De zintuigen worden de paarden genoemd. En als de zintuigen met paarden worden
vergeleken dan zijn de zintuigelijke objecten de wegen. Weldenkende mensen noemen dat Zelf de genieter

wanneer Het verbonden is met lichaam, zintuigen en geest. (uit: Zeven Upanishads, bewer-king en samenstelling F.
Arav, www.uitgeverijkadag.nl, 2022).

Blz. 181, (sve.u.6.11): De éne God ligt verscholen in alle schepsels en doordringt alles. Hij is het innerlijke
Zelf van al wat leeft, de beschikker over alle doen en laten, de Getuige, het kennende dat in ieder verblijft,
de Ene zonder eigenschappen. (uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

Blz. 181, (is.u.8): Hij doordringt alles, is zuiver, onbelichaamd, vrij van enig letsel, zonder zenuwstelsel,
smetteloos, zondeloos, alwetend, heerser over de geest, uitmuntend boven alles, zelfstandig; aan de eeu-

wige jaren heeft hij functies gegeven. (uit: Zeven Upanishads, bewerking en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijkadag.nl,
2022).

182




PARAGRAAF 4.18
Sub-Paragraaf 10

De Conclusie ten aanzien van [het bereiken van] Bevrijding

4.18.10.60.-61. a. atah anyad mokshham prati,

b. kriyanupraveshadvaram 60

c. na shakyam kenachid darshayitum 61

a. Afgezien van de bovenstaande route om bevrijding te bereiken, kan

b. welke andere ingang dan ook waardoor handeling zou kunnen leiden (tot Bevrijding),

c. door niemand worden aangetoond

4.18.10.62.-63. tasmad jianamekam muktva 62

kriyayah gandhamatrasyapi anupraveshah iha nopapadyate 63

Dienovereenkomstig, anders dan kennis als het enige middel om bevrijding te bereiken,

is er niet de minste mogelijkheid om hier een toegang voor handeling ‘erbij’ te schrijven

- het is eenvoudigweg niet bestand tegen de rede.

Conclusie:

4.18.10.60-61. 1. Bevrijding is vereenzelviging [gelijk worden aan] met Brahman. En dus is de enige weg
naar bevrijding de realisatie van Brahman. Het is geen staat die bereikt moet worden door de handeling
van zuivering, noch door enig doen van weten, noch door op enigerlei wijze met enige handeling geasso-
cieerd te worden.

4.18.10.62-63 2. Kennis van Brahman alleen is het tegengif dat onwetendheid kan verdrijven, waardoor
het Zelf uit zichzelf schijnt. Elk ander middel, in de eerste plaats [bovenal] handeling, heeft niet de minste
mogelijkheid om de heilige uithoeken van bevrijding binnen te gaan.

TABEL WAARIN UPASANA EN JNANA WORDEN VERGELEKEN

item FACTOREN IN UPASANA FACTOREN IN JNANA

1 Vastu Nirapeksha Vastu Sapeksha
Ziet de aard van het object niet; Ziet het object zoals het is;
b.v. “Zie de mens als vuur”. b.v. ziet vuur als vuur; appel als appel.
2 Chodana Janya: Pramana Janya:
Geboren uit de instructie van de Shastras lemands eigen zintuigen of geest, dit zijn
d.w.z. een Viddhi uit Karma Kanda. de Pramana om ons te vertellen wat het is.
3 Purusha Tantra: Vastu Tantra
Afhankelijk van iemands vermogen. Onafhankelijk van iemands vermogen.

183




PARAGRAAF 4.19
DE ZOEKTOCHT NAAR HET ZELF

Sub-Paragraaf 1
Mentale Handelingen: Kriya & Dhyanam

4.19.1.1 nanu jidnam nadma manaseekriya | na; vailakshhanyat 1

Bezwaar: Is kennis niet een soort mentale handeling?

Antwoord: Nee, dat is niet zo, er is een enorm verschil tussen deze twee.

4.19.1.2-3 kriya hi nadma sa, yatra vastusvaroopanirapekshha eva chodyate, 2

purushhachittavyapardadheend cha 3

Een handeling is, in het algemeen, datgene wat onafhankelijk van de bestaande entiteit

wordt opgelegd. Ook heeft elke handeling hierbij een aandeel van mentale activiteit.

4.19.1.4-5 yatha - 'yasyai devatayai havi: grheetam syat, 4

tam manasa dhyayed vashhatkarishhyan' (ai.bra.11.8.1, citaat van?)iti, 5

Voorbeeld: "Aan welke godheid het offer ook moet worden toegewezen,

Dat moet men zich bedenken wanneer men op het punt staat 'vashat' uit te spreken."

4.19.1.6 ‘samdhyam manasa dhyayet' iti cha evamadishhu 6

"Men moet de betreffende godheid in de geest (Sandhya) overwegen."

En soortgelijke gevallen.

4.19.1.7-8 dhyanam chintanam yadyapi manasam, tathapi purushhena kartum akartum 7

anyatha va kartum shakyam, purushhatantratvat 8

Meditatie, omdat het reflectie vereist, is het natuurlijk een mentale handeling,

want het is mogelijk om het uit te voeren, het niet uit te voeren,

of op een andere manier uit te voeren; omdat het afhankelijk is van de uitvoerder.

4.19.1.1 Dit gedeelte begint met het feit [dat] wat in het laatste gedeelte werd afgesloten: Kennis van
Brahman is het enige middel om bevrijding te bereiken, en [dus] niet welke handeling dan ook. Dit leidt
de Bezwaarmaker naar het enige alternatief dat hij nog heeft — n.l. Kennis zelf te onderschatten en daar-
door te proberen het hele idee van Bevrijding vooraf al af te doen als een verkeerd en ijdel streven.

Poorvapakshi: Is Jaianam (kennis) niet een soort Kriya, een mentale handeling? Sri Sankaracaryaji’s
reactie brengt zijn [diens] diepe inzicht in het hele onderwerp aan het licht en toont de mensheid een
onschatbaar waardevolle glimp van hoe hij Kennis ziet.

Antwoord: Nee, hier is het verschil tussen de twee:

4.19.1.2-3 Ten eerste is het uitgangspunt bij een handeling dat wat gewenst is, om te beginnen niet
aanwezig is. De handeling wordt gedaan om de bestaande situatie of het bestaande object te veranderen
in een gewenste situatie. De handeling moet daarom onafhankelijk zijn van het object (de 'bestaande
entiteit') omdat het doel ervan is om aan het object te werken en het te veranderen in wat gewenst is
door degene die de handeling uitvoert.

Ten tweede is de handeling niet alleen het fysieke proces dat we zien, maar omvat het [ook] een
mentale component die ongezien blijft [is]. De mentale component bestuurt de uiterlijke component en
is belangrijker dan de handeling zelf.

Z.0.Z.

184




4.19.1.4-6 Om dit te illustreren worden twee voorbeelden gegeven van het doen van aanbidding waarbij
het belangrijker is om de gedachte aan de godheid in de geest te houden dan om de aanbidding zelf uit te
voeren.

4.19.1.7-8 Voor zover meditatie innerlijke reflectie vereist, kan het ook als een 'mentaal doen' worden
beschouwd. Het belangrijkste punt waar we ons hier mee bezighouden, is dat elke handeling, mentaal of
fysiek, onder de controle van de entiteit (agent) staat. Hij kan het doen, of niet doen, of het anders doen
om aan zijn eigen capaciteit, vermogen en betaalbaarheid te voldoen. Hij is verantwoordelijk voor zijn
daden.

En hoe zit het met kennis? . .

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 187, (cha.u.5.7.1): De mens [de man], O Gautama, is het vuur, spraak is de brandstof, de levensadem

is de rook, de tong de vlam, het oog de sintels [gloeiende kooltjes], en het oor de vonken. (vert. ht uit
Nikhilananda’s Eight Upanishads).

Blz. 187, (cha.5.8.1.): De vrouw, O Gautama, is het vuur, haar geslachtsorgaan (sexual organ
= veel ruimer) is de brandstof, dat de rook uitnodigt, de vulva is de vlam, wat binnen gebeurt zijn de sintels,
de pleziertjes zijn de vonken. (vert. ht uit Nikhilananda’s Eight Upanishads).

Blz. 189, (br.u.2.4.5) Yajnavalkya vervolgde: ‘Het staat vast dat een vrouw haar echtgenoot niet liefheeft
om hemzelf, maar hem alleen liefheeft ter wille van het Zelf’ (en zo geldt dat tevens voor de verhouding:
mens-rijkdom, mens-priesters, mens-regeer-ders, mens-gemeenschap, mens-goden, mens-schepselen,
mens-alles, alleen omwille van het Zelf)... ‘Maitreyi, Dit Zelf verdient het om gezien en gehoord te worden,
erover te denken en te mediteren. Wanneer dit Zelf gezien, gehoord, overdacht, gekend wordt, dan wordt
alles gekend. (Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 189, (br.u.4.5.6) En hij (Yajnavalkya) vervolgde: ‘Waarlijk, het staat vast dat een vrouw haar
echtgenoot niet liefheeft om hemzelf, maar hem alleen liefheeft ter wille van het zelf, dat, in haar ware
natuur één is met het Allerhoogste Zelf! (en zo geldt dat tevens voor de verhouding: mens-rijkdom, mens-
priesters, mens-regeer-ders, mens-gemeenschap, mens-goden, mens-schepselen, mens-alles, alleen
omwille van het Zelf)... Waarlijk, mijn liefste Maitreyi, het is het Zelf dat gerealiseerd dient te worden,
gehoord te worden, over te denken en te mediteren. Door de realisatie van het Zelf, mijn liefste, door
horen, door reflectie, door meditatie, wordt dit alles gekend.’ (vert. ht uit Nikhilananda’s Eight Upanishads).

Blz. 191,(br.u.2.4.6.):" Maitreyi! Dit Zelf verdient het om gezien te worden, erover te denken en te medi-

teren. Wanneer dit Zelf gezien, gehoord, overdacht, gekend wordt, dan wordt alles gekend.’ (Tien Upanishads
(Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

Blz. 191 (br.u.2.4.14.+15): Maitreyi zeide: Ge zegt, Heer! Dat na het verdwijnen van de elementen geen
kennis wordt achtergelaten; dit heeft mij in de war gebracht.’ Yajnavalkya zeide: ‘Maitreyi! |k zeg niets dat
u in de war kan brengen. Het is gemakkelijk te begrijpen. Want zolang er dualiteit is, ziet men de andere,
ruikt men de andere, hoort men de andere, spreekt men tot de andere, denkt men aan de andere, kent
men de andere; doch wanneer alles één Zelf is, wat en wie kan dan tot een ander spreken; wat en wie kan
dan over een ander denken; wat en wie kan dan een ander kennen? Maitreyi! Hoe kan de kenner gekend
worden?’ (Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat, Amsterdam).

185




PARAGRAAF 4.19
Sub-Paragraaf 2

Kennis & Mentale Handeling

4.19.2.9-10 jrianam tu pramadnajanyam 9

pramanam cha yatha bhoota tegen vishhayam 10

Kennis is echter datgene wat ontstaat uit (generated by) een geldig middel tot kennen

(cognition). Dit 'middel tot' is op haar beurt ook weer afhankelijk van een bestaande entiteit

als haar object.

4.19.2.11 atah jignam khartum anyathd va khartum na shakyam 11

Binnen kennis [het kennen] - om het te weten, om het niet te weten, of het op een andere

manier te weten - zijn dergelijke opties niet beschikbaar.

4.19.2.12 kevalam vastutantram eva tad; op chodandatantram, napi purushhatantram 12

Kennis is uitsluitend afhankelijk van de bestaande entiteit; niet op een [rituele] aanwijzing

en niet van de mens als entiteit (agent).

4.19.2.13 tasmad manasatve api jnanasya, mahadvailakshhanyam 13

Daarom, ook al zit er een mentale kant aan kennis, is er een groot verschil.

4.19.2.9-10 Kennis daarentegen is iets heel anders dan een mentale handeling. Het zal natuurlijk een men-
tale handling [beweging] nodig hebben om het te kunnen verwerven, met behulp van een middel van
kennis dat geschikt is voor het [betreffende] object om gekend te worden. Maar het [het kennen] is geen
variabele die door de entiteit (agent) wordt gecontroleerd, zoals dat bij mentale handelingen [bewe-
gingen] kan. Kennis is [in zich] iets vaststaand en afhankelijk van het object dat gekend moet worden. Als
een object een appel is, zal het een appel zijn voor iedereen die het [een appel] kent. De kennis is dus
afhankelijk van de 'bestaande entiteit', het betreffende object [d.w.z. in dit geval, een appel].

4.19.2.11-12 Bovendien heeft de kennis niet de mogelijkheden (options) die een mentale handeling heeft.
Er is geen keuze in wat betreft het te weten, of het niet te weten of het op een andere manier te weten.
Die opties zijn er niet. De kennis is niet afhankelijk van de persoon die het wil weten, noch van enige
[rituele] aanwijzing.

4.19.2.13 De conclusie is dat kennis, hoewel het een mentale handeling vereist om het te verwerven,
uitsluitend afhankelijk is van het object dat gekend moet worden.

186




PARAGRAAF 4.19
Sub-Paragraaf 3

Voorbeeld: Kennis & Mentale Handeling

4.19.3.14-15 yatha cha 'purushho vava gautam agnih' (cha.u.5.7.1, zie blz. 185) 14

'yoshhd vava gautam agnih' (cha.u.5.8.1, zie blz. 185) jti 15

Voorbeeld: "De mens (man), inderdaad, o Gautama, is vuur."

"Vrouw, inderdaad, o Gautama, is vuur."

4.19.3.16-17 atra yoshhitpurushhayah agni buddhih méanasee bhavati 16

kevalachodandjanyatvat tu kriyaiva sa, purushhatantra cha 17

Hier rijst er een contemplatie [overweging] op van man en vrouw als vuur.

Omdat het uitsluitend voortkomt uit een [verbale] aanwijzing, is het slechts een handeling

en afhankelijk van de mens.

4.19.3.18-19 ya tu prasiddhe agnau agnibuddhiha, na sa chodanatanra; 18

napi purushhatantra 19

Maar het idee van vuur, met betrekking tot het bekende [werkelijke] vuur,

is noch afhankelijk van het aanwijzing, noch van de entiteit, de mens.

4.19.3.20 kim tarhi, pratyakshha-vishhaya-vastutantra-eva iti jidnam eva etad; na kriya 20

Wat is Vuur dan? Aangezien het een bestaande entiteit is die alleen gekend wordt door

directe waarneming, valt het zeker in de categorie kennis en niet in handeling.

4.19.3.21 evam srvapramanavishhayavastushhu veditavyam 21

Dit is zo voor alle objecten die binnen het gebied van een geldig middel tot kennen komen.

Het voorbeeld is zo geselecteerd dat het zowel de mentale handeling als ook kennis illustreert:

4.19.3.14-17 i) Mentale handeling: "Gautama, een man is zeker vuur." Er wordt een opdracht gegeven om
over deze zin te mediteren. De overpeinzer (contemplator) wordt gevraagd om man of vrouw als vuur te
zien. Dit is een mentale daad, omdat het puur voortkomt uit een opdracht daartoe en afhankelijk is van
de overwegende. Vuur is geen man of vrouw, dus van de persoon wordt enige verbeeldingskracht (een
mentaal doen) vereist. De Godheid kan voor verschillende personen een andere vorm aannemen. Ook dat
is afhankelijk van de mediteerder. We zien dat deze mentale handeling afhankelijk is van de opdracht en
van de persoon.

4.19.3.18-20 ii) Kennis: Nu beschouwen we alleen het woord 'Vuur'. Wanneer dat woord wordt uitge-
sproken, zal iedereen die het hoort er hetzelfde idee van hebben. Zo is het ook met een appel. Een appel
is hetzelfde object in ieders oog. Dit is kennis. Het is niet afhankelijk van een opdracht; het is ook niet
afhankelijk van de persoon. Het is volledig afhankelijk van het object zelf.

4.19.3.21 Er wordt dus een duidelijk onderscheid gemaakt tussen een mentale handeling en zuivere
kennis. Om het punt te verduidelijken, waar pure waarneming de aard van een object bepaalt, is het
kennis. Waar er een mentale input is (enige verbeelding of superimpositie van gedachten op een object),
is het een mentale actie.

187




PARAGRAAF 4.19
Sub-Paragraaf 4

Toepassing op Brahman & Atman

4.19.4.22-23 tatra evam sati, yathabhootabrahmatmavishhayam 22

api jnanam na chodanatantram 23

Dat zo zijnde, [geldt] in de huidige context van het kennen van Brahman:

valt Dat wat Brahman en Atman als object heeft zoals het is, in de 'Kennis' categorie,

en is onafhankelijk van [rituele] geboden.

4.19.4.24-26 tadvishhaye lingadayah shrooyamana api,

a. aniyavishhayatvat 24

b. kuntheebhavanti upaladishhu prayukta-kshhura-taikshhnyadivat, 25

c. aheyanupadeyavastuvishhayatvat 26

In dit geval, hoewel de gebiedende wijs vorm wordt gebruikt voor het onderwerp (Brahman),

a. worden, omdat het subject als inhoud heeft wat niet kan worden opgedragen,

b. de werkwoorden toch ineffectief — zoals het omschrijven van een stompe steen als

een scherp mes! —

c. want ze worden toegepast op iets dat buiten het bereik van de menselijke inspanning ligt.

(d.w.z. aan Brahman/Atman aan of van wie niets kan worden toegevoegd of onttrokken.)

Toepassing van het voorbeeld op Brahman en Atman

4.19.4.22-23 We spreken van 'Kennis van Brahman' omdat dit, in tegenstelling tot een mentale handeling,
afhankelijk is van de entiteit die Brahman wordt genoemd, en niet afhankelijk is van de persoon die de
kennis zoekt, noch van enige opdracht of aanwijzing die enige instructie over de kennis geeft. Het Zelf zal
bij iedereen als hetzelfde gekend worden. Een opdracht [hoe het Zelf te kennen] kan de aard van het Zelf
niet veranderen, noch kan een mens zijn verbeelding gebruiken om het anders te kennen. Het zal altijd
dezelfde onveranderlijke entiteit blijven, ongeacht een individu, welke organisatie of opdracht dan ook die
kan proberen Hem [het beeld van het Zelf] voor zichzelf op te eisen.

4.19.4.24-26 De opbouw van zinnen in de Geschriften kan natuurlijk hetzelfde lijken als in iedere wille-
keurige roman of in een bepaald gebod in het bijzonder, aangezien Brahman en het Zelf zulke ongewone
onderwerpen zijn, moeten hun betekenissen anders worden opgevat. De eigenlijke taal die wordt gebruikt
is niet meer relevant - "de werkwoorden worden ineffectief". Hier gebruikt Sri Sankaracaryaji een
ongewone vergelijking: "het is alsof je een stompe steen omschrijft als een scherp mes!" Wat de woorden
ook zijn en hoe ze ook worden gebruikt om Brahman te beschrijven, de beschrijving zal altijd tekort
schieten in het geval van Brahman.

Hier volgt een voorbeeld van wat er wordt bedoeld met de woorden die voor Brahman worden gebruikt:

188




PARAGRAAF 4.19
Sub-Paragraaf 5

De Psychologie in de Geschriften

4.19.5.27 kimarthani tarhi 27

Bezwaar: Waarom zijn er in dat geval dan teksten als de volgende —

4.19.5.28-29 ‘Gtmad va zijn drashhtavyah shrotavyah’ (br.u.2.4.5 &; 4.5.6, zie blz. 185) 28

ityadeeni vidhichchayani vachanéni 29

"Het Zelf, mijn lieve Maitreyi, moet gezien worden, gehoord worden."

die de schijn van een opdracht / aanwijzing in zich hebben?

4.19.5.30-31 svabhavika-pravrtti-vishhaya-vimukhee-karanarthani iti bezemah 30

yo hi bahirmukhah pravartate purushhah 31

Antwoord: Dat is om de noviet los te weken van de objecten naar waar hij zich van nature

op richt. Hij die probeert het doel te zoeken met naar buiten gerichte inspanning —

4.19.5.32 'ishhtam me bhooyada, anishhtam ma bhoot' iti, 32

zoals: "Laat het gewenste mij toekomen; laat het onaangename mij niet bereiken" —

4.19.5.33 na cha tatra atyantikam purushhartham labhate 33

hij slaagt er niet in om aldaar de uiteindelijke menselijke bestemming [realisatie] te bereiken.

4.19.5.27-29 Poorvapakshi: Hoe verklaart u passages als deze die lijken op een gebod: "Het Zelf, mijn lieve
Maitreyi, moet gerealiseerd [zich gewaar van] worden, er moet van gehoord worden." De twijfel illustreert
het punt waarmee we in het laatste deel eindigden.

4.19.5.30-33 Antwoord: Dergelijke bevelen hebben tot doel de geestelijke noviet, die misschien nog
steeds bezig is met wereldse beslommeringen, terug te dringen [te doen omkeren].

Sri Sankaracaryaji maakt ons bewust van een specifieke psychologie die in de Geschriften wordt
gehanteerd. Wanneer dergelijke geboden worden gegeven met betrekking tot het Zelf, moet de noviet
zich omdraaien, vanuit een andere richting naar de wereld zien en zichzelf afvragen: "Wat weerhoudt me
ervan om deze zoektocht te laten gebeuren?" Op deze manier worden de woorden 'gerealiseerd' en
'‘gehoord' [in hun betekenis] tot de wereld omgekeerd, om vervolgens 'afgezworen' en 'gemeden’ te gaan
betekenen, precies hun tegenovergestelde betekenis.

Hierdoor liet Acharyaji ons inzien hoe we moeten begrijpen wat de Geschriften proberen te zeggen.
Het hoogste doel gaat niet samen met zintuiglijke overvloedigheid.

Deze psychologie is echter, waar en echte zoeker betreft, niet nodig. In zijn geval zijn de Geschriften
zeer direct en alleszins bemoedigend, zoals te zien is in het volgende gedeelte . ..

189




PARAGRAAF 4.19
Sub-Paragraaf 6

De Directe Aanpak — Geen Psychologie

4.19.6.34-36 tam atyantikapurushharthavarchinam 34

svabhavikakayarkaranasamghatapravrttigocharad 35

vimukheekrty pratyagatmasrotastaya pravartayanti 36

Dan echter, verschijnt de zeldzame zoeker, die verlangt naar het uiteindelijke menselijke doel.

Hij leidt zijn geest af van het object van de natuurlijke neiging van zijn lichaam-geest-

conglomeraat. De Schrift spoort hem aan richting het innerlijke Zelf:

4.19.6.37 'atma va are drashhtavyh . .. '(br.u.2.4.5 & 4.5.6, zie blz. 185) ityadeeni; 37

"0 liefste, het Zelf is om gezien te worden, is om gehoord te worden."

Dat is de benodigde aanwijzing.

4.19.6.34-36 Zo af en toe, bij gelegenheid, rijst er [uit de onbevredigende samsara] een zeldzame ziel op
die deijdele, voorbijgaande aard (worthlessness) [life is a zero game] van sensuele genoegens heeft beseft.
Omdat hij ze beu is, keert hij zich van hen af; Hij doet er afstand van en verlangt naar een diepere spirituele
ervaring. Op hem reageren de Geschriften anders, directer. De instructie die aan zo'n rijpe zoeker wordt
gegeven, is totaal anders dan de eerder beschreven ontwenning. .. Hijis klaar voor het hogere niveau van
geboden en instructie.

4.19.6.37 De instructie op een hoger niveau komt in dezelfde woorden als eerder geciteerd (28-29)!

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 196, (br.u.3.9.26): Waarop rusten het lichaam en het zelf? ‘op de inademing (prana).” "Waarop rust de
inademing?’ ‘Op de uitademing (apana).” ‘Waarop rust de uitademing/’ ‘Op de verbreidende ademstroom
(vyana). ‘Waarop rust de verbreidende ademstroom?’ ‘Op de opwaartse ademstroom (udana).” ‘Waarop
rust de opwaartse ademstroom?’ ‘Op de integrerende ademstroom (samana).” Het Zelf is “niet dit, niet
dit” (neti, neti). Het is ondoorgrondelijk, want het laat zich niet begrijpen. Het is onverwoestbaar, want
niets kan het vernietigen. Het blijft onaangedaan, want het hecht zich aan niets. Het is ongebonden. Niets
kan het schaden of verwonden. Dit zijn de acht verblijfplaatsen, de acht werelden, de acht godheden en
de acht personen. Maar nu vraag ik jou, zoon van Shakala, wie is de Persoon (Purusa) van het geheime
onderricht (Upanishad), de éne die al deze personen uit elkaar haalt en in elkaar zet, en die hun te boven
gaat? Als je me niet kunt zeggen wie hij is, zal je hoofd van je romp vallen.” Vidagdha kende hem niet.
Daardoor viel zijn hoofd van zijn romp. Dieven gingen ervandoor met zijn botten, want ze verwarden het
met iets anders.” uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

190




PARAGRAAF 4.19
Sub-Paragraaf 7

Voor de Meer Gevorderde Zoeker

4.19.7.38-39 tasyatmanveshhandya pravrttasya 38

'‘aheyam anupdadeyam cha' atmatattvam upadishyate — 39

Het is omwille van deze persoon, die zich bezighoudt met de zoektocht naar zijn Zelf,

dat het Zelf wordt voorgesteld [aangedragen] als "voorbij acceptatie en afwijzing".

4.19.7.40 'idam sarvam yadayamatma' (br.u.2.4.6, zie blz. 185) 40

"Dit alles is slechts dat Zelf."

4.19.7.41-43 ‘yatra tu asya sarvam atmaivabhoot tat kena pashyet 41

tat kena vijaneeyat vijiatamare... 42

kena vijaneeyat' (br.u.2.4.14 & 4.5.15, zie blz. 185) 43

"Maar wanneer voor de Kenner van Brahman alles het Zelf is geworden......,

Wat moet men weten en waardoor?

Waardoor moet men de kenner kennen?"

4.1.9.7.44 ‘ayamatma brahma' (br.u.2.5.19, blz.191, hieronder) ityadibhih 44

"Het Zelf is Brahman."

4.19.7.38 Voor iemand die zich omkeert en naar binnen schouwt, geven de geschriften de volgende fase

van onderricht:

4.19.7.39-44 Deze instructies zijn voor de serieuze zoeker die zich al heeft afgekeerd van wereldse
verwikkelingen. Hij heeft een ander soort instructie nodig dan de noviet. We zien hier de flexibiliteit
[veerkracht] van de Schrift in het geven van instructies [zodat] die passen bij degene die wordt aange-

sproken.

Met deze instructie hoeft men niets te doen; in de voorafgaande twee moest hij iets doen. Dit is hoe

de Shastras ons onderrichten — ze zijn zowel leerzaam als indicatief [op maat].

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 192, (br.u.2.5.19): Hij is die machten, die miljoenen machten, die ontelbare machten; Hij is Brahman;
zonder antecedent, zonder precedent, zonder binnenste, zonder buitenste, alomtegenwoordig, alwetend.
Het Zelf is Brahman, Dat is de Leer. (Tien Upanishads (Sri Purohit Swami en W. B. Yeats) vertaling SVF, Ars Floreat,

Amsterdam).

191



PARAGRAAF 4.20
Brahman is Geen Inhoud van een Aanwijzing

4.20.1 yadapi akartavyapradhanam atmajriagnam handya upadandya va na bhavati iti, 1

Bezwaar: Zelfkennis, aangezien het geen deel uitmaakt van een aanwijzing,

kan niet bedoeld zijn voor acceptatie of voor afwijzing.

4.20.2 tathaa eva iti abhyupagamyate; alarikaro hi ayam asmakam — 2

Antwoord: Deze kritiek wordt door ons geaccepteerd; inderdaad, het is een sieraad voor ons!

4.20.3-4 a. yad brahmatmavagatau satyam, 3

b. sarvakartavyatahanih,

c. krtakrtyata cha iti 4

a. want wanneer het Zelf wordt gerealiseerd als Brahman,

b. vervallen alle verplichtingen,

c. en vervalt ook het bereiken van wat bereikt moet worden.

4.20.5 tatha cha shrutih - (br.u.4.4.12, = volledige tekst) iti— 5

Daartoe zegt de Schrift:

4.20.6-7 'atmanam chad vijaneeyad ayamasmi iti poorushhah 6

kimichchan kasya kamaya shareeram anusanjvaret' 7

"Als een persoon het Zelf zou realiseren als 'lk ben dit', naar wat verlangt hij dan [nog],

en voor wiens doel zou hij in het kielzog van het volgen van het lichaam [nog] moeten lijden?"

4.20.8-9 ‘etad buddhva buddhiman syat krtakrtyashcha bharata' (BG. 15.20, = volledige tekst) 8

iti cha smrtih 9

"0 Arjuna, door dit te weten, wordt men een man van wijsheid en komt men

toe aan het bereiken wat bereikt moet worden."

Dat zegt de Bhagavad Gita.

4.20.10 tasmad na pratipattividhivishhayataya brahmanah samarpanam 10

Daarom wordt Brahman niet aangedragen als een factor in een aanwijzing over kennis.

Acceptatie & Afwijzing — Wat betekent het?

Op dit punt vat de Siddhantin de discussie sinds Paragraaf 4.13 samen, toen hij aan zijn antwoord op
de Vrittikara begon.

4.20.1 Het punt van acceptatie en afwijzing wordt hier uitvoerig toegelicht. Voor zover het degenen (de
Vrittikara en zijn volgelingen) betreft die aanwijzingen in Vedanta volgen, is hun doel om een verandering
te zien [te bewerkstelligen] in het object van een handeling. Het is voor hen niet bevredigend totdat er
gehandeld wordt. De handeling wordt juist gedaan om het naar hun tevredenheid te veranderen. Met
andere woorden, het werd vdor het handelen afgewezen en het wordt na de handeling geaccepteerd. Dit
geldt voor alle objecten waarop een instructie ligt om een handeling uit te voeren.

Aangezien Brahman en Atman noch aanvaardbaar noch verwerpbaar worden verklaard, betekent dit voor
de Vrittikaris dat dat deze 'objecten' geen deel kunnen uitmaken van een aanwijzing tot handeling.

4.20.2 Dit past perfect bij de [zienswijze van de] Vedantin — want zij willen niet dat het deel uitmaakt van
een aanwijzing. Dus vat de Vedantin deze visie op als een compliment en accepteert het!

Z2.0.Z.

192




4.30.3-4 Voor de Vedantin betekent 'het bereiken van' niet een verbetering van een bestaand object, maar
realisatie van het object zoals het is. Wanneer Brahman aldus wordt gerealiseerd, is hun doel bereikt. Hij
komt het proces binnen in een staat die volledig vervullend is, waarin hij geen plichten tot uitvoeren meer
heeft. Alle verplichtingen komen te vervallen. Plichten zijn alleen nodig voor degenen die karma hebben
dat nog moet worden uitgewerkt. De gerealiseerde wijze heeft al zijn karmas in kennis verbrand en dus
heeft hij het gevoel innerlijk op "vakantie" te zijn.

4.20.5-9 Over deze staat van vrijheid van plichten worden de twee citaten gegeven die van toepassing zijn
op de gerealiseerde heilige.

4.20.10 Het punt wordt nogmaals benadrukt dat Brahman geen deel kan uitmaken van (d.w.z. een factor
in) een aanwijzing of gebod tot handeling. Er kan geen handeling worden uitgevoerd op Brahman om Hem
acceptabeler te maken dan Hij al is — Brahman heeft geen make-up nodig!

Daarom wordt Brahman nooit gepresenteerd als een factor in een aanwijzing over kennis. Dit 'Daarom’
is van groot belang. Het is bedoeld om alles samen te vatten vanaf het moment dat het onderwerp
handeling in ter sprake kwam, d.w.z. vanaf Paragraaf 4.8. Het belangrijkste antwoord daarop begon in
Paragraaf 4.13 en tot nu toe, zoals samengevat in bovenstaande tabel.

Acharyaji nam eigenlijk de moeite om alle punten sindsdien samen te vatten. De tabel op de volgende
pagina geeft alle discussies weer sinds hoofdstuk 13.

De Vedantin, die alle vragen met betrekking tot HANDELING tot nu toe heeft beantwoord, richt nu zijn
aandacht op de andere kritiek die op de Upanishads worden geuit.

%k ok %k %k %k

193



SAMENVATTING VAN DE BELANGRUKSTE PUNTEN

VAN SRI SHANKARACHARYAIJI'S REACTIE

SL = Paragraaf ONDERWERP SAMENVATTING van de DISCUSSIE
1 13.1 PHALA D~e_vru‘cht van Karma is Sashareeratva; die van
JAana is Ashareeratva.
Bevrijding is "ont-stoffelijking"; het is de eigen
2 13:2 MOKSHA natuur; het is Kootastha Nitya, niet ...
3 14 KARMA ... In alle Srutis wordt ge(irltussenllggt.end. Karma
voorgeschreven tussen Jiiana en Realisatie.
a 15 UPASANA Brahman is geen object van enige Viddhi; Het is
geen handeling van kennen/weten.
"Nedam Yadidam Upasate".
5 16-17 CATEGORIEEN VAN Het Zelf valt niet in een van de vier categorieén,
S d.w.z., Sampad-Roopam, AdhyasaRoopam,
UPASANA Visishta-Kriya-Yoga-Nimitta en Karmanga-
Samskara-Roopam.
6 18 RESULTATEN Het Zelf valt niet in een va.n de vier categ(_)rleen
van resultaten van handeling, d.w.z., Utpadyah,
VAN HANDELING Vikaarya, Aapya en Samskarya.
7 19 UPASANA vs. Er wordt gewezen op drie verschillen tussen
1-4 JNANA Upasanas en Jiiana. (zie vorige tabel).
3 19 Schijnbare aanwijzingen in Upanishads zijn
VIDDHI CHAAYA eigenlijk heel leerzaam en direct, zelfs als ze tot
5.6 handeling lijken aan te zetten.
9 20 HAANA- Er is niets dat het Zelf hoeft te verwerven of te
UPAADAANYA verwerpen om Het compleet te maken.

%k %k %k %k ok

194




DEEL 3: HET EINDANTWOORD VAN DE VEDANTIN (Vervolg)

PARAGRAAF 4.21
Sub-Paragraaf 1

Het Zelf is voorzeker Uitgestrekt

4.21.1.1-2 yadapi kechid ahuh - 1

a. pravrtti-nivrtti-vidhitat b. sheshha-vyatirekena, c. kevalavastuvadee vedabhdagah nasti iti, 2

Bezwaar: Er is een bewering van sommigen (de Prabhakaras):

a. Anders dan geboden (opgelegde handelingen) en verboden (verboden handelingen),

b. en wat daaraan ondergeschikt is ;

c. wijdt geen enkel deel van de Vedas uit over 'louter dingen' (dingen die geen verband

met hen hebben).

4.21.1.3 tat na; aupanishhadasya purushhasya ananyasheshhatvat 3

Antwoord: Dit is niet zo: Het Zelf wordt inderdaad uitgelegd in de Upanishads —

en is nergens ondergeschikt aan.

4.21.1.4-6 yah asau upanishatsu eva adhigatah *purushhah 4

d. asamsaree, brahmasvaroopah, 5

e. utpadyadichaturvidhadravyavilakshhanah; f. svaprakaranasthah ananyasheshhah 6

Het Zelf is alleen bekend van de Upanishads als:

d. niet-transmigrerend; van de aard van Brahman;

e. verschillend van de **vier vruchten van activiteit; (zie opmerking onderstaande tabel)

f. zich voordoend in de eigen context, en niet ondergeschikt te zijn aan iets.

4.21.1.7-10 g. na asau 'nasti' 7

h. ‘na adhigamyate’ adhigamyate iti va shakyam vaditum; 8

i. 'sa eshh neti neti atma' (br.u.3.9.26, zie blz. 198) 9

j. iti atmashabdat atmanah cha, 10

g. Er kan niet van gezegd worden: "Het bestaat niet."

h. Evenmin kan worden gezegd: "Het is niet bekend".

i. "Dit Zelf is 'niet dit, niet dit"."

j. Waarom, wordt datzelfde Zelf in dit citaat afgebakend door de term "Atman".

4.21.1.11 k. pratyakhyatum ashakyatvat, |. ya eva nirdkarta tasya eva atmatvat 11

k. In feite kan het Zelf niet ontkend worden,

|. want dat wat Het ontkent, is het Zelf!

* 4.21.1.4-6 Het woord Purusha vervangt in dit gedeelte het woord Brahman of Zelf.

** De vier soorten dingen zijn:

1. Utpaadya - dat wat wordt geproduceerd (of produceerbaar is);
2. Vikaarya - dat wat is gewijzigd (of aanpasbaar);

3. Aapya - dat wat bereikt (of haalbaar) is; en

4. Samskaarya - dat wat gezuiverd (of zuiverbaar) is.

Z2.0.Z.

195



4.21.1.1-2 De Prabhakara's van de Poorva Meemamsaka-school hadden eerder de Shabara Bhasya op
Jaimini's Sdtras als volgt geciteerd:

Poorvapakshee: Afgezien van ge- en verboden en factoren die daarmee verband houden als bijkomstig-
heden, heeft geen enkel deel van de Vedas het over 'bestaande entiteiten'.

Dit is een ernstige belediging van de Shastras, wat Sri Sankaracaryaji betreft. Het is zeker niet gepast
om zo'n beschuldiging in dergelijke woorden te uiten. De verdediging is erg formeel:

4.21.1.3 Antwoord: Nee, dat is niet zo! Heb je dan nog nooit van de Atman gehoord, van het Zelf? Dat is
[staat] er in de Upanishads op duizenden plaatsen. Het is de enige entiteit die in de Upanishads wordt
uitgelegd. En jij noemt het een 'gewoon ding' simpelweg omdat het niet [expliciet volgens de Upanishads]
een hulpmiddel is bij een van je vele [rituele] geboden! Hoe kun je Het [Atman/Brahman] terugbrengen
tot dit lage niveau?

4.21.1.4-6 Het Zelf of Brahman waarover gesproken wordt, transmigreert niet zoals de Jiva ; Hij is anders
dan alle andere voorwerpen of dingen; Hij is niet een van de vier objecten van handeling; Hij is niet bekend
bij Zijn critici — maar hoe kunnen ze zoiets over Brahman zeggen!

4.21.1.7-10 De beschrijvingen van Brahman zijn geformuleerd in mystieke woorden zoals geciteerd. Wan-
neer er bijvoorbeeld wordt gezegd "niet dit, niet dit", is dat slechts het Zelf dat deze ontkenning van de
vijf omhulsels in het lichaam aanreikt!

4.21.1.11 En ten slotte, hoe kan het Zelf ontkend worden als de entiteit in de persoon die het ontkent,
[toch ook zelf] het Zelf is. De ontkenner verloochent zichzelf!

"Brahman is er zeker in de Upanishads, overal. Als je maar kon ophouden je zo bezig te houden met
geboden en [rituele] handelingen, dan zul je zeker zien dat Hij daar wordt uitgelegd. Hij is er ontegen-
zeggelijk. Hoe kan men zeggen dat Hij er niet is!"

Een zeer pittige reactie, inderdaad, van de Meester Vedantin, en ook erg nodig.

196



PARAGRAAF 4.21
Sub-Paragraaf 2

Het Zelf is Onmiskenbaar

4.21.2.12 nanu atma ahampratyayavishhayatvadv upanishhatsu eva vijridyate, iti anupapannam 12

Bezwaar: Maar [wat betreft] het Zelf, omdat het vervat is in het idee van "ik", is het

onredelijk om te volharden dat het alleen vanuit de Upanishads gekend kan worden .

4.21.2.13 na, tatsakshhitvena pratyuktatvat 13

Antwoord: Dit is niet zo, want dit is weerlegd door te stellen dat het Zelf de Getuige is

van deze "ik"-cognitie.

4.21.2.14-17 a. *na hi aham-pratyaya-vishhaya-kartrvyatirekena tat-sakshhee, 14

b. sarvabhootasthaha, samaha, ekaha, kootasthanityah purushhah 15

c. vidhikande, 16

d. tarkasamayeva 17

e. kenachid (*na) adhigatah sarvasya atma

a. Het Zelf onderscheidt zich van de entiteit, de "ik"-cognitie. Het is zijn Getuige.

b. Het Zelf blijft in alles, is gelijk, één en onveranderlijk eeuwig — maar toch,

c. uit het gedeelte van de Vedas dat betrekking heeft op geboden,

d. en uit de verhandelingen van de Logici (de Naiyayikas);

e. heeft niemand het Zelf van allen begrepen [herkend, gedestilleerd]!

4.21.2. 18-19 atah sah na kenachit pratyakhyatum shakyaha,

vidhisheshhatvam va netum 18

Niettemin, kan dat Zelf door niemand ontkend worden,

het kan ook niet worden opgevat als onderdeel van een gebod (door welke groep

aangedragen dan ook).

4.21.2.20 atmatvadeva cha sarveshham — na heyah napi upadeyah 20

Want het is immers het Zelf van allen en is boven alle afwijzing of acceptatie verheven.

De Bezwaarmaker zet nu vraagtekens bij de bewering dat het Zelf alleen door de Schrift gekend kan
worden, zoals in Satra 3 staat. Het kwam niet naar voren in de discussie onder Sutra 3 omdat het begrip
"ik" als de Jiva alleen in Paragraaf 4.18.6 naar voren kwam.

4.21.3.12 Poorvapakshi: ledereen kent het "ik"; het is aanwezig in ieder individu. Het lijkt me niet logisch
dat dit Zelf alleen bekend kan worden van de Upanishads. ledereen kan iets vertellen over het 'ik'.

4.21..2.13 Antwoord: Nee, waar je over spreekt is niet het Zelf, het is de Jiva, het individuele wezen. We
zijn het Zelf al tegengekomen als de Getuige van deze Jiva .

4.21.2.14-17 Hoewel er in alle wezens het innerlijke Zelf is dat als hierboven wordt beschreven, is dit niet
bekend bij degenen die alleen vertrouwd zijn met de Karma Kanda, of bij de Naiyayikas die alleen ver-
trouwd zijn met logica. Geen van hen accepteert een entiteit zoals het Zelf die in alle wezens gemeen-
schappelijk is. De Atman wordt overal genoemd, maar alleen uit de Upanishad-passages begrijpen we de
uniciteit ervan en verkrijgen we de kennis om het te kennen.

Z.0.Z.

197




Om deze reden hebben de Upanishads het recht om te beweren de enige Pramana of autoriteit op het
gebied van kennis van Brahman te zijn, want het is de enige plaats waar dit onderwerp wordt behandeld.

4.21.2.18-19 Zoals Karma niet bij Jiana past, zo kan ook Jfiana niet bij Karma passen.

4.21.2.20 De herhaling van dit feit van het Zelf als zijnde voorbij afwijzing en acceptatie wordt een identifi-
cerend kenmerk van Brahman en Zelf in de Brahma Sitras. De herhaling is opzettelijk, omdat het een
Abhyasa (oefening) vormt voor de geest om zich voortdurend het Zelf te herinneren.

In de Mandukya Karika gebruikt Sri Gaudapada het woord "Geboorteloosheid" op dezelfde manier.
Het is zijn handtekening waarmee hij naar het Zelf of Brahman verwijst.

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 199, (ka.u.1.3.11): Het ongemanifesteerde is hoger dan Mahat; Purusa is hoger dan het ongemani-

festeerde. Purusa is het eindpunt, het hoogste doel. (uit: Zeven Upanishads, bewerking en samenstelling F. Arav,
www.uitgeverijKadag.nl, 2022).

Blz. 199, (br.u.3.9.26): Waarop rusten het lichaam en het zelf? ‘op de inademing (prdana).’ "Waarop rust de
inademing?’ ‘Op de uitademing (apdna).’ ‘Waarop rust de uitademing/’ ‘Op de verbreidende ademstroom
(vyd@na). ‘Waarop rust de verbreidende ademstroom?’ ‘Op de opwaartse ademstroom (udana).” ‘Waarop
rust de opwaartse ademstroom?’ ‘Op de integrerende ademstroom (samana).” Het Zelf is “niet dit, niet
dit” (neti, neti). Het is ondoorgrondelijk, want het laat zich niet begrijpen. Het is onverwoestbaar, want
niets kan het vernietigen. Het blijft onaangedaan, want het hecht zich aan niets. Het is ongebonden. Niets
kan het schaden of verwonden. Dit zijn de acht verblijfplaatsen, de acht werelden, de acht godheden en
de acht personen. Maar nu vraag ik joéu, zoon van Shakala, wie is de Persoon (Purusa) van het geheime
onderricht (Upanishad), de éne die al deze personen uit elkaar haalt en in elkaar zet, en die hun te boven
gaat? Als je me niet kunt zeggen wie hij is, zal je hoofd van je romp vallen.” Vidagdha kende hem niet.
Daardoor viel zijn hoofd van zijn romp. Dieven gingen ervandoor met zijn botten, want ze verwarden het
met iets anders.” uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

198




PARAGRAAF 4.21
Sub-Paragraaf 3

De Grootsheid van de Purusha

4.21.3.21 sarvam hi vinashyad vikarajatam purushhantam vinashyati 21

Alle veranderlijke en vergankelijke dingen culmineren in de Purusha (Brahman).

4.21.3.22 purushhah hi vinGshahetvabhavad avinashee 22

Hij, de Purusha, heeft geen oorzaak die Hem kan vernietigen; Hij is onverwoestbaar.

4.21.3.23 vikriya-hetu-abhavat cha kootastha-nityah 23

Omdat er geen aanleiding is voor Zijn verandering; Hij is ‘'onveranderlijk Eeuwig'.

4.21.3.24 ata eva nityashuddhabuddhamuktasvabhavah | tasmat 24

Daarom is Hij van nature altijd zuiver, intelligent en vrij. Aldus de volgende tekst:

4.21.3.25-26 'purushhdnna param kirichit 25

sa kashhtha sa para gatih' (ka.u.1.3.11, zie blz. 198) iti 26

"Niets is groter dan de Purusha;

Dat is de ultieme grens — het hoogste Doel."

4.21.3.27 ‘tam tvaupanishhadam purushham prhchami ' (br.u.3.9.26, zie blz. 198) iti 27

"Ik vraag je naar de Purusha die de Upanishads uitleggen."

4.21.3.28-29 cha aupanishhadatva-visheshhanam purushhasya upanishhatsu 28

pradhanyena prakashyamanatve upapadyate 29

Dienovereenkomstig staat de onderscheidende verwijzing naar Purusha, alleen bekend van

de Upanishads, gerechtvaardigd als het primaire 'object’ dat door hen wordt onthuld.

4.21.3.21-24 Beschrijvingen zoals deze regels van Brahman of van het Zelf zijn overvloedig aanwezig in de
Upanishads. Ze versterken in de zoeker het idee om Brahman tot het Doel van al zijn spirituele inspan-
ningen te maken. Ze vestigen in de zoeker ook een vast geloof, om Brahman nooit te ontkennen, door
middel van het [toch willen blijven] nastreven van zintuigelijk plezier. De zintuiglijke (sensual) genoegens

nalopen is een vorm van ontkenning van Brahman.

Niets kan de vernietiging van de Purusha veroorzaken en niets kan enige verandering in de Purusha

veroorzaken. Het is altijd puur, intelligent en vrij. Dit is het beeld dat de zoeker wordt voorgehouden.

4.21.3.25-27 Deze twee citaten houden de Purusha als het gewenste doel hoog.

4.21.3.28-29 De Purusha is het primaire 'object' dat door de Upanishads moet worden onthuld. Het is de

Pradhana Pramana, of het belangrijkste middel voor Zelfkennis.

199



PARAGRAAF 4.21
Sub-Paragraaf 4

Ongepaste Pretenties van de Karma Kandis

4.21.4.30 atah bhootavastuparah vedabhdgah nasti iti vachanam sGhasamatram 30

Dus om nou te zeggen dat 'bestaande dingen' in geen enkel deel van de Vedas voorkomen,

is temerigheid [gezanik, gezeur].

4.21.4.31 yadapi shastratatparyavidam anukramanam 31

De volgende verklaring wordt afgelegd door degenen die beweren goed thuis te zijn in Vedas:

4.21.4.32 'drshhto hi tasya arthah karmavabodhanam ' ityevamadi, 32

"Het is inderdaad duidelijk dat de Vedas beweren kennis van offer rituelen over te dragen."

4.21.4.33-34 tat dharmajijnasavishayatvad vidhi- 33

pratishhedha-shastrabhiprayam drashhtavyam 34

Deze verklaring moet worden opgevat als alleen betrekking hebbend op de Karma Kanda,

d.w.z. het gedeelte over geboden en verboden (niet op de Upanishads).

4.21.4.30 Daarom is het slechts onnadenkende onbezonnenheid (Saaha-Samaatram) van de kant van deze
critici, en het weerspiegelt hun onvolwassenheid om te zeggen dat Brahman en het Zelf slechts "Bhoota
Vastu" [bestaande entiteiten, zie blz. 10] zijn.

4.21.4.31-33 Sri Sankaracaryaji pakt dit citaat vanuit een andere hoek opnieuw op. Deze keer bekijkt hij
het vanuit het perspectief van de auteur, niet dat van zijn aanhangers. De auteur maakte dat citaat op
basis van het onderzoeken van de Karma Kanda alleen, zonder verwijzing naar de Upanishads. Om zo'n
enge [beperkte] verklaring toe te schrijven aan de hele Vedas, getuigt van pure vooringenomenheid van
de kant van de auteur.

Het standpunt van Bhasyakaraji is dat de oorspronkelijke context van de Shabara-verklaring correct is
— dat het alleen de Karma Kanda betreft. Later breidden de volgelingen de toepassing ervan uit tot het
geheel van de Vedas, inclusief de JAana Kanda. Dit is het moment waarop onnodige beschuldigingen
werden geuit tegen de Vedantins, en in het proces werden de Meemamsakas door Sri Sankaracaryaji
gecorrigeerd..

De volgende sectie breidt hetzelfde debat uit naar een ander facet . . .

200




PARAGRAAF 4.22
“BESTAANDE ENTITEITEN"

Sub-Paragraaf 1
Geboden t.o.v. Bestaande Entiteiten

Deze Paragraaf gaat over 'Bestaande entiteiten'. Deze zijn gedefinieerd en uitgelegd in de twee
blokken op pag. 10-11 als dingen of objecten die momenteel alleen als grondstoffen bestaan, maar die
kunnen worden bewerkt en aangepast om begeerlijker te worden door er een bewerking op los te laten.
Het is gewenst om de entiteit te verbeteren van jets ongewensts naar iets wenselijks. Voor fysieke en
mentale objecten is dit helemaal in orde. Maar hoe zit het met Brahman en het Zelf — hebben zij ook
verbetering nodig? En als ze dat doen, kunnen ze dan worden veranderd?

4.22.1.1-2 api cha 'amnayasya kriyarthatvad anarthakyam atadarthénam' (poo.mee.soo.1.2.1) 1-2

Bovendien, (terugkomend op de zinsnede van de Meemamsakas): "De offerdaad is de

strekking van de Veda en, als zodanig, die uitspraken van de Schrift die dat niet dienen

doel, zijn nutteloos."

4.22.1.3 iti etad ekantena abhyupagachchatam, bhoota-upadeshanam-anarthakya-prasarigah 3

Voor degenen die standvastig vasthouden aan dit gebod in de Dharma Sitras, zijn de speci-

fieke bestaande entiteiten die Brahman en Zelf worden genoemd, betekenisloos of nutteloos.

4.22.1.4-5 pravrttinivrttivyatirekena bhootam ched vastu upadishati bhavyarthatvena, 4

koodastha-nityam bhootam op upadishati go ko hetuh 5

Afgezien van geboden die een handeling opleggen, en verboden om iemand van een

handeling te weerhouden, als dit dictum [gezegde] een leerstelling kan accepteren over een

entiteit die nog moet ontstaan, waarom kan zij dan niet een leerstelling aanvaarden over een

Entiteit die eeuwig bestaat?

4.22.1.6 na hi bhootam upadishyamanam kriya bhavati 6

Niet dat een entiteit die zich onderwerpt aan een handeling, daardoor een handeling wordt!

4.22.1.1-3 Dit is wat het Romeinse Rijk deed met de 'Bestaande Entiteit' Jezus Christus. Ze vonden dat hij
niet voor hun Rijk van nut was, omdat hij een ander, 'Hoger Op' diende. Dus verklaarden ze hem als
"nutteloos" en kruisigden hem! Dit is zo meedogenloos als aardse macht [maar] worden kan!

4.22.1.4-5 Nu levert Sri Sankaracaryaji een opmerkelijk stukje logica aan: de materialisten accepteren een
gebod dat hen vertelt hoe ze een grondstof in iets nuttigs kunnen veranderen. Met andere woorden, ze
accepteren het nuttige ding dat ze [zelf] hebben gemaakt. Zet Brahman nu op de plek van de grondstof.
Hij is een entiteit die al volmaakt is, zo volmaakt dat er niets aan Hem gedaan hoeft te worden teneinde
hem [nog] volmaakter te maken. Waarom kunnen de materialisten Hem niet accepteren zoals Hij is? Ze
krijgen een volmaakt iets ding (thing) gratis, zonder enige moeite te hoeven doen om het te veranderen!

4.22.1.6 Op de bovenstaande manier vertelt Sri Sankaracaryaji de materialisten niet dat hun reden om
Brahman niet te accepteren verdacht is; het doorstaat [gewoon] de toets der logica niet. De flagrante
onlogica die zojuist is gezien, leidt tot deze subtiele opmerking van Sri Sankaracaryaji: "Alleen door te
worden gebruikt in een handeling, worden de entiteiten geen (volbrengers van) een handeling!" Bijvoor-
beeld, een kapmes, wordt alleen door te worden gebruikt om gras mee te maaien voor een offer,
[daarmee] niet de vervuller van het offer! "Toch ben je best bereid om het de status van 'nuttig' te geven!"

Dit is de eerste fase van het antwoord — een milde klap. Het thema gaat verder in de volgende sub-
Paragraaf. ..

201




PARAGRAAF 4.22
Sub-Paragraaf 2

Bestaande Entiteiten — Nuttig of Nutteloos?

4.22.2.7 a. akriyatve api bhootasya, *(iti chet) 7

Bezwaar: a. Maar de bestaande entiteit is geen handeling.

4.22.1.8 b. kriyasadhanatvat c. kriyartha eva bhootopadesh *iti chet 8

Antwoord: b. Toch, als een middel om een handeling te volbrengen,

c. wordt het onderwezen omwille van de handeling alleen.

4.22.2.9-10 d. na eshhah doshhah; kriyarthatve api 9

e. kriya-nirvartana-shaktimad vastu, f. upadishhtam eva 10

d. Dit is geen tekortkoming; [en] alhoewel het alleen bedoeld is omwille van een handeling,

e. is het waar dat de bestaande entiteit in staat is een handeling te volbrengen.

f. We zijn het erover eens, dit wordt voorwaar onderwezen (door de Schrift).

4.22.2.11-12 g. kriyarthatvam tu prayojanam tasya 11

h. na cha etavata, vastoo anupadishhtam bhavat 12

g. Maar als het omwille van een handeling is, beschouw je het als iets 'doelgerichts'.

h. Alleen al op die gronden acht u de entiteit geschikt om door de Geschriften te worden

onderwezen!

Nu komt Sri Sankaracaryaji dichter tot het duiden van de fout van de Meemamsakas, maar hij blijft
geduldig en houdt zich in.

Sri Sankaracaryaji verwees in de laatste Pada van Sub-Paragraaf 1 naar de 'bestaande entiteit' als zijnde
een handeling, hoewel hij 'medeplichtig aan een handeling' bedoelde.

4.22.2.7 Poorvapakshi: De "Bhoota-Vastu" (bestaande entiteit) is geen handeling.

4.22.2.8-10 Antwoord: Toch is medeplichtig zijn net zo goed deel uitmakend van de handeling. Maar maak
je geen zorgen; daar hebben we geen probleem mee. Laat het deel uitmaken van de handeling. Verder
zijn we het er ook over eens dat de Schrift [ons] inderdaad leert over deze entiteiten als onderdeel van de
handeling.

Nu komt er een belangrijke zet in het betoog, maar nog steeds niet als laatste zet.

4.22.2.11-12 De Meemamsakas hebben overwogen dat, behalve de handeling zelf, zelfs een assistent bij
de handeling, betekenisvol zijn. En, dat ook alleen maar omdat dat het hen van dienst is bij hun offerdaad!
Is dit redelijk? Entiteiten zoals koe, stokken, ghee, gebruiksvoorwerpen, enz., worden als "nuttig"
beschouwd omdat ze op de een of andere manier bij de handelingen helpen. Maar er zit een fout in deze
logica. lets wordt niet nuttig of nutteloos alleen op basis van meedoen in een handeling. Er kunnen andere
dingen zijn die het nuttig maken. Een koe kan nuttig zijn, niet alleen omdat het melk levert voor een
offerdaad, maar ook omdat het een huisdier kan zijn voor de kinderen van het gezin waartoe het behoort,
of gewoon om de weide goed begraasd te houden. Het nut van de koe wordt niet alleen afgemeten aan
de hand van de relatie tot het offer.

Dit argument wordt in de volgende Sub-Paragraaf tot zijn uiterste conclusie gebracht . . .

202



PARAGRAAF 4.22
Sub-Paragraaf 3

Behandel alle Bestaande Entiteiten op Gelijke Wijze

4.22.3.13 yadi napadishhtam. kim tena tava syad iti 13

Bezwaar: Oké, stel dat de bestaande entiteit als uitgelegd wordt beschouwd.

Wat levert je dat op?

4.22.3.14 uchyate - anavagatatmavastu upadeshashcha, tathaa eva bhavitum arhati 14

Antwoord: De leer over de onbekende bestaande entiteit, d.w.z. het Zelf verdient het

om [minstens] in gelijke positie te staan als de bijkomstigheden van een offerdaad.

4.22.3.15 tadavagatyd mithyajrianasya samsarahetoh nivrttih prayojanam 15

Zelfkennis dient om het onwerkelijke onbegrip, die de wereldse staat veroorzaakt,

te overstijgen en vernietigen.

4.22.3.16 kriyate iti avishishhtam arthavattvam kriyasadhanavastu upadeshena 16

Op deze manier is het doel dus vergelijkbaar met die van de geboden betreffende de

bijkomstigheden voor [rituele offer] handelingen.

4.22.3.12 Poorvapakshi: [een beetje verbaasd over waarom de Siddhantin zo aandringt op deze bijzaak
van het bestaan van de Bhoota-Vastu in de Vedas.] Oké, ik geef toe dat deze entiteiten allemaal door de
Schrift moeten worden uitgelegd. Maar hoe helpt dat je argument?

4.22.3.13 Antwoord: Goed, nu je de noodzaak ziet dat alle entiteiten in de Schrift moeten worden
uitgelegd, kunnen we verder gaan: Pas dit op gelijke wijze toe op alle bestaande entiteiten, niet alleen op
entiteiten die een offerdaad dienen. Ze verdienen het allemaal om gelijk behandeld te worden, inclusief
Brahman.

4.22.3.14 Het feit dat je voor sommige dingen een baan [toepassing] vindt en voor andere niet, is een zaak
die je in je bedenksels moet oplossen. |k draag je nu aan dat ze allemaal op hun eigen manier nuttig zijn.
Die Bhoota Vastus die jullie als nutteloos beschouwen omdat ze niet geassocieerd kunnen worden met
[offer] handelingen, die hebben ook een nuttig doel dat hen door de Natuur is geschonken. Brahman,
bijvoorbeeld, dient om de onwetendheid, die de oorzaak is van Samsara, uit te roeien. Kan er iets doelge-
richter zijn dan dat? En je noemt het een 'nutteloos ding!'

Nu heeft Sri Shankaracharyaji eindelijk het egoisme blootgelegd bij de beslissing om entiteiten als nuttig
of nutteloos te bestempelen. Dit legt de basis om het argument een beetje verder te brengen . . .

203




PARAGRAAF 4.23
"NUTTELOOSHEID" — HET IDEE ZELF IS MISLEIDEND

Sub-Paragraaf 1
Zijn Verboden Handelingen "Nutteloos"?

4.23.1.1 api cha 'brahmano na hantavyah'iti 1

Bovendien: "Een brahmaan mag niet gedood worden."

4.23.1.2-3 cha evamadya nivrttih upadishyate 2 na cha sa kriya, napi kriyasadhanam 3

Door zinnen als deze, wordt onthouding van [foute] handeling aangeleerd.

Het is noch handelingen, noch medeplichtigheid aan een handeling.

4.23.1.4 akriyarthanama upadeshah anarthaka chet, 4

Als je geboden van zaken die niet bedoeld als handeling nutteloos acht, dan:

4.23.5-6 'brahmano na hantavyah'ityadini, 5 vrtti upadeshanam anarthakyam praptam 6

wordt "Een brahmaan mag niet gedood worden", [en alle] geboden als deze, die te maken

hebben met het zich onthouden van een handeling, geclassificeerd als 'nutteloos'.

4.23.1.7 tachcha anishhtam 7

En dat is natuurlijk onwenselijk.

Sri Sankaracaryaji is nog niet klaar met het onderwerp. De "nutteloosheid" of "het nut" van een bestaande
entiteit is zonder logische basis verkregen; het is [enkel en alleen] vanuit een egoistisch oogpunt dat ze zo
lijken te zijn. Er wordt nu een praktisch voorbeeld gegeven om het punt te duiden:

4.23.1.1-4 Nishiddha Karmas zijn "verboden handelingen" vanwege hun aard van het verzamelen van
zonde of slechte verdienste, Paapa genaamd. Bhasyakaraji spreekt de Karma Kandis nu aan over een
ernstig probleem dat zich in hun eigen kamp [argumenten en leer] zou voordoen als ze niet accepteren
dat alle "Bhoota Vastus" i.p. op gelijke wijze zouden moeten worden behandeld, en niet vanuit voorkeur.

4.23.1.5-7 In de Karma Kanda zelf zijn er veel verwijzingen naar verboden handelingen, bijna net zoveel
als voorgeschreven handelingen. Veel van die instructies, die zeer nuttig zijn voor het handhaven van de
orde in de samenleving, zouden "nutteloos" worden gemaakt als het criterium eenvoudigweg is dat ze
geen enkele actie in zich hebben; want ze omvatten alleen maar niet-handelen. Volgens hun eigen logica
zullen Nishiddha Karmas [dan] uit hun teksten verwijderd moeten worden. Zou dat niet voor grote pro-
blemen zorgen!

Voorbeeld van "Het doden van een Brahmana"

4.23.1.1-7 Deze keer beschouwen we dezelfde regels, maar nu vanuit de invalshoek van het voorbeeld dat
er doorheen loopt. "Dood geen Brahmana". Het is een verbod. Er komt geen handeling aan te pas. Dus, is
het nutteloos? Nee, er zit een goed doel achter, wat het "nuttig" maakt. Het verbod maant een persoon
de zondige daad niet te verrichten. De gedachte aan de straf die hij zou krijgen als hij zich daar niet aan
houdt, werkt afschrikwekkend en voorkomt dat hij het delict pleegt. De gedachte wordt telkens herhaald
wanneer de impuls tot zonde wordt gevoeld. Uiteindelijk verdwijnt de impuls als een vuur dat vanzelf
dooft wanneer brandstof wordt onttrokken.

Deze redenering suggereert dat de verklaring van Shabara Swami over "nutteloosheid" kan worden
veranderd door de woorden "geen handeling omvattend" te vervangen door "doelloos". Dat is logischer.
Het is de doelloosheid wat er aan mankeert. Als dit wordt gedaan, zullen de critici ontdekken dat er geen
enkele zin in de Geschriften is die "doelloos" is, en dus moeten er geen zinnen als "nutteloos" worden
beschouwd.

204




PARAGRAAF 4.23
Sub-Paragraaf 2

Onverschilligheid versus Nutteloosheid

4.23.2.8-10 a. *na cha svabhava-prapta- hantyartha-

b. anuragena 'naniah’ 8

c. * (na cha) shakyam apraptakriyarthatvam kalpayitum, 9

d. hanana-kriyad-nivrtti-auddseenya-vyatirekena 10

a. Stel dat 'doden' de handeling is waar men van nature toe geneigd is.

b. De negatieve 'nan' is verbonden met de wortel 'han’, wat ‘Niet doden!’ betekent.

c. Het is echt niet mogelijk om de betekenis ervan te poneren als een

'zich niet voordoende daad'.

d. De enige optie is dat het "onverschilligheid" of "onthouding" van een handeling betekent.

4.23.2.11-12 e. nanah cha eshhah svabhavah 11

f. yat svasambandhinah abhdvam bodhayati iti 12

e. Het is door de betekenis (very nature) van het negatieve deeltje 'nan'

f. dat het de afwezigheid kenbaar maakt van datgene waarmee zij verband houdt

4.23.2.13 g. abhavabuddhih cha h. auddseenyakaranam 13

g. en de cognitie van afwezigheid van handeling (voortvloeiend uit de negatie)

h. veroorzaakt (begets) onverschilligheid jegens de ontkende entiteit.

4.23.2.14 i. sa cha dagdhendhanagnivat j. svayameva upashamyati 14

i. en dat (die kennis van afwezigheid van de handeling), zoals het vuur dat zijn brandstof heeft

uitgeput,

j. uit zichzelf uitdooft.

Sri Sankaracaryaji stelt zich nu net op als de professionele IT-programmeur, die elk detail in zijn programma
moet bekijken. Zelfs één foutje daarin is al te veel. Eén fout in een programma kan leiden tot "garbage
out". Op dezelfde wijze kijken we nu heel goed naar een gebod in negatieve zin, normaal gesproken een
'verbod' genoemd, en scannen het met zijn [Sri Sankaracaryaiji’s ] intellect.

4.23.2.8-10 Om te beginnen wordt aangenomen dat er een natuurlijke impuls in een persoon bestaat om
te doden. Deze impuls moet worden beteugeld door een negatief gebod van "Niet doden", of gewoon
"Wees onverschillig naar [de wens tot] doden".

4.23.2.11-14 In de rest van de tekst wordt uitgelegd dat dit negatieve gebod een positieve kant heeft. Het
maakt ons bewust van de "afwezigheid van een cognitie". Die afwezigheid werkt als een positieve kracht
om iemand ervan te weerhouden de verboden handeling te verrichten. Het is als een vuur dat ons ervan
weerhoudt onze hand erin te steken. Uiteindelijk is het vuur niet meer nodig als de impuls op natuurlijke
wijze is gedoofd.

205




PARAGRAAF 4.23
Sub-Paragraaf 3

Onverschilligheid, geen Nutteloosheid

4.23.3.15 tasmat prasaktakriyanivrttyauddseenyam eva 15

Vandaar dat alleen de onverschilligheid, bestaande uit het staken van een handeling die

voorhanden is,

4.23.3.16 'brahmano na hantavyah 'ityadishhu 16

in zinnen als: "Een brahmaan mag niet gedood worden."

4.23.3.17 pratishhedhartham manyamahe, anyatra prajapativrratadibhyah 17

wordt geacht dezelfde betekenis te hebben als een verbod, behalve in gevallen

zoals de *"Prajapati" viering. *[zie commentaar]

4.23.3.18-19 tasmat purushhadrtha anupayogyupdkhyédnadi- 18

bhootdarthavadavishhayam anarthakyabhidhanam drashhtavyam 19

De vraag die men moet stellen is: "Hoe bevorderlijk is dit voor het bereiken van het

menselijke doel?" Op die manier dienen verhalen, lofredes, enz., van bestaande entiteiten

(beoordeeld te worden).

Uitspraken over "Nutteloosheid" moeten alleen op deze basis [insteek] beoordeeld worden.

4.23.3.15-17 Het eigenlijke verbodsbevel dient, ook al weerhoudt het iemand er niet van een verboden
daad [toch] te [kunnen] plegen, [toch] zijn doel door de persoon onverschillig naar de daad te laten
worden. Het is die onverschilligheid die hem er uiteindelijk van weerhoudt om de zondige daad te begaan.

* Er is een uitzondering in het geval van de Prajapati-vieringen. Deze vieringen worden opgelegd
aan een Brahmachari nadat hij zijn Vedische studies heeft voltooid. Een daarvan is "Je moet niet naar de
opkomende zon of ondergaande zon kijken." Dit is duidelijk geen verbod op een zondige daad, maar eerder
een voorbeslotenheid. Het is een herinnering om de Vedische studies die zojuist zijn gedaan niet te
vergeten. Dit is een uitzonderlijk geval van een verbodsbevel.

4.23.3.18-19 Sri Sankaracaryaji biedt een positieve bijdrage aan het bepalen van wat nuttig en wat
nutteloos is. Zijn maatstaf is om alles te toetsen aan de vraag: "Helpt dit me om het doel van het leven te
bereiken?" Het antwoord op die vraag is voldoende houvast om te bepalen wat nuttig en wat nutteloos is.

206




PARAGRAAF 4.24
BRAHMAN IS "NUTTIG"

Sub-Paragraaf 1
Niet aan de Mens dat te beslissen

4.24.1.1-2 yad api utkam — kartavy-vidhi-anupravesha-mantarena 1

vastumatram uchyamanam anarthakam, syat 2

Ook werd eerder als bezwaar gesteld dat:

Zonder associatie met een gebod dat moet worden uitgevoerd,

zou de loutere vermelding van een bestaande entiteit doelloos zijn.

Bijvoorbeeld:

4.24.1.3 ’saptadveepd vasumatee 'iti adivad; 3

Uitspraken als: "De aarde bestaat uit zeven aardse divisies", enzovoort.

4.24.1.4 iti tat parihrtam | rajjah iyam, ndyam sarpah'iti 4

Dit bezwaar is als volgt behandeld: "Dit is een touw; dit is geen slang."

4.24.1.5 vastumatrakathane'pi prayojanasya drshhtatvat 5

Deze verklaring is het bewijs dat een louter bestaande entiteit, zoals een touw,

een nuttig doel kan dienen.

Sri Sankaracaryaji vat nu de hele zaak samen door te zeggen dat het oordeel over nut of nutteloosheid
helemaal niet aan de mens zou moeten zijn. Welk recht heeft de mens om te oordelen over iets dat God
heeft geschapen. Het uitsterven van bepaalde soorten is een direct gevolg van het feit dat de mens een
beslissing neemt [uitroeien] die Gods doel met de schepping negeert (overules).

4.24.1.1-5 Dit gedeelte wordt het best begrepen als het wordt gezien als een geheel, als een overzicht van
het onderwerp doelgerichtheid of doelloosheid. De mens kan niet beslissen wat nuttig en wat nutteloos
is. Alles in de Vedas als geheel is heilig en moet worden bewaard zoals het is, en gerespecteerd worden in
het licht van de context waarin het wordt gezegd. Ze leren ons een bepaald feit, zoals "Dit is een slang en
geen touw." Er hoeft niets aan te worden afgedaan - dat is de juiste houding ten opzichte van de
geschriften. We hebben niet het recht om daarover te oordelen.

Het spreekwoord dat in me opkomt is: "Het vlees van de ene man is het gif van de andere man." [Wat
fijn en leuk is voor de een is naar en vervelend voor de ander]. Wat voor sommigen doelgericht is, kan
voor anderen doelloos zijn. Het hangt af van iemands groeistadium. Een leerling van groep twee zal groep
4 nuttig vinden, maar een leerling van groep 8 zal het nutteloos vinden.

207




PARAGRAAF 4.24
Sub-Paragraaf 2

De Verandering die door Realisatie wordt Teweeggebracht

4.24.2.6-7 nanu — shrutabrahmanah api yathapoorvam samsdaritvadarshanad 6

na rajjusvaroopakathanavad arthavattvam ityuktam; 7

Bezwaar: Men kan alles over Brahman hebben geleerd, maar zelfs dan kan het wereldse

leven [gedrag] in hem [de student] gezien blijven worden, net als voorheen!

Om deze reden, is een verklaring over Brahman niet zo nuttig als die over de aard van het

touw. Dat hebben we al eerder gezegd.

4.24.2.8-9 atra uchyate — *na avagatabrahmatmabhdvasya, 8

yathapoorvam samsaritvam shakyam *(na) darshayitum, 9

Antwoord: Want dat iemand de staat van eenheid van het Zelf en Brahman heeft

gerealiseerd, kan niet worden aangetoond op basis van het feit dat zijn alledaagse leven

gewoon doorgaat zoals voorheen.

4.24.2.9 vedapramana-janita- brahmatmabhava-virodhat 9

Want, voortkomend uit de Vedas - het geldige middel van kennis - zou de verklaring van de

eenheid van Brahman en het Zelf, worden tegengesproken.

4.24.4.10 a.*na hishareerdadyatmabhimaninah, b) duhkhabhayéddimattvam drshhtam iti, 10

Voorbeeld 1: a. Als algemene regel geldt, dat iemand die zich identificeert met het lichaam,

enz.; b. duidelijk verdriet, angst, etc. blijkt te hebben.

4.24.2.11 tasya eva i) vedaprana-janita- Il) brahmatmavagame, Ill) tadabhimananivrttau 11

Wanneer dezelfde man: i) zich laat leiden door de Vedas, de middelen van kennis;

ii) door kennis de realisatie van het Zelf als Brahman bereikt;

iii) maakt dit besef een einde aan zijn identificatie met het lichaam.

4.24.212-13 tad eva i) mithyajriaGnanimittam duhkhabhayéadimattvam 12

ii) *(na)bhavati iti shakyam kalpayitum [*Let op de herpositionering van 'na'] 13

In het geval van zo'n gerealiseerde man,

i) is de ervaring van verdriet, angst, enz., vanwege illusoire cognitie;

ii) gewoon niet voor te stellen.

Een argument dat eerder was gerezen (in Paragraaf 4.12: De Derde en Laatste Presentatie [woord] van
de Vrittikara) wordt nu opnieuw naar voren gebracht. Het illustreert de onpeilbare diepte in het analytisch
vermogen van de Bhasyakaraji.

4.24.2.6-7 Poorvapakshi: Hebben we niet eerder gezegd dat de slangentouw-analogie gemakkelijk te
volgen is, maar dat in het dagelijkse leven het ‘alleen horen’ van de waarheid bij de meesten van ons geen
verandering teweeg brengt? We gaan door met het alledaagse leven zoals voorheen.

4.24.2.8-10 Antwoord: Hier komt er nieuw licht op dit onderwerp. Hoe kunnen we wat de gerealiseerde
wijze betreft zeggen dat zijn alledaagse leven doorgaat zoals voorheen - we hebben geen bewijs om dat
te kunnen zeggen. De eenheid die wordt gerealiseerd tussen het Zelf en Brahman is zeker levensver-
anderend.

Z2.0.Z.

208




Bhasyakaraji geeft nu drie alledaagse voorbeelden die gebruik maken van de logica om aan te tonen dat

wanneer echte verandering in een persoon plaatsvindt, zijn kijk en reactie op situaties, inderdaad wel
degelijk veranderen. De verandering hoeft niet op het hoogtepunt van het besef van God te zijn; het kan
iets veel minder zijn dan dat; het kan slechts zijn dat een onjuiste houding uit het verleden verandert in
een juiste.

11-13 Voorbeeld 1: Een mens heeft verdriet wanneer hij zich identificeert met zijn lichaam. Bij realisatie
bevrijdt de transformatie hem van zijn identificatie met het lichaam en voelt hij geen verdriet meer, zelfs
niet wanneer hij in dezelfde omstandigheden wordt geplaatst®°.

De andere twee voorbeelden staan in de volgende Sub-Paragraaf.

39 Swami Sarvapriyananda in de YouTube lezing “De Twee Vogels”: ..Sri Ramakrishna had kanker. Zijn volgeling Hari
Maharjan vroeg hem hoe hij zich voelde en Sri Ramakrishna antwoordde, ‘Oh, ik heb zo’n pijn vandaag...” Toen zei
Hari Maharjan, ‘Maar Heer! Ik zie dat u in grote vreugde verblijft.... Wat een wrede opmerking tegen een kanker-
patiént! Maar Sri Ramakrishna barstte in lachen uit en zei, ‘Och, die kwajongen (ahankara) heeft me te pakken. Het
is waar dat ik eigenlijk vreugdevol ben, zelfs middenin in deze kanker waarbij het lichaam aftakelt en zal sterven, en
er is inderdaad pijn, als het lichaam aftakelt en er ziekte is zal er ook pijn zijn, maar ik ben voorbij dit alles. Ik ervaar
het en overstijg het tegelijkertijd, dat is het mysterie.” Zie : de Twee Vogels, vertaalde lezing (gratis download) en
Neder-lands ondertitelde versie van de YouTube lezing (link), zie arav.live.
209



PARAGRAAF 4.24
Sub-Paragraaf 3

Nog Twee Voorbeelden van Veranderde Levensstijl

4.24.3.14 *na dhanino grhasthasya dhanabhimaninah 14

Voorbeeld 2: Neem een rijke huisvader die de trots op zijn rijkdom is.

4.24.3.15 dhanapaharanimittam duhkham drshhtam iti, 15

In deze situatie wordt hij, bij diefstal van deze rijkdom, als ellendig beschouwd.

4.24.3.16 tasya eva pavrjitasya dhanabhimanarahitasya 16

Wanneer diezelfde persoon afstand doet van zijn trots op rijkdom;

4.24.3.17 tadeva dhandapahdranimittam duhkham *(na) bhavati 17

toont hij zich in deze nieuwe situatie vanwege diefstal van zijn rijkdom [toch] als niet ellendig.

4.24.3.18 *na cha kundalinah kundalitvabhimananimittam, sukham drshhtam 18

Voorbeeld 3: Denk aan iemand met de ijdelheid om oorbellen in te doen;

Hij ziet er gelukkig uit wanneer hij ze in heeft.

4.24.3.19-21 iti tasya eva kundalaviyuktasya, 19

kundalitvabhimanarahitasya tad eva 20

kundalitvabhimananimittam sukham *(na) bhavati | 21

Maar wanneer dezelfde persoon die ooit graag oorbellen droeg, zichzelf ontdoet van deze

ijdelheid van het bezitten van die oorbellen; is het geluk dat veroorzaakt werd door het dragen

ervan er niet meer.

4.24.3.22-23 taduktam shrutya - 'ashareeram vava 22

santam na priyapriye sprshatah' (cha.u.8.12.1, zie blz. 146) iti 23

Zo is verklaard: "Inderdaad, vrij zijn van belichaming (lichaamsbewustzijn), plezier en pijn

raken hem niet."

4.24.3.14-17 Voorbeeld 2: Er is het geval van een rijke huisvader die, vanwege trots op rijkdom, rouwt
wanneer zijn rijkdom wordt gestolen. Wanneer dezelfde persoon afstand doet van zijn trots op rijkdom,
verandert zijn hele houding ten opzichte van rijkdom en hij voelt niet [meer] hetzelfde verdriet wanneer
hij opnieuw aan eenzelfde diefstal onderworpen wordt.

4.24.3.18-21 Voorbeeld 3: Een derde voorbeeld is van een persoon die in ijdelheid blij wordt van het
dragen van een oorbel. Wanneer hij zijn ijdelheid opgeeft, verdwijnt het verlangen om een oorbel te
bezitten; en brengt de oorbel niet meer dezelfde vreugde.

Dit zijn situaties van ware transformatie. Het criterium om onze beoordeling te maken zou daarom
niet alleen het 'horen' van de Geschriften moeten zijn, maar ze diep in ons in praktijk te brengen, zodat
echte transformatie plaatsvindt. Het opgeven van lichamelijke identificatie is een grote transformatie in
het leven en veel gewoonten veranderen daarna.

210




PARAGRAAF 4.25
BEVRIDING — EEN ONSTOFFELIJKE STAAT

Sub-Paragraaf 1
Vrijheid van "Lichaamsbewustzijn"

4.25.1.1 shareere patite ashareeratvam syat, na jeevatah iti cheta 1

Bezwaar: Stel dat wij zeggen dat deze 'vrijheid van lichaamsbewustzijn' alleen komt

wanneer men sterft (het 'lichaam valt'), maar niet voor een levend mens.

4.25.1.2 na; sashareeratvasya mithyajrignanimittatvat 2

Antwoord: Nee, het idee van lichaamsbewustzijn komt voort uit valse kennis (waanideeén).

4.25.1.3-4 *na hi atmanah shareeratmabhimanalakshhanam mithyajridgnam 3

muktva anyatah sashareeratvam shakyam *(na) kalpayitum 4

Tenzij als gevolg van onwetendheid van abusievelijke identificatie met het lichaam,

kan er voor het Zelf geen lichaamsbewustzijn zijn.

4.25.1.5 nityam ashareeratvam, akarmanimittatvada, iti avochama 5

De vrijheid van het Zelf ten aanzien van lichaamsbewustzijn is eeuwig, omdat het geen

product van handeling. Dat hebben we al verklaard.

4.25.1.1 Poorvapakshi: Vrijheid van lichaamsbewustzijn is niet mogelijk zolang men nog leeft. Het is alleen

mogelijk als men sterft.

4.25.1.2-4 Antwoord: Dit is niet zo, dit lichaamsbewustzijn is helemaal geen zaak van het lichaam; het is
een kwestie van verwijdering van onwetendheid en is dus onafhankelijk van de toestand van het lichaam,
of men nu leeft of dood is. Het hangt alleen af van onwetendheid. Dat houdt ons abusievelijk gehecht aan

ons lichaam, niets anders.

4.25.1.5 Het Zelf is altijd onstoffelijk, omdat het de Getuige van het lichaam is en niet betrokken is bij de

handeling van het lichaam!

211



PARAGRAAF 4.25
Sub-Paragraaf 2

De Relatie van het Zelf tot het Lichaam

4.25.2.6 tatkrtadharmadharmanimittam sashareeratvam iti chet 6

Bezwaar: Zou het niet zo kunnen zijn dat lichaamsbewustzijn wordt veroorzaakt

door deugd en zonde?

4.25.2.7-8 na; sharerasambandhasya asiddhatvat, 7

dharmadharmayoh atmakrtatvasiddheh 8

Antwoord: Nee, er kan geen sprake zijn van het verrichten van goede of slechte daden

door het Zelf. Het kan niet bewezen worden dat het Zelf enige relatie heeft met het lichaam.

4.25.2.9-10 shareerasambandhasya dharmadharmayoh 9

tatkrtatvasya cha itaretarashrayatvaprasarnigat 10

Of het Karma (deugd en zonde) het lichaam heeft voortgebracht; of het lichaam het Karma —

dit leidt tot een eindeloze discussie (genaamd Anonya Ashraya , oneindige regressie)*

4.25.2.11 andhaparampara cha eshha anaditvakalpana 11

Het is slechts de blinde traditie die maakt dat men bij zo'n eeuwige keten blijft staan.

4.25.2.12 kriyasamavayabhavat cha atmanah kartrtvanupapatteh 12

Bovendien kan het Zelf geen entiteit (agent) zijn (om deugd en zonde voort te brengen),

omdat het geen relatie heeft met werk of handeling.

4.25.2.6 Poorvapakshi: Dan moet lichaamsbewustzijn te wijten zijn aan het goede of slechte Karma dat
we hebben verdiend door verrichte handelingen.

4.25.2.7-8 Antwoord: Nee, als je het over het Zelf hebt, dan is het antwoord zeker Nee. De verbinding
tussen Zelf en lichaam bestaat niet. Het ene is Werkelijk, het andere is Onwerkelijk. Hoe kan er een relatie
tussen hen zijn?

4.25.2.9-10 Het Zelf staat boven alle oorzaak en gevolg. Waar je naar verwijst is het ego-gevoel, het
individuele 'ik' dat denkt dat het de 'doener' van acties is. Dit "ik", dat zich identificeert met het lichaam,
handelt erdoor en ermee en produceert Karma. Dan produceert het Karma op zijn beurt een nieuw
lichaam om het oude Karma te vervullen. Zo wordt een cyclus opgezet die 'Anyonya Aashraya' wordt
genoemd, oftewel "een argument dat in cirkels rondgaat". Het is als de ruzie over wat het eerst kwam —
de kip of het ei?

4.25.2.11 Deze keten kan niet met behulp van de logica worden begrepen, noch kan zij worden begrepen
zolang wij nog in onwetendheid verkeren. Het kan alleen worden begrepen als we in staat zijn om los te
komen en te staan van lichaam en handelingen en er [slechts de] getuige van te zijn. Vanuit die positie
zullen we de waarheid kennen.

4.25.2.12 Het Zelf is de getuige die niet betrokken is bij Karma en lichaam. Het is de transmigrerende ziel
die volledig betrokken is bij het lichaam en het Karma.

40 Zie de heldere uitleg hiervan in Swami Sarvapriyananda’s vertaalde YouTube lezing ‘Who Am 1?7, ‘Wie ben ik? Op
zoek naar het antwoord d.m.v. een inleiding tot de Mandukya Upanishad, deel 1 en 2, blz. 35, Inconsistenties. (gratis
download), zie arav.live.

212




PARAGRAAF 4.25
Sub-Paragraaf 3

De Relatie van het Zelf tot Handeling

4.25.3.13 samnidhanamatrena rajaprabhrteenam drshhtam kartrtvam iti chet 13

Bezwaar: Hebben koningen en andere leiders door hun loutere nabijheid [tot het Zelf] geen

entiteit (agent) -schap?

4.25.3.14-15 na; ii) dhanadandadyuparjita-bhrtyasvami-sambandhitvat 14

i) teshham karrtvopapatteh 15

Antwoord: Nee, i) want hun entiteit-schap kan verklaard worden als het resultaat van

ii) de dienaar-meester relatie, tot stand gekomen door betaling van salaris, enz.

4.25.3.16-18 a. na tu atmanah, 16 i) dhanadanadivat ii) shareeradibhih iii)

svasvamibhavasambandhanimittam 17 b. kinchit shakyam kalpayitum 18

a. Maar in het geval van het Zelf b. is er geen mogelijkheid van een oorzaak zoals:

i) een relatie van ruil van rijkdom voor arbeid,

ii) of eigendom van het lichaam (bv. slavernij),

iii) of een reden voor een meester-dienaar relatie .

4.25.3.19 mithyabhimanastu pratyakshhah sambandhahetuh 19

In plaats daarvan wordt een onwerkelijke identiteit meteen gezien als een oorzaak

(met betrekking tot Zelf en lichaam)

4.25.3.20 etena yajamanatvam atmano vyakhyatam 20

Door deze conclusie wordt de (werkelijke) status van het Zelf verklaard —

het is alsof je de Yajman (de primaire entiteit) bent die een offerdaad voorzit!

Er is een denkrichting (school) genaamd Guru Mata, gesticht door Prabhakara, wat een afdeling is van de
Poorva Meemamsa, de school waaruit de meeste oppositie in Brahma Sitras voort komt. De Prabhakaras
geloven in een Zelf dat zo groot is als het lichaam. Dit verklaart waarom ze zo bezig zijn met het lichaam,
met lichaamsbewustzijn, met Karma en nu met het "doener-schip". De Meemamsakas doet heel erg hun
best om het individuele ego geaccepteerd te krijgen als de Kartritva, de "doener" van de acties. Dat is zijn
truc- om acceptatie te krijgen voor het idee van "doenerschap" in de mens, want daarop is zijn [filoso-
fische] bouwwerk van handeling gebouwd.

4.25.3.13 Poorvapakshi: Als een Koning een entiteit wordt door zijn loutere aanwezigheid, waardoor zijn
dienaren hun respectieve taken uitvoeren, kan dat toch worden beschouwd alsof het Zelf zo handelt.

4.25.3.14-18 Antwoord: Nee, het Zelf heeft niet een dergelijke verbinding met de handeling van het
lichaam. In het geval van de Koning heeft die een relatie met zijn dienaren als 'werkgever voor de werken-
den'. Hij betaalt hen een loon voor hun diensten. Het Zelf betaalt het lichaam niet om Zijn werk te doen!

4.25.3.19 Dat is een zaak uitsluitend tussen het ingebeelde 'ik'-gevoel en het lichaam. Het "ik"-gevoel of
Ego is verantwoordelijk voor alle doenerschap en genieterschap.

4.25.3.20 Het bovenstaande argument is alleen voor degenen die gehecht zijn aan hun lichaam — ze moe-
ten het zelf oplossen. Het Zelf, dat is niet gerelateerd aan handeling. Hooguit is Het slechts een getuige
ervan. Het is als de persoon voor wie een offerdaad wordt gedaan. Hij leunt achterover en observeert de
ceremonie die gaande is, terwijl het team van Pujaris en experts de formele procedure doen.

213




PARAGRAAF 4.26
MUKHYA & GAUNA BETEKENISSEN

"BETEKENISSEN"— ELF TERMEN & DEFINITIES

Mukhya is de belangrijkste of primaire betekenis, omdat het de eerste optie is die men zou probe-
ren er op toe te passen. Het wordt ook wel de letterlijke of directe betekenis genoemd, de betekenis die
in het woordenboek wordt gegeven.

Gauna is de ondergeschikte of secundaire betekenis, omdat het de tweede optie is die men pro-
beert wanneer de hoofdbetekenis niet logisch is. Het wordt ook wel indicatieve, impliciete of figuurlijke
betekenis genoemd. Deze betekenis is afhankelijk van de gebruikte context. Bijna altijd verwijst het naar
iets dat op de een of andere manier lijkt op het onderwerp in kwestie. Het kan alleen worden geidentifi-
ceerd [begrepen] als de hoorder kennis heeft van wat er [indirect] wordt geimpliceerd. Deze sectie gaat
over deze twee betekenissen.

Sub-Paragraaf 1
Voor mens A: Figuratieve Betekenissen zijn van Toepassing

4.26.1.1-2 a. atra b. ahuh - dehadi-vyatiriktasya atmanah 1

c. atmeeye dehdadau aham - abhimanah gaunah, d. na mithya iti chet 2

Bezwaar: a. In de context van een zojuist beschreven ware en valse identiteit van het Zelf,

b. zeggen sommigen: Het Zelf, hoewel in feite verschillend van het lichaam, enz.,

c. heeft [toch] enige zelf-identificatie met het lichaam, enz., in secundaire zin,

d. En die identiteit is niet onwerkelijk (zoals je eerder beweerde).

4.26.1.3-4 e. na; prasiddha-vastubhedasya 3

f. gaunatva-mukhyatva-prasiddheh, g. yasya hi prasiddhah vastubhedah 4

Antwoord: e. Nee. Het onderscheid tussen twee entiteiten kan wel degelijk bestaan;

f. maar het te kunnen classificeren als Mukhya of Gauna

g. kan alleen gedaan door mens 'A’, die beide vormen (entities) al goed kent.

4.26.1.5 yatha kesaradiman akrtivisheshhah 5

Voorbeeld 1: Denk aan een dier met een manen en een bepaalde vorm;

4.26.1.6 anvaya vyatirekabhyam simha-shabda-pratyaya-bhag 6

A.d.h.v. een techniek genaamd *Anvaya-Vyatireka, wordt het geidentificeerd als een 'Leeuw’;

4.26.1.7 mukhya anyah prasiddhah, tatah cha anyah purushhah 7

De primaire betekenis van een van de objecten is vastgesteld als een leeuw;

Anders dan dat, is een ander object genaamd, een man;

4.26.1.8 prayikaih krauryashauryadibhih simhagunaih sampannah siddhaha, 8

Van de man is bekend dat hij de leeuwachtige eigenschappen van meedogenloosheid en

moed bezit.

4.26.1.9 tasya purushhe simha-shabda-pratyayau gaunau bhavatah 9

Voor de man 'A' (zoals in Pada 4) wekt het woord 'leeuw' toegepast op de 'man' een idee in

hem op. Dat is de secundaire of figuurlijke betekenis van het woord 'leeuw’.

* Een logisch proces van eliminatie door het observeren van de aan- of afwezigheid van een ding onder
verschillende omstandigheden.

214




4.26.1.1-2 Poorvapakshi: Ik heb de volgelingen van Prabhakara’s Meemamsa-school horen zeggen dat:
het Zelf een secundaire of "figuurlijke" identiteit heeft met het lichaam; deze identiteit is de doener; en
het is niet iets dat onwerkelijk is zoals je in het vorige gedeelte zei.

4.26.1.3-4 Antwoord: Ik ben het met je eens dat woorden en ideeén letterlijke en figuurlijke (d.w.z.
primaire en secundaire) betekenissen kunnen hebben, maar dat is alleen voor een persoon die goed
bekend is met beide dingen en die weet waar ze voor staan. In dit geval kennen de meeste mensen het
Zelf niet. Ze kunnen dus niet zeggen dat het een secundaire betekenis heeft. Laten we enkele voorbeelden
nemen:

4.26.1.5-9 Voorbeeld 1: Leeuw en mens: Een leeuw staat bekend om zijn manen. Het is het enige dier dat
manen heeft (die lijken op de baard van de mens). Dit is het belangrijkste middel om een leeuw te
identificeren. Nu is er een man die kwaliteiten heeft zoals wreedheid en dapperheid en zelfs een baard als
[de manen van] die van een leeuw. Wanneer deze man een "Leeuw" wordt genoemd, is dat duidelijk in
figuurlijke zin.

215



PARAGRAAF 4.26
Sub-Paragraaf 2

Voor mens B: Alleen Letterlijke Betekenissen zijn van Toepassing

4.26.2.10 a. na aprasiddhavastubhedasya 10

Maar neem nu het geval van een andere man 'B":

a. aan hem is het onderscheid tussen de twee vergeleken zaken niet bekend;

4.26.2.10-11 b. tasya tu anyatra 10

c. anyashabdapratyayau bhrantinimittau eva bhavatah d. na gaunau 11

b. Voor de mens "B" is elke verwijzing naar de andere entiteit van "leeuw"

(die hem onbekend is),

c. zowel het woord als het idee dat ermee wordt voortgebracht slechts een illusie;

d. (het woord 'leeuw') kan niet in zijn figuurlijke betekenis worden opgevat

(zoals bij de mens 'A').

4.26.2.12-13 f. yatha mandandhakare 'sthanuh ayam' iti g. agrhyamanavisheshhe 12

h. purushhashabdapratyayau sthanuvishhayau™ 13

f. Voorbeeld 2: In [de schemering] van de naderende duisternis, "Dit is een boomstronk",

g. wanneer het niet duidelijk wordt waargenomen,

h. dan worden het woord 'mens' en het idee van een mens op het object, hier een

een 'boomstronk’, toegepast.

4.26.2.14 yatha va shuktikayam akasmad ‘rajatam’ iti 14

Voorbeeld 3: Op dezelfde manier kunnen het woord en het idee van 'zilver' worden

toegepast op [het parelmoer van] een 'schelp'.

4.26.2.15 nishchitau shabdapratyayau 15

En het woord en het idee worden, zonder enige redelijke onderbouwing, [toch] met een

gevoel van zekerheid toegepast!

4.26.2.10-11 Voorbeeld 1 (vervolg): Het punt dat moet worden opgemerkt is dat alleen iemand (man 'A')
die zowel de leeuw als de mens kent, dit als een impliciete betekenis kan begrijpen. Voor een ander (man
'B') die de primaire betekenis van 'leeuw' niet kent, zou de figuurlijke betekenis als 'leeuwenman’' natuurlijk
nergens op slaan.

4.26.2.12-13 Voorbeeld 2: Boomstronk en mens: De boomstronk van een dode boom met twee
uitstekende takken wordt gezien in de schemering. Het wordt niet duidelijk herkend, en dus wordt het
verkeerd geidentificeerd als een man met opgeheven handen, alsof het een dief is die wegrent in het
donker. Dat onwetende idee blijft bestaan totdat de 'man' wordt erkend als slechts een boomstronk. Het
krijgt zijn figuurlijke betekenis pas als het wordt herkend als een boomstronk.

4.26.2.14 Voorbeeld 3: Schelp en Zilver: In allerijl kunnen we een [parelmoer] schelp gemakkelijk verwar-
ren met een zilveren munt. Pas als we het herkennen als een schelp, kunnen we het zilver begrijpen als
zijn figuurlijke betekenis.

4.26.2.15 Deze opmerking is veelzeggend. Terwijl we in de waan verkeren over de identiteit van het
geziene object, leiden we er met grote zekerheid dingen uit af. We denken eigenlijk dat een touw een slang
is, of de schelpschaal zilver, of de boomstronk is een man die probeert te vluchten, enz. Pas als de waan
weg is, zien we de waarheid voor wat ze is.

216




PARAGRAAF 4.26
Sub-Paragraaf 3

Toepassing op het Zelf en de "lk"-Notie

4.26.3.16-18 a. tadvad dehadisamghdate aham iti, b. nirupachdarena shabdapratyayau 16

c. atmanatmavivekena utpadyamanau 17

d. katham gaunau shakyau vaditum 18

a. Op dezelfde manier ontstaat het woord "ik" met zijn notie binnen het geheel van

lichaam en zintuigen.

b. Het is van toepassing op de lichaamsverschijningsvorm in letterlijke, directe zin,

c. en ontstaat als gevolg van gebrek-aan-onderscheid tussen het Zelf en het niet-Zelf.

d. Hoe kan het in Gauna of figuurlijke zin worden opgevat?

4.26.3.19-20 e. atmanatmavivekindm f. apil panditanam ajavipélanam iva 19

g. aviviktau shabdapratyayau bhavatah 20

e. bij degenen die het onderscheid kennen tussen het Zelf en het niet-Zelf,

f. ziet men, zelfs bij de geleerden onder hen, [toch]

net zoals als bij de onwetende herders en geitenhoeders,

g. zonder enig onderscheid het woord "ik" en zijn notie ontstaan [oprijzen].

4.26.3.21-22 tasmad dehdadivyatiriktatmastitvavadinam 21

dehadau ahampratyayo mithyaiva, na gaunah 22

Daarom moet, zelfs voor degenen die van mening zijn dat het Zelf zich onderscheidt

van het lichaam, enz., het idee van "ik" met betrekking tot het lichaam, enz.,

onwerkelijk zijn en niet in figuurlijke zin.

4.26.3.16-18 Toepassing 1 van voorbeelden: Het Zelf en Ego-gevoel: Evenzo, als er geen onderscheid is,
wordt van het Zelf gemakkelijk abusievelijk gedacht via het lichaam te handelen. Het kan zelfs worden
opgevat als het lichaam zelf. Pas wanneer onderscheid begint te dagen, realiseert een persoon zich dat
het niet het Zelf is dat handelt, maar een pseudo-Zelf genaamd Ego, dat zich identificeert met het lichaam
dat denkt dat het handelt.

19-20 Toepassing 2 van voorbeelden: De geleerden en de onwetenden: Zoals hierboven gesteld, kan de
geleerde persoon die in zijn geest alles weet over het Zelf en het niet-Zelf, en het zelfs als onderwerp
onderwijst, zich in zijn dagelijks leven gedragen vanuit dezelfde onwetendheid als de ‘herders en geiten-
hoeders’, dat wil zeggen, als degenen die het lichaam als het Zelf beschouwen. Het betekent dat hij zijn
Zelf niet heeft ervaren, maar er alleen intellectueel idee van heeft begrepen. Ook hij zal niet in staat zijn
om de figuurlijke betekenis van het Zelf te begrijpen omdat hij het niet heeft ervaren.

Dit laat duidelijk twee dingen zien: ten eerste laat het zien dat degenen die proberen uit te gaan van
dit geloof dat het Zelf figuurlijk de 'doener' van de handeling is, geen gerealiseerde zielen kunnen zijn,
omdat het Zelf nooit de 'doener' is. Ten tweede, en nog belangrijker, misleiden ze zichzelf door te denken
dat ze het Zelf begrijpen als de figuurlijke betekenis van de 'Doener', omdat ze geen ervaring hebben met
het [niet handelende, stille, volmaakte] Zelf en dus de figuurlijke betekenis ervan niet kunnen kennen.

In hun geval is het een "dubbele fout", zoals dat in tenniskringen heet!

217




PARAGRAAF 4.27
Sub-Paragraaf 1

De "Lichaamloze Staat"

4.27.1.1-2 tasmad mithya-pratyaya-nimittatvat sashareeratvasya, 1

siddham jeevatah api vidushhah ashareeratvam 2

Bijgevolg, aangezien de belichaamde staat een illusoire cognitie als oorzaak heeft,

doet de 'lichaamloze' staat van de wijze man zich zelfs tijdens zijn leven voor.

4.27.1.3 tatha van brahmavidvishhaya shruttih - 3

En dienovereenkomstig verklaart de Schrift, die de kenner van Brahman afbakent:

4.27.1.4-6 'tadyatha ahinirlvayanee valmeeke mrta pratyasta shayita, 4

evam eva ldam shareeram shete, 5

atha ayam ashareerah amrtah pranahbahmaiva teja eva' (br.u.4.4.7, zie hieronder) iti; 6

"Net zoals de afgeworpen huid van een slang op een mierenheuvel ligt,

dood en afgeworpen, zo [op die manier] is ook dit lichaam er (does lie).

Het onstoffelijke onsterfelijke leven is voorzeker Brahman Zelf, het Licht Zelf."

4.27.1.7-8 'sachakshhuh achashhuh iva, sakarnah akarna iva, 7

savag avagiva, samanah amand iva, sapranah aprana iva'iti cha 8

"Hoewel zonder ogen, is Hij alsof hij in het bezit is van ogen;

hoewel zonder oren, is Hij alsof hij in het bezit is van oren;

hoewel Hij zonder het spraakorgaan is, is het alsof Hij over het spraakorgaan beschikt;

hoewel Hij beroofd is van het verstand, doet Hij zich voor alsof Hij het verstand heeft.

hoewel Hij zonder levensadem is, is het alsof Hij in het bezit is van levensadem."

4.27.1.1-2 In de gedachtegang zijn we nu aangekomen bij het beste punt om de toestand [staat] van de
gerealiseerde heilige te bespreken, de man die verder is gegaan dan louter het lichaamsbewustzijn en
altijd leeft in de onstoffelijke of 'lichaamloze' staat van eenheid in het Zelf.

4.27.1.3 De Schriftuurlijke citaten geven het beste inzicht in deze verheven toestand die er voorbij het
lichaamsbewustzijn is.

4.27.1.4-6 Dit is een prachtige beschrijving van de gerealiseerde heilige, uit de Brihadaranyaka Upanishad.
Het illustreert duidelijk hoe het lichaam verschijnt als een levenloze [afgeworpen] huid van een slang.

4.27.1.7-8 Deze meest glorieuze staat die de mens ooit kan bereiken, wordt hier beschreven zoals deze in
elk van de belangrijkste Upadhis ([zien, horen, spreken, mentaal bestaan (interactief gewaarzijn) en
ademhalen] van het lichaam wordt herkend.

Citaten uit de Upanishads volledige tekst:

Blz. 218, (br.u.4.4.7): ‘Wanneer alle verlangens die eens een thuis vonden in het hart hebben afgedaan,
wordt de sterfelijke mens onsterfelijk en realiseert hij Brahman hier [in dit leven]. Zoals de huid van een
slang op de mierenhoop ligt, afgeworpen, levenloos, zo ligt ook het lichaam. Maar waarlijk, dit
lichaamloze, onsterfelijke Leven is louter licht.” (uit: De Upanishads, Wim van de Laar, uitgeverij Nachtwind.nl, 2014).

218




PARAGRAAF 4.27
Sub-Paragraaf 2

Sthitaprajna: "Man van Grondig Gevestigde Wijsheid"

4.27.2.9 smrtih apil - 'sthitaprajriasya ka bhashha' (B.G. 2.54, zie hieronder) iti adya 9

In de Bhagavad Gita begint een gedeelte van 18 verzen met deze regel:

“Wat is het karakteristieke kenmerk van de Man van Grondig Gevestigde Wijsheid?"

4.27.2.10-11 sthitaprajriasya lakshhanani achakshhéana 10

vidushhah sarvapravattyasambandham darshayati 11

Terwijl hij de kenmerken van de man van vaste wijsheid afbakent,

wordt vooral zijn afwezigheid van relaties met alle handeling aangetoond.

4.27.2.12 tasmad na avagatabrahmatmabhavasya, yathapoorvam samsaritvam 12

Dus voor iemand die zijn identiteit met Brahman realiseert, doet

de wereldse staat zich niet meer voor.

4.27.2.13-14 yasya tu yathapoorvam samsaritvam, 13

na asau vagatabrahmatmabava iti anavadyam 14

Maar voor hem, die in de wereldse staat blijft volharden zoals voorheen,

kan niemand worden verweten als hij [daarvan ] zegt dat zo iemand

Brahman niet heeft gerealiseerd.

Een derde Schriftuurlijke citaat is ontleend aan de Smriti, aan de Bhagavad Gita [2.54 ev.]

4.27.2.9-11 In de Sthitaprajna-verzen die de hierboven geciteerde regel volgen, wordt geopenbaard dat
er in de verlichte persoon een totale afwezigheid is van enig verband met enige impuls om te handelen.

4.27.2.12-14 Dit laat zien dat iemand die zijn Zelf heeft gerealiseerd, zijn wereldse staat niet kan blijven
ervaren zoals voorheen. Dit houdt in dat als een mens de wereldse staat blijft ervaren, hij zijn eenzelvig-
heid met Brahman voorzeker [nog] niet heeft gerealiseerd.

Op deze manier wordt alles met betrekking tot bovenstaande kritiek duidelijk gemaakt. Er bestaat niet
zoiets als het "doen alsof" je in de smetteloze staat bent.

Citaat uit de Bhagavad Gita volledige tekst:

Blz. 220, (B.G.2.54): ‘O Kesava, hoe kan men iemand omschrijven die standvastig is in kennis en voort-

durend verblijft in contemplatie? Hoe spreekt hij, zit hij en beweegt hij?. (uit: Bhagavad Gita Bhasya, bewerking
en samenstelling F. Arav, www.uitgeverijKadag.nl, 2022).

219




PARAGRAAF 4.28
Sub-Paragraaf 1

Conclusie over de "Bijkomstigheid” kwestie

4.28.1.1-3 yat punah uktam shravanat pardcheenayoh 1

manananididhyasanayoh darshanad vidhisheshhatvam brahmanaha, 2

na svaroopaparyavasayitvam iti 3

Bezwaar: Eerder betoogden we dat, na het 'luisteren' naar kennis, gewezen wordt op de

noodzaak van reflectie en intense meditatie (op die kennis).

Dit maakt Brahman een bijkomstigheid van een handeling,

en wijst er ook op dat de intentie om Brahman te openbaren is er niet (in de Schrift).

4.28.1.4-5 tat na; shravanavad, avagatyarthatvad manananididhyasanayoh 4-5

Antwoord: Dat argument gaat niet op. Want net als het luisteren naar de kennis, zijn de

reflectie en meditatie ook alleen bedoeld voor het realiseren van Brahman.

(Alle drie vallen ze in dezelfde categorie van 'Brahman willen kennen')

4.28.1.6-7 yadi hi avagatam brahma anyatra viniyujyeta, bhavet tada vidhisheshhatvam 6-7

Inderdaad, in het geval dat Brahman, nadat hij was gerealiseerd, elders zou worden ingezet,

mee eens, dan Hij zou een bijkomstigheid worden bij een gebod (ritueel]!

We gaan nu het afsluitende deel van de Bhasya in, waarin belangrijke bezwaren voor eens en voor altijd
worden weggenomen. De meest prominente daaronder was die van het iets bijkomstig zijn:

4.28.1.1-3 Poorvapakshi: [In deel 2 was het volgende punt een van de kritiekpunten op Vedanta.] Als
Sravana de kennis van Brahman verschaft, dan laat het feit dat Manana en Nididhyasana nog steeds nodig
zijn nadat het heeft aangetoond dat het laatste een soort geboden zouden moeten zijn, waarmee men het
doel van Brahman bereikt. Het betekent dus dat kennis alleen niet de ultieme stap is die iemand naar
Brahman brengt, maar dat een Upasana (d.w.z. Manana en Nididhyasana) nodig is om realisatie te
bereiken. Deze Upasana is de bijkomende stap die nodig is.

4.28.1.4-5 Antwoord: Dit is niet waar. Ten eerste is je begrip van kennis dat het een mentale kennis zou
zijn [omvatten] die in Sravana wordt voltooid. Maar nee, in dat stadium is het [nog] gewoon informatie.
De Upanishads noemen dat Apara Vidya. Hoger dan dat is Para Vidya of kennis die Brahman onthult. Om
bij Para Vidya te komen heb je Manana en Nididhyasana [als middel] nodig. Dat is de kennis waarover we
spreken in verband met het bereiken van Brahman.

4.28.1.6-7 Met 'de tong in de wang' [blik op het plafond] maakt de Meester een geestige opmerking:
"Natuurlijk, nadat de persoon zich heeft gerealiseerd, kan hij Brahman elders gebruiken — dan ben ik het
ermee eens dat het een kwestie zou zijn van Hem tot een bijkomstigheid te maken!" Maar waar is 'elders'
voor iemand die nu 'overal' is?

Z.0.Z.

220




In Vedanta zijn Sravana, Manana en Nididhyasana geen drie stappen, maar is het EEN STAP in drie
groeistadia*’. Het rijpen van kennis gaat door de stadia van het opruimen van alle twijfels en het opruimen
van alle Vasanas in de geest. Het uiteindelijke resultaat is de realisatie van Brahman. Er is geen gebod
tussen kennis en Brahman in. Wanneer kennis tot een punt van 100% duidelijkheid komt, is realisatie
onmiddellijk. Reflectie en meditatie zijn ook alleen bedoeld om kennis te verwerven, het zijn geen
hulpmiddelen die op kennis [zelf] moeten worden toegepast om iemand naar het doel te brengen.

Zodra dit is vastgesteld, zijn we op gemeenschappelijke grond met de Poorvapakshi om de afsluitende
verklaring af te leggen . ..

41 Het besef dat het eigenlijk om EEN [integrale] stap gaat en dat het rijpen van kennis door de stadia van het
opruimen van alle twijfels en het opruimen van alle vasanas in de geest heen moet gaan is nog niet zo makkelijk te
doorgronden. Dit brengt ons bij een bijzonder voorval. In de traditie van vraag en antwoord tijdens de audiénties bij
Z.H. Shankaracharya Sri Shantananda Saraswati spreekt deze ‘in deze functie’ vanuit de traditie nadrukkelijk ‘nooit’
over ‘zichzelf’. Maar n.a.v. een opmerking van Mr. MaclLaren dat het hem (als oprichter en leider van de SES) eigenlijk
tegenviel dat het met het daadwerkelijk en als natuurlijk voortdurend toepassen van de gehoorde kennis (zelfs na
enkele decennia) maar matig wilde lukken, glimlachte Z.H. en zei hij, zo meldde de vertaler Mr. Jaiswal: “Het stemt
hem blij te horen dat er inspanning wordt geleverd in de richting van het begrijpen van de aanwijzingen en de
betekenis van de woorden.” (Gesprekken, jaartal onbekend).

221



PARAGRAAF 4.28
Sub-Paragraaf 2

Conclusie over "Shastrayonitvaat"

4.28.2.8-9 na tu tadasti, manananididhydasanayoh, 8

api shravanavad avagatyarthatvat 9

Maar dat is niet het geval, voor reflectie en meditatie, zoals bij horen,

dat ook bedoeld is voor het opdoen van kennis.

4.28.1.10-13 tasmad na pratipattividhivishhayataya 10

shastrapramanakatvam brahmanah sambhavati iti 11

atah svatantram eva brahma sastrapramanakam 12

vedantavakyasamanvayad iti siddham 13

Daarom, als een factor die is opgenomen in elk gebod over aanbiddingsmeditatie -

geldt dit niet voor Brahman, die alleen uit de Schrift gekend kan worden.

Dienovereenkomstig is het enige en onafhankelijke middel tot de kennis van Brahman

stevig gevestigd te zijn de juiste determinatie van de Upanishadische teksten.

De conclusie over Satra 3:

4.28.2.8-9 Paragraaf 4.28.1 heeft zojuist de discussie over de geldigheid van SGtra 3 afgerond. Nu rest
alleen nog om formeel de aankondiging te doen:

4.28.2.10-13 Er is geen 'factor' of gebod nodig tussen kennis en de realisatie van Brahman. Dit bewijst dat
de "enige bron van kennis van Brahman de Schrift is". Er is niets anders nodig.

Het is dus tegelijkertijd vastgesteld dat Brahman het onderwerp is van de Upanishads — punt uit. Er
mag verder niets, d.w.z. geen intermediaire factor, aan worden toegevoegd, zoals welke Upasana, enz.,
dan ook, want het staat op zichzelf onafhankelijk. Het is vastgesteld door grondige analyse, technisch
bekend als Tatparna Nirnaya, het in zichzelf volledig te zijn.

Deze conclusie kan ook worden uitgedrukt in termen van het onderwerp van Satra 4. Er is volledige
HARMONIE in de Upanishad-verklaringen. Niets spreekt iets anders tegen. Net zoals de uitspraken in de
Karma Kanda harmonieus werken naar Dharma, zo werken ook de uitspraken in de Upanishads harmo-
nieus naar Brahman. Dit zijn twee totaal verschillende doelen die in de Vedas worden aangeboden, het
totale geheel van de Schriftuurlijke literatuur.

Zelfs deze twee doelen kunnen met elkaar worden geharmoniseerd. Zodra de zoeker naar waarheid
zich realiseert dat het doel van Dharma [slechts] vergankelijk en kortstondig is, ontwikkelt hij uit zichzelf
de [wens naar] onthechting om [daarmee] zijn doel te herzien en zich in de richting van Brahman te keren.

Op deze manier wordt de totale harmonie van het totale geheel van de Vedische literatuur onthuld.

222




PARAGRAAF 4.29
Sub-Paragraaf 1

“Brahma Sitras” & “Dharma Sitras”

4.29.1.1 evam cha sati ‘athato brahmajijrigsa’ (bra.soo.1.1.1) 1

En vanuit dit oogpunt, rechtvaardigt het Aforisme: "Daarna (voortvloeiend uit de vier

vereisten), vandaar (is het volgende in de te volgen reeks) het verlangen om

Brahman te kennen."

4.29.1.2 jti tadvishhayah prthak shastrarambh upapadyate 2

de uiteenzetting van een afzonderlijke Schriftuurlijke tekst over het onderwerp Brahman.

4.29.1.3-5 a. pratipattividhiparatve hi, b. 'athato dharmajijridsa’ (poo.mee.soo.1.1.1) iti 3, 4

c. eva arabdhatvad d. na prthak shastramarabhyeta 5

a. Als echter de uiteindelijke bedoeling (van de Upanishads) was om (het huidige Brahman)

te laten dienen als een gebod tot contemplatie, dan zou de tekst beginnen met:

b. het Aforisme, "Daarna, vandaar, het verlangen om Dharma te kennen,"

c. maar omdat dat al geschreven was (namelijk de "Dharma Siitras" van Jaimini),

d. zou een nieuwe tekst (namelijk de "Brahma Siitras" van Vyasa) niet nodig zijn geweest.

Voor elk van de twee doelen die in het commentaar van het laatste gedeelte worden genoemd, is een
volledige Shastra of Schrift gerechtvaardigd. Dat heeft geleid tot de Dharma Satras voor het pad van
handeling om [daarmee] de hemel te [kunnen] bereiken en het wereldse bestaan [ermee] te bestendigen;
en de Brahma Sutras voor het pad van Kennis van Brahman om [juist] Bevrijding van het wereldse bestaan
[inclusief het vooruitzicht en daarna te beleven van de hemel] te bereiken.

4.29.1.1-2 De rechtvaardiging voor het schrijven van de Brahma Sitras wordt nu vermeld.

4.29.1.3-5 Als er een factor [handeling] nodig was om Brahman te realiseren, dan zouden de Brahma
Sdtras helemaal niet nodig zijn geweest. De Dharma Sitras alleen zouden voldoende zijn geweest om de
doelen van het bereiken van beide doelen te dienen.

Vanuit het standpunt dat in Paragraaf 28 wordt uitgedrukt, zien we dat de Vedas een algemeen plan
hebben voor alle soorten mensen, dat is verdeeld in twee belangrijke wegen voor de vooruitgang van de
mens — namelijk de Pravrittih Marga of het "Pad van Handeling" [doen, lagere vogel mu.3.1.1]; en de
Nivritti Marga of "Pad van Verzaking" [toekijken, hogere vogel mu. 3.1.2].

De eerste gedeelte is de Karma Kanda, dat de Poorva Meemamsa wordt genoemd. Het heeft zijn eigen
geschrift genaamd de "Dharma Sutras", geschreven door Rishi Jaimini, dat elk gedetailleerd aspect van de
wetenschap van handeling behandelt waarmee mensen hun verlangens kunnen vervullen, in overeen-
stemming met Schriftuurlijke geboden, binnen de cyclus van geboorte en dood.

De laatste gedeelte is de Jiana Kanda, dat de Uttara Meemamsa wordt genoemd. Het heeft ook zijn
eigen onafhankelijke geschrift genaamd de "Brahma Sitras", de huidige tekst, geschreven door Rishi Veda
Vyasa, die elk gedetailleerd aspect van de wetenschap van realisatie van Brahman behandelt. Het voorziet
in bevrijding van de cyclus van geboorte en dood.

223




PARAGRAAF 4.29
Sub-Paragraaf 2

Noodzaak tot de "Brahma Sitras"

4.29.2.6 darabhyamanam cha evam arabhyeta 6

Of, zelfs als er dan toch een nieuwe tekst zou zijn geschreven, zou deze zijn begonnen

met het Aforisme:

4.29.2.7 'athatah parishishhtadharmajijnasa’ iti, 7

"Daarna, het verlangen om de overgebleven Dharma te kennen."

4.2.9.2.8 ‘athatah kratvarthapurushharthayorjijiagsa’ (poo.mee.soo.4.1.1) itivat 8

dat vergelijkbaar is met de Sutra 4.1.1 in die tekst zelf:

"Daarom, vandaar het verlangen om te weten wat het doel van het offer dient,

en wat het doel van de mens dient."

4.29.2.9 brahmatmaikyavagatistu apratijnata 9

Maar feit is dat de [mogelijkheid tot] Realisatie van de Eenheid van Brahman en Atman

niet eens in één enkel aforisme (van de Dharma Sitras) is opgenomen.

4.29.2.10-11 iti tadarthah yuktah shastrarambhah 10

‘athato brahmajijnasa "iti 11

En om die reden en met dat doel, is een nieuwe tekst over een apart filosofisch systeem

dat de realisatie van Brahman representeert volledig gerechtvaardigd, te beginnen met:

"Daarna (voortvloeiend uit de vier vereisten), vandaar (is het volgende in de te

volgen volgorde) het verlangen om Brahman te kennen (als tegengesteld aan Dharma)."

4.29.2.6-8 Als de Upanishads bedoeld waren als aanvulling op de geboden van de Karma Kanda, dan zou
de hele kennis van en over Brahman een klein hoofdstuk binnen de "Dharma Sitras" hebben gevormd,
waardoor het zichzelf een bijkomende status zou hebben gegeven. Dan zou zelfs de titel van zo een
compilatie anders zijn geweest. Het zou zoiets zijn geweest als: 'Kritu-Artha-Purusha-Arthayoh-Jignaasaa'
— wat betekent "Een beraadslaging over dingen die bevorderlijk zijn voor het brengen van offers en het
bereiken van de vier menselijke doelstellingen (Dharma, Artha, Kdma en Moksha)."

4.29.2.9-11 Maar zo’n voorwoord was in Jaimini's boek niet nodig, waarmee werd bewezen dat er nooit
al enige twijfel over bestond dat de twee wegen verschillend en onafhankelijk van elkaar zijn, maar dat zij
[toch] harmonieus verenigd kunnen worden door van het lagere naar het hogere te evolueren, zoals door
de zoeker werd verlangd.

We zijn altijd schatplichtig aan visionairs zoals Sri Adi Sankaracaryaji vanwege zijn diepe inzicht in de
uiteindelijke doeleinden van alle delen van de Vedas, en zijn visie om ze harmonieus samen te doen
werken ten dienste van de evolutie van de mens, culminerend in de realisatie van Brahman.

224




PARAGRAAF 4.30
Sub-Paragraaf 1

De Samensmelting van de Triade

4.30.1.1-2 tasmat ‘aham brahmasmi’ iti etad avasana eva 1

sarve vidhayah sarvani cha itarani pramanani 2

Daarom, bij de oprijzen van de realisatie van "lk ben Brahman",

Eindigen noodzakelijkerwijs alle Vedische geboden en alle andere middelen van kennis.

4.30.1.3-5 *na a. hi aheyanupadeya-advaitatmavagatau satyam, 3

b. nirvishhayani apramatrkéani cha 4

c. pramanani bhavitam *(na) arhanti iti 5

a. Inderdaad, wanneer er de realisatie van het Non-duale Zelf oprijst,

hetgeen noch een object van afwijzing, noch van aanvaarding is;

b waarbij het object van kennis (de inhoud ervan) verloren gaat, en het subject van kennis

(de kenner) ook verloren is gegaan;

c. dan verliezen ook de middelen van kennis hun geldigheidswaarde (validity)

(in dat gerealiseerde wezen).

4.30.1.1-2 Een belangrijk verschil tussen de twee doelen wordt hier gepresenteerd: Wanneer het doel van
"Dharma" wordt bereikt, blijkt het tijdelijk te zijn. Vanuit dat doel wordt [toch ook] nog steeds de diepe,
innerlijke behoefte gevoeld om het doel van "Brahman" te bereiken.

Wanneer echter het Doel van "Brahman" is bereikt, is er absolute tevredenheid en wordt er [dan]
geen verlangen [meer] gevoeld naar iets anders. Het is in zichzelf compleet. Men voelt niet langer de
behoefte aan het doel van "Dharma". Dit is het grote verschil tussen de twee doelen, de twee Paden die
in de Vedas worden aangeboden.

Met andere woorden, het is geen kwestie van of "Dharma" of "Brahma"; maar eerder een kwestie
van "Brahma", maar indien [nog] niet zo, dan "Dharma [uiteindelijk toch] gevolgd door Brahma". Welke
route men ook neemt, ultieme rust voor de ziel is alleen te vinden in Brahma, niet [nooit] in Dharma.

225




4.30.1.3-5 De voortreffelijke schoonheid van het [volmaakte]* pad van Brahma wordt hier herhaald, zoals
het in de Bhasya is uitgelegd:

1. Wanneer er een realisatie van het Non-duale Zelf is, kan er verder niets verworven worden en kan
niets in die staat worden ingehouden, verminderd of afgewezen.

2. Dit is een gebied waar geen pluraliteit is; geen voorwerpen van de zintuigen, enz.; en waar de
kenner is versmolten met het bekende, waardoor er geen behoefte is aan enige vorm van kennis
tussen de twee [kenner-bekende]. Dat wil zeggen, het is de schemering [einde] voor seculiere
kennis en de dageraad [begin] voor Absolute Kennis.

Terwijl de hete zon van seculiere kennis ondergaat, komt de koele maan van spirituele kennis op aan
de andere kant van de horizon!

42 Swami Sarvapriyananda als antwoord op de vraag waarom men Uiberhaupt naar verlichting zou moeten streven,
m.a.w., wat levert het op?: Wel...., Volledige overstijging van alle verdriet en lijden en het verkrijgen van puur geluk,
je ontdekt de bron van puur en eeuwig geluk....

Waarom zijn [gerealiseerde] mystici blij?

e Ze hebben gedaan wat er in het menselijk leven gedaan dient te worden.

e Ze hebben verkregen wat er in het menselijk te verkrijgen valt.

e Ze weten wat er in het menselijk leven geweten dient te worden.

e Het grootste verdriet brengt hun niet van hun stuk.

e Ze hebben iets verkregen dat nooit nog beter kan worden, er is niets beter dan dat...

Zie Swami Sarvapriyananda’s YouTube Drg Drsya Viveka lezing nr. 10, (op 1.04 min). Link zie arav.live
226



PARAGRAAF 4.30
Sub-Paragraaf 2

De Kenners van Brahman

4.30.2.6 api cha ahuh - 6

Verder verklaren zij (de kenners van Brahman) ook:

4.30.2.7-8 'gauna-mithyatmano'sattve son-dehadi-bodhanat 7

sadbrahmatmahamityevam bodhi kdaryam katham bhavet' 8

* "Wanneer de figuurlijke en onware zelven ophouden te bestaan vanwege de zoon,

het lichaam enz., die genegeerd zijn, en de wetenschap:

'lk ben van de aard van het Bestaan-Brahman',

Hoe kan er dan nog een daad overblijven die nog moet worden volbracht?"

4.30.2.9-10 'anveshhtavyatmavijnanat prakpramatrtvamatmanah 9

anvishhtah syat pramata eva papmadoshhadivarjitah' 10

** "Het Zelf blijft, voorafgaand aan de realisatie van het Zelf, in de staat van een kenner

van dat wat wordt gezocht, maar wanneer het Zelf wordt gerealiseerd,

zou de kenner zelf vrij blijken te zijn van de onvolkomenheden zoals zonden, enz."

4.30.2.11-12 'dehatmapratyayah yadvat pramanatvena kalpitah 11

laukikam tadvad eva idam pramanam tu atmanishchayat' 12

*** "Net zoals de cognitie van het Zelf als het lichaam wordt verondersteld geldig te zijn

op het empirische vlak; zeker, wordt deze empirische cognitie verondersteld geldig te zijn,

maar alleen tot aan de opkomst van de (ondubbelzinnige) vaststelling van het Zelf."

Sri Sankaracaryaji eindigt met een citaat van Sri Sundara Pandya, de Guru van Sri Tirujnana Sambandhar,
een grote heilige uit Tamil Nadu. Het citaat in deze Bhasya is de enige beschikbare versie van dit vers van
de grote Guru:

* 1. Gauna mithyaatmanah asattve, putra dehaadi baadhanaat;

Sad brahmaa aham iti evam, bodhe kaaryam katham bhavet.

** 2. Anveshtavi aatma vijnaanaat, praak pramaatrutvam aatmanah;

Anvishtah syaat pramaat aiva, paapma doshaadi varjitah.

**%* 3. Dehaatma pratyayah yadvat, pramaanatvena kalpitah;

Laukikam tadvad evedam, pramaanam tu aa-aatmanih cha yaat.

Z2.0.Z.

227




Adhikarana Vakya

1. Vishaya (onderwerp): De hele Upanishadische literatuur moet als onderwerp worden genomen.
2. Samshaya (twijfel): De twijfel: Spreekt Vedanta over Karma Para of Brahma Para?

3a. Poorvapakshi (opponent) 1 (Meemamsaka): Bezwaar: De hele Vedanta moet worden gebruikt als een
aanvulling op een bepaald aspect van Karma, hetzij als i) de 'Doener’, d.w.z. de Yajamaana (offeraar),
wanneer het iets over Atman zegt; of ii) als 'Devata’, wanneer het iets zegt over Brahman.

3b. Poorvapakshi (opponent) 2 (Bhartru Prapaiica): Bezwaar: Vergelijkbaar met hierboven, behalve dat
het object van aanbidding wordt geaccepteerd als Brahman zoals in Vedanta, en het dient nog steeds een
aanvulling zijn op een Upasana, maar op een nieuwe Upasana, gegeven in de Upanishads, en niet in de
Karma Kanda.

4. Siddhanta (Vedanta): Vedanta is Brahma Para, omdat het Samanvayaat is - de hele Vedas leiden onver-
mijdelijk en per se naar Brahman.

5. Sangati (de tussen de Adhikaranas (onderwerp) of Sitras (verzen) verbindende denkwijze): Aakshepa
Sangati — de Akshepa (verbinding) van de Poorvapaksha wordt beantwoord in deze Sitra, namelijk dat
Brahman, en niet Karma, het onderwerp is van de Shastras. Dit is de verbinding met de vorige Sttra.

Zo eindigt de discussie over het onderwerp van de Vierde Sitra.

aldus eindigt
DEEL 3: "De Vedantins Uiteindelijke Zienwijze"
Einde van het Chatuhsootree gedeelte
in de Shariraka Meemamsa Bhasya,
een verhandeling van de vereerde Sri Shankara Bhagavatpada,
de discipel van de meest vereerde Sri Govinda Bhagavatpada.

%k ok %k %k %k

OM TAT SAT
EINDE VAN DE CHENNAY SYLABUS

Hier eindigt de syllabus

228



