
1 

 

   

Advaita Bodha Deepika 
Het Licht van Non-Duale Kennis 

Sri Karapatra Swami 

 

Vertaling uit het oorspronkelijke Sanskrit en het Tamil 

naar het Engels in betrokken nabijheid van 

Bhagavan Sri Ramana Maharshi door 

Sri Ramananda Saraswati 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Een der weinige boeken waarover hogelijk waarderend is gesproken  

door Bhagavan Sri Ramana Maharshi 



2 

 

 

Oorspronkelijke titel: Advaita Bodha Deepika The Lamp of non-dual Knowledge) 

Śrī Ramanasramam, Tiruvannamalai 2002 

 

 

Toetlichting vertaler:  

Er is de vrijheid genomen om wanneer zich dat voordeed, extreem lange zin op te 

knippen, vanuit de voorzichtige intentie de aangedragen essentie desondanks toch 

zo onverknipt mogelijk weer te geven. En is er de vrijheid genomen om daar waar 

dat zinvol leek, toelichtende aanvullingen tussen vierkante haakjes en voetnoten 

toe te voegen. Soms staat ter verduidelijking de oorspronkelijk in het Engelse ge-

bruikte term er tussen haakjes (achter). 

 

Ongeautoriseerde vertaling uit het Engels: Harry Topman, 2023,  

Eindredactie: Ferit Arav, 2023. 

 

  



3 

 

VOORWOORD 

 

     Oorspronkelijk hadden Sri Sankaracharya en andere grote Wijzen verschillende 

werken geschreven zoals het commentaar op de Vedanta Sutras en op die wijze de 

methodes nader ingekleed voor hen die zich, teneinde hun doel te bereiken, bezig-

hielden met Zelf onderzoek. 

     Sri Karapatra Swami heeft hieruit later de betekenisvolle aspecten ingekort tot 

een Sanskrit vers in een werk van twaalf hoofdstukken, met de titel Sri Advaita 

Bodha Deepika. 

     Nog later, lijkt een groot man dit te hebben vertaald tot Tamil proza. Door de 

een of andere onbekende reden zijn slechts acht hoofdstukken hiervan uitgegeven. 

Dat zijn: 

1. Adhyaropa  =    Superimpositie      (Pagina 6) 

2. Apavada  =    Het verwijderen daarvan.    (Pagina 24) 

3. Sadhana   =    De middelen ter bereiking.   (Pagina 31) 

4. Sravana  =    Horen, lezen, spreken over God.  (Pagina 48) 

5. Manana  =    Reflecteren op sravana.    (Pagina 61) 

6. Vasanakshaya =    Tot nul reduceren van latente neigingen. (Pagina 71) 

7. Sakshatkara  =    Directe Realisatie.     (Pagina 76) 

8. Manonasa  =    Uitroeien van de geest.    (Pagina 88) 

     De auteur heeft in dit werk uitgelegd hoe Onwetendheid de ware natuur van het 

Zelf, die slechts non-duaal is, verbergt; hoe het door het versluierende aspect Het 

(het Zelf) bedekt als gevolg van twee effecten - “dat Het niet bestaat” en “dat Het 

niet blijft schijnen”; hoe het door zijn andere aspecten, in de vorm van de geest, 

individuen projecteert, Isvara en de wereld hen doet voorkomen als werkelijk, en 

op die manier illusies doet oprijzen; hoe slechts de volledig gekwalificeerde klaar 

is om deze kennis te ontvangen; hoe een alleen geleerd zijn in de geschriften niet 

kan voldoen; hoe onderzoek het belangrijkste middel tot kennis is; hoe dit onder-

zoek bestaat uit horen van, reflecteren op en contemplatie van WAARHEID, en 

Samadhi; hoe de indirecte kennis, verkregen door horen een einde maakt aan het 

idee “het bestaat niet” en de directe kennis verkregen door reflectie, dat wil zeggen 

door het onderzoek naar “WIE IK BEN”, en het zoeken daarbinnen, de onjuiste 

notie “dat Het niet blijft schijnen” vernietigt; hoe de kennis van GIJ in DAT ZIJT 

GIJ gelijk is aan de kennis van DAT; hoe door meditatie de verschillende neigin-

gen, die de hindernissen onderweg vormden afsterven en de geest, die de beper-

kende bedekking (upadhi) is, ook afsterft en door bij tijd en wijle onbelemmerde 

realisatie van BRAHMAN (God) de Zoeker bevrijd wordt van de binding van de 

drie soorten van Karma  

 



4 

 

die de terugkerende geboorten en dood veroorzaken; hoe er in waarheid er voor het 

ZELF noch binding noch bevrijding bestaat en hoe de geest kan worden uitgeroeid. 

       In de veronderstelling dat dit behulpzaam zal zijn voor Zoekers naar Bevrij-

ding heeft Sri Ramananda Saraswati (voorheen Munagala Venkataramirah), een 

volgeling van Sri Ramana Maharshi, door diens genade het thans beschikbare werk 

uit het Tamil naar het Engels vertaald. De laatste vier hoofdstukken Savikalpa 

Samadhi, Nirvikalpa Samadhi, Jivan Mukti, en Videha Mukti die niet in Tamil, 

Telugu of Sanskrit Manuscripten beschikbaar waren, konden niet in het Engels 

worden vertaald. Naar informatie over de ontbrekende hoofdstukken wordt naarstig 

gezocht en aanwijzingen daartoe worden door de uitgever hogelijk gewaardeerd. 

     Onze oprechte dank gaat naar Z.H. Smt. Shanta Devi Maharani uit Baroda en 

Z.H. de Maharadja van Travancore wegens het ons toezenden van de originele 

Sanskrit Manuscripten van dit werk vanuit de Staatsbibliotheek voor Ramana Ma-

harshi’s raadpleging en voor de retourzending. 

     Dit boek is een van de weinige door Sri Ramana Maharshi gewaardeerde wer-

ken en deze vertaling (naar het Engels) werd grondig herzien in Zijn Aanwezig-

heid. En dus voelen we ons gesterkt dit kleine deel aan het publiek aan te bieden, in 

het volledige vertrouwen dat het de lezer goed zal doen.  

 

            De Uitgever     

 

 

 

 

 

Sri Ramanasramam 

Tiruvannamalai 

2002 

  



5 

 

ADVAITA BODHA DEEPIKA  

OF 

HET LICHT VAN NON-DUALE KENNIS 

 

INLEIDING 

 

1. Ik groet eerbiedig de heilige voeten van de Opperste Heer, de Toevlucht van het 

hele universum, het Enige Middel waarmee samsara (de cyclus van geboorte en 

dood) overwonnen kan worden, de Eeuwige God Ganesa van het olifantgezicht! 

2. Ik mediteer op de heilige meester die bekend staat als Chidambara Brahman, het 

wezenlijke zijn van het non-duale Opperste Zelf, Diens uiterste Vreugde en de 

meest vooraanstaande yogi van de mannen wier licht schijnt, verkreeg ik, een 

dwaas verblind door de ondoordringbare duisternis van beginloze Onwetendheid, 

het kostbare juweel van Jnana (Wijsheid)! 

3. Ik mediteer op die heilige meester, waarbij door aanraking van het stof van diens 

lotus voeten, de mensen eenvoudig, als was het in een ogenblik, de kustloze oceaan 

van samsara kunnen oversteken. 

4-5. Voor hen die er aan toe zijn, die al hun zonden hebben weggebrand door boe-

tedoening (in geoefende toepassing) in verschillende voorgaande geboorten, hun 

geest zuiver gemaakt, hun intellect voorzien van onderscheidingsvermogen tussen 

het werkelijke en het onwerkelijke, ongevoelig voor plezier van deze of van de 

andere wereld, hun geest en zintuigen onder controle, bevliegingen beheerst, han-

delingen opgegeven als waardeloze draaglast, stevig vertrouwen en de geest stil, 

gretig zoekend naar bevrijding van bindingen, wordt dit werk – SRI ADVAITA 

BODHA DEEPIKA – gepresenteerd in twaalf korte hoofdstukken.  

6. Er verschenen reeds vele verschillende werken over Advaita van de Meesters 

van weleer, zoals Sri Śaṅkarācārya en Śrī Vidyaranya: maar net zo graag als ouders 

luisteren naar de gebroken woordjes in het gelispel van hun kind, net zo zullen 

goede mensen met ruime harten dit werk eveneens kunnen lezen, onvolmaakt als 

het ook mag zijn. 

 

 



6 

 

HOOFDSTUK 1 

 

ADHYAROPA 

OVER SUPERIMPOSITIE  

 

7. Hevig geteisterd door de drie soorten van kwellingen (tapa-traya)
1
, intensief 

zoekend naar bevrijding van gebondenheid om zodoende vrij te zijn van dit pijnlij-

ke bestaan, benadert een zich door het langdurig oefenen in de viervoudige sadha-
na

2
 onderscheidende leerling een waardige meester, en bidt: 

8-12. Heer, meester, oceaan van genade, ik geef me aan u over! Ik bid u, red mij! 

Meester: Redden van wat? 

Leerling: Van de angst voor de wederkerende geboorte en dood. 

M.: Verlaat samsara en vrees niet. 

L.: Niet in staat tot het oversteken van deze enorme oceaan van samsara, vrees ik 

de wederkerende geboorte en dood. Dus heb ik me over gegeven aan U. Het is aan 

u om mij te redden! 

M.: Wat kan ik voor je doen? 

L.: Red me. Ik kan nergens anders toevluchten. Net als water het enige middel is 

om de vlammen te doven als het haar op iemands hoofd in brand staat, zo ook is 

een wijze zoals u dat bent, het enige toevluchtsoord voor mensen zoals ik, die in 

vuur en vlam staan door de drie soorten kwellingen. U bent vrij van de illusie van 

samsara, kalm van geest en diep verzonken in de onvergelijkbare Vreugde van 

Brahman, die zonder begin en zonder einde is. Voorzeker kunt u dit arme schepsel 

helpen. Ik bid u dat te doen! 

M.: Wat betekent het voor mij dat je lijdt? 

                                                             
1
 Deze kwellingen zijn: 1.‘ādhyātmika’: psychisch-fysieke kwellingen zoals angst en 

pijn; 2.‘ādhidaivika’: kwellingen teweeggebracht door niet-menselijke wezens en na-

tuurrampen; 3.‘ādhibautika’: kwellingen teweeggebracht door soortgenoten (mensen).  
2
 Deze middelen (ook de vier vereisten genoemd) zijn: (1) onthechting (vairāgya), (2) 

onderscheid tussen het eeuwigdurende en het voorbijgaande (nityānityavastuvivekaḥ), 

(3) de zes deugden bestaande uit kalmte (śama), zelfbeheersing (dama), teruggetrok-

kenheid (uparati), verdraagzaamheid (titikṣā), geloof (śraddhā), in-het-Zelfgevestigd-

zijn (samādhāna) en (4) een sterk verlangen naar uiteindelijke bevrijding (mumukṣutā).  



7 

 

L.: Heiligen zoals u kunnen het niet verdragen te zien dat anderen lijden, zoals een 

vader dat niet van zijn kind kan zien. Zonder motief is uw liefde voor alle wezens. 

U bent de Guru zoals iedereen weet, de enige boot om ons over de oceaan van 

samsara te varen. 

M.: Nu, wat maakt dat je lijdt? 

L.: Gebeten door de wrede slang van smartelijke samsara, ben ik verdwaasd en lijd 

ik. Meester, ik bid u, red me van deze hel en wees zo vriendelijk me te vertellen 

hoe ik vrij kan zijn. 

13-17 M.: Goed gesproken, mijn Zoon! Je bent intelligent en goed gedisciplineerd. 

Er is geen noodzaak om je vaardigheid om een leerling te zijn te bewijzen. Je 

woorden laten duidelijk zien dat je geschikt bent. Welnu, kijk eens hier, mijn kind!  

In het Opperste Zelf van Zijn-Kennis-Geluk, wie kan daar het verhuizend wezen 

zijn? Hoe kan deze samsara bestaan? Wat kan het hebben doen ontstaan? En hoe 

en waardoor kan het zichzelf doen ontstaan? Zelf de non-duale Realiteit zijnde, hoe 

kun je misleid zijn? Zonder dat er iets afgescheiden was in diepe slaap, na diep en 

vredig te hebben geslapen, roept de dwaas bij het wakker worden “Ziehier, ik ben 

verloren!”. Hoe kun jij, het onveranderlijke, vormloze, Allerhoogste, Vreugdevolle 

Zelf uitschreeuwen “Ik wordt wedergeboren - ik ben ellendig!” en zo voort?  Wer-

kelijk, er is geboorte noch dood, niemand om geboren te worden of te sterven, niets 

van dat alles! 

L.: Wat bestaat er dan?  

M.: Er bestaat slechts het beginloze, eindeloze, non-duale, nooit gebonden, altijd 

vrije, zuivere, aanwezige, Allerhoogste, Geluk en Kennis. 

18. L.: Als dat zo is, vertel me dan hoe deze machtige enorme misleiding van 

samsara mij in dichte duisternis versluiert, als een wolkendek in het regenseizoen. 

19-20. M.: Wat kan er gezegd worden over de kracht van deze Illusie (Maya)! Zo-

als iemand een boomstronk aanziet voor een man, evenzo zie jij het non-duale, 

volmaakte (perfect) Zelf, aan voor een individu. Misleid voel je je ellendig. Maar 

hoe komt deze illusie tot stand? Zoals een droom in de slaap, verschijnt de bedrieg-

lijke samsara als illusie van onwetendheid, die op zichzelf onwaar is. Vandaar je 

vergissing. 

21-24. L: Wat is deze onwetendheid?  

M.: Luister. In het lichaam verschijnt een fantoom, het “onware ik”, dat het li-

chaam voor zichzelf opeist en dit wordt jiva genoemd. Deze jiva is altijd naar bui-

ten gericht, neemt de wereld voor werkelijk aan en ziet zichzelf als de doener en 

als degene die plezier en pijn ervaart, begerig naar dit of dat, geen onderscheid 

makend, zich nimmer zijn ware natuur herinnerend, noch onderzoekend naar “Wie 



8 

 

ben ik?, Wat is deze wereld?”, slechts door samsara dolend zonder zichzelf te ken-

nen. Dergelijke vergeetachtigheid van het Zelf is Onwetendheid. 

25. L: Alle shastras [onderwijzende geschriften] verkondigen dat samsara het ge-

goochel is van Maya, maar u zegt dat het Onwetendheid is. Hoe kunnen deze twee 

verklaringen met elkaar in overeenstemming worden gebracht? 

M.: Deze Onwetendheid heeft verschillende namen zoals Maya, Pradhana, [het 

materiaal waarvan de wereld is gemaakt], Avyakta (het ongemanifesteerde), Avi-

dya, Natuur, Duisternis enzovoort. Daarom is samsara slechts het gevolg van On-

wetendheid. 

26. L.: Hoe projecteert deze onwetendheid de samsara? 

M.: Onwetendheid heeft twee aspecten. Versluiering (Avarana) en Projectie (Vik-

shepa). Hieruit rijst de samsara op. Versluiering werkt op twee manieren. Aan de 

ene kant zeggen we “Het is er niet” en aan de andere kant “Het blijft niet schijnen”.  

27-28. L.:  Wilt u dit alstublieft nader verklaren? 

M.: In een verhandeling tussen een meester en een student, waarbij de wijze on-

derwijst dat er slechts de non-duale Realiteit is, denkt de onwetende mens “Wat 

kan nou non-duale Realiteit zijn? Nee. Het kan er niet zijn.” Als een gevolg van 

deze beginloze versluiering, wordt, hoewel onderwezen, het onderwijs genegeerd 

en houden de oude opvattingen stand. Een dergelijke onverschilligheid is het eerste 

aspect van versluiering . 

29-30. Vervolgens, met behulp van heilige boeken en barmhartige meesters, ge-

looft hij op een verwarrende maar oprechte manier in de non-duale Realiteit, maar 

dringt hij er toch niet echt diep in door en blijft aan de oppervlakte en zegt “De 

Realiteit blijft niet schijnen.” Hoewel er hier wel kennis is, namelijk dat Het 

weliswaar niet blijft schijnen, blijft de illusie van onwetendheid bestaan. Deze 

illusie dat het niet blijft schijnen, is het tweede aspect van versluiering. 

31-32. L.: Wat is projectie? 

M.: Hoewel hij het onveranderlijke, vormloze, Allerhoogste, Gelukzalige, non-

duale Zelf is, beschouwt de mens zichzelf als het lichaam met handen en benen, de 

doener en ervaarder; ziet deze man en die man, dit ding en dat ding, als objecten, 

en wordt misleid. Deze waan van het waarnemen van het externe universum op de 

non-duale Realiteit die erdoor wordt omhuld, is Projectie. Dit is Superimpositie.  

33. L.: Wat is Superimpositie?  

M.: Om iets wat wel is, te verwarren met iets wat niet is - zoals een touw met een 

slang, een boomstronk met een dief en een luchtspiegeling (mirage) met water. Het 

verschijnen van een onecht ding bovenop een werkelijk iets is superimpositie. 

34. L.: Wat is hier de onwerkelijke superimpositie op het echte ding, het substraat?  



9 

 

M.: Het non-duale Zijn-Kennis-Gelukzaligheid of het Allerhoogste Brahman is de 

Werkelijkheid. Net zoals de onechte naam en vorm van de slang bovenop een touw 

wordt gelegd, zo worden ook op de non-duale Werkelijkheid de categorie van voe-

lende wezens en ongevoelige dingen a.h.w. ge-super-impositioneerd. Zo vormen de 

namen en vormen die verschijnen als het universum, de superimpositie. Dit is het 

onwerkelijke fenomeen.  

L.: Wie is er in de Werkelijkheid, die non-duaal is, om deze superimpositie tot 

stand te brengen?  

M.: Het is Maya.  

L.: Wat is Maya?  

35. M.: Het is de onwetendheid over het bovengenoemde Brahman.  

L.: Wat is deze onwetendheid?  

M.: Hoewel het Zelf Brahman is, is er niet de kennis van het Zelf (van het Brahman 

zijn). Dat wat deze kennis van het Zelf belemmert, is onwetendheid.  

L.: Hoe kan dit de wereld projecteren?  

M.: Net zoals onwetendheid over de ondergrond, namelijk het touw, de illusie van 

een slang projecteert, zo projecteert onwetendheid van Brahman deze wereld. 

36. M.: Het moet beschouwd worden als een illusie omdat het er overheen gelegd 

is en niet bestaat: noch ervoor (waarneming), noch erna (kennis). 

L.: Hoe kan men zeggen dat het niet bestaat, noch ervoor (waarneming), noch erna 

(kennis)?. 

M.: Om geschapen te kunnen worden, had het er niet kunnen zijn voorafgaand aan 

de schepping (d.w.z. het komt gelijktijdig met of na schepping tot bestaan); in op-

lossing kan het niet bestaan; in de tussentijd verschijnt het eenvoudigweg als een 

getoverd luchtkasteel. Voor zover het niet gezien wordt in diepe slaap, heftige 

emoties (shock) en Samadhi, volgt hieruit dat zelfs nu het slechts een superimposi-

tie en daarom een illusie is. 

37. L.: Als er voorafgaand aan de schepping en in de oplossing ervan geen wereld 

is, wat kan er dan bestaan? 

M.: Er is alleen het basale Bestaan, niet fictief, non-duaal, ongedifferentieerd, ab 
extra (zowel buiten, extern) en ab intra (als binnen, intern) (Sajatiya, [verschil in 

naam] vijatiya [verschil in vorm] en svagata bheda [verschil in onderdelen binnen 
een vorm]), Zijn-Kennis-Geluk zijnde, de onveranderlijke Realiteit. 

L.: Hoe wordt het gekend? 



10 

 

M.: De Vedas zeggen: “Voorafgaand aan de schepping was er slechts het Zuivere 

Zijn”. Yoga Vasistha helpt ons eveneens om het te begrijpen. 

L.: Hoe? 

38. M.: “In de oplossing wordt het hele universum teruggetrokken, slechts de Ene 

Realiteit blijft bewegingloos over, voorbij spraak en gedachten, noch duister noch 

licht, desondanks volmaakt, onbenoembaar, maar geen leegte”, zegt Yoga Vasistha.  

39. L.: Hoe kan in een dergelijke non-dualiteit het universum oprijzen? 

M.: Net als in het eerder genoemde touw-slang voorbeeld, ligt de onwetendheid 

rond het echte substratum verborgen in het touw, en zo ook ligt in de basale Reali-

teit de onwetendheid of anders genoemd Maya of Avidya verborgen. Hieruit rijzen 

vervolgens allerlei namen en vormen op.    

 40-41. Deze Maya, die afhankelijk is van de ongebonden Kennis-Geluk-Realiteit, 

heeft de twee aspecten van versluiering en projectie (avarana en vikshepa); door de 

eerste onttrekt het zijn eigen substraat aan het zicht, en door de laatste toont de 

ongemanifesteerde Maya als geest (mind). Die vervolgens aan de gang gaat met 

haar evenvele latente neigingen in het projecteren van dit universum met alle na-

men en vormen.   

42. L.: Heeft iemand dit al eerder gezegd? 

M.: Ja, Vasistha tegen Rama. 

L.: Hoe? 

43-50. M.: “De krachten van Brahman zijn oneindig. Onder andere wordt daaruit 

de kracht zichtbaar waardoor het blijft schijnen”.  

L.: Wat zijn die verschillende krachten? 

M.: Gewaarzijn in bezielde wezens; beweging in de lucht; vastheid in aarde; vloei-

baarheid in water; hitte in vuur; leegte in de ruimte; de neiging tot vergaan in de 

sterfelijken; en vele meer zijn alom bekend. Deze kwaliteiten bleven ongemanifes-

teerd en manifesteerden zich later. Zij moeten latent zijn geweest in de non-duale 

Brahman, zoals de veren van de pauw in de eidooier alsook het uitspansel van de 

banyan boom in het minuscule zaadje. 

L.: Als alle krachten in de Ene Brahman liggen, waarom manifesteren zij zich dan 

niet gelijktijdig? 

M.: Zie hoe de zaden van bomen, planten, kruiden, insecten e.d. zich allemaal in de 
aarde bevinden terwijl slechts enkele daarvan ontkiemen in overeenstemming met 

de soort grond, het klimaat en het seizoen. Zo ook zijn aard en mate van uitwerking 

van de krachten zich te manifesteren bepaald door omstandigheden. Op het mo-

ment dat Brahman (het substraat van alle krachten van Maya) zich met de kracht 



11 

 

van het denken verbindt, manifesteert deze kracht zich als geest. En dus zet de tot 

dan slapende Maya zich plotseling voort als geest van de Opperste Brahman, de 

gezamenlijke bron van alles. En dan vormt deze geest het hele universum. Dat zegt 

Vasistha. 

51. L.: Wat is de aard van deze geest die de kracht van de projectie van Maya vorm 

geeft? 

 M.: Haar natuur is het zich herinneren van ideeën of neigingen. Het heeft neigin-

gen als haar inhoud en verschijnt in het waarnemen op twee manieren – “ik” en 

“dit”.  

L.: Wat zijn die manieren? 

M.: Het zijn het concept “ik” en de concepten “dit”, “dat”, enzovoort. 

52. L.: Hoe wordt deze ik-modus over het getuige zijnde bewustzijn heen gelegd? 

M.: Net als wanneer zilver over het parelmoer heen wordt gelegd, het parelmoer 

zich toont als zilver, zo toont ook wanneer ik over de basale getuige heen wordt 

gelegd zich als "ik", d.w.z. als het ego, alsof de getuige niet verschillend zou zijn 

van het ego, maar het ego zelf. 

53. Net zo als iemand door drank beneveld zich daardoor als een ander persoon 

gedraagt, zo ook vergeet de door de ik-modus ingenomen getuige zijn ware natuur 

en toont zichzelf als het ego. 

54. L.: Hoe kan de onveranderlijke getuige zichzelf aanzien voor het veranderlijke 

ego? 

M.: Zoals een man met een delier zichzelf voelt zweven, of dronkenman buiten 

zichzelf raakt, of een gek onsamenhangend raast, of een dromer op droomreis gaat, 

of een man bezeten is van raar gedrag, verschijnt de getuige, hoewel zelf onaange-

daan en onveranderd door de verderfelijke invloed van het fantoom ego, veranderd 

als “ik”.   

 55. L.: Toont de ik-modus van de geest de getuige veranderd in het ego, of toont 

het zichzelf veranderd als het ego in de getuige?  

56-57. M.: Nu, deze vraag kan zo niet gesteld worden, omdat het geen bestaan 

heeft los van het Zelf, kan het zichzelf niet tonen. Daarom moet het het Zelf tonen 

alsof het veranderd is in het ego. 

L.: Wilt u dit alstublieft nader uitleggen? 

M.: Net zoals de onwetendheidsfactor in het touw zichzelf niet kan tonen als de 

slang, maar het touw op een slang moet laten lijken, maakt datgene in water dat 

zichzelf niet kan tonen, het water kenbaar als schuim, bellen en golven, maakt 

datgene in vuur, onmachtig in zichzelf, zich kenbaar in vonken, toont datgene in 



12 

 

klei dat zichzelf niet kan manifesteren, zich als een pot, zo ook kan de kracht in de 

getuige zich niet zelf kenbaar maken, maar toont zich als het ego. 

58-60. L.: Meester, hoe kan gezegd worden dat door Maya het Zelf gefragmenteerd 

wordt tot individuele egos? Het Zelf is niet aan iets anders gerelateerd; het blijft 

onbezoedeld en onveranderd zoals ruimte. Hoe kan Maya dit beïnvloeden? Is het 

niet absurd om te spreken van fragmentatie van het Zelf, alsof je zou zeggen “Ik 

zag iemand ruimte vastpakken en er een mens van kneden, of lucht vormen tot een 

vat?”. Ik ben thans verzonken in de oceaan van samsara. Red mij alstublieft.  

61. M.: Maya wordt Maya genoemd omdat het het onmogelijke mogelijk maakt. 

Het is de kracht die zichtbaar maakt wat er niet altijd was, zoals een tovenaar zijn 

publiek midden in de lucht een hemelse stad kan laten zien. Als een mens dit kan, 

kan Maya dat dan niet doen? Daar zit niets absurd in. 

62-66. L.: Wilt u mij dat alstublieft verhelderen. 

M.: Overweeg hoe de kracht van slaap droomvisioenen op kan roepen. Een man in 

een hutje in een dichte kamer valt in slaap en in zijn droom zwerft hij in het rond 

en neemt de gedaante aan van vogels en beesten; terwijl de dromer slapend in zijn 

huis ligt, toont de droom hem als lopend in de straten van Benares of de zandban-

ken van Setu; hoewel de slaper er onveranderlijk bij ligt kan hij in zijn droom toch 

door de lucht vliegen, valt hij halsoverkop in een ravijn, of snijdt zijn eigen hand af 

en draagt die in zijn andere hand. In de droom zelf is er geen vraag over consisten-

tie of iets anders. Wat er ook gezien wordt lijkt te kloppen en wordt niet bekriti-

seerd. Als iets als eenvoudige slaap het onmogelijke al mogelijk maakt, wat is er 

dan zo wonderbaarlijk aan dat de Almachtige Maya het onbeschrijfelijke univer-

sum schept? Dat is haar ware natuur.    

67-74. Om dit te illustreren zal ik je in het kort een verhaal uit Yoga Vasistha ver-

tellen. Er was eens een koning genaamd Lavana, een juweel uit het Ikshvaku ge-

slacht. Op een dag toen iedereen was verzameld in de hof van het paleis, verscheen 

er een tovenaar voor hem. Hij liep snel op de koning af, groette hem en zei “Uwe 

Majesteit, ik zal u een wonder tonen, kijk!” Voor de koning staand wuifde hij on-

verwacht ineens met een waaier van pauwenveren. De koning was versuft, vergat 

zichzelf en zag een grote illusie zoals in een buitengewone droom. Er stond een 

paard voor hem klaar, hij beklom het en reed erop, jagend in het woud. Na een 

lange jacht was hij dorstig, kon geen water vinden en werd vermoeid. Juist op dat 

moment verscheen daar een meisje van lage komaf met eenvoudig voedsel op een 

aarden schaal. Door honger en dorst gedreven, schoof hij alle beperkingen van 

komaf en zijn eigen waardigheid terzijde, en vroeg haar om eten en drinken. Ze 

bood aan hem tegemoet te komen op voorwaarde dat ze zijn wettelijke echtgenote 

zou worden. Hij ging zonder aarzelen akkoord, nam het door haar gegeven eten 

aan, ging toen mee naar haar gehucht, waar zij beiden leefden als man en vrouw en 

twee zonen en een dochter kregen.  



13 

 

Al die tijd bleef de koning op de troon. Maar in de korte onderbreking van ander-

half uur had hij nog een ander onzalig illusoir leven, dat verschillende jaren duur-

de.    

Op die wijze had Vasistha aan Rama verschillende lange verhalen verteld om hem 

op die manier een indruk te geven van het wonderbaarlijke spel van Maya waar-

door het onmogelijke gemakkelijk mogelijk wordt gemaakt. 

75-76. Er is geen illusie die niet door de kracht van de geest ten toon gespreid kan 

worden, en niemand die er niet door wordt misleid. Zijn kernmerk is te volbrengen 

wat onmogelijk is. Niets kan aan zijn kracht ontsnappen. Zelfs het Zelf, dat altijd 

onveranderlijk en onbezoedeld is, ondergaat de schijn van verandering en bezoede-

ling.  

L.: Hoe kan dat zo zijn? 

M.: Zie hoe de onverdeelde en onbezoedelde hemellucht blauw lijkt. Zo ook wordt 

het Opperste Zelf, hoewel altijd zuiver, ingenomen door het ego en aangezet om te 

paraderen als jiva, net zoals koning Lavana leefde als een armzalige ellendeling. 

77. L.: Als het Opperste Zelf door mee te gaan in de ik-modus van de geest een 

illusoire jiva wordt, zou hij moeten verschijnen als een enkelvoudige jiva. Hoe kan 

de enkelvoudige Realiteit zich tonen als ontelbare jivas?  

78-80. M.: Zodra de illusie van een enkelvoudige jiva in het Zuivere Opperste Zelf 

in werking treedt, schept het op natuurlijke wijze andere jivas in de Zuivere Ruimte 

van Kennis. Als een hond een kamer met spiegelwanden binnenkomt, is er eerst 

één reflectie in één spiegel, die vervolgens door een hele reeks aan reflecties ontel-

baar worden en de hond zichzelf omringd ziet door zoveel honden, gromt en 

vechtgedrag vertoont. Dat is ook zo met het Zelf als zuivere, non-duale Ruimte van 

Bewustzijn. De illusie van één jiva is noodgedwongen verbonden met de illusie 

van verschillende jivas. 

81-83. Nogmaals, de gewoonte om de wereld te zien als jij-ik-hij enz., dwingt ook 

de dromer om in dromen vergelijkbare illusoire entiteiten te zien. Op dezelfde 

wijze zorgen opgestapelde gewoonten uit vorige levens ervoor dat het Zelf, dat 

slechts zuivere Kennis-Ruimte is, zelfs nu ontelbare illusoire jivas ziet. Wat is er 

buiten het gezichtsveld van Maya, die zelf ondoorgrondelijk is? Dit gezegd heb-

bende, luister naar hoe de lichamen en sferen werden geschapen. 

84-85. Net zoals het Opperste Zelf wordt getoond als “Ik” door de Ik-modus van 

Maya, zo ook wordt Het in de “dit"-modus getoond als deze schepping met al haar 

inhoud. 

L.: Hoe? 

M. : De kracht van het uitdijen zit in de “dit"-modus wiens natuur het is om “dit” of 

“dat” in de verbeelding op te roepen. In de Ruimte van Gewaarzijn herinnert het 



14 

 

zich de miljoenen latente neigingen als “dit” en “dat”. Aangewakkerd door deze 

latente neigingen, toont de jiva, hoewel zelf de Ruimte van bewustzijn, zich nu als 

het individuele lichaam enzovoort, als de uiterlijke wereld en de verscheidenheden.  

L.: Hoe? 

86-89. M.: Als eerste verschijnt geest in de onverdeelde Ruimte van Bewustzijn. 

Haar bewegingen vanuit de eerder genoemde latente neigingen komen tevoorschijn 

in verschillende illusoire vormen, zoals “hier is het lichaam met organen en lede-

maten” - “ik ben dit lichaam” - “hij is mijn vader” - “ik ben zijn zoon” - “mijn 

leeftijd is zo en zo” - “dit zijn onze familie en vrienden” – “dit is ons huis”-  “ik en 

jij” - “dit en dat” - “goed en slecht” - “genot en pijn” - “gebondenheid en bevrij-

ding” - “standen, rangen en plichten” - “Goden, mensen en andere schepselen” - 

“hoog, laag en in het midden” - "genieter en genietingen” - “vele miljoenen sferen” 

- enzovoort. 

L.: Hoe kunnen deze latente neigingen nu zichzelf laten verschijnen als dit enorme 

universum?  

90. M.: Een mens, die in diepe slaap onbeweeglijk en gelukkig blijft, ziet, als hij 

wordt verstoord door opkomende neigingen, illusoire droombeelden en schepselen 

en werelden, maar die zijn echter niets anders dan latente neigingen in hem. Even-

zo wordt hij in de wakende staat misleid door de latente neigingen die zich mani-

festeren als deze schepselen en werelden. 

91. L.: Welnu, meester, de droom is slechts een reproductie van mentale indrukken 

die werden gevormd in de wakende staat en daarvoor lagen te slapen. Zij produce-

ren ervaringen uit het verleden. Daarom is het juist om te stellen dat droombeelden 

slechts mentale creaties zijn. Als hetzelfde waar zou zijn ten aanzien van de wa-

kende staat, dan moet dit de reproductie zijn van enkele indrukken uit het verleden. 

Wat zijn die indrukken die deze wakende ervaringen doen oprijzen?  

92. M.: Net zoals ervaringen van de wakende staat de droomwereld doen oprijzen, 

doen ervaringen uit vorige levens deze wereld van de wakende staat oprijzen, maar 

dit is desalniettemin illusoir. 

L.: Als de huidige ervaring het resultaat is van de voorafgaande, wat deed dan de 

voorafgaande oprijzen? 

M.: Dat was door zijn voorafgaande en zo maar door. 

L.: Dit kan dan doorgaan tot het begin van de schepping. In de oplossing daarvan 

moeten alle indrukken zijn opgelost. Wat was er over om een nieuwe schepping tot 

stand te brengen? 

M.: Net zo als jouw indrukken die je op de ene dag heb verzameld liggen te sluime-

ren in diepe slaap en de volgende dag zichtbaar worden, zo ook verschijnen de 



15 

 

indrukken van de voorafgaande scheppingscyclus (kalpa), als zodanig opnieuw in 

de daarop volgende. En zo hebben deze indrukken van Maya geen begin, maar 

verschijnen zij steeds en steeds opnieuw. 

93. L.: Meester, Dat wat op voorgaande dagen werd ervaren kunnen we ons herin-

neren. Waarom herinneren we ons niet onze vorige levens? 

94-95. M.: Dit kan niet zo zijn. Zie hoe de ervaringen in de wakende staat zichzelf 

herhalen in de droom, en dan alleen niet op dezelfde wijze worden ervaren als in de 

wakende staat, maar anders. Waarom? Omdat de slaap alles anders maakt, in zo-

verre dat het de oorspronkelijke inhoud verbergt en vervormt, waardoor dezelfde 

ervaring ervan in een droom anders beleefd wordt, vaak afwijkend en wiebelig. Op 

dezelfde manier worden de ervaringen uit vorige levens beïnvloed door doorstane 

periodes van coma en sterfmomenten zodat de huidige context anders is dan die uit 

het verleden en dat dezelfde ervaring die wordt herhaald in een nu andere context 

ons niet het verleden doen herinneren.                                                       

96. L.: Meester, droombeelden zijn slechts mentale creaties, zij zijn voorbijgaand 

en worden al snel doorzien als onwaar. Dus is het juist om te zeggen dat zij illusoir 

zijn. De wereld in de wakende staat daarentegen wordt ervaren als blijvend en alle 

bewijs daarvan toont dat het werkelijk is. Hoe kan het samen met de dromen wor-

den geclassificeerd als zijnde illusoir.? 

97-98. M.: In de droom zelf, worden de beelden ervaren als bewezen en werkelijk; 

ze worden op dat moment niet ervaren als onwaar. Evenzo, op het moment van 

ervaring, lijkt de wakende wereld ook waar en bewezen. Maar wanneer je ontwaakt 

tot je ware natuur, gaat ook deze wereld voorbij als onwerkelijk
3
.  

L.: Wat is dan het verschil tussen de droomstaat en de wakende staat? 

                                                             
3
 N.B. Śaṅkara zelf gebruikt niet het woord ‘illusie’. Māyā of mithyā wil zeggen: onna-

volgbaar zowel wel als en niet ‘waar’, waarbij het ‘realiteits-aspect’ afhankelijk is van 

het doorgronde niveau van realiteit, d.w.z. prātibhāsika (droom), vyāvahāra (wakend) 

of paramarthika (realisatie).  Als iemand uit de prātibhāsika satya wakker wordt in de 

vyāvahāra satya, blijkt prātibhāsika ‘slechts een droom’. Ontwaakt in paramarthika 

satya blijkt ook vyāvahāra satya (het rijst op, toont zich en verdwijnt) ‘slechts een 

droom’. Het is onbeschrijfelijk (mithyā). Omdat haar bestaan later ongedaan wordt 

gemaakt, is het niet waar; omdat het als feitelijk wordt ervaren, is het niet onwaar (sat-

asat-vilakṣaṇa); noch kan het een mengeling zijn van de twee tegenstellingen waar en 

onwaar. Daarom zeggen de wijzen dat het niet te beschrijven (anirvacanīya) is.  

 



16 

 

99. M.: Beide zijn slechts mentaal en illusoir. Hierover kan geen twijfel bestaan. 

Het is alleen zo dat de wakende staat een langgerekte illusie is en de droom staat 

een korte. Dit is het enige verschil en verder niets. 

100. L.: Als de wakende staat slechts een droom is, wie is daar dan de dromer? 

M.: Dit gehele universum is het droomresultaat van het non-duale, onbezoedelde, 

Kennis Geluk, niets anders. 

L.: Maar een droom doet zich alleen voor in slaap. Is het Opperste Zelf in slaap 

gevallen om deze droom te kunnen zien?  

M.: Onze slaap komt overeen met Haar Onwetendheid die sinds onheuglijke tijden 

haar ware natuur verbergt. En dus droomt Het de droom van dit universum. Net 

zoals de dromer wordt misleid tot het denken dat hij degene is die zijn dromen 

ervaart, zo ook doet het onveranderlijke Zelf zich door illusie voor als een deze 

samsara ervarende jiva . 

101. Bij het zien van het droomachtige lichaam, de zintuigen, etc., wordt de jiva de 

misleiding ingetrokken tot het geloof dat hij dat lichaam, de zintuigen etc. is; 

daarmee draait hij rond en rond door de wakende, de droom en de diepe slaap staat. 

Dit vormt zijn samsara. 

102-104. L.: Wat is jagrat (de wakende staat)? 

M.: Het is het fenomeen van de ik-modus samen met alle andere modussen van 

geest en alle daar aan gerelateerde objecten. Als het de ik-heid aanneemt in het 

grove lichaam in de wakende staat, gaat het individu onder de naam van visva, 

degene die de wakende staat ervaart.  

L.: Wat is dromen? 

M.: Nadat de zintuigen uit externe activiteiten zijn teruggetrokken, reproduceren de 

indrukken die zich hebben gevormd in de mentale modussen van de wakende staat 

als beelden (visions) in dromen. Degene die deze subtiele staat ervaart wordt ge-

kend als de taijasa.   

L.: Wat is diepe slaap (sushupti)? 

M.: Als alle mentale modussen in de causale onwetendheid in latente staat blijven, 

wordt gezegd dat dit de diepe slaap is. Hier is de ‘ervaarder’ gekend als prājña, en 

ervaart deze het geluk van het Zelf. 

105. Zo draait de jiva  rondjes als in een draaimolen, vanwege de werking van zijn 

voorbije karma die hem in overeenstemming hiermee doorlopend waken, dromen 
en diepe slaap doen ervaren. Dit is samsara. Op dezelfde wijze is de jiva onderhe-

vig aan geboorte en dood als gevolg van karma uit het verleden. 



17 

 

106. Desalniettemin zijn zij slechts verschijnselen van de misleide geest en niet 

werkelijk. Hij schijnt te worden geboren en te sterven. 

L.:  Hoe kunnen geboorte en dood illusoir zijn? 

M.: Luister goed naar wat ik zeg. 

107-109. Net zoals de jiva wordt overmeesterd door de slaap, leidt wat hij door-

maakt in de wakende staat tot droomgebeurtenissen om daarmee ervaringen uit het 

verleden te herhalen, of is er een totaal verdwijnen van alle externe zaken en alle 

mentale activiteit, zo ook wanneer hij wordt getroffen door coma voorafgaand aan 

de dood, gaat wat hij doormaakt verloren en is de geest latent (dormant). Dit is de 

dood. Het fenomeen dat de geest de ervaringen uit het verleden hervat in nieuwe 

omstandigheden, heet geboorte. Het proces van geboorte vangt aan als de  mens 

zich verbeeldt “Hier is mijn moeder, ik lig in haar baarmoeder, mijn lichaam heeft 

deze ledematen”. Dan verbeeldt hij zich in deze wereld te zijn geboren en zegt later 

“Dit is mijn vader, ik ben zijn zoon; ik ben van die en die leeftijd; dit zijn mijn 

familieleden en vrienden; dit prachtige huis is van mij” en zo maar door. Deze 

reeksen van nieuwe illusies beginnen met het verlies van vorige illusies in coma 

voorafgaand aan de dood, en hangen af van handelingen in het verleden. 

110-113. De door het onware, aan de dood voorafgaande coma overvallen, heeft de 

jiva verschillende illusies overeenkomstig de handelingen uit het verleden. Na de 

dood gelooft hij "Hier is de hemel, het is erg aangenaam, ik ben er nu in, ik ben nu 

een prachtig hemels wezen, en vele hemelse jongedames zijn mij dienstig; ik heb 

nectar om te drinken", of  "Hier is het rijk van de Dood, hier is de God van de 

Dood; dit zijn de boodschappers van de Dood; oh! ze zijn zo wreed - ze werpen me 

in de hel!" of, "Hier is het rijk van de pitrs [voorvaderen]; of van Brahma, of van 

Vishnu, of van Shiva" enzovoort. Dus afhankelijk van hun aard tonen de latente 

neigingen van karma uit het verleden zich aan het Zelf, dat altijd de onveranderlij-

ke Ruimte van Bewustzijn blijft, als illusies van geboorte, dood, een reis naar de 

hemel, naar de hel en naar andere regionen. Zij zijn slechts misleidingen van de 

geest en onwerkelijk. 

114. In het Zelf van de Ruimte van Bewustzijn, is daar het fenomeen van het uni-

versum, net als een hemelse stad in de lucht. Het is ingebeeld als echt, maar dat is 

inderdaad dus niet zo. Namen en vormen verzinnen het en meer is het niet. 

115. L.: Meester, niet alleen ik maar alle anderen ervaren deze wereld van bezielde 

en onbezielde wezens op directe wijze en beschouwen deze als bewezen en werke-

lijk. Van waar uit de stelling dat het onwaar is? 

116. M.: De wereld met al haar inhoud wordt slechts over de Ruimte van Bewust-

zijn heen gelegd. 

L.: Door wat wordt het ge-super-impositioneerd? 



18 

 

M.: Door Onwetendheid van het Zelf. 

L.: Op welke wijze wordt het ge-super-impositioneerd? 

M.: Zoals een schilderij van bezielde en onbezielde wezens een voorstelling op een 

achtergrond is. 

117. L.: Daar waar de geschriften verklaren dat dit hele universum werd geschapen 

door de wil van Isvara, zegt u dat het komt door iemands eigen onwetendheid. Hoe 

kunnen deze twee verklaringen in overeenstemming met elkaar gebracht worden? 

118. M.: Er is geen contradictie. Wat de geschriften zeggen, dat Isvara door middel 

van Maya de vijf elementen schiep en mengde op verschillende manieren om zo-

doende allerlei verscheidenheid in de schepping te creëren, is allemaal onwaar.  

L.: Hoe kunnen de geschriften onwaarheden verkondigen? 

M.: Zij zijn gidsen voor de onwetenden en bedoelen niet wat ze oppervlakkig ge-

zien lijken te stellen. 

L.: Hoe zit dat? 

M.: De mens die vergeten is dat zijn ware staat van ‘het zijn in’ de volmaakte 

Ruimte van Bewustzijn is, wordt misleid door Onwetendheid door zichzelf te iden-

tificeren met een lichaam, enzovoort, en beschouwt zichzelf als een onbetekenend 

en middelmatig individu. Als hem wordt verteld dat hij de schepper is van het hele 

universum, zal hij dit idee minachtend wegwuiven en weigeren zich te laten leiden. 

Dus afdalend tot dit niveau positioneren de geschriften Isvara als de schepper van 

het universum. Maar dit is niet de waarheid. De geschriften openbaren de waarheid 

aan de competente zoeker
4
. Je ziet nu het kinderverhaaltje voor metafysische waar-

heid aan. In dit verband is het goed je het kinderverhaal uit Yoga Vasistha te herin-

neren. 

119-134. L.: Welk verhaal is dat? 

                                                             
4
 D.w.z., de zgn. adhikāri, die beschikt over de sadhana catuṣṭaya, over de viervoudige 

middelen: 1. viveka: "vermogen tot onderscheid" tussen het Werkelijke en het onwerke-

lijke;  zie  2. vairagya: "onverschilligheid" voor sensuele aantrekking en allerlei genoe-

gens. 3. shat sampatti: "de zesvoudige deugden" die iemands spirituele rijkdom of 

'punya' zijn waardoor men met vertrouwen dit pad kan betreden. Deze deugden bedek-

ken de discipline van de zintuigen en de geest, zodat hun rusteloosheid wordt verwij-

derd. Het omvat ook een sterk geloof en het vermogen om fysieke en mentale ontberin-

gen te dragen. Zie ook Vivekacūḍāmaṇi vers 16 ev.: de 6 deugden: sama [denken los 

kunnen maken van objecten], dama [zelfbeheersing], uparati [geen wensen], titiksa 

[geduld, verduring] sraddha [geloof, vertrouwen], samadhana [in het Zelf gevestigd 

zijn]. 4. mumukshutva [brandend verlangen naar bevrijding].  



19 

 

M.: Het is een prachtig verhaal om de leegheid van dit universum te illustreren. 

Door dit te horen zullen alle verkeerde ideeën over dat de wereld echt is en gescha-

pen door Isvara verdwijnen. Kort gezegd gaat het verhaal als volgt: -  

Een kind (K.) vroeg de kinderjuf (J.) om een interessant verhaal te vertellen. Daar-

op vertelde ze het volgende:   

J.: Er was eens een machtige koning, wiens moeder een onvruchtbare vrouw was, 

en hij regeerde over alle drie de (hemel, aarde en onderwereld) werelden. Zijn 

woord was wet voor alle koningen in deze werelden. De zoon van deze onvrucht-

bare moeder had buitengewone vermogens om werelden te kunnen scheppen, te 

onderhouden en weer te doen oplossen. Naar eigen wens kon hij een van de drie 

lichamen aannemen, wit, geel of zwart. Toen hij het gele lichaam aantrok voelde 

hij het verlangen om, als een tovenaar, een stad te scheppen.  

K.: Waar is die stad? 

J.:  Die hangt midden in de lucht. 

K.: Hoe heet deze stad? 

J.:  Volstrekte Onwaarheid. 

K.: Hoe is de stad opgebouwd? 

J.: Er zijn veertien koninklijke wegen, ieder verdeeld in drie onderdelen met daarin 

respectievelijk vele pleziertuinen, enorme herenhuizen, en zeven luxueuze baden - 

overkoepeld door parelsnoeren. Twee lampen - de ene warm en de andere koud - 

verlichten continue de stad. De zoon van de onvruchtbare moeder heeft er vele 

prachtige huizen gebouwd, sommige in de hoogte, sommige in het midden en an-

dere laag bij de grond. Ieder daarvan heeft een zwart fluwelen dak, negen uitgan-

gen, verschillende ramen om een briesje binnen te laten, vijf lampen, drie witte 

pilaren en prachtig gepleisterde muren. Met zijn toverkracht schiep hij angstaanja-

gende fantomen, voor ieder huis een. Zoals een vogel zijn nest opzoekt gaat hij 

naar wens ieder van deze huizen binnen om zich vrolijk t e vermaken. 

135-150. Met zijn zwarte lichaam beschermt hij d.m.v. fantoombewakers deze 

huizen. Met zijn witte lichaam legt hij ze meteen weer in de as. Deze zoon van de 

onvruchtbare vrouw, die als een gek in een zucht herhaaldelijk de stad schept, be-

schermt en vernietigt, was eens moe na zijn werk, en verfriste zichzelf door te ba-

den in de lucht gespiegelde waterbronnen en droeg trots een krans van uit de lucht 

geplukte bloemen. Ik heb hem gezien, hij zal spoedig naar hier komen om je vier 

halssnoeren met juwelen gemaakt van glimmende glasscherven en enkelbanden 

van parelmoerzilver cadeau te doen.  

Het kind geloofde het verhaal en was blij. Zo is het ook met de dwaas die deze 

wereld voor waar aanziet. 



20 

 

141-148. L.: Op welke manier illustreert dit verhaal de voorgaande stelling? 

M.: Het kind in de legende is de onwetende mens van de wereld; de flauwe kinder-

juf is het geschrift dat spreekt van de schepping door Isvara. De zoon van de on-

vruchtbare vrouw is de Isvara, geboren uit Maya; zijn drie lichamen zijn de drie 

kwaliteiten van Maya; zijn aanname van de drie lichamen is het aspect van Brah-

ma, Vishnu of Rudra. In het gele lichaam schept Brahma, die de rode draad is die 

door de hele schepping loopt, dit alles in de Ruimte van Gewaarzijn die overeen-

komt met het verhaal midden in de lucht; diens naam is Absolute Onwerkelijkheid; 

de veertien koninklijke wegen zijn de veertien werelden; de lusthoven zijn de wou-

den, de herenhuizen zijn de berggebieden; de twee lampen zijn de Zon en de Maan 

en de luxueuze vijvers opgesmukt met parelsnoeren die er doorheen lopen zijn de 

oceanen waarin zo vele rivieren uitmonden. 

149-155. De in de hoogte, de in het midden en de laag bij de grond gebouwde hui-

zen zijn de lichamen van de hemelse wezens, mensen en dieren; de drie pilaren zijn 

het skelet van botten; het pleister op de wanden is de huid, het zwarte dak is het 

hoofd met haar er op; de negen poorten zijn de negen ingangen tot het lichaam; de 

vijf lampen zijn de vijf zintuigen en de fantoombewaker is het ego. 

En Isvara, de koning die de zoon is van de onvruchtbare vrouw Maya, treedt, nadat 

hij de huizen van lichamen heeft gebouwd, daar naar wens naar binnen als de jivas, 

vermaakt zich met het gezelschap van de fantoom ego's en zwerft doelloos rond. 

156-160. Met het zwarte lichaam fungeert hij als Vishnu ofwel Virat en onderhoudt 

hij het universum, met het witte lichaam als Rudra de vernietiger, die in allen 

woont, trekt hij het hele universum terug in zichzelf. Dit is zijn vermaak en hij 

geniet er van. Van dit plezier wordt gezegd dat dit het zich opfrissen met water van 

de luchtspiegeling door de koning is. Zijn trots zit in zijn soevereiniteit. De bloe-

sems van de lucht zijn diens gereedschap, alles-wetend-heid en alles-kunnend-heid. 

De enkelbanden zijn de hemel en de hel, de vier snoeren met glimmende glas-

scherven zijn de vier stadia van Mukti - Salokya, Samipya, Sarupya en Sayujya, 

gelijkwaardigheid in rang inhoudend, als omstandigheid of kracht en als uiteinde-

lijke invulling. Men leeft en werkt toe naar de verwachte aankomst van de koning 

om de gaven uit te delen - waarmee de gebeden van de volgelingen worden ver-

hoord. Op deze wijze wordt de onwetende, geschriften bestuderende student mis-

leid door zijn Onwetendheid om te geloven dat de wereld echt is. 

161. L.: Als de hemel en hel en de vier stadia van zaligheid (Mukti) allemaal on-

waar zijn, waarom zou een deel van de geschriften dan methoden beschrijven van 

hoe de hemel of zaligspreking is te bereiken?  

162-164: Als een moeder ziet dat haar kind maagpijn heeft, zal ze als een liefheb-

bende moeder het kind daar graag een peper tegen laten innemen, maar, zich be-

wust van het feit dat het kind geen peper wil innemen, zal ze de keel smeren met 



21 

 

honing voordat ze de peper door zijn mond naar binnen werkt. Op dezelfde wijze 

bedekken de geschriften vanuit genade, bij het zien van het lijden van de onweten-

de student in de wereld, verlangend naar het mogelijk maken van het realiseren van 

de waarheid, maar zijn voorkeur kennend voor de wereld en de afkeer van de - 

subtiele en moeilijk te begrijpen - non-duale Realiteit, en omhullen ze deze met de 

zoete geneugten van de hemel e.d., voordat de non-duale Realiteit wordt blootge-

legd.  

165. L.: Hoe kunnen ideeën over de hemel en dergelijke hem naar de non-duale 

Realiteit leiden? 

M.: Door de juiste handelingen wordt de hemel verworven, door strenge disciplines 

en toewijding aan Vishnu de vier stadia van zaligheid. Door herhaalde oefening in 

verschillende wedergeboortes wordt zijn geest zuiver en wendt daardoor zich af 

van zintuiglijk genot om vervolgens het hoogste onderricht van de non-duale reali-

teit te ontvangen.   

166. L.: Meester, toegegeven dat de hemel, de hel e.d. onwaar zijn, hoe kan Isvara 

die zo vaak in de geschriften wordt genoemd, als onwaar verklaard worden? 

167. M.: Wel, de passages die gaan over Isvara in al zijn glorie, worden gevolgd 

door andere die zeggen dat Isvara het product is van Maya, en de jiva die van On-

wetendheid (Avidya).  

L.: Waarom spreken de geschriften zichzelf tegen met passages van verschillende 

herkomst? 

M.: Hun doel is om de student door zijn eigen inspanning, zoals goede handelin-

gen, strenge discipline en toewijding zijn geest te doen zuiveren. Om hem hiertoe 

over te halen, wordt hier van gezegd dat deze hem plezier zullen brengen. Maar 

onbezield, kunnen deze handelingen niet uit zichzelf goed resultaat opleveren. Dus 

wordt er gezegd dat een almachtige Isvara de vruchten van handeling schenkt. Dat 

is hoe Isvara ten tonele verschijnt. Verderop zeggen de geschriften dat zowel de 

jiva, Isvara en de jagrat (de wereld) allemaal even onwaar zijn. 

168: Isvara als product van illusie is niet meer werkelijk dan het droom subject, het 

product van slaap. Hij behoort tot dezelfde categorie als de jiva, het product van 

onwetendheid, of het droomsubject, het product van slaap. 

169-174. L.: De geschriften zeggen dat Isvara het product is van Maya en hoe kun-

nen we dan zeggen dat Hij uit Onwetendheid bestaat? 

M.: De Onwetendheid van het Zelf kan werken in enkelvoud of in totaliteit, zoals 

we spreken van een enkele boom of een heel woud. De totale onwetendheid van 

het hele universum wordt Maya genoemd. Haar product Isvara functioneert als 

Virat in de universele wakende staat; als Hiranyagarbha in de universele droom-

staat, en als Inwonende in de universele slaap. Hij is alleswetend en alleskunnend. 



22 

 

Ontstaand vanuit de wil om te scheppen en eindigend met het doordringen van alle 

schepselen, is dit Zijn samsara. Van de individuele onwetendheid wordt gezegd dat 

het eenvoudigweg onwetendheid is. Het product daarvan, de jiva, functioneert 

respectievelijk als visva, taijasa en prajna in de individuele wakende, droom en 

diepe slaap staten. Zijn kennis en capaciteiten zijn beperkt. Er wordt gezegd dat hij 

de doener en de genieter is. Zijn samsara bestaat uit alles wat ligt tussen de huidige 

wakkere activiteiten en uiteindelijke bevrijding. Op die wijze hebben de geschrif-

ten het duidelijk gemaakt dat Isvara, de jiva en de jagat allemaal illusoir zijn.  

175-179. L.: Welnu, meester, net als de onwetendheid omtrent het touw de illusie 

kan wekken van een slang, zo ook kan onwetendheid omtrent onszelf de illusie 

scheppen een jiva te zijn. Maar hoe kan dat worden doorgetrokken naar het even-

eens scheppen van illusies van Isvara en jagat?   

M.: Onwetendheid heeft geen delen; het handelt als één geheel en produceert alle 

drie de illusies tegelijkertijd. Als de jiva zich toont in de wakkere en droom staat, 

doen Isvara en jagat dat ook. Als de jiva wordt opgelost, worden de anderen dat 

ook. Dit wordt gestaafd door onze ervaringen van de wakkere en droom verschij-

ningen, en hun verdwijnen in diepe slaap, zwijmelingen, de dood en samadhi. 

Zo worden met de uiteindelijke oplossing van het jiva -schap door kennis gelijktij-

dig ook de anderen uiteindelijk geëlimineerd. De wijzen wier onwetendheid met 

alle bijbehorende verschijnende illusies volledig is verdwenen en die zich slechts 

van het Zelf bewust zijn, ervaren rechtstreeks de non-duale Realiteit. Dus is het 

duidelijk dat onwetendheid omtrent het Zelf de grondoorzaak is van alle drie de 

illusies - jiva , jagat en Isvara.  

 180. L: Meester, als Isvara de illusie van onwetendheid zou zijn, moet hij zich als 

zodanig manifesteren. Maar in plaats daarvan toont hij zich als de herkomst van het 

universum en als onze schepper. Het lijkt niet redelijk om te zeggen dat Isvara en 

jagat beiden illusoire producten zijn. In plaats van te verschijnen als onze creatie, 

verschijnt Hij als onze schepper. Spreekt dat zichzelf niet tegen?   

181-183. M.: Nee. In dromen ziet de dromer zijn vader die lang geleden al dood 

was. Hoewel de vader door hemzelf als een droomillusie is gecreëerd, voelt de 

dromer dat de ander de vader is en hijzelf de zoon, en dat hij zijn vaders bezit, dat 

hij zelf heeft geschapen, heeft geërfd. Zie dan nu hoe de dromer individuen en 

dingen schept, er een verbinding mee aangaat en denkt dat zij er eerst waren en dat 

hij erna kwam. Zo is het ook met Isvara, de jagat en de jiva. Dit is slechts de truc 

van Maya die het onmogelijke mogelijk kan maken. 

L.: Hoe komt Maya zo machtig? 

M.: Geen wonder. Zie hoe een gewone goochelaar een heel publiek een lucht ge-

spiegelde hemelse stad kan voortoveren of hoe jijzelf een prachtige eigen wereld 

kunt scheppen in je dromen. Als dat al mogelijk is voor individuen met gemiddelde 



23 

 

krachten, waarom zou dat andere dan niet mogelijk zijn voor Maya, die de univer-

sele stoffelijke oorzaak is.  

Concluderend, zijn dit allemaal, inclusief Isvara, jiva en jagat illusoire verschij-

ningen als resultaat van iemands onwetendheid en die over de ene Realiteit, het 

Zelf, zijn ge-super-impositioneerd.  

Dit leidt ons naar de overweging hoe deze overleggingen zijn te verwijderen. 

 

 

 



24 

 

HOOFDSTUK II 

 

APAVADA 

DE VERWIJDERING VAN SUPERIMPOSITIE  

 

1. L.: Meester, van Onwetendheid wordt gezegd dat het geen begin heeft; hieruit 

volgt dat het geen einde zal hebben. Hoe kan de beginloze Onwetendheid worden 

verdreven? Wilt U, als oceaan van genade, mij dat alstublieft vertellen. 

2. M.: Jawel, mijn kind; je bent intelligent en je kunt subtiele dingen begrijpen. Je 

hebt het juist gezegd. Onwetendheid heeft waarlijk geen begin, maar het heeft wel 

een einde. Er wordt gezegd dat het opkomen van kennis het einde is van Onwe-

tendheid. Net zoals de zonsopgang de duisternis van de nacht verdrijft, zo verdrijft 

ook het licht van kennis de duisternis van Onwetendheid. 

3-4. Om verwarring te voorkomen: ieder ding in de wereld kan worden beschouwd 

door analyse van diens individuele eigenschappen in [vijf] categorieën: oorzaak, 

aard, effect, beperking en resultaat. Maar de non-duale transcendentale Realiteit is 

voorbij dit alles, terwijl al het overige, vanaf Maya en zo verder, abusievelijk als 

het over Het heen liggend waargenomen, onderworpen is aan bovengenoemde 

analyse. 

5. Maya heeft geen antecedenten [voorafgaande aspecten] want het is niet het pro-

duct van wat dan ook wat er aan voorafging, en het blijft in Brahman, vanzelfspre-

kend en zonder begin. Voorafgaand aan de schepping kon er geen oorzaak zijn 

voor haar manifestatie, desondanks manifesteert het zich en dat moet dus vanuit 

zichzelf zijn. 

6. L.: Is er enige gezaghebbende autoriteit die deze verklaring draagt? 

M.: Ja. De woorden van Vasistha. Hij zegt: Net als bellen spontaan uit het water 

opborrelen, zo eveneens rees de kracht op om naam en vorm te manifesteren uit het 

almachtige en volmaakte transcendentale Zelf. 

7-9. L.: Maya zal toch wel een oorzaak moeten hebben. Net zoals klei geen pot kan 

worden zonder de inbreng van een pottenbakker, zo ook kan de tot dan ongemani-

festeerd blijvende Macht alleen gemanifesteerd worden door Isvara's wil.  

M.: In de oplossing resteert slechts de non-duale Brahman en geen Isvara. Het kan 

dus duidelijk niet Zijn wil zijn. Als gezegd wordt dat in de oplossing allen worden 
teruggetrokken uit manifestatie en ongemanifesteerd overblijven, houdt dat in dat 

alle jivas, het hele universum, en Isvara, allemaal ongemanifesteerd zijn geworden. 

De ongemanifesteerde Isvara kan Zijn wil niet uitoefenen. Wat er gebeurt is dit: 

net als de slapende kracht van slaap zichzelf toont als droom, zo ook toont de sla-



25 

 

pende kracht van Maya zichzelf als veelheid, bestaande uit Isvara, Zijn wil, het 

universum en de jivas. Isvara is aldus het product van Maya en Hij kan niet de 

oorsprong zijn van Zijn oorsprong. Maya heeft daarom geen voorafgaande oor-

zaak. In oplossing blijft slechts het Zuivere Zijn over, ontdaan van wil, geen wijzi-

ging toelatend. In de schepping schijnt de tot dan toe ongemanifesteerd blijvende 

Maya voort als de geest (mind). Door het spel van het denken, verschijnt veelvul-

digheid als Isvara, de werelden en de jivas, als toverkunst. Maya zich tonend is 

schepping, Maya ongetoond is oplossing. Dus vanuit zichzelf, verschijnt of trekt 

Maya zich terug en heeft aldus geen begin. Daarom zeggen we dat er geen vooraf-

gaande oorzaak voor is. 

10-11. L.: Wat is haar natuur? 

M.: Het is niet in woorden uit te drukken. Omdat haar bestaan later ongedaan wordt 

gemaakt, is het niet waar; omdat het als feitelijk wordt ervaren, is het niet onwaar; 

noch kan het een mengeling zijn van de twee tegenstellingen waar en onwaar. 

Daarom zeggen de wijzen dat het niet te beschrijven (anirvachaniya) is.   

L.: Wat is nu werkelijk en wat is onwerkelijk? 

M.: Dat wat het substratum is van Maya, Het Zuivere Zijn of Brahman, dat geen 

dualiteit toelaat, is werkelijk. Het illusoire fenomeen, bestaande uit namen en vor-

men, en dat het universum wordt genoemd, is onwerkelijk.   

L.: Wat kan men zeggen dat Maya is? 

M.: Geen van de twee. Het is verschillend van het werkelijke substratum en ook 

van het onware fenomeen. 

L.: Leg dat alstublieft uit. 

12-17. M.: Stel dat er vuur is; dat is het substratum. De vonken vliegen er van af. 

Zij zijn de modificaties van vuur. De vonken worden niet gezien in het vuur, maar 

zij vliegen er van af. Uit een observatie van dit fenomeen leiden we een aan het 

vuur inherente kracht af die de vonken veroorzaakt.  

Klei is het substratum; een holle ruimte met een hals en open mond wordt er van 

gemaakt, en wordt een pot genoemd. Uit dit gegeven leiden we een kracht af die 

noch klei noch pot is, maar verschillend van beide. 

Water is het substratum; bellen zijn het effect, een kracht, van beide verschillend, 

wordt hieruit afgeleid. 

Een slangenei is het substratum en een jonge slang is het resultaat; er wordt een 

van het ei en van de jonge slang verschillende kracht uit afgeleid. 

Een zaad is het substratum en de scheut is het resultaat; er wordt een van het zaad 

en de scheut verschillende kracht uit afgeleid. De onveranderlijke jiva van de diepe 



26 

 

slaap is het substratum en de droom is het resultaat; na het wakker worden uit de 

slaap, wordt er een kracht afgeleid die verschilt van de jiva en de droom.  

Op dezelfde wijze resulteert de latent in Brahman liggende kracht in de illusie van 

de jagat. Het substratum van deze kracht is Brahman en de jagat is het resultaat. 

De kracht kan niet van een van beide zijn, maar moet verschillend van beide zijn. 

Het kan niet worden gedefinieerd. Desondanks bestaat het. Maar het blijft ondoor-

grondelijk. Daarom zeggen we dat de "aard" van Maya onbeschrijflijk is. 

18-20. L.: Wat is het "resultaat" (‘effect’) van Maya? 

M.:  Het bestaat uit het tonen van de illusie van de jiva, Isvara en jagat over het 

non-duale substraat van Brahman heen, als gevolg van haar versluierende en pro-

jecterende krachten. 

L.: Hoe? 

M.: Zodra de slapend liggende kracht zich toont als geest, ontkiemen de latente 

neigingen van de geest en spruiten ze uit tot bomen die gezamenlijk het universum 

vormen. De geest vermaakt zich met haar neigingen, zij rijzen op als gedachten en 

materialiseren zich als dit universum, dat dus slechts een droombeeld is. De jivas 
en Isvara zijn als inhoud daarvan dus even illusoir als deze dagdroom.  

L.: Leg alstublieft hun illusoire aard uit. 

M.: De wereld is een object en wordt gezien als resultaat van het vermaak van de 

geest. De jivas en Isvara zijn er in vervat. Delen kunnen slechts zo waar zijn als het 

geheel. Stel dat het universum in kleuren is geschilderd op de muur. De jivas en 

Isvara zullen figuren in het schilderij zijn. De figuren kunnen slechts net zo echt 

zijn als het schilderij zelf. 

21-24. Hier is het universum zelf een resultaat van de geest en Isvara en de jivas 

vormen onderdelen van datzelfde resultaat. Daarom moeten zij wel mentale projec-

ties zijn en niets meer dan dat. Het is duidelijk uit de Sruti welke zeggen dat Maya 

de illusies van Isvara en de jivas schiep. En uit de Vasistha smriti waarin Vasistha 

zegt dat als door toverkunst de latente neigingen als hij-ik-jij-dit-dat-mijn zoon- 

bezit etc. ronddansen in de geest. 

25-27. L.: Waar spreekt deze smriti van Isvara, jiva en jagat? 

M.: In haar uitspraak Sohamidam, d.w.z., Hij-ik-dit, 'Hij' betekent de ongeziene 

Isvara, 'ik' betekent de als het ego, de doener enz. paraderende jiva, 'dit' betekent 

het hele objectieve Universum. Uit de geschriften, door de rede en uit ervaring 

(sruti yukti anubhava) wordt het duidelijk dat de jiva, Isvara en jagat slechts men-

tale projecties zijn. 

28-29. L.: Hoe ondersteunen het redeneren en ervaringen dit gezichtspunt? 



27 

 

M.: Met het oprijzen van de geest in de wakende staat en in dromen, verschijnen de 

latente neigingen in het spel, en verschijnen de jiva, Isvara en jagat. Met het terug-

treden van de latente neigingen in diepe slaap, bewusteloosheid enz., verdwijnen 

zij allemaal. Dit ligt in ieders ervaring. 

Nogmaals, wanneer alle latente neigingen door kennis van hun wortels ontdaan 

zijn, verdwijnen de jivas, Isvara en de jagat voor eens en altijd. Dit omvat de erva-

ring van volmaakt helderziende grote wijzen, gevestigd in de non-duale Realiteit, 

voorbij de jivas, Isvara en jagat. Daarom zeggen we dat deze allemaal projecties 

van de geest zijn. En zo is het effect van Maya verklaard. 

30-32. L.: Wat is de begrenzing van Maya? 

M.: Dat is de kennis die oprijst uit onderzoek naar de betekenis van de Maha-
vakya

5
. Want Maya is Onwetendheid, en Onwetendheid bestaat als gevolg van 

afwezigheid van zelfonderzoek. Als afwezigheid van zelfonderzoek plaats maakt 

voor zelfonderzoek, rijst juiste kennis op en die maakt een einde aan Onwetend-

heid. Luister goed. Kwaaltjes van het lichaam zijn het gevolg van karma uit het 

verleden; zij zijn het gevolg van verkeerde voeding en worden erger als dat door-

gaat. Of, de onwetendheid betreffende het touw, zo lang als dat niet onderzocht 

wordt, projecteert het beeld van een slang en andere hallucinaties volgen in de 

wakende staat. Op dezelfde manier gedijt Maya - hoewel het vanzelfsprekend, 

beginloos en spontaan is - in afwezigheid van onderzoek naar de aard van het Zelf, 

manifesteert het het universum e.d., en groeit en wordt massiever.  

33-35. Met het oprijzen van zelfonderzoek, verliest Maya, uitgedijd zijnde door de 

afwezigheid daarvan, haar voeding en verwelkt het langzamerhand met al haar 

effecten, namelijk de jagat enz. Net zoals in afwezigheid van zelfonderzoek de 

werking van onwetendheid het touw op een slang doet lijken, bloeit Maya op in 

onwetendheid en verdwijnt het bij het oprijzen van zelfonderzoek. Net zoals de 

slang en de kracht die haar in het touw toont alleen bestaan voorafgaand aan zelf-

onderzoek, maar na zelfonderzoek eindigt in een eenvoudig touw, zo ook eindigt 

Maya en haar effect, de jagat, die vóór zelfonderzoek bestond, daarna in zuiver 

(pure) Brahman.  

36-38. L.: Hoe kan één enkel ding op twee verschillende manier verschijnen? 

                                                             
5
De vier meest bekende mahāvākya's zijn: 

- Prajñānam brahma ('Dit bewustzijn is Brahman'), Aitareya Up. 3.3, Ṛg Veda.  

- Ayam ātmā brahma ('Deze Ātman is Brahman'), Māṇḍūkya Up. 1.2, Atharva Veda. 

- Aham brahmāsmi ('Ik ben Brahman'), Bṛhadāraṇyaka Up. 1.4.10, Yajur Veda.  

- Tat tvam asi ('Dat zijt Gij'), Chāndogya Up. 6.8, Sama Veda; Hier staat 'Dat' voor 

Brahman en 'Gij' voor Ātman.    



28 

 

M.: Brahman, het non-duale-Zuivere-Zijn, doet zich voor als de jagat voorafgaand 

aan zelfonderzoek, en toont zichzelf in Zijn ware vorm na zelfonderzoek. 

Zie hoe voorafgaand aan juiste overweging klei verschijnt als een pot en daarna 

slechts als klei; of goud dat zich toont als ornament en dan slechts goud blijkt te 

zijn. Zo is het ook met Brahman. Na zelfonderzoek wordt Brahman gerealiseerd als 

eenvormig, non-duaal, ondeelbaar en onveranderlijk in verleden, heden of toe-

komst. In Het is er niet zoiets als Maya, of haar effect, zoals de jagat. Deze realisa-

tie is bekend als de Hoogste Kennis en het einde van Onwetendheid. Aldus wordt 

"de begrenzing" van Maya beschreven.  

39. L.: Wat is de "vrucht" van Maya? 

M.: Dat het vruchteloos opgaat in niets, is haar vrucht. De horens van een haas zijn 

slechts klank en hebben geen betekenis. Zo is het ook met Maya, slechts klank 

zonder enige betekenis. Gerealiseerde wijzen hebben gevonden dat dit zo is. 

40-43. L.: Waarom zijn we het op dit punt dan niet allemaal eens? 

M.: De onwetenden geloven dat het werkelijk is. De onderzoekenden zullen zeggen 

dat het onbeschrijflijk is. Gerealiseerde wijzen zeggen dat het niet bestaat, zoiets 

als ‘de horens van een haas’. Mensen zullen er over spreken vanuit hun eigen ge-

zichtspunt. En aldus verschijnt het op deze drie manieren. 

L.: Waarom beschouwen de onwetenden het als werkelijk? 

M.: Zelfs als een leugen aan en kind wordt verteld, dat er een spook is, gelooft het 

kind dat het waar is. Zo eveneens zijn de onwetenden verdwaasd door Maya en 

geloven dat het werkelijk is. Zij die de natuur van de Werkelijke Brahman en de 

onwerkelijke jagat in het licht van de geschriften onderzoeken, merken dat Maya 

van beide verschillend is en dat het onmogelijk is haar natuur vast te stellen, en 

zeggen dat het onbeschrijflijk is. Maar de wijzen die de Hoogste Wijsheid hadden 

bereikt door zelfonderzoek, zeggen: "Zoals een moeder tot as wordt verbrand door 

haar dochter, zo is de door Kennis tot as gereduceerde Maya te allen tijde niet be-

staand." 

44-46. L.: Hoe kan Maya worden vergeleken met een door haar dochter tot as ver-

brande moeder? 

M.: In het proces van zelfonderzoek, wordt Maya meer en meer doorzichtig en 

verandert het in Kennis. Kennis wordt aldus geboren uit Maya, en wordt daarom de 

dochter van Maya genoemd. De zo lang door niet-zelfonderzoek florerende Maya 

nadert door zelfonderzoek haar laatste dagen. Net zoals een krab alleen jongen kan 

voortbrengen door zelf te sterven, zo brengt Maya in haar laatste dagen van zelfon-

derzoek Kennis voort over haar eigen oplossing. Onmiddellijk verbrandt haar 

dochter Kennis haar tot as. 



29 

 

L.: Hoe kan een nakomeling de ouder doden? 

M.: In een bamboebos, bewegen de bamboescheuten in de wind, en wrijven langs 

elkaar en veroorzaken vuur dat de ouderbomen verbrandt. Zo ook verbrandt de uit 

Maya geboren Kennis Maya tot as. Maya resteert slechts in naam zoals de horens 

van de haas. Daarom zeggen de wijzen dat het niet bestaat. Bovendien impliceert 

deze omschrijving juist haar onwerkelijkheid. De namen zijn Avidya en Maya. Van 

deze betekent de eerste "Onwetendheid of dat wat niet bestaat", (jā na vidya sā 

avidyā) wederom, "Maya, is dat wat niet is" (ya mā sā māyā). Het is daarom een-

voudig ontkenning. Dat is het dus waarom het vruchteloos verdwijnen in het niets, 

haar "vrucht" is.   

47-49. L.: Meester, Maya verandert in Kennis. Daarom kan men toch niet zeggen 

dat het vruchteloos verdwijnt als niets? 

M.: Slechts als de Kennis, de veranderde Maya, echt zou zijn, kon van Maya ge-

zegd worden dat het waar is. Maar de Kennis is op zichzelf onwaar. Daarom is 

Maya onwaar.  

L.: Hoe kan men zeggen dat Kennis onwaar is? 

M.: Het vuur door de wrijving van de bomen verbrandt ze en dooft dan uit; de rei-

nigingsnoot
6
 draagt de onzuiverheden van het water en strijkt samen met hen neer. 

Zo ook vernietigt deze Kennis Onwetendheid en sterft uit. Omdat het uiteindelijk 

ook oplost, kan de vrucht van Maya slechts onwaar zijn. 

50-52. L.: Als Kennis op het einde zou verdwijnen, hoe kan dan samsara, het resul-

taat van Onwetendheid, uitgewist worden? 

M.: Samsara, het resultaat van Onwetendheid, is evenals Kennis, onwaar. De ene 

onwaarheid kan ongedaan worden gemaakt met een andere onwaarheid. 

L.:  Hoe kan dit worden gedaan?  

53. M.: De honger van iemand in een droom wordt gestild door droomvoedsel. Het 

ene is even onwaar als het andere en vervult toch het doel. Zo dient eveneens, 

hoewel Kennis onwaar is, het toch het doel. Gebondenheid en bevrijding zijn 

slechts onware ideeën vanuit Onwetendheid. Zoals de verschijning en verdwijning 

van de touw slang even onwaar zijn, zijn ook gebondenheid en bevrijding in 

Brahman dat. 

54-55. M.: Samenvattend, de Hoogste Waarheid is slechts de nonduale Brahman. 

Al het andere is onwaar en bestaat op geen enkel moment. De srutis ondersteunen 

                                                             
6
 De reinigingsnoot [Katak] waar hier over gesproken wordt is een soort bes die in de 

Himalaya groeit en in water oplost. Al het in het water aanwezige vuil slaat neer en 

zakt door toevoeging van de noot naar de bodem. (Wikipedia). 



30 

 

dit door te zeggen "Niets wordt geschapen of vernietigd; er is geen gebondenheid 

of bevrijding, niemand is gebonden of heeft het verlangen naar bevrijding, er is 

geen beginner, geen beoefenaar en niemand die bevrijd is. Dit is de Opperste 

Waarheid."
7
 Verwijdering van de Superimpositie bestaat daarom uit kennis van 

non-duale Waarheid, Zuiver Zijn, voorbij Maya en haar resultaten. Haar verwerke-

lijking is Bevrijding tijdens het leven, in het lichaam (Jivanmukti). 

56. Alleen een student die dit hoofdstuk zorgvuldig bestudeert kan er naar verlan-

gen het proces van zelfonderzoek naar het Zelf te kennen als middel om de super-

impositie van Onwetendheid ongedaan te maken. De zoeker die geschikt is voor 

zo'n onderzoek moet beschikken over de viervoudige kwaliteiten, die in het vol-

gende hoofdstuk behandeld zullen worden. Vervolgens zal de methode van zelfon-

derzoek aan de orde komen.  

Een bekwame zoeker moet deze twee hoofdstukken zorgvuldig bestuderen alvo-

rens verder te gaan.  

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                             
7
 Gaudapada's Māṇḍūkya Kārika II.32 



31 

 

HOOFDSTUK III  

 

SADHANA 

DE MIDDELEN TER BEREIKING  

 

1. Op de vraag "Hoe kan er samsara zijn voor het Hoogste Zelf als het Zijn-Kennis-

Gelukzaligheid is?", antwoorden de wijzen "Als het ongemanifesteerd is, wordt de 

kracht van het Zelf Maya genoemd, en indien gemanifesteerd, wordt ditzelfde geest 

genoemd. Deze vorm van Maya, de onnaspeurbare Geest, is de kiem van samsara 

van het Zelf." 

L.: Wie heeft gezegd dat de geest onbeschrijfelijk is? 

2-3. M.: Vasistha heeft dat tegen Rama gezegd. In het non-duale Bewustzijn pro-

jecteert de staat van 'worden' bhava, die verschillend is van de kennis die werkelijk 

is en verschillend van het onbezielde dat onwerkelijk is, neigend tot scheppen, 

neigingen als dit ding en dat ding, mengt het bewuste en het onbewuste, en doet ze 

verschijnen onder de categorieën, "het bezielde" en "het niet bezielde". Die staat, 

die zelf van zowel de voelende als de niet voelende natuur is, altijd weifelend en 

veranderend, is geest. Daarom is het onbeschrijfelijk. 

4. Hoewel het zelf onveranderlijk is, lijkt het Hoogste Zelf, dat in verband wordt 

gebracht met de abusievelijk er overheen gelegde geest, veranderlijk te zijn. 

L.: Hoe komt dat? 

M.: Net zoals een dronken Brahmaan zich in de greep van de drank raar gedraagt, 

zo lijkt ook het Zelf, hoewel onveranderlijk van natuur, nu in verband gebracht met 

geest, te verschijnen als jiva die zich in deze samsara wentelt. Daarom is het 

samsara van het Zelf niets anders dan geest. Dat zeggen de srutis. 

5. Dat de geest de samsara is, moet worden onderzocht. Verbonden met geest die 

volgens haar manieren vormen van objecten aanneemt, lijkt de mens dezelfde ver-

anderingen te ondergaan. Dit eeuwige geheim wordt ontsloten in de Maitryiniya 

Upanishad. Dit is ook bevestigd door onze ervaring en door positieve en negatieve 

inductie.  

6-7. L: Hoe wordt dit bevestigd door onze ervaring? 

M.: Als in diepe slaap de geest bewegingloos is, is er slechts het Zelf zonder veran-
dering en zonder samsara. In de droom en tijdens het wakker zijn, manifesteert de 

geest zich en lijkt het Zelf veranderd en gevangen in samsara. Iedereen weet dit uit 

ervaring.  

 



32 

 

Het is duidelijk vanuit de sruti, smriti
8
, de logica en de ervaring dat deze samsara 

niets anders is dan slechts geest. Hoe kan iemand dit punt dat zo duidelijk is, be-

twisten?   

8-9. L.: Hoe raakt het Zelf, door associatie met geest, in samsara verstrikt? 

M.: Geest, wiens natuur het is om altijd aan dit of dat te denken, functioneert in 

twee verschillende standen - de "ik" stand en de "dit" stand, zoals reeds genoemd 

in Hoofdstuk 1 over de Superimpositie. Van deze twee heeft de “ik”-stand altijd 

het enkelvoudige concept "ik", terwijl de “dit”-stand wisselt in overeenstemming 

met de kwaliteit van dat moment, sattva, rajas of tamas, d.w.z., helderheid, bezig-

heid of matheid. 

L.: Wie heeft dat eerder gezegd? 

10-11. M.: Sri Vidyaranyaswami heeft gezegd dat de geest deze kwaliteiten sattva, 
rajas en tamas heeft en in overeenstemming daarmee verandert. In sattva tonen 

zich ongehechtheid, vrede, goedheid e.d.; in rajas, begeerte, woede, hebzucht, 

angst, inspanningen, e.d.; in tamas, luiheid, verwarring, verveling, e.d. 

12-14. Hoewel van nature Onveranderlijk Pure Kennis, raakt het Opperste Zelf, 

zodra het wordt geassocieerd met de geest die verandert met de kwaliteiten van het 

moment, hiermee geïdentificeerd.  

L.: Hoe kan dat zo zijn? 

M.: Je weet dat water van zichzelf koud en smaakloos is. Desondanks, door associ-

atie, kan het heet zijn, zoet, bitter, zuur, enz. Zo eveneens verschijnt het Zelf, dat 

van nature Zijn-Kennis-Gelukzaligheid is, zodra het met de ik-heid wordt geasso-

cieerd, als het ego. Net zoals water verenigd met hitte heet wordt, zo wordt ook het 

Gelukzalige Zelf verenigd met de ik-heid als het met ellende beladen ego. Net 

zoals het water, oorspronkelijk smaakloos, bitter of zuur wordt in overeenstem-

ming waar het mee geassocieerd wordt, zo verschijnt het Zelf van Zuivere Kennis 

als ongehecht, vredig, weldadig, of begerig, boos, hebberig of verveeld of lui, in 

overeenstemming met hoedanigheid van de dit-heid. 

15. De sruti zegt dat het Zelf geassocieerd met prana, enz., verschijnt als respec-

tievelijk prana, geest, intellect, de aarde en de andere elementen, verlangen, woe-

de, ongehechtheid, enz. 

16. Overeenkomstig geassocieerd met de geest, lijkt het Zelf te veranderen in jiva, 

weggezonken in de ellende van het eindeloze samsara, en misleid te zijn door on-

telbare illusies, zoals ik, jij, het, mijn, jouw, enz. 

                                                             
8
 Sruti: geschriften van Goddelijke oorsprong, ooit geopenbaard aan de rishi’s [de zie-

ners]; Smriti: geschriften van menselijke oorsprong. 



33 

 

17. L.: Nu dat samsara het lot van het Zelf is toegevallen, hoe kan het er weer van 

verlost worden? 

M.: Bij volstrekte onbeweeglijkheid van de geest, zal samsara met wortel en tak 

verdwijnen. Op geen andere wijze zal er een einde komen aan samsara, zelfs niet in 

miljoenen eeuwigheden (Kalpakotikala). 

18. L.: Kan men verlost worden van samsara door enig middel anders dan het tot 

stilte brengen van de geest? 

M.: Absoluut door geen ander middel; noch door de Vedas, noch de shastras noch 

door boetedoening, noch karma, noch door gezworenheden, noch door giften, noch 

door het reciteren van de geschriften of mystieke formules (mantras), noch door 

dienstbaarheid, noch wat dan ook nog meer, kan samsara ongedaan maken. Alleen 

het tot stilte brengen van de geest kan het einde veroorzaken en niets anders. 

19. L.: De geschriften verklaren dat alleen Kennis dat kan doen. Hoe kunt u dan 

zeggen dat stilte van de geest een einde aan samsara maakt? 

M.: Wat afwisselend beschreven wordt als Kennis, Bevrijding, enz., in de geschrif-

ten, is slechts stilte van de geest. 

L.: Heeft iemand dat ooit eerder gezegd? 

20-27. M.: Sri Vasistha heeft gezegd: Als door oefening de geest stil blijft, ver-

dwijnen alle illusies van samsara, met wortel en tak. Net zoals toen de oceaan van 

melk werd gekarnd vanwege de nectar, was het allemaal ruig, maar het werd stil en 

helder nadat de karn (namelijk de berg Mandara) er uit was gehaald, zo ook zodra 

de geest stil valt, komt samsara tot eeuwige rust. 

L.: Hoe kan de geest tot stilte worden gebracht? 

M.: Door onthechting, door alles los te laten wat iemand dierbaar is, kan iemand 

door zijn inspanning de taak met gemak volbrengen. Zonder deze vrede van de 

geest, is Bevrijding onmogelijk. Slechts als de hele objectieve wereld is wegge-

vaagd door een gedesillusioneerde geest, als resultaat van de onderscheidende 

kennis dat alles wat niet Brahman is objectief en onwerkelijk is, kan de Opperste 

Gelukzaligheid volgen. Anderzijds, hoezeer een onwetend mens ook moge worste-

len en kruipen in de diepe kloof van de shastras, in afwezigheid van de vrede van 

de geest kan hij Bevrijding niet bereiken.   

Alleen die geest die door beoefening van yoga, alle latente neigingen heeft verlo-

ren, die stil is als een lamp goed beschermd tegen de wind, wordt gezegd dood te 

zijn. Deze dood van de geest is de hoogste vervulling. De uiteindelijke conclusie 

van alle Vedas is dat Bevrijding niets anders is dan een tot stilte gebrachte geest.  

Niets is van nut tot bevrijding, geen rijkdom, familie, vrienden, karma bestaande 

uit bewegingen van de ledematen, pelgrimstochten naar heilige plaatsen, baden in 



34 

 

heilige wateren, leven in hemelse regionen, boetedoening hoe heftig dan ook, of 

wat dan ook behalve een stille geest. In hetzelfde stramien leren vele heilige boe-

ken dat Bevrijding bestaat uit het zich ontdoen van de geest. In verschillende pas-

sages in de Yoga Vasistha wordt hetzelfde idee herhaald, dat de Gelukzaligheid van 

Bevrijding alleen verworven kan worden door de geest, die de wortel is van de 

oorzaak van samsara, te vernietigen en zich daarmee te verlossen van alle ellende. 

28. Wat dat betreft is het doden van de geest door middel van kennis van de heilige 

leer, het hanteren van de rede en iemands eigen ervaring, hetzelfde als het zich 

ontdoen van samsara. Hoe anders kan de ellendige kringloop van geboorten en 

dood tot stilstand worden gebracht? Nooit. Tenzij de dromer ontwaakt, komt de 

droom nooit tot een einde evenmin als de schrik van wanneer men in de droom oog 

in oog met een tijger komt te staan. Zo ook zal de kwelling van samsara niet op-

houden, totdat de geest gedesillusioneerd is. Alleen de geest moet tot stilte ge-

bracht worden. Dat is de vervulling van het leven.   

29-30. L.: Hoe kan de geest stil gemaakt worden? 

M.: Alleen door Sankhya. Sankhya is het proces van zelfonderzoek gekoppeld aan 

kennis. De gerealiseerde wijzen verklaren dat de geest zijn wortels heeft in het 

niet-onderzoeken en uitsterft door een weloverwogen zelfonderzoek. 

L.: Wilt u dit proces alstublieft toelichten? 

M.: Dit bestaat uit sravana, manana, nididhyasana en samadhi, d.w.z., horen, 

overwegen, meditatie en Gelukzalige Vrede, zoals genoemd in de geschriften. 

Alleen dit kan de geest stil maken. 

31-32. Er is ook een alternatief. Er wordt gezegd dat dat yoga is. 

L.: Wat is yoga? 

M.: Meditatie over Puur Zijn ontdaan van alle kwaliteiten. 

L.: Waar is dit alternatief genoemd en op welke wijze? 

M.: In de Srimad Bhagavad Gita, heeft Sri Bhagavan Krishna gezegd: Dat wat 

wordt bereikt door Sankhya kan eveneens worden verworven door yoga. Slechts hij 

die weet dat het resultaat van de twee processen hetzelfde is, kan een gerealiseerde 

wijze worden genoemd. 

33-34. L.: Hoe kunnen de twee resultaten identiek zijn?  

M.: Het uiteindelijke hoogste resultaat is hetzelfde want beide eindigen in stilte van 

de geest. Dit is samadhi of Gelukzalige Vrede. De vrucht van samadhi is Hoogste 
Kennis; die blijft hetzelfde, door welk proces het ook wordt bereikt. 



35 

 

L.: Als de vrucht voor beide gelijk is, kan het uiteindelijke doel door slechts een 

van de twee gediend worden. Waarom zouden er twee processen genoemd moeten 

worden in plaats van slechts een? 

M.: In de wereld zijn zoekers naar waarheid op verschillende niveaus van ontwik-

keling. Uit consideratie daarmee, heeft Sri Bhagavan de twee genoemd om zo-

doende een keuze te bieden. 

35. L.: Wie is er klaar voor het pad van zelfonderzoek (Sankhya)?  

M.: Alleen een volledig toegeruste zoeker is er klaar voor, want hij kan slagen en 

niet anderen. 

36-37. L.: Wat zijn de sadhanas of vereisten voor dit proces? 

M.: De kenners zeggen dat de sadhanas bestaan uit het vermogen het ware van het 

onware te onderscheiden, geen verlangen naar pleziertjes hier of in het hierna-

maals, het opgeven van handelingen (karma) en een intens verlangen naar bevrij-

ding. Zonder alle vier deze kwaliteiten, hoe hevig iemand het ook probeert, kan 

men niet slagen in onderzoek. Daarom is deze viervoudige sadhana de sine qua 

non [onmisbare voorwaarde] voor onderzoek.  

38. Om te beginnen is kennis van de vereiste karakteristieken van deze sadhanas 

vereist. Zoals al eerder benadrukt, zijn deze vereisten van de categorieën (hetu, 

svabhāva, kārya, avidya, phala) oorzaak, natuur, gevolg, beperking en resultaat. 

Deze worden nu beschreven. 

39-44. Onderscheidingsvermogen (viveka) kan alleen oprijzen in een gezuiverde 

geest. Haar ‘natuur’ is de overtuiging, bereikt met behulp van het heilig onderricht, 

dat alleen Brahman werkelijk is en al het andere onwerkelijk. Zich deze waarheid 

altijd te herinneren is haar ‘effect’. Haar einde (avadhi) is om resoluut gevestigd te 

zijn in de waarheid dat alleen Brahman is en al het andere onwerkelijk. Begeerte-

loosheid (vairagya) is het resultaat van het gezichtspunt dat de wereld in wezen 

onwaar is. Haar ‘natuur’ is het opgeven van de wereld en afwezigheid van verlan-

gen naar iets daarin. Haar ‘effect’ is het zich in walging afwenden van alle plezier-

tjes als van braaksel. Haar einde (avadhi) is het minachten van alle pleziertjes, 

aards of hemels, alsof ze braaksel of brandend hellevuur zijn. 

Het opgeven van handelingen (uparati) kan het resultaat zijn van de achtvoudige 

yoga (astangayoga), namelijk, yama, niyama, asana, pranayama, pratyahara, 
dharana en samadhi,  d.w.z. zelfbeheersing, discipline, rechte houding, beheersing 

van de ademhaling, beheersing van de zintuigen, de geest gericht op waarheid, 
meditatie en vrede. Haar “natuur” bestaat uit het van het onder beheersing hebben 

van de geest. Haar "effect" is het opgeven van wereldse handelingen. Het eindigt 

(avadhi) in vergetelheid van de wereld alsof men slaapt, als gevolg van het einde 

van het handelen. Het verlangen naar bevrijding (mumukshutva) vangt aan zodra 



36 

 

men in verbinding komt met gerealiseerde wijzen. Haar "natuur" is het hunkeren 

naar bevrijding. Haar "effect" is het  verblijven bij de leraar. Het eindigt (avadhi) in 

het opgeven van alle studie van de Shastras en uitvoeren van religieuze riten. 

Wanneer deze hun grenzen bereikt hebben zoals boven genoemd, wordt gezegd dat 

de sadhanas volmaakt zijn. 

45-47. Als slechts een of meer van deze sadhanas volmaakt zijn, maar niet alle-

maal, zal de persoon na de Dood hemelse regio's verwerven. Als ze allemaal vol-

maakt zijn, stellen ze de persoon spoedig in staat tot doortastend onderzoek naar 

het Zelf.  

Slechts als alle sadhanas volmaakt zijn is zelfonderzoek mogelijk, anders, niet. 
Zelfs als er een van hen onontwikkeld blijft, verhindert dit zelfonderzoek. Dit zul-

len we nu aan de orde stellen. 

48-49. Wanneer begeerteloosheid, enz., onontwikkeld blijven, kan het onderschei-

dingsvermogen, hoewel volmaakt, niet zelf de obstakels tot onderzoek naar het 

Zelf verwijderen. Je kunt zelf aanschouwen hoevelen goed zijn ingelezen in de 

Vedanta Shastra. Zij zullen deze deugd dus allemaal moeten hebben, maar zij heb-

ben de andere, zoals begeerteloosheid, enz., niet ontwikkeld. Daardoor kunnen zij 

het onderzoek naar het Zelf niet ondernemen. Dit feit maakt duidelijk dat onder-

scheidingsvermogen dat niet wordt gedragen door begeerteloosheid enz., niet van 

nut kan zijn. 

50-51. L.:  Hoe komt het dat zelfs geleerden in Vedanta niet geslaagd zijn in het 

streven naar zelfonderzoek?  

M.: Hoewel zij voortdurend de Vedanta bestuderen en lesgeven aan anderen, bren-

gen ze, als gevolg van het ontbreken van begeerteloosheid, niet in praktijk wat ze 

hebben geleerd.    

L.: En wat doen zij dan anders?    

M.: Als een papegaai praten zij het Vedantisch jargon na, maar brengen de leringen 

niet in praktijk. 

L.: Wat leert de Vedanta? 

M.: De Vedanta leert de mens te weten dat alles behalve de non-duale Brahman is 

doorweekt met ellende, en daarom af te zien van alle verlangen naar plezier, om 

vrij te zijn van liefde en haat, om de knoop van het ego die verschijnt als "ik", jij, 

hij, dit, dat, mijn en dijn, volledig door te hakken, zich te ontdoen van de notie "ik" 

en "mijn", om onbezorgd te leven met de paren van tegengestelden zoals hitte en 

kou, pijn en plezier, enz., en om stevig gevestigd te blijven in de kennis van de 

gelijkheid van allen en op geen enkele wijze waar dan ook onderscheid makend, 



37 

 

zich nergens van bewust te zijn behalve Brahman, en altijd het Geluk van het non-

duale Zelf te ervaren.   

Hoewel Vedanta wordt bestudeerd en goed begrepen, zal, als begeerteloosheid niet 

wordt beoefend, het verlangen naar plezier niet uitdoven. Er is geen weerzin om 

van dingen te genieten en het verlangen ernaar kan de persoon niet verlaten. Omdat 

het verlangen niet onder controle staat zullen liefde, boosheid, enz. het ego of het 

valse "ik" in het weerbarstige lichaam, het gevoel van bezit in de vorm van "ik' of 

"mijn" van voor het lichaam aangename dingen, de paren van tegenstellingen zoals 

plezier en pijn, en valse waarden, niet verdwijnen. Hoe goed belezen men ook 

moge zijn, tenzij de leringen in praktijk worden gebracht is men niet echt geleerd. 

Slechts als een papegaai zal de mens dan herhalen dat Brahman alleen werkelijk is 

en al het andere onwerkelijk. 

L.: Waarom zou hij dat doen? 

M.: De kenners zeggen dat net als een hond gek is op orgaanvlees deze mens gek is 

op uiterlijke pleziertjes. Hoewel altijd bezig met Vedanta, is met het lezen ervan en 

het lesgeven er in, deze mens niet beter dan een gemiddelde doorsnee hond. 

52. Na alle shastras te hebben gelezen en er goed in thuis te zijn, wordt men er 

steeds verwaander van overtuigd dat men alwetend is, vol van liefde en haat ver-

onderstellen zij zichzelf respectabel, maar zij zijn slechts pakezels in aanzien, om-

dat ze zware lasten over lange afstanden dragen onder moeilijke en bedrieglijke 

omstandigheden. Ze hoeven niet te worden beschouwd als iets dat zijn oorsprong 

heeft in non-duale Waarheid. Vasistha heeft Rama in dat stramien nog veel meer 

verteld. 

53. L.: Zijn er mensen geweest die goed belezen waren in de shastras die de lerin-

gen niet in praktijk brachten?  

M.: Oh, velen. We hebben ook over hen gelezen in de puranas. Er was eens een 

Brahmin die Brahma Sarma heette. Hij was zeer thuis in de verzen van de Vedas 

en de Vedanta en ook op andere wijze een succesvol man. Hij bracht niet in prak-

tijk wat hij had geleerd maar gaf er onderricht in aan anderen. Vervuld van liefde 

en haat, overschreed hij de gedragscode door te handelen uit hebzucht, en zich naar 

eigen believen op andere wijze te vermaken, ging hij na zijn dood naar de hel. Om 

dezelfde redenen gingen vele anderen dezelfde weg. 

We zien in de wereld zoveel geleerde pandits die worden opgeslokt door trots en 

kwaadaardigheid. Het lijdt geen twijfel dat studie van de Vedanta iemand onder-

scheidend maakt. Maar als dit niet samengaat met begeerteloosheid, enz. is het 
waardeloos en leidt het niet tot onderzoek (enquiry). 

54-56. L.: Is onderscheidingsvermogen samen met gelijkmoedigheid afdoende? 



38 

 

M.: Nee. Zonder het ophouden van activiteiten, zijn deze twee niet afdoende voor 

een geslaagd verloop van onderzoek. In afwezigheid ervan zal er geen verlangen 

zijn naar onderzoek. Hoe kunnen we het dan over het succes ervan hebben? 

L.: Wat zal een mens met begeerteloosheid gaan doen als deze zich niet aan onder-

zoek onderwerpt? 

M.: Omdat het handelen niet ophoudt, is er geen rust; vrij van verlangens zijnde is 

er afkeer van alle genietingen en is er geen plezier in huiselijkheid, rijkdom, kunst, 

enz.; dus geeft hij ze op, trekt zich eenzaam terug in de wouden en geeft zich over 

aan strenge maar zinloze boetedoeningen. Het geval van Koning Sikhidhvaja is 

hier een voorbeeld van.   

57-59. L.: Zijn dan onderscheidingsvermogen, wensloosheid en het opgeven van 

handelen afdoende? 

M.: Niet zonder het verlangen naar bevrijding. Als dit verlangen ontbreekt, zal er 

geen aansporing zijn tot onderzoek naar het Zelf. 

L.: Wat zal die mens dan doen?  

M.: Wensloos en vredig zal hij zich geen enkele inspanning getroosten, maar on-

verschillig blijven.  

L.: Zijn er mensen geweest met deze drie kwaliteiten zonder zich te wijden aan 

onderzoek? 

M.: Ja. Begeerteloosheid gaat samen met soberheid en boetedoening; de geest blijft 

dan ook eenpuntig gericht op tapasvis; daarom kunnen ze zich niet richten op Zelf-

onderzoek. 

L.: Wat doen ze dan wel? 

M.:  Met hun aversie tegen uiterlijke beslommeringen, en met de geest geconcen-

treerd, verblijven ze gevoelloos in frivole afwachting, zoals in diepe slaap, maar 

doen geen onderzoek. Als een voorbeeld hiervan verhaalt de Ramayana van Sa-

rabhanga rishi die na al zijn tapasya naar de hemel ging. 

L.: Maakt de hemel dan geen onderdeel uit van de vruchten van onderzoek? 

M.: Nee. Onderzoek moet eindigen in Bevrijding, en dat is bevrijding van zich 

herhalende geboorten en dood, die geen overgang van het ene gebied naar het an-

dere toelaat. Sarabhanga's geval toont dat hij, onmachtig, zich niet aan onderzoek 

naar het Zelf kon wijden en dat ook niet deed. Daarom zijn alle vier de kwalifica-

ties essentieel  voor onderzoek.  

60-61. Een eenvoudig verlangen naar bevrijding zonder het samengaan met de 

andere drie kwaliteiten, zal niet genoeg zijn. Een intens verlangen naar bevrijding 

kan de mens tot onderzoek aanzetten, maar als hij verder niet gekwalificeerd is, zal 



39 

 

hij moeten falen in zijn poging. Zijn situatie zal lijken op die van een verlamde 

man die verlangend smacht naar de honing in een honingraat hoog in de boom, die 

hij niet kan bereiken: hij moet dus wel ongelukkig blijven. Of, de zoeker zou een 

meester kunnen benaderen, zich aan hem overgeven en profijt kunnen hebben van 

zijn leiding.  

L.:  Op grond waarvan kan gezegd worden dat een mens bij het ontbreken van een 

hevig verlangen naar bevrijding altijd ongelukkig moet blijven?   

62. M.: In de Suta Samhita wordt gezegd dat zij die verlangen naar pleziertjes en 

tegelijkertijd verlangen naar bevrijding voorzeker zijn gebeten door de dodelijke 

slang van samsara en daardoor versuft zijn door zijn vergif. Dat is het gezag. 

Over de zienswijze dat alle vier de kwaliteiten gezamenlijk en volledig ontwikkeld 

moeten zijn bestaat volledige overeenstemming tussen de srutis, de rede en de 

ondervinding. Anderzijds, als er slechts één ontbreekt, waardoor onderzoek niet tot 

een succes gemaakt kan worden, zullen na de dood toch gebieden van verdiensten  

worden verworven. Als alle vier de kwaliteiten volmaakt zijn en gezamenlijk aan-

wezig, zal onderzoek zijn vruchten afwerpen.  

63-69 L.:. Wie zijn er, concluderend, geschikt voor onderzoek naar het Zelf? 

M.: Slechts zij die alle vier vereiste kwaliteiten volledig hebben ontwikkeld zijn 

geschikt, en niemand anders, of ze nu thuis zijn in de Vedas en shastras of op ande-

re wijze hogelijk bekwaam, of hevige boetedoening ondergaan, of zich strikt on-

derwerpen aan de religieuze rites of geloften, of mantras reciteren, of welke disci-

plines dan ook beoefenen, of grote giften doen, of zwervende pelgrims zijn, enz. 

Net zo als Vedische riten en rituelen niet voor de niet-hergeborenen zijn, is onder-

zoek niet voor de ongekwalificeerden.  

L.: Kan het ontbreken van de vereiste kwaliteiten zelfs een zeer geleerde weten-

schapper diskwalificeren? 

M.: Je kunt geleerd zijn t.a.v. alle traditionele heilige overlevering of er niets van 

afweten, slechts de viervoudige vereisten kwalificeren de mens tot onderzoek. De 

srutis zeggen: Hij wiens geest in evenwicht is, de zintuigen onder controle, de 

activiteiten heeft opgegeven en die standvastigheid bezit, is hier aan toe. Hieruit 

volgt dat anderen niet competent zijn, maar slechts zij die in het bezit zijn van de 

viervoudige deugden. 

70. L.: Wordt er onder de zoekers die competent zijn nog onderscheid gemaakt? 

M.: Wat betreft onderzoek is er absoluut geen onderscheid in kaste, in levensfase of 

dat soort zaken. Of de zoeker nou een vooraanstaande geleerde is, een pandit, een 

ongeletterde, een kind, een jeugdig iemand, een oude man, een vrijgezel, een huis-

vader, tapasvi, sanyasi, brahmin, kshatriya, vaisya, sudra, een chandala of een 



40 

 

vrouw, alleen deze vier kwalificaties maken iemand tot zoeker. Dit is het onbetwis-

te gezichtspunt van de vedas en de shastras. 

71. L.: Dit kan toch niet waar zijn. Hoe kan een ongeletterde man, een vrouw en de 

chandalas nu gekwalificeerd zijn terwijl een in de shastras geleerde pandit kan 

worden buitengesloten? Die moet toch meer gekwalificeerd zijn dan anderen. U 

zegt dat kennis van de shastras géén kwalificatie is maar dat het in praktijk brengen 

ervan dat wel is. Niemand kan in praktijk brengen wat hij niet kent. Hoe kan een 

ongeletterde zichzelf nou op de vereiste wijze kwalificeren?  

M.: In antwoord vraag ik jou en vertel het me – hoe toont een geleerd man zijn 

kwaliteiten? 

L.: Omdat hij uit de shastras geleerd heeft niet egoïstisch te handelen zal hij dat 

ook niet doen, maar het opdragen aan God; zijn geest zal zich zuiveren, geleidelijk 

aan zal hij gelijkmoedigheid enz. verwerven, die nodig zijn voor onderzoek. Leg 

me nu dan uit hoe een ongeletterde mens zich kan kwalificeren. 

M.: Hij kan dat ook. Hoewel thans niet geleerd, kan hij het onderricht hebben ont-

vangen in voorgaande geboorten, handelingen hebben opgedragen aan God, en 

omdat zijn geest nu reeds zuiver genoeg is, kan hij de kwaliteiten verwerven die 

nodig zijn voor het onderzoek naar het Zelf. 

72. L.: Als bij de ongeletterde man, de sadhanas verworven in vorige geboorten die 

klaar liggen als latente neigingen, zich nu tonen, waarom zou wat hij geleerd heeft 

uit diezelfde vorige geboorten, zich nu dan niet manifesteren? 

M.: Iets uit zijn karma uit het verleden kan er toe leiden dat alleen de geleerdheid 

zich nu niet opnieuw toont. 

L.: Als de geleerdheid is belemmerd, waarom belemmert dat de sadhana dan niet 

eveneens?  

M.: Hoewel de kennis is belemmerd, kunnen de vruchten van zijn kostbare arbeid 

niet verloren gaan, hij kan zijn verworven vermogen tot onderzoek niet verliezen. 

73. L.: Wat zou er gebeuren als zowel zijn viervoudige sadhanas als zijn kennis 

belemmerd zouden zijn? 

M.: Het gevolg zou zijn dat omwille van de vereiste kwaliteiten noch de geleerde 

noch de ander toe zou zijn aan Zelfonderzoek. Ze zouden er gelijk voor staan. 

74-76. L.: Nee. Dat kan toch niet waar zijn. Hoewel nog niet gekwalificeerd, kan 

de geleerde, omdat hij de leringen reeds kent deze in praktijk brengen en zich zo 

geleidelijk aan kwalificeren, terwijl de ander ondanks alle studie in vorige geboor-

ten nog niet geslaagd was, wat voor hoop kan er nu dan zijn terwijl hij vergeten is 

wat hij geleerd heeft en z'n sadhanas worden belemmerd? Het is duidelijk dat hij 

niet succesvol kan zijn in onderzoek. 



41 

 

M.: Toch niet. Hoewel ongeletterd, zal een man die hevig naar bevrijding verlangt 

een meester benaderen, van hem de essentie van de geschriften leren, deze oprecht 

toepassen en uiteindelijk slagen. Net zoals de wereldwijze man, die, onbekend met 

de geschriften toch naar de hemel verlangt leiding zal zoeken bij een meester en 

door nauwgezette observatie, toewijding en discipline zijn doel zal bereiken, zo 

ook  zal zelfs een ongeletterde man net zo veel baat hebben bij het onderricht van 

een meester als de geleerde met al zijn kennis.    

77-78. L.: Religieuze handelingen dragen slechts vrucht naar mate van iemands 

ernst. Slechts als de zoeker naar Waarheid eerlijk is kan de leiding van een meester 

op dezelfde wijze resultaat dragen. Hoe zou dat ook anders kunnen? 

M.: Net als ernst de essentiële factor is om de vruchten van karma te kunnen oog-

sten, geldt dat voor het in praktijk brengen van de sadhanas door de geleerde man 

of de discipel van de meester. Karma of sadhana kunnen geen effect hebben als er 

geen verlangen naar is. Een geleerde of een ongeletterde man plukt vruchten van 

zijn karma naar mate van de inzet die hij toont in de uitvoering. Zonder iemands 

ernst doen de Vedas of een meester er niet toe. 

79. Geleerd of ongeletterd, als iemand zich niet al gekwalificeerd heeft zoals hier-

voor gezegd, maar thans hevig naar bevrijding verlangt, moet hij in oprechte eer-

lijkheid de sadhanas beoefenen, zodat hij zich nu op z’n minst zou kunnen kwalifi-

ceren. Hij zal vervolgens geschikt zijn voor het onderzoek. Er kan dus tussen de 

geleerde en de ongeletterde geen verschil geduid worden .  

80. L.: Als dat zo is, wat betreft het geschikt zijn voor het onderzoek naar het Zelf, 

waarin verschilt de geleerde daarin dan ten opzichte van de ongeletterde? 

M.: Het verschil zit alleen in de geleerdheid, niet in het beoefenen van de sadhana 
of onderzoek. 

81-82. L.: Dat kan toch niet waar zijn. Hoewel geleerdheid geen verschil maakt wat 

betreft sadhana, ten aanzien van het doen van onderzoek moet geleerdheid toch 

zwaarder wegen. 

M.: Dat is niet zo. De Shastra is niet het middel tot onderzoek. De middelen tot 

onderzoek bestaan uit begeerteloosheid, enz. Slechts deze kunnen de mens kwalifi-

ceren tot onderzoek en geleerdheid in de shastras maakt daarin geen enkel verschil. 

Daarom heeft de geleerde geen voorsprong op de ongeletterde op het gebied van 

onderzoek. 

83-85. L.: Er vanuit gaande dat begeerteloosheid e.d. de middelen tot succes in 
onderzoek vormen, zal zelfs met de benodigde sadhanas onderzoek alleen gedaan 

worden in het licht van de shastras. Daarom zou de studie van de shastras onmis-

baar moeten zijn voor een succesvolle beoefening van onderzoek.   



42 

 

M.: Onzin! Er is geen Shastra nodig om het Zelf te kennen. Kijkt er iemand in de 

Śāstra voor het Zelf? Zeker niet.  

L.: Slechts als het Zelf al gekend is, zal de Shastra niet vereist zijn voor onderzoek 

naar het Zelf. Maar de misleide zoeker zal zijn ware natuur niet kennen. Hoe kan 

een ongeletterde nu het Zelf realiseren zonder de shastras te bestuderen die gaan 

over de aard van het Zelf? Dat kan hij niet. Daarom is studie van de shastras een 

allereerste voorwaarde tot realisatie. 

M.: In het geval dat de kennis van het Zelf van de shastras komt is dat als kennis 

van de hemel zoals genoemd in de Vedas, d.w.z., indirect en niet zelf ervaren. De-

ze kennis komt overeen met 'van horen zeggen' en kan geen directe ervaring zijn. 

Net zoals de kennis van de vorm van Vishnu altijd indirect blijft en er geen directe 

ervaring is van het vierarmige wezen, of zoals nogmaals de kennis van de hemel in 

deze wereld alleen indirect kan zijn, zo kan ook de kennis van het Zelf uit de 

shastras alleen indirect zijn. Alleen kennis vanuit directe ervaring is bruikbaar; het 

Zelf is om gerealiseerd te worden en niet om over te praten. 

86-88. L.: Heeft iemand dat al eerder gezegd? 

M.: Sri Vidyaranyaswami heeft gezegd in Dhyana Deepika: De kennis verkregen 

uit de shastras over de gedaante van Vishnu is dat Hij vier armen heeft, een bord 

vasthoudt, een hoorn, enz., is slechts indirect en kan niet direct zijn. De beschrij-

ving is bedoeld als een mentaal beeld ter aanbidding en niemand kan het van aan-

gezicht tot aangezicht aanschouwen. Hetzelfde geldt voor om vanuit de shastras te 

weten dat het Zelf Zijn-Kennis-Gelukzaligheid is, dat omvat indirecte kennis en dat 

kan niet hetzelfde zijn als ervaring. Want het Zelf is het allerinnerlijkste wezen van 

het individu, ofwel het bewustzijn dat getuige is van de vijf sluiers, het is Brahman. 

Als dit niet gerealiseerd is, is een oppervlakkige kennis alles wat het bestuderen 

van de shastras oplevert. Het is slechts indirecte kennis. 

L.: Het feit dat Vishnu of de hemel verschilt van het Zelf is slechts een kwestie van 

gezichtspunt. Het Zelf is subjectief en de kennis daarover, hoe dan ook verkregen, 

moet wel direct zijn en kan niet indirect zijn. 

M.: Ondanks het feit dat de Vedanta spontaan en direct de Allerhoogste Waarheid 

"Dat zijt Gij" leert, wat betekent dat het meest essentiële van ieder wezen Brahman 

is, is toch onderzoek de enige zekere weg naar Zelfrealisatie. Kennis van de 

Shastras op zich volstaat niet, want die kan slechts indirect zijn. Slechts de ervaring 

als gevolg van onderzoek naar het Zelf kan directe kennis zijn. 

89-90. Ook Vasistha heeft dit gezegd. Shastra, Guru en upadesa zijn allemaal tra-
ditioneel en brengen de zoeker niet rechtstreeks realisatie van het Zelf. De zuiver-

heid van de zoekers geest is het enige middel tot Zelfrealisatie en niet de shastra of 

de Guru. Het Zelf kan slechts gerealiseerd worden door iemands plotse glashelder 

inzicht en nergens anders door. Alle shastras zijn het op dit punt eens. 



43 

 

91. Hieruit wordt helder dat behalve door onderzoek het Zelf nooit gerealiseerd kan 

worden, zelfs niet door studie van de Vedanta. 

92. L.: Het moet wel zo zijn dat het Zelf slechts bereikt kan worden door nauwlet-

tende studie van de shastras. Wat anders is onderzoek dan een nauwlettende en 

analytische studie van de shastras? 

93. M.: In het lichaam, de zintuigen enz. verblijft het concept "Ik". Het met een 

éénpuntig gerichte geest naar binnen gericht op zoek gaan naar deze "Ik", of het 

Zelf, dat het meest essentiële wezen is binnen de vijf sluiers, is onderzoek naar het 

Zelf. Het ergens anders buiten het lichaam te zoeken door verbale recitatie van de 

Vedanta Shastra of door een nauwlettende bestudering van haar woorden, kan geen 

onderzoek naar het Zelf genoemd worden: dat kan slechts gebeuren door grondig 

onderzoek naar de ware natuur van het Zelf door een wakkere geest. 

94-96. L.: Kan het Zelf niet gekend worden door het lezen en begrijpen van de 

shastras?  

M.: Nee. Want het Zelf is Bewustzijn-Kennis-Gelukzaligheid, verschillend van de 

grove, subtiele en causale lichamen, en is de waarnemer van de drie staten van 

waken, dromen en diepe slaap. Het voortdurend oefenen van de spraakorganen in 

het lezen van de shastras, met of zonder grondige kennis van grammatica, logica en 

vocabulaire, om de geschriften nauwlettend te onderzoeken en daaruit haar beteke-

nis op te maken, kan het Zelf daarin niet openbaren. 

L.:  Hoe kan het worden gerealiseerd? 

M.: Door het met de geest onderzoeken van de natuur van de vijf sluiers, ze door 

ervaring te onderkennen, zich van elk ervan vervolgens te ontdoen met stap voor 

stap "dit is niet het Zelf - dit is niet het Zelf", en door met de op deze wijze subtiel 

geworden geest op zoek te gaan naar het Zelf en Het te realiseren als het getuige 

zijnde Bewustzijn voorbij de vijf sluiers -, dat vormt het hele proces. Zonder dit 

kan het Zelf niet worden gezien. Het is verhuld door en verborgen in de vijf sluiers. 

Om het te kunnen vinden, moet het intellect naar binnen gericht worden om het 

daar te zoeken, niet door te zoeken in de shastras. Zal iemand die goed bij zinnen is 

het woud in gaan om te zoeken naar iets wat hij thuis verloren is? Het onderzoek 

moet gedaan worden op de plek waar het verborgen ligt. Op dezelfde wijze moet 

het Zelf dat bedekt wordt door de vijf sluiers aldaar gezocht worden en niet in de 

shastras. De shastras zijn daarvoor niet de aangewezen plek. 

97. L.: Dat is waar, het Zelf kan niet worden gevonden in de shastras. Maar van 

daar uit kan de geleerde de aard van de vijf sluiers leren kennen, ze intellectueel 
onderzoeken, ze ervaren en oplossen, om op deze wijze het Zelf te vinden en te 

realiseren. Hoe kan de ander, die onwetend is omtrent de aard van het Zelf of de 

vijf sluiers nu het onderzoek invullen? 



44 

 

M.: Net zoals de geleerde leert uit boeken, leert de ander van de meester. Daarna 

wordt het onderzoek voor beiden gelijk. 

98-99. L.: Volgt hieruit dat een meester noodzakelijk is voor een ongeletterde en 

niet voor een geleerde? 

M.: Geleerde of ongeletterde, niemand kan slagen zonder een meester. Sinds het 

begin der tijden, niet in staat het Zelf te realiseren zonder een meester, gingen de 

zoekers, zelfs de geleerden in de shastras, altijd op zoek naar een meester om hen 

te verlichten. Narada ging naar Sanatkumara; Indra naar Brahma; Suka naar koning 

Janaka. Tenzij een meester genadiglijk (gracious) naar hem is, kan geen mens ooit 

bevrijd worden.  

100-101. L.: Is er ooit een ongeletterd iemand bevrijd alleen door de Guru's Gena-

de? 

M.: Ja. Yagnavalkya hielp zijn vrouw Maitreyi om bevrijd te worden. Vele andere 

vrouwen die onbekend waren met de shastras e.d., Leela en Chudala bijvoorbeeld, 

werden ook tijdens hun leven bevrijd. Daarom zijn zelfs zij die onwetend zijn om-

trent de shastras geschikt voor onderzoek naar het Zelf. 

102-108. Het moet nu wel duidelijk zijn dat de statuur van de toegeruste zoeker 

bestaat uit begeerteloosheid, als gevolg van het maken van onderscheid tussen het 

ware en het onware, zodat hij alle pleziertjes van nu en in het hiernamaals vermijdt 

alsof ze braaksel of vergif of een hellevuur zijn, zich terugtrekt uit alle activiteiten 

om stil te blijven zoals een mens in diepe slaap. Maar hij ontdekt dat hij dat door 

ondraaglijke lichamelijke en geestelijke pijnen niet volhoudt, en alsof zijn haar 

vlam had gevat en in brand stond, kan hij niet gelukkig zijn en de kwelling geen 

minuut langer verdragen. In brandend verdriet vraagt hij zich af "Wanneer zal ik 

vrij zijn? Hoe en op welke manieren kan ik worden bevrijd?"  

Voor de beste zoeker geldt dat al de kwalificaties moeten voldoen aan bovenge-

noemde categorie ‘begrenzing’ (avadhi). Voor het volgende niveau, de goede zoe-

ker, zijn de kwalificaties slechts ontwikkeld tot het 'effect' stadium. Voor de zoeker 

van het gemiddelde niveau slechts tot het 'aard' (nature) stadium. Voor de zoeker 

van het laagste niveau slechts tot het 'oorzaak' stadium. Deze stadia bepalen het 

succes van de inspanningen door de zoeker. 

109. Onmiddellijk succes volgt op de inspanningen van de best gekwalificeerde. 

Bij het daarop volgende niveau duurt dat enige tijd. Bij de zoeker van het gemid-

delde niveau nog langer. Slechts langdurige en volhardende oefening zal de zoeker 

van het laagste niveau in staat stellen te slagen. 

110-112. De verbijstering in hun geest staat de laatste twee genoemde stadia van 

zoekers onderzoek niet toe. Hun geest kan beter worden voorbereid en gevormd 

door yoga, dat voor hen beter is dan onderzoek. De eerste twee genoemde stadia 



45 

 

toegeruste zoekers hebben baat bij onderzoek, dat meer geschikt voor hen is dan 

yoga. 

113-114. In Dhyana Deepika, zei Sri Vidyaranyaswami: "De weg van onderzoek 

kan geen succes hebben in zoekers waarvan de geest verward is. Om de onware 

ideeën in hun geest te stoppen, is yoga nodig. De geest van de volledig toegerusten 

is niet verward en blijft eenpuntig gericht. De versluierende kracht van onwetend-

heid verhult het Zelf nog voor hen: zij zijn slechts in afwachting van ontwaken. 

Onderzoek is het proces van ontwaken; daarom past hen dat het beste".   

115-118. Yoga kan alleen succesvol zijn na een lange, stevige, serieuze, oplettende 

en zorgvuldige beoefening zonder zinloze forcering. 

L.: Waarom moet men daar zo nauwgezet in zijn? 

M.: Wanneer men een poging waagt om de geest in het Zelf te vestigen, wordt de 

geest rusteloos en sleurt de mens door middel van de zintuigen naar de objecten. 

Hoe vastberaden en geleerd iemand ook is, de geest blijft onwillig, sterk, dom, en 

moeilijk te bedwingen. Van nature lichtzinnig, kan de geest geen moment stand-

vastig zijn, holt van hier naar daar en overal, dan weer omlaag, in een oogwenk 

vliegt het de lucht in, gaat alle kanten op, in alle windrichtingen, en maakt caprio-

len als een aap. De geest is moeilijk te bedwingen. Om dat voor elkaar te krijgen, 

moet men zeer nauwgezet zijn. 

119-121. In de Srimad Bhagavad Gita, vraagt Arjuna Sri Bhagavan: "O Krishna! Is 

die geest niet eeuwig wispelturig, verontrust en te sterk om te bedwingen? Het is 

eenvoudiger om de lucht in de vuist vast te houden dan om de geest te beheersen. 

In Yoga Vasistha, vroeg Sri Rama aan Vasistha: "O Meester! Is het niet onmogelijk 

om de geest te beheersen? Men kan eerder de oceaan leegdrinken of de Mt. Meru 

optillen of een vlammend vuur verzwelgen dan de geest beheersen." Door de 

woorden van Rama en Arjuna, en uit onze eigen ervaring, kan er geen twijfel zijn 

dat het buitengewoon moeilijk is de geest te beheersen, hoe kundig en heldhaftig 

iemand ook mag zijn. 

122-124. L.: Als het beheersen van de geest al zo moeilijk is, hoe kan yoga dan hoe 

dan ook beoefend worden? 

M.: Door middel van oefening en begeerteloosheid kan de geest onder beheersing 

worden gebracht. Datzelfde is gezegd door Sri Bhagavan tegen Arjuna en door 

Vasistha tegen Sri Rama. Sri Krishna zei: "O zoon van Kunti! Er is geen twijfel dat 

de geest onwillig is en moeilijk te beheersen. Desondanks kan hij door middel van 

oefening en begeerteloosheid worden beheerst". Vasistha zei: "O Rama, hoewel de 
geest moeilijk te beheersen is moet hij toch onderworpen worden door begeerte-

loosheid en inspanning, zelfs als dat handenwringend, tandenknarsend, de zintui-

gen beheersend, handen- en voetenbindend door doorzettingsvermogen moet wor-

den bereikt”.  



46 

 

Hevige inspanning is daarom nodig om het doel te bereiken. 

125-127. De honingbij van de geest, die ooit leefde in de lotus van het hart, keert 

zich af van de zoete honing van de ongeëvenaarde Gelukzaligheid van de Hart 

lotus. Smachtend naar de bittere honing van ellende, daarbuiten verzameld als 

klank, gevoel, vorm, smaak en reuk, vliegt zij door de zintuigen steeds weer uit. En 

hoewel door gelijkmoedigheid de zintuigen met kracht worden ingeperkt en de 

geest wordt opgesloten, blijft hij toch denken over het heden of mijmeren over het 

verleden of luchtkastelen bouwen.  

L.: Hoe kunnen zelfs de subtiele activiteiten van de geest gecontroleerd worden en 

zij zelf volledig worden onderworpen?  

M.: Door haar externe activiteiten te controleren en haar daarin te beperken, moet 

de bij van de geest er toe bewogen worden de honing van de Hart-lotus te drinken, 

d.w.z. de opperste gelukzaligheid van het Zelf.  

128. L.: Licht U mij deze yoga alstublieft toe. 

M.: Wat yoga wordt genoemd is het intens verlangen naar bevrijding, het vinden 

van een Guru, van hem te horen over de non-duale Brahman, die zich toont als 

Zijn-Kennis-Gelukzaligheid van het Zelf, het begrijpend, hoewel indirect toch zo 

helder dat men Vishnu enz. kan begrijpen, de geest éénpuntig gericht op deze 

Brahman, zonder onderzoek door reflectie (manana), voortdurend mediterend over 

het non-duale Zelf van Zijn-Kennis-Gelukzaligheid, zonder beweging of verdeeld-

heid in de geest. Door haar beoefening komt de geest tot rust en bereikt deze stap 

voor stap samadhi. In samadhi zal het de Allerhoogste Gelukzaligheid ervaren. 

129-130. L.: Heeft iemand dat ooit al eerder gezegd? 

M.: Ja. Sri Bhagavan heeft gezegd: "De yogi die, de geest beheersend, deze altijd 

op het Zelf richt, wordt volmaakt vredig, en zal Mij uiteindelijk bereiken, d.w.z. de 

gelukzaligheid van Bevrijding." De geest van de yogi die voortdurend yoga beoe-

fent, is als een tegen de wind beschutte vlam en zonder beweging zal hij overgaan 

in samadhi.  

131-133. Dit geldt op gelijke wijze voor onderzoek, de geest bereikt gewillig vrede 

en samadhi.  

L.: Wat houdt onderzoek in? 

M.: Na het horen van de Guru over de natuur van het Zelf waarover in de shastras 
wordt gesproken als Brahman of Zijn-Kennis-Gelukzaligheid, daarmee heldere 

indirecte kennis te verwerven, vervolgens in overeenstemming met upadesha en 

door intelligente redenering het Zelf dat Pure Kennis is te onderzoeken en te ont-

dekken, alsook het niet-zelf dat objectief is en onbezield zoals het ego, om dat te 

onderscheiden en ze uit elkaar te halen en het verschil ervan door eigen ondervin-



47 

 

ding te ervaren, vervolgens door meditatie alles wat objectief is uit te roeien, en het 

overgebleven residu van de geest als non-duaal op te laten gaan in het Zelf, eindigt 

het in de directe ervaring van Opperste Gelukzaligheid. Hier wordt het in het kort 

beschreven, maar de shastras behandelen dit te uit en te na.  

134. Dit hoofdstuk over Sadhana heeft deze twee middelen om de geest stil te 

krijgen, onderzoek en Yoga, behandeld. In overeenstemming met zijn verworven-

heden zou een intelligente zoeker een van deze twee moeten gaan beoefenen.  

135. Dit hoofdstuk is bedoeld voor de serieuze student opdat hij zorgvuldig kan 

studeren en zijn kwaliteiten kan analyseren en zich verzekeren van wat hij reeds 

aan kwalificaties verworven heeft en wat er nog meer gewenst is. Nadat hij zich-

zelf naar behoren heeft uitgerust kan hij ontdekken welke van de twee methoden 

hem het beste past en deze te beoefenen tot hij slaagt.  

 

 

 

 

  



48 

 

HOOFDSTUK IV 

 

SRAVANA 

HOREN 

 

1. In het voorgaande hoofdstuk hebben we gezien dat yoga geschikt is voor het 

lagere niveau van zoekers ‘die op zoek zijn naar het hogere’. In dit hoofdstuk zul-

len we het pad van onderzoek beschouwen dat moeiteloos naar Kennis van Brah-

man leidt .  

2-4. L.: Wat is deze weg van onderzoek?  

M.: Vanuit de shastras is bekend dat het bestaat uit sravana, manana, nididhyasāna 

en samadhi, d.w.z. het horen van de Waarheid, reflectie, meditatie en Gelukzalige 

Vrede. De Vedas zelf, verklaren dat het zo is. "Mijn lief, het Zelf moet gehoord 

worden van de meester, erop gereflecteerd en gemediteerd."
9
 Op een andere plaats 

wordt gezegd dat in Gelukzalige Vrede het Zelf gerealiseerd moet worden. Het-

zelfde idee is herhaald door Sri Śaṅkarācārya in zijn Vakyavrtti, namelijk, dat tot-

dat de betekenis van de heilige tekst "Ik ben Brahman" in al zijn ware betekenis 

gerealiseerd wordt, men sravana etc. moet beoefenen.  

5-7. In Chitra Deepika heeft Sri Vidyaranyaswami gezegd dat onderzoek het mid-

del van kennis is en bestaat uit het horen van de Waarheid, reflectie en meditatie; 

alleen de staat van gelukzalige Vrede van gewaarzijn waarin slechts Brahman be-

staat en niets anders, is de ware "aard" van Kennis; het niet herleven van de knoop 

van het ego dat paradeert als "ik" dat voor eens en voor altijd verloren is gegaan, is 

het "effect" ervan; altijd stevig gevestigd te blijven staan in 'Ik ben het Allerhoog-

ste Zelf' net zo sterk, ondubbelzinnig en feilloos als de tot nu toe onwetende identi-

ficatie met 'Ik ben het lichaam' het einde ervan is; Bevrijding is de vrucht ervan. 

Hieruit volgt dat alleen horen etc. het onderzoek naar het Zelf is.  

8-10. Het horen van de Allerhoogste Waarheid, er op te reflecteren en te mediteren, 

en in Samadhi te verblijven vormt gezamenlijk het onderzoek naar het Zelf. Zij 

hebben voor hun oorzaak (Hetu) de bovengenoemde vier sadhanas, namelijk on-

derscheidingsvermogen, wensloosheid, rust en verlangen om bevrijd te worden. 

Welke van deze essentieel is voor welk deel van het onderzoek zal worden vermeld 

op de juiste plaats. Hier zullen we het hebben over sravana. 

 M.: Sravana bestaat erin vast te stellen, door middel van de zes bewijzen die teza-
men worden beschouwd, dat de Vedas alleen gericht zijn op het non-duale Brah-

man.  

                                                             
9
 Bŗhadāranyaka Upaniṣad II.4.1-5 



49 

 

11-12. Om sravana te analyseren onder de vijf categorieën: (1) een intens verlan-

gen om bevrijd te worden geeft er aanleiding toe; (2) het altijd horen van het non-

duale Brahman is zijn aard; (3) de volledige verwijdering van dat aspect van de 

sluierende kracht van onwetendheid die zegt: "Het (Brahman) bestaat niet" is het 

effect ervan; (4) het niet herhalen van deze sluiermacht is haar begrenzing; (5) een 

stevige indirecte kennis is de vrucht ervan.  

13. L.: Hoe kan het verlangen om bevrijd te worden de oorzaak ervan zijn?  

M.: In de sruti wordt gezegd: "In de staat van ontbinding vóór de schepping was er 

alleen de non-duale Werkelijkheid." Deze Werkelijkheid is hetzelfde als het Zelf. 

Alleen hij die ernaar verlangt om bevrijd te worden, zal de kennis van het Zelf 

zoeken en het horen. Niemand anders is er echt in geïnteresseerd. Daarom is gre-

tigheid om bevrijd te worden de essentiële voorwaarde voor dit deel van het onder-

zoek, namelijk sravana.  

14. L.: Zojuist zei u dat het altijd horen van het non-duale Zelf de aard van sravana 

is. Wie is dit non-duale Zelf?  

M.: Hij is beroemd in de srutis als het Bewustzijn voorbij de grove, subtiele en 

causale lichamen, los van de vijf sluiers en getuige van de waak-, droom- en slaap-

toestanden.  

15-17. L.: Wat kan er buiten de grove, subtiele en causale lichamen zijn?  

M.: Hiervan bestaat het grove lichaam uit huid, bloed, spieren, vet, botten, zenuw-

weefsel en lymfe; het is afscheiden en uitscheiden; het wordt geboren en het sterft; 

als een muur is het ongevoelig; net als een pot is het een object van de zintuigen.  

Het subtiele lichaam is het interne orgaan (anṭaḥkarana) dat bekend staat als de 

geest, die functioneert als de 'ik'-modus en 'dit'-modus; samen met de vijf vitale 

luchten, de vijf zintuigen en de vijf organen en ledematen, transmigreert het naar 

andere lichamen of werelden; altijd verblijvend in een grof lichaam ervaart het 

plezier en pijn. 

De beginloze, noch werkelijke noch onwerkelijke, en onbeschrijfelijke onwetend-

heid manifesteert deze subtiele en grove lichamen en daarom wordt ervan gezegd 

dat het het causale lichaam is.  

18. Deze drie lichamen zijn tegenovergesteld aan de aard van het Zelf.  

L.: Hoe?  

M.: Het grove lichaam is onbezield; het subtiele wordt door pijn beheerst; Het cau-

sale is onwerkelijk. Dit zijn de tegenstellingen van de Zijn-Kennis-Geluk aard van 

het Zelf. Daarom moet het Zelf anders zijn dan deze.  

19-25. L.: Hoe komt het dat het vanuit de vijf sluiers ook zo is?  



50 

 

M.: De vijf sluiers
10

 zijn: de materiële, de vitale, de mentale, de intellectuele en de 

gelukzalige sluier. Hiervan wordt de materiële sluier geboren uit voedsel en deze 

groeit met voedsel; het wordt dus door voedsel gevormd. Daarom is het materieel. 

Als een omhulsel van een zwaard bedekt het lichaam het Zelf en belemmert het de 

kennis daarover. Daarom is het het materiële omhulsel. Bovendien heeft het een 

begin en een einde. Daarom is het niet het Zelf dat eeuwig is.  

Samen vormen de vitale, de mentale en de intellectuele sluiers het subtiele lichaam. 

Door de vijf passages in het lichaam die op vijf verschillende manieren functione-

ren naar hun eigen aard, belemmert de vitale lucht samen met de vijf organen en 

ledematen dat het Zelf gekend kan worden; daarom is dit de vitale sluier. Onbe-

zield als het is kan het niet het Zelf zijn.  

Verbonden met verlangen, woede etc., dit en dat denkend, manifesteert de "dit" 

modus van de geest de latenties [potentiële neigingen]. Samen met de vijf zintuigen 

vormt deze "dit" modus de mentale sluier. Omdat het onbezield is, kan het niet het 

Zelf zijn.  

Om uiteindelijk de "dit" en "dat" ideeën van de geest te onderscheiden, zoals een 

pot, een doek enz., om de valse notie van 'ik' in het lichaam enz. te hebben, en die 

van "geest", in huis, rijkdom, land enz., is de aard van de ‘ik’-modus. Verenigd met 

de vijf zintuigen vormt deze ik-modus de intellectuele sluier. Ontstaan in de waak- 

en droomtoestanden, verbonden met het lichaam, doordringend van top tot teen, 

wordt het opgelost in zwijmelen of in de diepe slaaptoestand; daarom kan het niet 

het eeuwige Zelf zijn.  

Na het ontwaken uit de diepe slaap voelt iedereen: "ik wist niets - ik sliep geluk-

kig." Hier zijn onwetendheid en gelukzaligheid de ervaringen. Deze gelukzalige 

onwetendheid is de gelukzalige sluier. Onwetend zijnde, moet het onbezield en het 

niet-zelf zijn. Tot nu toe is van alle vijf de sluiers aangetoond dat ze het niet-zelf 

zijn. De ervaarder in hen moet anders zijn dan zij, zoals de ziener van een pot ver-

schillend van de pot blijft. Er kan over dit punt geen twijfel bestaan.  

26. L.: Hoe wordt gezegd dat het Zelf getuige is van de drie staten?  

M.: De drie staten zijn de waak-, droom- en diepe slaap waar de Jiva of het 'valse-

ik' of het ego door heen gaat en zich identificeert met respectievelijk de grove, 

subtiele en causale lichamen. Het Zelf moet daarom het Bewustzijn zijn dat getuige 

is van deze drie staten; "Het" is niet identiek aan allemaal of aan een ervan. 

27. L.: Als deze drie staten niet van het Zelf zijn, van wie kunnen ze dan nog meer 

zijn?  

                                                             
10

 Zie de vertaalde lezing van Swami Sarvapriyananda, ‘Het geheim van de vijf bedek-

kingen’; zie arav.live.  



51 

 

M.: Ze kunnen alleen van het ego zijn dat ze veronderstelt, terwijl het Zelf zich er 

niet om bekommert. Het ego in de gedaante van visva beïnvloedt de waaktoestand 

en geniet van de grove zintuiglijke ervaringen; zo ook in de droom als taijasa ge-

niet hij van de subtiele ervaringen; en in diepe slaap als prājña ervaart hij onwe-

tendheid. Daarom moet het ego de ervaarder in deze toestanden zijn en niet het 

getuigende Zelf.  

28-29. L.: Wat maakt dat u zegt dat het ego en niet het Zelf de ervaarder van de 

drie staten is?  

M.: In diepe slaap wordt het ego slapend, is er geen ervaring of ervaarder; alleen bij 

het oprijzen van het ego worden ze gevonden. Hij moet dus de ervaarder zijn. Zij 

vormen de twee hoedanigheden van waken en dromen; ze kunnen niet die van het 

Zelf zijn.  

L.: Van wie is de diepe slaap dan?  

M.: Die is ook van het ego, want net zoals het de waak- en droomtoestanden naar 

zich toetrekt die zeggen "ik werd wakker – ik droomde", zo doet het de diepe 

slaaptoestand ook zeggen "ik heb geslapen". Het kan niet van het Zelf zijn, omdat 

Het onbekommerd blijft als de getuige van de drie staten en van de ervaarder die 

verwaand overtuigd blijft van de ideeën "ik werd wakker - ik droomde - ik sliep." 

Daarom is geen van de drie staten van het Zelf.  

30-31. L.: Het ego kan niet ook in diepe slaap de ervaarder zijn. Het is er niet en 

hoe kan men zeggen dat het de ervaarder is? In de waak- en droomtoestand wordt 

terecht gezegd dat het ego de ervaarder is; in diepe slaap moet het Zelf de ervaarder 

zijn.  

M.: Je hebt geen gelijk. De jiva, d.w.z. het ego, dat in de waak- en droomtoestand 

verschijnt als de intellectuele sluier om van grove en subtiele dingen te genieten, 

zinkt in diepe slaap om slapend te blijven als de gelukzalige sluier, en ervaart on-

wetendheid en gelukzaligheid als "ik wist niets - ik sliep gelukkig." Als het ego 

niet in diepe slaap aanwezig was geweest, zou er bij het ontwaken geen herinnering 

kunnen zijn aan "ik wist niets - ik sliep gelukkig." Alleen de ervaarder kan zich zijn 

ervaringen herinneren en niet een ander. Zelfs de herinnering kan alleen zijn aan 

wat werkelijk werd ervaren en niet aan wat er niet was. Bij het ontwaken is het het 

ego dat zegt: "ik wist niets – ik sliep gelukkig". Hieruit wordt duidelijk dat de er-

vaarder in de diepe slaap het ego was en niet het Zelf.  

32-33. L.: Maar voor de gelukzalige versluiering van de diepe slaap, wat kan het 

getuigende Bewustzijn daarin betekenen?  

M.: Als de gelukzalige sluier is hij onwetend; deze onwetendheid wordt later her-

kend. De herkenner moet anders zijn dan herkenning en hij moet de ervaarder zijn 

van de gelukzalige sluier. Nu hij zichzelf heeft ingebeeld als de gelukzalige sluier 



52 

 

die niets anders is dan onwetendheid, blijft hij zelf onwetend omdat onwetendheid 

zichzelf niet kan kennen. Hieruit volgt dat er een getuige van deze onwetendheid 

moet zijn die eenvoudigweg de gelukzalige sluier verlicht en die verschijnt als het 

idee "ik weet niets", en er los van blijft. Deze getuige is het Zelf.  

L.: Welk bewijs is er om aan te tonen dat in de diepe slaap alles tot rust wordt ge-

reduceerd, waardoor de getuige onaangetast blijft?  

M.: De sruti zegt: "Het visioen van de Getuige kan nooit verloren gaan", wat bete-

kent dat wanneer al het andere sluimerend en onbekend blijft, de Ziener zich als 

altijd bewust blijft.  

34-35. L.: Welnu, in de diepe slaap, die zelf onwetendheid is, wordt er terecht een 

kenner uit afgeleid; maar in de waak- en droomtoestanden kan de intellectuele 

sluier de kenner zijn en is er geen plaats voor een getuige apart.  

M.: Dat is ondenkbaar. Net zoals in de diepe slaap het Zelf de waarnemer is van de 

onwetendheid, zo is het ook in de andere staten de getuige van het intellect dat alle 

waak- en droombegrippen kent zoals ik droomde – ik werd wakker – ik ging – ik 

kwam – ik zag – ik hoorde – ik weet het – wat duidelijk duidt op een kenner. Zoals 

wordt toegegeven dat de getuige zich bewust is van onwetendheid, zo moet hij zich 

ook bewust van kennis zijn. Bovendien kan de intellectuele sluier de ene keer een 

kenner zijn en op een ander moment geen kenner, maar de intellectuele sluier kan 

niet de getuige zijn.  

L.: Als dat zo is, laat dan het Zelf, de getuige van het intellect tevens de ervaarder 

zijn.  

M.: Nee, nee! De getuige van de diepe slaap en van zijn ervaarder, kan niet de 

ervaarder zijn van de waak- en droomtoestanden.  

L.: Als het Zelf de getuige is van de diepe slaap en van zijn ervaarder, kan Het dan 

niet de ervaarder zijn van de waak- en droomtoestanden?  

M.: Nee, wie slaapt, moet wakker worden of dromen. Nooit slapend, altijd bewust 

als de getuige van de drie staten en van hun ervaarder die denkt: "ik heb geslapen - 

ik droomde - ik werd wakker", kan het Zelf deze drie staten niet ondergaan of hun 

ervaarder zijn. Hierover kan geen twijfel bestaan.  

36. L.: Waarom zou het Zelf niet zowel getuige als ervaarder van de drie staten 

zijn?  

M.: Net zoals de getuige die twee mannen met elkaar ziet vechten niet zelf vecht, 

zo kan ook de getuige niet de ervaarder zijn. Nogmaals, zoals de vechter niet alleen 

naar het gevecht kijkt, maar zelf vecht, zo kan ook de ervaarder niet de getuige 

zijn. Daarom kan eenenhetzelfde Zelf niet zowel de ervaarder als de getuige zijn.  

L.: Wat is nu de conclusie?  



53 

 

M.: Het 'valse-ik' is de ervaarder en de andere die onbekommerd naar de toestanden 

kijkt en hun ervaarder is de getuige.  

37. L.: Zijn er in dat geval voor de drie staten drie verschillende getuigen of is er 

slechts één?  

M.: De getuige is er maar één terwijl de staten elkaar afwisselen; de getuige veran-

dert niet. Hetzelfde continue bewustzijn loopt door het verschijnen, blijven en ver-

dwijnen van de drie staten. De getuige  van de drie staten is dus het Zelf. Het ge-

tuigen-schap (witness-hood) van het Zelf is aldus beschreven.  

38. Op deze manier is de tatastha lakshana van het Zelf beschreven. Nu zullen we 

zijn swarūpa lakshana beschouwen
11

. Het is Zijn-Kennis-Gelukzaligheid, enkel-

voudig, alles doordringend, onbezoedeld, perfect, onveranderd en non-duaal.  

39-41. L.: Wat wordt er bedoeld met dat Het 'Zijn' is?  

M.: Het blijft altijd getuige van het verschijnen en verdwijnen van alle staten die 

eroverheen geplaatst worden. Nee, sterker, - Het was de Getuige, niet alleen van de 

waak-, droom- en diepe slaaptoestanden, maar ook van de geboorten, het uitgroei-

en (kindertijd, jeugd, ouderdom) en sterfgevallen van vorige lichamen (net zoals 

Het van dit lichaam is en van toekomstige lichamen zal zijn). Het is dus de Ene, 

voortdurende, altijd bestaande Getuige van dit alles. Zijn "Zijn" is aldus duidelijk.  

42. L.: Wat wordt bedoeld met dat Het 'Kennis' is?  

M.: Voor zover Het altijd de drie staten en hun relatieve 'valse-ik' blijft verlichten 

en manifesteren, is Kennis vanzelfsprekend.  

43-46. L.: Wat wordt bedoeld met dat Het 'Gelukzaligheid' is?  

M.: Omdat het altijd het enige object van opperste vreugde is, maar nog juister, als 

de allerhoogste vreugde zelf, is het Zelf Gelukzaligheid.  

L.: Is het niet-zelf niet ook aangenaam?  

M.: Nee.  

L.: Waarom niet?  

M.: Niet op zichzelf maar alleen als een object van genot voor het individuele zelf, 

is het niet-zelf dierbaar als man, vrouw, kind, rijkdom, een huis, etherische zalven, 

zoete geuren enz.  

                                                             
11

 De oorspronkelijke kenmerken van een substantie worden svarūpa-lakṣaṇa genoemd 

en de daaropvolgende uitvloeisels worden taṭastha-lakṣaṇa of marginale kenmerken 

genoemd. 

. 



54 

 

L.: Waarom wordt gezegd dat deze in zichzelf niet aangenaam zijn?  

M.: Als dat zo was, dan zouden ze dat altijd moeten blijven. Maar de ene keer is 

het ene aangenaam en op het andere moment is hetzelfde misselijkmakend.  

L.: Hoe?  

M.: Neem als bijvoorbeeld een vrouw. Wanneer een man wellustig is, wordt zij 

verklaard aangenaam te zijn; maar als hij koorts heeft, is zij niet gewenst; voor een 

man die verlangens heeft overstegen, is zij helemaal niet interessant. Afhankelijk 

van de omstandigheden kan dezelfde vrouw dus aangenaam, ongewenst of van 

‘geen interesse tot’ zijn. Hetzelfde geldt voor alle andere objecten van genot. Het 

niet-zelf kan dus niet aangenaam zijn.  

47. L.: Is het Zelf altijd aangenaam?  

M.: Zeker; het kan nooit anders gekend worden.  

48-49. L.: In het geval van ondraaglijke pijn wordt het Zelf in afschuw opgegeven. 

Hoe kan men zeggen dat het altijd aangenaam is?  

M.: Het Zelf kan nooit opgegeven worden omdat hij die in walging afstand doet 

van het lijden dat hem vreemd is, zichzelf niet opgeeft.  

L.: Het is het Zelf dat door hemzelf wordt opgegeven.  

M.: In dat geval, als het Zelf zou worden opgegeven, moet er een ander zijn die het  

opgeeft. Aan de andere kant is degene die opgeeft, die het pijnlijke lichaam opgeeft 

dat anders is dan hijzelf, niet zichzelf. Bovendien bewijst alleen al het feit van af en 

toe afkeer van het lichaam enz., dat het niet-zelf pijnlijk is en het Zelf vreugdevol.  

L.: Hoe bewijst het dit?  

M.: Zou het Zelf zelf pijnlijk zijn, dan zou pijn niet ongewenst kunnen zijn. Omdat 

iemands ware aard vreugde is, heeft men een hekel aan pijn in het lichaam, etc. 

Omdat ze niet natuurlijk zijn, maar alleen onvoorzien, worden kwalen niet leuk 

gevonden. Als ze natuurlijk waren geweest, konden ze niet ongewenst zijn. Net 

zoals de afkeer van ziekte etc., laat zien dat ze niet natuurlijk zijn maar slechts 

onvoorzien, zo laat ook de afkeer van het lichaam etc. zien dat ook dit niet natuur-

lijk is en dat vreugde iemands eigen eeuwige ware natuur is. Daarom maakt dat een 

plotselinge en intense afkeer van het lichaam enz., dat een mens zich van ervan wil 

ontdoen, maar niet van het Zelf. Juist dit feit leert dat het lichaam etc. niet het Zelf 

is. Het moet nu duidelijk zijn hoe het Zelf nooit in iemand het object van afkeer 

kan zijn.  

50-51. L.: Zelfs als het Zelf niet verafschuwd kan worden, kan het dan niet een 

object van onverschilligheid zijn?  



55 

 

M.: Nee. Omdat men zelf degene is die onverschillig is, kan men onverschillig zijn 

voor het niet-zelf, bijvoorbeeld een kiezelsteen of een grasspriet, maar niet voor 

zichzelf. Daarom is het Zelf geen object van incidentele afkeer zoals het lichaam, 

de vrouw, etc., noch van onverschilligheid als naar een grasspriet of een kiezel-

steen. Altijd is het de vreugde zelf.  

52-53. L.: Als het Zelf altijd aangenaam is en zintuiglijke voorwerpen dat op het 

moment van genot ook zijn, laat die dan ook als aangenaam worden beschouwd.  

M.: De heerlijke verrukking over een voorwerp is niet blijvend; wat nu verrukkelijk 

is, maakt al snel plaats voor iets anders. Er zijn gradaties in plezier en er is een  

opeenvolging van de objecten die leuk worden gevonden. Het plezier in objecten is 

slechts grillig en niet stabiel gegrond. Plezier is alleen mogelijk als het genot 

voortkomt uit iemands eigen waan en niet uit de intrinsieke waarde van het object 

zelf. Zie bijvoorbeeld hoe een hond op een droog, mergloos bot kauwt totdat er 

bloed uit de wondjes in zijn eigen mond komt; door de smaak van zijn eigen bloed 

verbeeldt de hond zich dat dit vanuit het merg van het bot komt en wil hij het niet 

meer afstaan. Zodra het een ander soortgelijk bot vindt, laat hij het ene waar hij op 

kauwde vallen en pakt het andere. Op dezelfde manier, door zijn eigen vreugdevol-

le natuur over de verfoeilijke voorwerpen van zijn voorkeur heen te leggen, ver-

heugt de mens zich daar abusievelijk over, want vreugde is niet de natuur van 

voorwerpen zelf. Door de onwetendheid van de mens lijken de voorwerpen die van 

nature echt pijnlijk zijn, aangenaam te zijn. Dit schijnbare plezier blijft niet stabiel 

in één object, maar verschuift vaak naar andere objecten; het is ongedurig, gegra-

dueerd en niet absoluut, terwijl de Vreugde van het Zelf ons niet gevangen houdt. 

Zelfs wanneer het lichaam enz. worden afgeworpen, blijft deze vreugde in het Zelf 

voor altijd bestaan; het is ook absoluut. Daarom is het Zelf de Allerhoogste Geluk-

zaligheid. Tot nu toe is de Zijn-Kennis-Gelukzaligheid van het Zelf vastgesteld.  

54. L.: Vormen deze drie – Zijn, Kennis en Gelukzaligheid de kwaliteiten of de 

aard van het Zelf?  

M.: Dit zijn geen kwaliteiten maar zij zijn het Zelf. Net zoals warmte, licht en 

roodheid de aard van vuur vormen en niet de kwaliteiten ervan zijn, zo zijn ook 

Zijn, Kennis en Gelukzaligheid de aard van het Zelf.  

55. L.: Als het Zelf drie vormen heeft als Zijn, Kennis en Gelukzaligheid, zijn er 

dan drie zelven? 

M.: Nee. Het is er maar één. Net zoals het vuur dat zich manifesteert als warmte, 

licht en roodheid, niet drie maar slechts één is, of water dat verschijnt als koudheid, 

vloeibaarheid en smaak slechts één is, zo is ook het Zelf dat schijnt als Zijn-

Kennis-Gelukzaligheid niet drie maar slechts één.  

56-58. L.: Als het Zelf slechts één is, hoe kan men dan zeggen dat het 'alles door-

dringt'?  



56 

 

M.: Het is juist om te zeggen dat het Zelf, dat slechts Eén is, alles doordringt, om-

dat Het alwetend is, Het kan, als Kennis, alles doordringen.  

L.: Als het innerlijkste Zelf dat zich bewust is van de vijf sluiers van het lichaam, 

kan Het dan alwetend zijn?  

M.: Ja. Het kan. Het hele universum dat bestaat uit de vijf elementen, hun combina-

ties en mutaties wordt door Zichzelf gezien en door geen ander. Omdat ze onbe-

wust zijn, kunnen de anderen het niet weten. Anders zouden de onbewuste schep-

sels als een pot etc., moeten kunnen weten. Maar dat is niet zo. Alleen Het kent hen 

allemaal, maar zij kennen Het niet. Het is de Al-kenner.  

L.: Het Zelf neemt alleen die dingen waar die binnen het bereik van de zintuigen 

liggen en niet die daarbuiten. Waar ziet Het Mt. Meru of de Hemel?  

M.: Het weet alles. In het Zelf, dat slechts de Ether van Kennis is, verschijnt alles 

wat niet-zelf is, d.w.z. ongevoelig, op beide manieren, zoals waargenomen of niet 

waargenomen. Net zoals in de Ether van Kennis en niet elders, lijken het huis, het 

land, het dorp, de stad en het land waargenomen door de zintuigen, zo lijken ook 

dingen buiten de zintuigen zoals Mt. Meru of de hemel door hen als onopgemerkt 

te worden beschouwd.  

L.: Kan er hoe dan ook iets onopgemerkt door de zintuigen verschijnen?  

M.: Ja, dat kan. Hoewel niet-bestaand zoals de zoon van een onvruchtbare vrouw, 

maar toch in de Ether van Kennis, verschijnen het huis enz., als objecten van waar-

neming, omdat de latenties van de geest zich zo presenteren. Op dezelfde manier, 

hoewel onwerkelijk en onopgemerkt, worden Meru etc., door de geest verbeeld en 

verschijnen ze in de Ether van Kennis.  

L.: Hoe?  

M.: De mentale verschijnselen presenteren zich in dromen aan het getuige zijnde 

bewustzijn als waarneming zoals het huis enz., en ook andere buiten de waarne-

ming, zoals de hemel enz. Op dezelfde manier doen ze dat ook in de waaktoestand. 

Anders kan men niet zeggen: "ik ken de hemel niet, noch de berg Meru enz." Maar 

men zegt: "ik ken de hemel niet, noch de berg Meru enz." Dit betekent dat de he-

mel, de berg Meru etc., dus verschijnen als objecten die niet door de zintuigen 

worden waargenomen. Dus het Zelf dat al het onbezielde niet-zelf kent, zoals de 

berg Meru etc., is slechts het Zelf.  

ls het niet in alles (overal) wordt gevonden, maar alléén van binnenuit zou worden 

gezien als het innerlijke Zelf, dat getuige is van de vijf sluiers, hoe kan Het dan 

alles weten? Dat kan het zeker niet. Op zichzelf verbeeldt de geest zich dingen ver 

en dichtbij, waarneembaar en onwaarneembaar, bekend en onbekend. Het Zelf 

loopt er als hun substraat doorheen en kent ze allemaal. Het Zelf is dus allesdoor-



57 

 

dringend. Daarom is het hetzelfde Zelf in allen, en daarover kan geen twijfel be-

staan.  

59. L.: Mocht het Zelf allesdoordringend zijn, dan moet het met alles en iedereen 

geassocieerd worden en daarom wel bezoedeld zijn.  

M.: Nee. Net als de allesdoordringende ether is het onpartijdig en daarom niet ge-

associeerd. Niet alleen onbezoedeld als de ether, maar ook overstijgend, is het Zelf 

er als de Ether van Bewustzijn. Daarom zeggen de srutis: "Deze Puruṣha is voor-

zeker onbezoedeld (untainted)."  

60. L.: Omdat het niet geassocieerd is en dus onbezoedeld blijft, voorbij alles, afge-

scheiden en onverschillig, moet het Zelf onvolmaakt zijn.  

M.: Nee. Wat Het betreft, bestaat er niets anders of vergelijkbaars; er zijn in Het 

geen delen. Het blijft extern en intern ongedifferentieerd. Het is Volmaaktheid. 

Hoewel het alles vullend is, blijft het geassocieerd als de ether.  

L.: Hoe kan het allesdoordringend en toch onpartijdig zijn?  

M.: Niet hier of daar, maar alles doordringend, is Het onverdeeld in de ruimte. Niet 

nu, noch toen, maar altijd aanwezig, is Het onverdeeld in de tijd. Er is niets naast 

het Zelf, Het is het Al-Zelf of het wezen van alles; daarom is Het onverdeeld door 

wat dan ook. Het blijft dus onverdeeld door de ene, of door al deze drie, alles vul-

lend en perfect. Aldus wordt Zijn Volmaaktheid bewezen.  

61. L.: Omdat, alles doordringend als de ether, het Zelf alles vult, moet Het veran-

derlijk zijn.  

M.: Nee. Als getuige van alle geschapen elementen, ether etc., die veranderingen 

ondergaan, zoals bestaan, geboorte, groei, transformatie, verval en dood, kan het 

Zelf niet veranderlijk zijn. Anders zou het net als de andere dingen veranderen; dan 

moet Het geboren worden, groeien en vervallen. Het moet dus in de categorie van 

onbewuste dingen vallen. Als het ongevoelig is, kan het zich helemaal niet bewust 

zijn. Integendeel, het is bekend dat het altijd de getuige blijft van de geboorte, groei 

en verval van het hele universum. Het is ook onpartijdig. Daarom moet het vrij zijn 

van veranderingen.  

62-63. L.: Zeggen dat het Zelf vrij is van veranderingen impliceert het bestaan van 

het niet-zelf dat aan het veranderen is. Dan kan het Zelf niet 'non-duaal' zijn en 

moet er dualiteit ontstaan.  

M.: Nee. Er bestaat niets buiten het Zelf. Het is 'non-duaal'. Als het niet-zelf niet 

verschilt van het Zelf, kan er geen dualiteit zijn.  

L.: Hoe kan het niet-zelf het Zelf zijn en niet afgescheiden van het Zelf?  



58 

 

M.: Het Zelf is de oorsprong van alles. Het gevolg kan niet verschillen van de oor-

zaak. We zien ze niet totaal verschillend van elkaar. Omdat het de oorzaak van 

alles is, is het Zelf identiek aan alles. Er kan niets iets anders dan Het zijn.  

64-66. L.: Hoe kan het Zelf de oorsprong van alles zijn?  

M.: Als ziener van allen is het de oorsprong van allen.  

L.: Hoe kan de ziener de oorsprong zijn?  

M.: In alle gevallen van illusie blijkt alleen de ziener de oorzaak van al deze waar-

neming te zijn. Wanneer parelmoer als zilver wordt gezien, is de materiële oorzaak 

niemand anders dan de ziener; hetzelfde is het geval met alle droomvisioenen, want  

ze hebben hun oorsprong alleen in de dromer. Moet dus ook van de illusie van de 

wereld in de waaktoestand, de ziener wel de oorzaak zijn.  

L.: Dan zou het universum een mythe zijn, zou je kunnen concluderen. Is dit uni-

versum slechts een mythe?  

M.: Ten eerste is er het gezag van de srutis, dat zegt dat er bij oplossing alleen het 

non-duale Zelf overblijft. In de schepping worden de namen en vormen er door 

Maya overheen gelegd, net als de naam en vorm van een slang over een vaag 

zichtbaar touw. Ten tweede toont logische redenatie de illusoire aard van dit uni-

versum, omdat het wordt gezien als verschijnend en verdwijnend, net zoals de 

onwerkelijke visioenen in dromen. Ten derde hebben de wijzen verkondigd dat dit 

alles slechts illusoir is en dat alléén Brahman realiteit is.  

Daarom is dit hele universum echt onwaar. Nu is het dus slechts juist om te zeggen 

dat het Zelf, als getuige, de enige oorzaak is van dit hele universum, dat slechts een 

illusoire verschijning op het Zelf is. Het illusoire effect kan niet los worden gezien 

van de basis. Net zoals het schuim, de bellen en de golven niet verschillen van hun 

oorsprong, de zee, zo zijn ook de verschijnselen van het Universum slechts het Zelf 

dat ten onrechte als zodanig wordt gepresenteerd. Daarom is het Zelf 'non-duaal' en 

kan er geen dualiteit zijn.  

67. Het in aanwezigheid van de meester voortdurend aandachtig de Vedanta 

shastra bestuderen, die het non-duale Wezen behandelen en zijn betekenis omvat, 

vormt de "aard" van sravana of het luisteren. Daar moet altijd aandacht aan worden 

besteed.  

68.L.: Wat is het "effect" van deze sravana?  

M.: Het vernietigt dat verhullende deel van onwetendheid dat tot nu toe iemand 

deed denken: "Waar is dit non-duale Zelf? Nergens". Het vernietigen van deze 

onwetende conclusie van het niet-bestaan van het non-duale Zelf is het "effect" 

ervan.  

69-70. L.: Hoe lang moet men doorgaan met sravana?  



59 

 

M.: Totdat de twijfel aan het niet-bestaan van het non-duale Wezen niet opnieuw 

de kop opsteekt. Het niet herhalen van deze twijfel zou "het einde" van het proces 

van sravana moeten zijn.  

L.: Kan de twijfel, eenmaal tot rust gebracht, terugkeren?  

M.: Ja, dat kan
12

.  

L.: Hoe?  

M.: In veel passages in de srutis wordt dualiteit behandeld en kan daardoor van 

daaruit gemakkelijk worden aangezien als te zijn bewezen. Men bestudeert bij-

voorbeeld de shastras die met Vishnu te maken hebben en raakt aan Hem toege-

wijd; later, als men andere goden vindt die op dezelfde manier worden besproken, 

zal iemands toewijding aan Vishnu daar waarschijnlijk onder lijden. Op dezelfde 

manier neemt een studie van de Advaita shastras de twijfel over het non-duale Zijn 

weg, maar de dvaita shastras kunnen tot een andere conclusie leiden en de student 

kan het geloof in de non-dualiteit van het Zijn verliezen. Daarom moet men door-

gaan met sravana totdat iemands logisch beredeneerde geloof in het non-duale Zijn 

niet meer door verschillende teksten aan het wankelen wordt gebracht. 

L.: Wat is de "vrucht" van sravana?  

M.: Wanneer het niet-geloof in de non-dualiteit van het Zijn voor eens en altijd 

wordt vernietigd, kan geen enkele heilige tekst of lastig argument de zoeker van 

zijn geloof doen afwijken. Alle obstakels voor zijn geloof zijn weggenomen, en hij 

blijft standvastig in zijn indirecte kennis van het non-duale Zijn. Dit is de "vrucht" 

van sravana.  

71. L.: Wat is deze indirecte kennis?  

M.: Het kennen van de ware aard van het diepste Zelf, niet door directe ervaring 

maar door een studie van de shastras, wordt indirecte Kennis genoemd. Hoewel 

men Vishnu nog niet van aangezicht tot aangezicht ziet, gelooft men door het be-

wijs van de shastras in Zijn bestaan; Dit vormt alleen gemeenschappelijke (sama-

                                                             
12

 Zie: De Weg tot het Zelf, blz 87-88, over het verschil tussen mano-laya (het tijdelijk 

stilleggen) en mano-nâsha (het voor altijd vernietigen) van de geest. ‘Het opgaan van 

het manas (mano-laya) is een teken, dat men het doel merkbaar meer nabij is gekomen, 

maar het is ook het punt, waar de weg zich splits: de ene weg voert verder tot verlos-

sing, de andere tot de diepe slaap van yoga.’ - ‘De tijdelijke stilte van het manas treedt 

geheel vanzelf in bij de gebruikelijke gang der oefeningen en is een duidelijk teken van 

innerlijke vooruitgang. Het gevaar ervan is, dat men haar houdt voor het einddoel van 

de geestelijke weg en zich zelf daarmee bedriegt.’ Heinrich Zimmer, Uitgevrij De 

Driehoek, 1948. 



60 

 

nya) kennis. Evenzo is een algemene kennis van non-dualiteit van Brahman, ver-

kregen door de advaita shastras, indirecte kennis.  

72-76. L.: Waarom zou men zeggen dat de kennis die voortkomt uit sravana indi-

rect is? Kan het niet direct?  

M.: Nee. Zolang het Innerlijke Zelf niet kan schijnen vanwege het andere verhul-

lende aspect van onwetendheid (abhanavarana), kan alleen [maar de] kennis van 

zijn bestaan niet direct worden genoemd.  

L.: Wordt dit ook door anderen bevestigd?  

M.: Ja. Sri Vidyaranyaswami zegt in Dhyana Deepika: "Hoewel Brahman door 

sravana begrepen kan worden als Zijn-Kennis-Gelukzaligheid, kan het dus niet 

direct ervaren worden als het enige Wezen, dat getuige is van de vijf sluiers. Hoe-

wel uit de shastras wordt begrepen dat Vishnu vierarmig is, met een schaal, een 

schelp en een scepter in Zijn handen, en zelfs een mentaal beeld van Hem zich kan 

manifesteren in éénpuntige meditatie, toch wordt Hij niet direct met deze ogen 

gezien; daarom blijft de kennis van Hem slechts indirect. De kennis die wordt op-

gedaan met de shastras is dus slechts indirect en niet door het direct te ervaren. 

Evenzo kan de kennis die door sravana wordt opgedaan slechts indirect blijven en 

wordt deze niet direct ervaren.  

L.: Hier is Vishnu niet het Zelf, maar is het anders. Het is maar goed dat de kennis 

van Hem, verkregen uit de shastras, indirect blijft. Maar Brahman is niet anders 

dan het Zelf. Aan de zoeker die onwetend is van deze identiteit, onthullen de srutis 

het feit en zeggen: "Dat Zijt Gij”. Toen hij de ware betekenis ervan ontdekte, zou 

men moeten zeggen dat hij zich de Waarheid op directe wijze realiseerde. Deze 

kennis kan niet indirect blijven zoals die van de hemel etc. Sravana moet dus ein-

digen in het op directe wijze ervaren van kennis.  

M.: Niet dus. Het is waar dat de heilige tekst de Waarheid openbaart: "Dat Zijt 

Gij". Toch ontstaat directe kennis niet alleen door het te horen. Bij gebrek aan 

onderzoek naar het Zelf kan kennis niet direct worden. Om deze indirecte kennis 

direct te ervaren, is het noodzakelijk om erover na te denken.  

77. Hier eindigt het hoofdstuk over sravana. De student die dit goed leest, krijgt 

indirecte kennis. Om direct te ervaren, zal hij proberen de aard van manana of 

reflectie te leren kennen.  

 

  



61 

 

HOOFDSTUK V 

 

MANANA 

REFLECTIE 

 

1. L.: Meester, zoals ik het van u hoor, is de aard van het Zelf mij nu duidelijk, 

maar de kennis blijft slechts indirect. Wilt u zo vriendelijk zijn mij te instrueren in 

reflectie, en daarmee te oefenen, zodat de duisternis van onwetendheid die nu het 

Zelf verbergt, kan verdwijnen en dit de directe ervaring kan bewerkstelligen.  

2. M.: De gedachten in subtiele redeneringen voortdurend te richten op het non-

duale Zelf dat nu indirect bekend is, wordt reflectie genoemd.  

3-4. L.: Licht u mij alstublieft de 'oorzaak', 'natuur', 'gevolg', 'limiet' en 'vrucht' 

nader toe.  

M.: Het onderscheiden van het werkelijke van het onwerkelijke is de 'oorzaak'; 

onderzoek naar de Waarheid van het non-duale Zelf is zijn 'natuur'; het verwijderen 

van dat verhullende aspect van onwetendheid dat iemand doet zeggen "Het schijnt 

niet" is het 'effect' ervan; de niet-heropleving van deze sluier is de 'grens'; en direc-

te ervaring is de 'vrucht'. Dat zeggen de wijzen.  

5. L.: Waarom wordt gezegd dat onderscheidingsvermogen de 'oorzaak' is?  

M.: Alleen hij die, door onderscheid te maken tussen het werkelijke en het onwer-

kelijke, indirecte kennis heeft verworven, is geschikt om door middel van onder-

zoek de directe kennis van de ervaring te zoeken. Geen ander kan, in de zoektocht 

ernaar, er in slagen.  

6. L.: Waarom zou het Verlangen naar Bevrijding niet de 'oorzaak' van reflectie 

mogen zijn?  

M.: Een louter verlangen om bevrijd te worden kan een mens niet geschikt maken 

voor onderzoek naar het Zelf. Zonder sravana kan men zelfs geen indirecte kennis 

verkrijgen. Hoe kan iemand slagen in zijn onderzoek? Pas nadat men de aard van 

het Zelf heeft gekend, moet men het gaan zoeken. Hoe kan men, nog onwetend van 

Zijn ware aard, het Zelf onderzoeken? Een eenvoudig verlangen om bevrijd te 

worden zal niet volstaan.  

7. L.: Zou dit verlangen niet tot onderzoek moeten leiden? Met de opkomst van dit 
verlangen zal de mens beginnen te horen over de aard van het Zelf en indirecte 

kennis verwerven die hem in staat moet stellen het onderzoek te verrichten.  

M.: Dit komt erop neer te zeggen dat de zoeker onderscheidingsvermogen bezit. 

Hij verlangt niet alleen naar bevrijding, maar ook naar intellect. Met sravana groeit 



62 

 

dit vermogen van intellectueel onderscheid tussen het werkelijke en het onwerke-

lijke, tussen het Zelf en het niet-zelf. Dit wordt indirecte kennis genoemd. De 

shastras zeggen dat alleen hij die indirecte kennis bezit, het werkelijke of het Zelf 

kan onderscheiden van het onwerkelijke, het niet-zelf, en geschikt is voor onder-

zoek naar het Zelf. Daarom is onderscheidingsvermogen de sine qua non [onmis-

bare voorwaarde] voor onderzoek.  

8-12. L.: Zelfs als het verlangen naar bevrijding niet de specifieke (visesha) oor-

zaak van reflectie is, zou verlangen of rust er dan niet de oorzaak van kunnen zijn?  

M.: Dit zijn allemaal slechts algemene hulpmiddelen voor reflectie, maar niet de 

specifieke oorzaken ervan. Een vrij van verlangen en rustig mens hoeft niet nood-

zakelijkerwijs de indirecte kennis van het Zelf te hebben en is daarom ongeschikt 

voor onderzoek naar het Zelf. Er zijn mannen van boetedoening die begeerteloos 

en rustig zijn, maar die niet heftig verlangend naar bevrijding zijn. Omdat ze geen 

verlangen naar Bevrijding hebben, hebben ze helemaal niets gehoord over het Zelf.  

L.: Hoe kan men zeggen dat zij niet naar bevrijding verlangen?  

M.: Voor zover zij zich bezighouden met boetedoening zonder sravana enz., wat 

de enige poort naar bevrijding is, wordt daar de afwezigheid van verlangen naar 

bevrijding van afgeleid.  

L.: Nee. Ook zij kunnen verlangen om bevrijd te worden.  

M.: Als dat zo is, moeten ze hun soberheid opgeven, voortdurend bij een meester 

blijven en zich bezighouden met het horen over het Zelf. Als er wordt gezegd dat 

ze ook al sravana hebben gedaan, dan moeten ze, omdat ze indirecte kennis hebben 

opgedaan, al bezig zijn met reflectie. Als ze geen sravana hebben gedaan, zijn ze, 

hoewel begiftigd met begeerteloosheid en rust, toch niet in staat om het werkelijke 

van het onwerkelijke te onderscheiden en zijn daarom ongeschikt voor onderzoek 

naar het Zelf. Begeerteloosheid etc. kan alleen maar een hulp zijn bij dit onder-

zoek, maar is niet de belangrijkste reden. Het onderscheiden van het werkelijke en 

het onwerkelijke is de enige primaire aanleiding.  

13-14. L.: Kan het Zelf niet gerealiseerd worden door soberheid vergezeld van 

begeerteloosheid en rust, zonder onderzoek?  

M.: Nee. Door ontbreken van onderzoek is het Zelf uit het oog verloren; om tot het 

Zelf terug te keren is onderzoek nodig. Hoe kunnen zelfs tien miljoen boetedoenin-

gen (crores of austerities) bij het ontbreken van zelfonderzoek het zicht herstellen? 

Voortdurend onderzoek doen naar het Zelf is de enige remedie tegen de blindheid 
van de onwetende mens, wiens mentale oog is aangetast door de duisternis van het 

niet-onderzoek en dat zijn sluier over hem uitspreidt. Behalve door het oog van 

kennis, verkregen door onderzoek, kan het Zelf niet worden gerealiseerd.  

15-16. L.: Wat is dit onderzoek naar het Zelf?  



63 

 

M.: Met éénpuntig intellect, binnen de vijf sluiers, het Zelf dat straalt als "ik" in het 

lichaam, de zintuigen enz. te zoeken, overwegende "wie is dit Zelf?, waar is het? 

en hoe is het?". Dat is de aard van het onderzoek naar het Zelf. Met een subtiel 

intellect moet het onderzoek naar de Werkelijkheid, namelijk het Zelf in de onwer-

kelijke sluiers, voortdurend worden beoefend.  

17. L.: Eerder werd gezegd dat het Zelf allesdoordringend is. Hoe kan het alles-

doordringende Zelf alleen in de sluiers worden gezocht? Bovendien zouden de 

sluiers onwerkelijk zijn. Hoe kan een onderzoek naar onwerkelijke dingen leiden 

tot de erkenning van de Werkelijkheid? 

18-19. M.: Waarlijk, het Zelf is allesdoordringend. Toch wordt Zijn kennis verdoe-

zeld door de bedekking van de vijf sluiers. Het Zelf dat in hen verborgen ligt, moet 

alleen dáár gezocht worden en niet elders. Zo ook wordt er gezocht naar iets op de 

plek waar het zoek is geraakt. Naar iets wat thuis zoek is geraakt, wordt niet ver-

volgens gezocht in een bos. Op dezelfde manier moet het Zelf, verborgen in vijf 

sluiers en als gevolg van abusievelijke identificatie daarmee, alleen gevonden wor-

den door de ongewenste elementen er uit te zeven, en dat zijn hier de vijf sluiers.  

L.: Hoe kan onderzoek naar onwerkelijke dingen leiden tot de erkenning van de 

Werkelijkheid? 

M.: De onwerkelijke bedekkingen zullen verwijderd moeten worden, om daardoor 

de Werkelijkheid, die erin verborgen ligt, te onthullen. Ze worden over het Ware 

Zelf heen gelegd. Ze moeten worden onderzocht en er moet worden vastgesteld dat 

ze onwerkelijk zijn, zodat hun ondergrond, die de enige Werkelijkheid is, gekend 

kan worden. Tenzij de externe attributen die over elkaar heen worden gelegd, on-

derzocht worden, kan hun ondergrond, d.w.z. de Werkelijkheid, niet worden ge-

vonden. Is er iemand in de wereld in staat geweest om het touw te vinden zonder te 

kijken en onderzoek te doen naar de aard van de schijnbare slang, er bovenop ge-

legd en onwerkelijk is? Of kan er iemand zijn, die na onderzoek naar de er over-

heen geplaatste slang niet heeft ontdekt dat de ondergrond het touw is? Niemand. 

Op dezelfde manier moet sravana resulteren in de indirecte kennis dat de vijf slui-

ers er over heen liggen en onwerkelijk zijn. Vervolgens moet de zoeker, met een 

scherp intellect, diep in deze oppervlakkige kennis tasten en de waarheid ervan 

ervaren; net zoals het tijdens het direct ervaren van het grove lichaam duidelijk is 

dat het door voedsel is opgebouwd. En het vervolgens wordt herkend als slechts de 

voedselsluier, die het Zelf bedekt. Zo moeten ook de andere vier subtielere sluiers, 

die onbekend blijven voor het gewone volk, onderwezen worden door de Schriften. 

De meester moet bekend zijn met hun kenmerken; ze moeten worden onderzocht 

en dan rechtstreeks worden ervaren; tegelijkertijd moeten ze worden herkend als 

slechts sluiers en achtereenvolgens worden afgewezen zodat hun getuige, het be-

wustzijnswezen of het subtiele Zelf, gezocht kan worden.  



64 

 

20. L.: Als het Zelf, na onderzoek en het verwerpen van deze sluiers, onderzocht 

wordt, hoe kan het dan worden gerealiseerd?  

M.: Dit onderzoek is slechts een reflectie op het Zelf, d.w.z. manana, het effect 

ervan is om de sluier van onwetendheid te vernietigen. Een voortdurende reflectie 

op het Zelf dat achter de sluiers ligt, moet dat aspect van de sluier wegbranden dat 

iemand doet zeggen: 'Het schijnt niet’.  

L.: Hoe kan dit?  

M.: Net zoals een onderzoek naar de touw-slang die het touw uit het zicht houdt, de 

onwetendheid van het touw vernietigt, zo vernietigt ook een scherpe zoektocht naar 

het Zelf, dat overblijft als de getuige van de vijf sluiers, de onwetendheid die ver-

onderstelt dat het Zelf niet gezien wordt en dat Het niet schijnt. Net als de wolken 

die worden verdreven door de zon die er in haar volle glorie op schijnt, zo zal ook 

wanneer de duisternis van de sluier wordt vernietigd, het getuigende Zelf in al Zijn 

pracht blijven schijnen. Daarom is onderzoek noodzakelijk.  

21. L.: Hoe lang moet men doorgaan met het onderzoeken van het Zelf?  

M.: Er wordt gezegd dat het niet-opnieuw geloven in de duisternis van onwetend-

heid de "begrenzing" van reflectie is. Daarom moet men doorgaan met de beoefe-

ning totdat deze duisternis van onwetendheid niet terugkeert.  

22-24. L.: Kan de sluier, eenmaal verwijderd, weer terugkeren?  

M.: Ja. Zolang er twijfels rijzen, moet daaruit worden afgeleid dat deze onwetend-

heid nog bestaat.  

L.: Hoe kan er enige twijfel overblijven nadat het Zelf is gerealiseerd?  

M.: Door de sluiers te onderzoeken en ze te doorzien als onwerkelijk, wordt het 

Zelf, hun getuigende bewustzijn, gerealiseerd als uniek, fijner dan ether, zelfs dan 

leegte. Nu de sluiers als onwerkelijk zijn afgedaan en er niets anders dan het leeg-

te-achtige subtiele Zelf is, kan de angst dat men als een niets of leegte wordt ach-

tergelaten oprijzen. 

L.: Hoe kan dat?  

M.: Alles overstijgend, heeft het Zelf niets gemeen met wereldse dingen of activi-

teiten; het overstijgt ook de leegte; vandaar dat de ervaring uniek en onaards is. Er 

kan dan een angst ontstaan: "Kan dit het Zelf zijn? Dat kan haast niet – Als dit het 

Zelf zou zijn, hoe kan ik dan zo'n leegte zijn?" Zelfs na het realiseren van het on-

partijdige Zelf is er geen vertrouwen in de eigen ervaring; het wordt als onmogelijk 

beschouwd en er ontstaat alsnog grote twijfel. Het gevoel van dat het onmogelijk 

zo kan zijn geeft aanleiding tot twijfel. Slechts herhaalde reflectie neemt dit gevoel 

van onmogelijkheid weg. Zo wordt het door Vyāsa in de Brahma Sutras gezegd: 

āvŗtti asakŗdupadeśāt; Volgens de herhaalde instructie (in de Schriften), (is het) 



65 

 

noodzakelijk (om steeds weer te horen van, te reflecteren op en te mediteren over 

het Zelf).  

25. L.: Wat is de "vrucht" van een dergelijke reflectie?  

M.: Door voortdurende oefening wordt de sluier vernietigd; met zijn vernietiging 

verdwijnt het gevoel van onmogelijkheid dat het Zelf helemaal uit en in zichzelf 

naar buiten schijnt; met het verdwijnen ervan zijn alle obstakels beëindigd en dan 

is de directe ervaring zo duidelijk en zeker als het hebben van een appel in de palm 

van je hand. Dit is de "vrucht".  

26. L.: Wat is deze directe ervaring?  

M.: Net zoals men de zon duidelijk kan onderscheiden van de wolk die haar ver-

bergt, zo is het ook wanneer men het Zelf van het ego kan onderscheiden, directe 

ervaring. Dit is de 'vrucht' van reflectie.  

27. Mijn zoon! wijze jongen! Reflectie is nu tot in detail aangeleerd. Het is aan jou 

om de vijf sluiers te onderzoeken, ze af te doen als onwerkelijk, en dan met een 

scherp intellect naar binnen te keren om het zeer subtiele Zelf te vinden en het al 

onderscheidend te herkennen.  

28. L.: O Meester! zelfs met een scherp onderzoek ben ik niet in staat om te zeg-

gen: "Dit zijn de vijf sluiers; dit is het diepste Zelf zoals het van hen te onderschei-

den is". Ik kan het Zelf niet direct realiseren. Waarom is dat zo?  

M.: Dit is te wijten aan beginloze onwetendheid.  

L.: Hoe is deze onwetendheid ontstaan?  

M.: Van de genoemde sluier.  

L.: Hoe?  

M.: Hoewel het Zelf en het ego van nature nogal van elkaar verschillen, presenteert 

de bovengenoemde sluier ze alsof ze identiek zijn.  

L.: Wilt u dat alstublieft toelichten?  

M.: Zie hoe dat, hoewel touw en een slang heel erg verschillen van elkaar, onwe-

tendheid van het touw het toch een slang doet lijken, en dus ook het Zelf dat ver-

borgen is door de duisternis van de sluier, niet schijnt en in plaats daarvan worden 

alleen de functies van het ego, doenerschap enz. gezien.  

29-31. Onderzoek daarom de aard van de vijf sluiers
13

, vind ze, realiseer ze en 

verwerp ze dan als het niet-zelf. Er moet een onveranderlijke getuige zijn van alle 

                                                             
13

 Herhaalde noot, zie de vertaalde lezing van Swami Sarvapriyananda, ‘Het geheim 

van de vijf bedekkingen’; zie arav.live.  



66 

 

verandering, die deze verschijnselen veroorzaakt en vernietigt. Vind en realiseer 

Hem als het Zelf.  

L.: Anders dan alle verschijnselen, waar kan de getuige zijn?  

M.: Er is de triade die bestaat uit de kenner, kennis en het gekende. Daarvan is de 

kenner het subject; kennis is het intellect; en het gekende de objecten. Deze triade 

ontstaat en bloeit in de waak- en droomtoestand en versmelt in de onbewuste staat 

van de diepe slaap. Dat, wat overblijft als het enige onveranderlijke bewustzijn, die 

de verschijning van al deze drie staten veroorzaakt en verlicht, is het getuigende 

Zelf. Onderken het en realiseer het.  

32. L.: Wanneer ik volgens uw instructies onderzoek doe naar de vijf sluiers en ze 

verwerp als zijnde niet-zelf, vind ik niets anders over dan eenvoudige leegte. Waar 

is dan het Zelf?  

33-35. M.: Zeggen dat er niets meer achter de vijf sluiers zit, is hetzelfde als te 

zeggen "Ik heb geen tong om te spreken".  

L.: Hoezo?  

M.: Tenzij men een tong heeft, kan men niet zeggen dat men geen tong heeft om 

mee te spreken. Evenzo, tenzij er de ziener van de leegte is, kan men niet zeggen 

dat er niets meer was. Anders kan men er niets over zeggen. Integendeel, aangezien 

de spreker zegt dat er niets wordt gezien, is het duidelijk dat het Zelf daar overblijft 

en niets anders onthult dan Zichzelf.  

L.: Als dat zo is, hoe kan het ongekend blijven?  

M.: Het Zelf ziet alles, maar wordt door niemand anders gezien
14

. Zelfstralend 

zijnde, kan Het zonder enige hulpmiddelen dingen weten, maar er is niets dat Het 

kan kennen. Het weet alles; Het weet dat er niets is; Het is de diepste kern van 

allemaal; Het blijft als de zuivere, onbezoedelde, Ether van Bewustzijn ongezien 

door wat dan ook. Het blijft onverdeeld. De kenner van alles, de Zuivere Kennis, is 

het Zelf.  

36-43. L.: Hoe blijft het Zelf ongekend door alles, terwijl het toch alwetend is?  

M.: De sluiers lijken weliswaar te bestaan. Wanneer ze worden doorzien, verschijnt 

hun afwezigheid aan ons als een leegte of een niets. De sluiers, de leegte en al het 

andere dat verschijnt zijn slechts onbewust en kunnen zich niet uit zichzelf laten 

zien, maar moeten door een ziener worden gezien. Bij afwezigheid van de ziener 

kan er niets gezien worden.  

                                                             
14

 Zie Dṛg Drsya Viveka, vers 1., ‘Beelden zijn het geziene en het oog is hun ziener; 

Dat oog is het geziene en de geest is zijn ziener. Gedachten zijn het geziene en de ge-

tuige is hun ziener; De getuige zelf wordt door niets anders gezien’.  



67 

 

L.: Hoe dan?  

M.: Voorwerpen zoals een pot e.d., manifesteren zich alleen aan een ziener; anders 

bestaan ze niet. Op dezelfde manier manifesteert de leegte achter de vijf sluiers 

zich omdat de ziener er is. Als er geen getuige is, hoe kan leegte dan lijken alsof er 

niets gezien wordt? Omdat het niet bewust is, maar alleen onbewust, kan het zich 

niet laten zien tenzij de getuige het ziet en herkent.  

L.: Hoewel het onbewust is, kan het zich manifesteren.  

M.: Laat in een dergelijke situatie een voorwerp zoals een pot e.d., zich zien in 

afwezigheid van hun ziener? Dat is onmogelijk. De leegte die als niets verschijnt, 

is ook onbewust en kan daarom niet vanzelf naar buiten blijven schijnen. Het moet 

worden verlicht door een licht daarbuiten en erdoor worden gezien.  

L.: Hoe?  

M.: Net als wolken etc. aan de hemel, of voorwerpen zoals een pot etc. hier op 

aarde, niet zelf-lichtgevend zijn maar moeten worden verlicht door de zon die mil-

joenen kilometers verderop ligt en zelf-stralend is, moeten dus ook de leegte etc. 

voorbij het intellect en de objecten die erdoor worden verbeeld, onbewust en niet-

lichtgevend zijnde, worden verlicht door het transcendente, zelfstralende Bewust-

zijn. Voorbij de leegte en er los van, is er de getuige die de leegte en al het andere 

ziet. Hij is het Zelf dat aan alles onbekend is, maar toch alles weet. Vind en reali-

seer het Zelf door je intellect subtiel te maken.  

44-45. Door de aard van het Zelf, aldus door de woorden van de Meester duidelijk 

gemaakt, als een appel in de hand, was de discipel in staat om het Zelf direct te 

realiseren. Hij drukte toen zijn vreugde aldus uit: "O Meester, ik heb het Zelf direct 

ervaren! Ik heb het nu goed gekend!"  

M.: Hoe ontdek je dat het Zelf er is?  

L.: Getuige van alle voorwerpen, leegte etc., kennis, bewust van alles, zeer majes-

tueus, van onschatbare waarde, ondoorgrondelijk, voorbij de zintuigen, geest, intel-

lect etc., niet geassocieerd, onbezoedeld, vormloos, niet grof, niet subtiel, niet ato-

mair, niet massief, niet wit noch zwart of anderszins gekleurd, niet donker noch 

helder maar fijner en zuiverder dan ether, is het Zelf. Niet het minste spoor van 

enige verandering is daar te vinden. Door het licht van Bewustzijn verschijnen alle 

veranderende objecten en de leegte buiten het intellect en ver daarbuiten; het Zelf 

ondergaat geen wijziging.  

M.: Hoe verschijnen dan de noties "ik ben dik – ik ben mager" in het Zelf?  

L.: De sluierfactor van onwetendheid verbergt de ware aard van het Zelf voor 

iedereen; zonder het Zelf te zien, verwart iedereen de sluiers met het Zelf. Dit is 

alleen te wijten aan onwetendheid. In feite is er geen verandering in het Zelf. Hoe-



68 

 

wel zuiver en kleurloos, lijkt de lucht blauw; op dezelfde manier zorgt onwetend-

heid ervoor dat het Zelf lijkt te veranderen, terwijl Het slechts onveranderlijk en 

onbezoedeld blijft. Hier en nu is Het duidelijk bekend; Het kan nooit afwezig zijn. 

O, is het geen wonder dat, hoewel het Zelf zo onmiddellijk en echt is, er ooit een 

grote illusie zou zijn geweest dat het Zelf niet wordt gezien! Het is alsof de uil 

niets dan duisternis om zich heen ziet in het verblindende licht van de zon! O! het 

Zelf is uitbundig en manifest! Toch verspreidde een illusie een duisternis over ons 

om ons het gevoel te geven dat "Het Zelf niet gezien wordt!" Echt een wonder! 

Kan er 's middags duisternis zijn? Kan er voor het altijd heldere, altijd gemanifes-

teerde Allerhoogste Zelf enige sluier overblijven? Waar kan dat vandaan komen? 

Hoe kan men hoe dan ook aan zoiets denken? Versluieren is op zich al een illusie; 

het is niet meer dan een woord; het slaat nergens op!  

M.: Als er geen sluier is, hoe heeft het Zelf dan zo lang verborgen kunnen liggen?  

L.: Hoewel onwerkelijk, bloeide deze Onwetendheid op door het niet onderzoeken 

bij het individu. Net zoals iemands niet-onderzoeken het touw aan het zicht van 

diegene onttrekt en het toont als een slang, zo verbergt ook niet-onderzoek naar het 

Zelf dat Zelf, zodat het niet gezien wordt: dit wordt het sluieraspect van beginloze 

onwetendheid genoemd. Nu het Zelf gerealiseerd is, is die zogenaamde sluier ner-

gens meer te bekennen. Lo [= loved one], het Zelf is hier en nu gevonden als de 

altijd stralende getuige! Wonder der Wonderen! Als een appel in mijn hand heb ik 

nu duidelijk het Zelf gerealiseerd. Nu Heer, Meester, gelukkig ben ik door Uw 

genade gezegend; Mijn taak is volbracht!  

46-50. Bij het horen van de gelukkige woorden van de gezegende leerling, is de 

meester verheugd en spreekt als volgt: "Wijze, waardige zoon, door Gods genade 

hebt je gerealiseerd wat men zich moet realiseren! Door Zijn genade is jouw on-

wetendheid beëindigd, die onwetendheid waardoor zelfs de geleerden die niet in 

staat zijn om het Zelf te realiseren, en misleid blijven. Gelukkigerwijze heb je 

‘verworven’ wat zelfs aan grote geleerden wordt ontzegd! Alles opgeteld hebben 

de verdiensten van je vroegere geboorten deze dag vrucht gedragen! Wat kan de 

voortreffelijkheid van je verdiensten zijn dat zij deze vrucht hebben gedragen? 

Gezegend zijt gij! Dit is het einde van jouw taak. Je bent een volleerd man. Wat 

geweldig dat je datgene wat boven alles bereikt moet worden, verkregen hebt! Om 

dit te bereiken, worden alle grote werken, geloften, soberheid, aanbidding, yoga en 

andere moeizame taken ondernomen; en alleen om het te weten, wordt alle moeite 

en zorg van deze processen doorgemaakt. Al je ellende is nu voorbij. Al het werk 

van je vroegere geboorten heeft deze dag vrucht gedragen. Alleen onwetendheid 
van dit Allerhoogste Ding doet de mensen verzonken liggen in de peilloze zee van 

herhaalde geboorten en sterfgevallen. Je hebt de kust voorbij deze zee bereikt. In 

onwetendheid verwarren de mensen het lichaam, de zintuigen enz., met het Zelf. Jij 

hebt dit Zelf nu gevonden. Daarom ben je echt wijs, echt intelligent. Daar kan geen 



69 

 

twijfel over bestaan. Tot nu aan toe heb je steeds echt gezocht, en besefte je de 

betekenis van 'gij' in de tekst 'Dat zijt gij'. Ga in dezelfde lijn verder met je onder-

zoek en besef de betekenis van 'Dat' in deze tekst."  

51-52. L.: Vertelt u mij alstublieft, Meester, de directe en bedoelde betekenissen 

van 'Dat', net zoals zij voor 'gij', respectievelijk de sluiers en de getuige zijn.  

M.: Het hele universum bestaat uit de vijf factoren - Zijn-stralen-behagen-naam en 

vorm, de vijf sluiers en de uiterlijke objecten zoals een pot, enz.  

L.: Wilt u alstublieft de vijf factoren van de externe objecten toe te lichten?  

M.: Dat een pot bestaat, is het 'zijn'-aspect; dat het verschijnt, is het 'stralende' as-

pect ervan; dat ons dierbaar is, is het 'aangename' aspect ervan; 'pot' is het 'naam'-

aspect; en zijn vorm, is zijn 'vorm' aspect. Zo is het ook met alle objecten. Van de 

vijf factoren zijn de eerste drie kenmerkend voor Brahman en de overige twee voor 

de wereld.  

De directe betekenis van Dat zijn de wereldfactoren, d.w.z. namen en vormen; de 

bedoelde betekenis is Brahman – de samenstelling van Zijn-stralen-behagen. Zoals 

de beginloze Onwetendheid het vanzelfsprekende verschil tussen de sluiers en hun 

getuigenis verhult, zo verhult zij ook het soortgelijke verschil tussen het Wezen en 

de 'naam en vorm' factoren. Nogmaals, terwijl onderzoek de versluierende kracht 

aan diggelen slaat, kan de Zijn-Kennis-Gelukzaligheid worden onderscheiden van 

het 'naam en vorm' aspect.  

53-54. L.: Wat is de 'vrucht' van het kennen van de directe en de bedoelde
15

 bete-

kenissen van 'Dat' en 'Gij' in de tekst, 'Dat zijt gij'.  

M.: De tekst spreekt over de identiteit van 'gij' als getuige van de vijf sluiers en van 

'Dat', d.w.z. als Brahman of Zijn-Kennis-Gelukzaligheid, die achter de namen en 

vormen in het universum ligt. Dit zijn de bedoelde betekenissen van 'gij' en 'Dat'. 

Er kan geen overeenkomstigheid zijn tussen de vijf sluiers van het individu, de 

directe betekenis van 'gij' en de namen en vormen in het universum, de directe 

betekenis van 'Dat'. Hieruit volgt dat de vijf sluiers en de namen en vormen slechts 

illusoir zijn. Het weten dat de getuige en Brahman één zijn is de 'vrucht' van ken-

nis.  

L.: Hoe kunnen deze één en dezelfde zijn?  

M.: Omdat ze alléén Zijn-Kennis-Gelukzaligheid zijn, moeten ze allebei hetzelfde 

zijn. Net zoals de ruimte in een pot en de ruimte in de open lucht dezelfde kenmer-

ken hebben en dus identiek zijn, zo zijn ook de getuige en Brahman met dezelfde 
kenmerken, namelijk Zijn-Kennis en Gelukzaligheid, één en dezelfde. De ruimte 

                                                             
15

 Zie voor nadere toelichting van dit aspect Vākyiavṛtti, vers 46 e.v. van Śaṅkara. 



70 

 

van de pot is die van de open ruimte en omgekeerd; zo ook is de getuige Brahman, 

en is Brahman de getuige.  

55-56. Voor zover Brahman onpartijdige volmaakte Heelheid is, moet de getuige 

Brahman ook onpartijdige, volmaakte Heelheid zijn. Daarom staat vast dat het Zelf 

Eén ononderbroken Gelukzaligheid is.  

L.: Wat is de 'vrucht' van deze kennis?  

M.: Het verwerpen van de vijf sluiers en de namen en vormen van objecten, als 

slechts bovenop de Werkelijkheid ge-super-impositioneerd. Het beseffen dat de 

ondergrond, d.w.z. Brahman van Zijn-Kennis-Gelukzaligheid, het Zelf is en om 

Het te realiseren als 'Ik ben Brahman', met de daaruit voortvloeiende Opperste 

Gelukzaligheid van het Brahman zijn, is de 'vrucht' van deze kennis. Hier eindigt 

het hoofdstuk over Reflectie.  

57. De wijze student die het zorgvuldig leest en beoefent, kan zichzelf realiseren 

als Brahman, d.w.z. Zijn-Kennis-Gelukzaligheid. 

 

 

 

  



71 

 

HOOFDSTUK VI 

VASANAKSHAYA 

 

DE VERNIETIGING VAN LATENTE NEIGINGEN 

1. Dit hoofdstuk volgt op de vijf eerdere; te weten: 1) over superimpositie, 2) het 

verwijderen ervan, 3) de vereisten van de zoeker, 4) het luisteren en 5) reflectie. 

Tegen de leerling die na het overdenken van het Zelf, directe kennis heeft opge-

daan, zegt de meester verder het volgende.  

2. M.: Wijze zoon, de shastras hebben je niets meer te leren; je hebt ze nu afgerond. 

Voortaan moet je mediteren op het Zelf. De Schriften zeggen: 'Lieverd! het Zelf 

moet gehoord worden, er op gereflecteerd worden en erover gemediteerd worden
16

. 

Nadat je klaar bent met reflectie, moet je doorgaan met meditatie. Laat de shastras 
nu voor wat ze zijn. 

3-6. L: Is het gepast om ze te laten voor wat ze zijn?  

M.: Ja, dat klopt. Nu je door navraag te weten bent gekomen wat er geweten moet 

worden, kun je ze zonder aarzelen opgeven.  

L.: Maar de shastras zeggen dat men deze tot aan het laatste moment van de dood 

niet moet opgeven.  

M.: Hun doel is om de waarheid te onderwijzen. Nadat die is verkregen, van welk 

verder nut kunnen ze dan nog zijn? Een verdere studie zal zowel verspilling van 

tijd als van arbeid zijn. Laat ze daarom voor wat ze zijn. Richt je op ononderbroken 

meditatie.  

L.: Wordt deze uitspraak ondersteund door de geschriften?  

M.: Ja.  

L.: Hoe?  

M.: Zij zeggen: Na herhaaldelijk van de meester over het Zelf te hebben gehoord, 

erover na te hebben gedacht en het daarna direct te kennen, moet de zoeker de 

shastras achter zich laten en ze opgeven, precies zoals met het stuk hout dat ge-

bruikt wordt om het lijk in de brandende ondergrond af en toe op te poken, uitein-

delijk wordt overgeleverd aan het gloeiende vuur van de lijkverbranding
17

. Laat de 

                                                             
16

 Bŗhadāranyaka Upaniṣad II.4.1-5 
17

 Dit is een metafoor uit het aloude India, waar ‘als volstrekt normaal’ de menselijke 

stoffelijke overschotten nog immer ritueel op takkenbos vuren [waarin ‘gepookt’ moet 

worden] worden verbrand. De stok waarmee ‘gepookt’ wordt valt daardoor uiteindelijk 

onvermijdelijk ook zelf ooit ten prooi aan het vuur.  



72 

 

zoeker naar bevrijding vanuit een studie van de shastras indirecte kennis van het 

Zelf verzamelen en in praktijk brengen door erover na te denken, totdat door het 

ervaren ervan, er directe kennis wordt verkregen; laat hem later, als een verzame-

laar van granen, die het koren van het kaf scheidt, de shastras laten voor wat ze 

zijn. De mens die naar bevrijding verlangt, moet de shastras alleen gebruiken om 

kennis van het Zelf te verwerven en er dan op te reflecteren; hij moet niet slechts 

over Vedanta praten, of er zelfs over nadenken. Want praten resulteert slechts in 

deformatie van spraak, evenals denken de geest deformeert; daar kan nauwelijks 

een nuttig doel mee worden gediend. Weet daarom alleen wat gekend moet worden 

en geef vermoeiende studie op. Om diens spraak en geest te beheersen, moet een 

verstandige zoeker altijd doorgaan met meditatie. Dit is de leer van de shastras.  

7. Wijze zoon, nu je weet wat er van hen gekend moet worden, moet je de indruk-

ken die je studie in je achter hebben gelaten, uitwissen.  

L.: Waaruit bestaan deze indrukken?  

M.: Het is de neiging van de geest om voortdurend vedantische literatuur te bestu-

deren, om de betekenis van de teksten te begrijpen, om ze in het geheugen te op te 

slaan en er voortdurend aan te denken. Maar omdat deze neiging meditatie belem-

mert, moet een wijs man dit juist met alle inspanning zien te overwinnen. Vervol-

gens moeten de latente neigingen, verbonden met de wereld (loka vāsanā), worden 

geëlimineerd.  

8. L.: Wat zijn deze latente neigingen?  

M.: Bijvoorbeeld om gedachten te koesteren zoals, ‘dit is mijn land’, ‘dit is mijn 

familiestamboom’ en ‘dit is de traditie’. Als men een van deze zaken bejubelt of er 

juist aan af wil doen, dan duiden deze reacties van de geest op de latente neigingen 

die verbonden zijn met de wereld. Geef ze op. Geef later ook de latente neigingen 

op die verbonden zijn met het lichaam (deha vāsanā).  

9-13. L.: Welke zijn dat?  

M.: Over zichzelf te mijmeren, vanuit een bepaalde leeftijd, jong of oud te willen 

zijn, een verlangen naar een levenslange gezondheid, vol kracht en met een mooi 

uiterlijk. Over het algemeen geven gedachten met betrekking tot het lichaam deze 

latente neigingen aan. Ambitie in de wereld en liefde voor het lichaam leiden de 

geest af en verhinderen meditatie op Brahman. Omdat alle objecten vluchtig zijn, 

moeten ze worden vermeden. Daarna moeten de latente neigingen die verbonden 

zijn met het genieten (bhogavasana) worden opgegeven.  

L.: Wat zijn dat?  

M.: Die bestaan uit gedachten als: dit is goed, en dat moet ik ook hebben; dit niet 

zo, en hier moet ik van af, nu heb ik gewonnen, laat me nog meer winnen, enzo-

voort.  



73 

 

L.: Hoe kan dit worden overwonnen?  

M.: Door alle geneugten met afschuw te aanschouwen, als was het braaksel of 

uitwerpselen; door er geen passie voor te ontwikkelen, kan dit overwonnen wor-

den. Onthechting is de enige remedie tegen deze door waan en zinnen gedreven 

hunkeringen. Hierna moet de geest worden gezuiverd van de zes passies, namelijk 

lust, woede, hebzucht, waanideeën, trots en jaloezie.  

L.: Hoe kan dit?  

M.: Door vriendschap met de heiligen, (maitri); mededogen naar de getroffenen, 

(karuna); zich verheugend in de vreugde van de deugdzamen, (mudita);  en het 

onverschillig zijn voor de tekortkomingen van de zondigen, (upeksha)
18

. Vervol-

gens moeten de latente neigingen die verbonden zijn met de objecten van de zin-

tuigen (vishayavāsana) zoals geluid enz. worden overwonnen en uitgewist. Deze 

latente neigingen zijn het rennen van de zintuigen zoals het gehoor etc., naar hun 

objecten van verlangen.  

L.: Hoe kunnen deze latente neigingen worden uitgewist?  

M.: Door het beoefenen van de zesvoudige discipline bestaande uit het terugtrek-

ken van de geest van het naar buiten gaan, (sama); het beheersen van de zintuigen, 

(dama); het niet denken aan de objecten van de zintuigen (uparati), verdraagzaam-

heid en geduld (titiksha); het fixeren van de geest op de Realiteit (samadhana); en 

het volhardend geloof in al het voorgaande (sraddha). Vervolgens moeten alle 

latente neigingen die verband houden met wederzijdse gehechtheden worden 

overwonnen.  

14-15. L.: Wat zijn dat?  

M.: Hoewel de zintuigen in bedwang worden gehouden, denkt de geest toch altijd 

aan objecten: 'dat is er; dit is er; het is zus en zo; het moet op deze of op die manier' 

en ga zo maar door. Vanwege het piekeren over objecten raakt de geest er aan ge-

hecht; dit constante broeden wordt de latente neigingen genoemd die verband 

houdt met mentale gehechtheid.  

L.: Hoe kan dit gecontroleerd worden?  

                                                             
18

 Zie De Yoga Sutras van Patañjali vers 33, met een zeer uitgebreid en verhelderend 

commentaar (blz 88 e.v.) van Dr. I.K. Taimni;  ‘Het denkvermogen wordt gelouterd 

door houdingen aan te kweken van vriendelijkheid, mededogen, blijheid, onverschillig-

heid ten aanzien van respectievelijk geluk, ellende, deugd en verdorvenheid.’  Theoso-

fische Uitgeverij, Amsterdam, 1975. 



74 

 

M.: Door uparati te beoefenen, wat betekent dat je afstand neemt van alle gedach-

ten nadat je met de juiste redenering hebt geconcludeerd dat het slechts vruchteloze 

dagdromen zijn.  

16. Wanneer dit alles op de juiste manier is bereikt, moet de grootste boosdoener, 

namelijk de latente neiging die verband houdt met een verkeerde identiteit, worden 

beëindigd, zelfs met grote inspanning.  

17. L.: Wat is deze latente neiging in verband met een verkeerde identiteit? (vipari-

ta vasana)  

M.: Als gevolg van beginloze onwetendheid wordt het niet-Zelf sinds mensenheu-

genis aangezien voor het Zelf als 'Ik ben het lichaam', deze Onwetendheid is zeer 

weerbarstig en kan alleen worden beëindigd door de beoefening van Brahman.  

18-20. L.: Wat is deze praktijk?  

M.: Het bestaat uit het zich ontdoen van het lichaam, de zintuigen etc., als zijnde 

niet-Zelf en voortdurend voor ogen houdend dat 'ik Brahman ben', als bewustzijn 

getuige blijven van de onbewuste sluiers. Mediteren op Brahman in eenzaamheid, 

slechts spreken over Brahman of alleen Brahman als thema onderwijzen in het 

gezelschap van anderen, niet sprekend of denkend aan iets anders dan Brahman, 

altijd eenpuntig Brahman voor ogen, dat is de praktijk.  

taccintam tatkathanamanyonyam tatprabodhanam 

etadekapavatyam ca tadabhyāsam vidurdhyāri 

(Yoga Vāsiṣṭha: Utpatti Prakaranam, Leelopakhyanam)   

Dat zeggen de wijzen. Hiermee overstijgt u het ego en gaat u vervolgens verder 

met het elimineren van het idee van 'mijn'.  

21-22. L.: Wat is de aard van dit idee?  

M.: Het bestaat uit het enkele concept van 'mijn' in relatie tot het lichaam of wat 

daarop betrekking heeft, zoals naam, vorm, kleding, kaste, gedrag of beroepen van 

het leven.  

L.: Hoe gaat dit weg?  

M.: Door een standvastige meditatie op de Werkelijkheid.  

L.: Hoe?  

M.: Door je er altijd van bewust te zijn dat het lichaam enz., haar interesses en de 

effecten daarvan, d.w.z. genoegens, activiteiten enz., slechts verzinsels zijn vanuit 
onwetendheid ten aanzien van zuivere kennis, d.w.z. het Zelf, dat net als de ver-

schijning van zilver op parelmoer, ornamenten in goud, water in luchtspiegeling, 

blauwheid in de lucht of golven in water, alles behalve het Zelf zijnde, slechts val-

se pretenties of illusoire modi van het Zelf zijn. In werkelijkheid is er niets anders 



75 

 

dan ons aller 'Zelf'. Vervolgens moet het gevoel van differentiatie (bheda vasana) 

verdwijnen.  

23-25. L.: Wat is dit gevoel van differentiatie?  

M.: Het bestaat uit ideeën als: "Ik ben hiervan de getuige; alles wat gezien wordt is 

slechts onbewust en illusoir; hier is de wereld; dit zijn de individuen; deze is de 

discipel en de ander de meester; dit is Isvara, enzovoort." Dit moet gebeuren door 

een praktijk van non-dualiteit. Deze praktijk is om non-duaal, solide Zijn-Kennis-

Gelukzaligheid te blijven, onbezoedeld en vrij van gedachten over realiteit of on-

werkelijkheid, onwetendheid of de illusoire effecten ervan, en vrij van interne of 

externe differentiatie. Dit wordt bereikt door een constante beoefening van (nirvi-

kalpa) samadhi. Hier blijft alleen de ervaring van Brahman over. Nadat het gevoel 

van differentiatie ver achter zich is gelaten, moet daarna de gehechtheid aan non-

dualiteit alsnog worden opgegeven.  

26-27. L.: Hoe moet dit gebeuren?  

M.: Zelfs deze staat moet uiteindelijk overgaan in een onbenoembare en ondenkba-

re Werkelijkheid, absoluut vrij van modi en zelfs non-dualiteit. De Gelukzaligheid 

van Bevrijding is alleen dit en niets meer. Wanneer de geest is gezuiverd van alle 

latente onzuiverheden, blijft het onbezoedeld, kristalhelder, zodat niet kan worden 

gezegd dat het bestaat of niet bestaat en het één wordt met de Werkelijkheid, die 

spraak en gedachte overstijgt. Deze ongemodereerde, onbezoedelde fixatie van de 

geest staat bekend als Realisatie of Bevrijding tijdens het leven.  

28. Hoewel directe kennis van het Zelf is verkregen, maar totdat dit besef volgt, 

moet men, om bevrijd te worden terwijl men leeft, altijd mediteren op Brahman 

met de juiste controle over geest en zintuigen. Zo eindigt dit hoofdstuk.  

  



76 

 

HOOFDSTUK VII 

 

SAKSHATKARA 

REALISATIE 

 

1. In het voorgaande hoofdstuk werd gezegd dat eerst directe kennis moet worden 

verkregen en vervolgens de latente neigingen van de geest moeten worden verwij-

derd zodat Brahman kan worden gerealiseerd. Nu wordt de realisatie behandeld.  

De meester zegt: Wijze zoon, nu je directe kennis hebt opgedaan door onderzoek 

naar het Zelf, moet je doorgaan met meditatie.  

2. L.: Meester, nu ik directe kennis heb opgedaan door onderzoek en mijn taak is 

voltooid, waarom zou ik dan verder mediteren en met welk doel?  

3-4. M.: Hoewel door reflectie directe kennis van het Zelf is verkregen, kan Brah-

man niet worden gerealiseerd zonder meditatie. Om 'Ik ben Brahman' te ervaren 

moet je meditatie beoefenen.  

5-6.: L.: U vraagt me om meditatie na te streven teneinde Brahman te realiseren. Ik 

heb al directe kennis opgedaan door onderzoek naar de heilige tekst. Waarom zou 

ik nu meditatie beoefenen?  

M.: Als je bedoelt te zeggen dat onderzoek naar de heilige tekst resulteert in het 

realiseren van Brahman, wie kan het dan ontkennen? Niemand. Dit onderzoek 

moet echt eindigen in de realisatie van Brahman. Laten we nu eens kijken naar de 

betekenis van de tekst. Wiens identiteit met wie is erin geïmpliceerd? Het moet van 

het bewustzijn zijn dat getuige is van de vijf sluiers van het individu, de impliciete 

betekenis van 'gij' met Brahman, de impliciete betekenis van 'Dat'; het kan niet van 

de jiva zijn, d.w.z. de persoonlijke ziel met Brahman. Door onderzoek is de over-

eenkomstigheid van het getuigende bewustzijn met Brahman zeker gevonden. Wat 

voor nut kan deze overeenkomstigheid van het getuige met Brahman voor jou heb-

ben?
19

  

7. L.: Bij onderzoek naar de betekenis van de heilige tekst, wanneer men zich heeft 

gerealiseerd dat de getuige Brahman is en vice versa, hoe kunt u dan de vraag op-

werpen 'Van welk nut kan het voor de persoon zijn?' Het gebruik ervan is evident. 

Vroeger was de zoeker onwetend van de identiteit en nu door navraag is hij zich 

ervan bewust.  

                                                             
19

 D.w.z.: na het verwijderen van de ene doorn met de andere, gooit men beide weg. Er 

blijft niets over dat maakt [al was het maar symbolisch] dat de doornen of één daarvan 

[bijv. in de geest] bewaard zouden moeten worden.  



77 

 

M.: Door navraag heb je zeker geweten dat de getuige Brahman is en dat de onge-

broken, al-volmaakte Brahman de getuige is. Toch is deze kennis niet het einde en 

kan ze je doel niet dienen. Stel dat een arme bedelaar die onwetend was van het feit 

dat een koning die in een fort woonde de keizer van de wereld was, het op een later 

tijdstip wel wist. Hoe verbetert deze nieuw verworven kennis zijn positie? Het kan 

voor hem geen enkel nuttig doel dienen.  

8. L.: Vóór het onderzoek heerst onwetendheid. Na onderzoek wordt de kennis 

opgedaan dat de getuige Brahman is. Nu heeft kennis de plaats ingenomen van 

onwetendheid. Zo werkt het.  

M.: Hoe beïnvloedt dit het feit? Of je het nu geweten hebt of niet, de getuige blijft 

altijd Brahman. Jouw kennis van het feit heeft Brahman, de getuige, niet gemaakt. 

Of de arme bedelaar het nu wist of niet, de koning in het fort was de keizer. Zijn 

kennis maakte geen keizer van de koning in het fort. Nu je weet dat de getuige 

Brahman is, wat is er dan met je gebeurd? Vertel eens. Er kan geen verandering in 

jou zijn.  

9. L.: Waarom niet? Er is een verschil. De heilige tekst leert 'Dat zijt gij'. Bij on-

derzoek naar de betekenis ervan heb ik ontdekt dat de getuige van de vijf sluiers in 

mij hetzelfde is als Brahman. Hieruit heb ik geweten dat ik Brahman ben, wat een 

andere heilige tekst vormt. Voor mij, die onwetend was dat de getuige hetzelfde 

was als Brahman, is deze kennis doorgedrongen, met als gevolg dat ik Brahman 

heb gerealiseerd.  

M.: Hoe kun je beweren dat jij Brahman hebt gerealiseerd? Als je onder de tekst 'Ik 

ben Brahman' verstaat dat je Brahman bent, wie is dan dit 'ik' anders dan de Jiva, 

de individuele ziel of het ego? Hoe kan het ego Brahman zijn? Net zoals zelfs met 

zijn kennis van de koning de bedelaar zelf niet de koning kan zijn, zo kan ook het 

veranderlijke ego nooit identiek zijn aan het onveranderlijke Brahman.  

10-14. L.: Zeker. Maar bij de vraag 'Wie ben ik?' wordt duidelijk dat de onveran-

derlijke getuige door niet-onderzoek het veranderende ego voor zichzelf had aan-

gezien. Nu weet hij 'ik ben niet het veranderende ego, maar blijft over als zijn on-

veranderlijke bewuste getuige'. Nu is het maar goed dat de getuige zegt: 'Ik ben 

Brahman'. Wat kan hierin tegenstrijdig zijn?  

M.: Hoe kunt u volhouden dat de getuige zegt: 'Ik ben Brahman?' Zegt de onveran-

derlijke getuige of het veranderende ego dat? Als je zegt dat het de getuige is, heb 

je het mis. Want de getuige blijft onveranderlijk als getuige van het 'valse-ik'. Hij is 

niet de verwaandheid zelf. Anders kan hij niet de eigenschap hebben om getuige te 

zijn, want hij zal zelf veranderd worden. Omdat het onveranderlijk is, is de getuige 

vrij van het minste spoor van enig begrip zoals 'ik' of Brahman en kan daarom niet 

weten 'ik ben Brahman'. Er is geen grond voor jouw stelling dat de getuige dat 

zegt.  



78 

 

L.: Wie weet er dan, 'Ik ben Brahman'?  

M.: Uit wat eerder is gezegd, moet volgen dat de individuele ziel, de jiva of het 

'valse-ik' deze kennis moet hebben.  

L.: Waaruit blijkt dit?  

M.: Om bevrijd te worden van de herhaalde cyclus van te worden geboren en te 

sterven, is de onwetende mens verplicht om de kennis 'Ik ben Brahman' te beoefe-

nen. Voor de getuige bestaat er geen onwetendheid. Als er geen onwetendheid is, 

kan er ook geen kennis zijn. Alleen de onwetenden moeten kennis zoeken. Wie 

anders dan het 'valse-ik' kan het onderwerp zijn van onwetendheid of van kennis? 

Het is vanzelfsprekend dat het getuigende Zelf, het substraat waarop kennis als 

onwetendheid verschijnt, er zelf vrij van moet zijn. Van het 'valse-ik' is daarente-

gen bekend dat het kennis of onwetendheid bezit. Als je hem vraagt: 'Ken jij het 

Zelf, dat getuige van jou is?', zal hij antwoorden: 'Wie is die getuige? Ik ken hem 

niet'. Hier is de onwetendheid van het 'valse-ik' duidelijk.  

Bij het horen van de Vedanta dat er een innerlijke getuige van hem is, weet hij 

indirect dat het Zelf zijn getuige is. Het Zelf onderzoekende, wordt de sluier van 

Onwetendheid, dat Het niet zou stralen, verwijderd en kent hij het getuigende Zelf 

op directe wijze. Ook hier is de kennis van het 'valse-ik' duidelijk.  

Het is alleen de jiva en niet de getuige die de kennis of onwetendheid heeft dat er 

wel of niet de innerlijke getuige is. Je moet nu toegeven dat de jiva de wetenschap 

heeft dat 'ik Brahman ben'. Om de reden dat de veranderende jiva zich bewust is 

geworden van de onveranderlijke getuige, kan hij niet dezelfde zijn als de getuige.  

Omdat hij hem gezien heeft, kan de arme bedelaar niet de koning zijn. Dus kan ook 

de veranderende jiva niet de getuige zijn. Zonder het getuigende Zelf te zijn, kan 

de veranderende entiteit geen Brahman zijn. Dus deze ervaring van 'Ik ben Brah-

man' is onmogelijk.  

15. L.: Hoe kunt u zeggen, dat ik als ik alleen de getuige zie, niet kan weten dat ik 

de getuige ben? Onwetend van het ware wezen als de ondergrond of het getuigende 

bewustzijn, beweegt de jiva zich voort als het 'valse-ik'. Maar bij een zorgvuldig 

onderzoek naar zijn ware aard kent hij de getuige en identificeert hij zichzelf als de 

getuige die bekend staat als de ononderbroken, volmaakte Brahman. Zo is de erva-

ring, 'Ik ben Brahman', echt. 

M.: Wat je zegt is waar, op voorwaarde dat de jiva zich kan identificeren met de 

getuige. De getuige is ongetwijfeld Brahman. Maar hoe kan alleen de aanblik van 

de getuige op zich de jiva helpen om op te gaan in de getuige? Tenzij de jiva de 
getuige blijft, kan hij zichzelf niet als getuige ‘kennen’. Door de koning alleen 

maar te zien, kan een arme bedelaar niet weten dat hij de koning is. Slechts als hij 

koning wordt, kan hij zichzelf kennen als de koning. Evenzo kan de jiva, die ver-

anderlijk blijft, zonder de onveranderlijke getuige te worden, zichzelf niet als ge-



79 

 

tuige kennen. Als hij niet de getuige kan zijn, hoe kan hij dan de ononderbroken, 

volmaakte Brahman zijn? Dat kan hij niet. Net zo min als door het zien van de 

koning in een burcht, een arme bedelaar koning kan worden, laat staan een vorst 

van het universum, zo kan ook de jiva niet door alleen het zien van de getuige, die 

veel fijner is dan ether en vrij van gedoe met triades, zoals de kenner, kennis en het 

bekende; eeuwige, zuivere, bewuste, vrij, echt, oppermachtig en gelukzalig, de 

getuige worden, laat staan het ongebroken, al-volmaakte Brahman. En kan het 'Ik 

ben Brahman' niet kennen.  

16. L.: Zo ja, hoe komt het dan dat de twee woorden van hetzelfde geval die eindigt 

(samanadhikarana) – 'ik' en 'Brahman' – in de heilige tekst in appositie
20

 'Ik ben 

Brahman' worden geplaatst? Volgens grammaticale regels verkondigt de sruti dui-

delijk dezelfde rang aan de jiva en Brahman. Hoe is dit te verklaren?  

17-18. M.: De gemeenschappelijke overeenkomst tussen twee woorden in appositie 

is van twee soorten: mukhya en badha, d.w.z. onvoorwaardelijk en voorwaardelijk. 

Hier brengt de sruti niet de onvoorwaardelijke betekenis over.  

L.: Wat is die onvoorwaardelijke betekenis?  

M.: De ruimte (ether) in een kruik heeft dezelfde eigenschappen als die in een an-

dere kruik, of in een kamer, of in de open lucht. Daarom is de ene ruimte hetzelfde 

als de andere. Zo ook met lucht, vuur, water, aarde, zonlicht etc. Nogmaals, de god 

in het ene beeld is hetzelfde als die in een ander en het getuigende bewustzijn in 

het ene wezen is hetzelfde als dat in het andere. De sruti bedoelt niet dit soort iden-

titeit tussen de jiva en Brahman, maar betekent de andere, de voorwaardelijke be-

tekenis.  

L.: Welke is dat?  

M.: Het ontdoen van alle verschijningsvormen, het hetzelfde zijn van de onder-

grond in alles.  

L: Kunt u dat toelichten?  

M.: 'Ik ben Brahman' betekent, na het wegdoen van het 'valse-ik', dat alleen het 

resterende wezen of het zuivere bewustzijn dat overblijft Brahman kan zijn – het is 

absurd om te zeggen dat, zonder de individualiteit te verwerpen maar te behouden, 

de jiva, bij het zien van Brahman maar niet Brahman te worden, zichzelf als Brah-

man kan kennen. Een arme bedelaar moet eerst ophouden bedelaar te zijn en over 

een staat te heersen om zichzelf als koning te kennen; een mens die verlangt naar 

                                                             
20

 Bijvoeglijke bepaling bij een zelfstandig naamwoord dat fungeert als verklarende    

bijvoeging, en daaraan onmiddellijk is gekoppeld. 

 



80 

 

god-schap gaat eerst kopje onder in de Ganges en verlaat dit lichaam, wordt zelf 

een hemelwezen; door zijn buitengewone éénpuntige toewijding verlaat een toe-

gewijde zijn lichaam en gaat op in God, vó rdat hij zichzelf als God kan kennen. 

In al deze gevallen waarin de bedelaar weet dat hij koning is, of de mens een he-

mels wezen, of de toegewijde god, kunnen ze niet hun vroegere individualiteiten 

behouden en zichzelf tevens identificeren als de superieure wezens. Op dezelfde 

manier moet de zoeker naar bevrijding eerst ophouden een individu te zijn voordat 

hij met recht kan zeggen: 'Ik ben Brahman'. Dit is de betekenis van de heilige tekst. 

Zonder je individualiteit volledig te verliezen, kun je geen Brahman zijn. Om 

Brahman te realiseren is het verlies van de individualiteit een sine qua non [nood-

zakelijke, onmisbare voorwaarde].  

L.: De veranderlijke individuele ziel kan geen Brahman zijn. Zelfs al ontdoet hij 

zich van de individualiteit, hoe kan hij  Brahman worden?  

19. M.: Net zoals een larf die zijn aard verliest, een wesp wordt. Een larf wordt 

door een wesp gehaald en in zijn korf gehouden. Van tijd tot tijd bezoekt de wesp 

de korf en steekt de larf zodat hij altijd bang blijft voor zijn kwelgeest. De constan-

te gedachte aan de wesp verandert de larf in een wesp. Op dezelfde manier, voort-

durend mediterend op Brahman, verliest de zoeker zijn oorspronkelijke aard en 

wordt hij zelf Brahman. Dit is de realisatie van Brahman.  

20. L.: Dit kan het punt niet illustreren, want de jiva verandert en wordt ten onrech-

te gepresenteerd als het zuivere Wezen, Brahman, dat de Werkelijkheid is. Wan-

neer een vals ding zijn valsheid heeft verloren, is de hele entiteit verdwenen; hoe 

kan het  de Realiteit worden?  

M.: Je twijfel, d.w.z. over hoe een ge-super-impositioneerde valsheid haar onder-

grond, de Werkelijkheid blijkt te kunnen zijn, is gemakkelijk te verhelpen. Zie hoe 

het parelmoerzilver ophoudt zilver te zijn en als parelmoer resteert, of een touw-

slang die ophoudt slang te zijn, altijd als touw resteert. Zo ook met de jiva bovenop 

de Werkelijkheid, Brahman.  

L.: Dit zijn illusies die niet geconditioneerd zijn (nirupadhika bhrama), terwijl de 

verschijning van de jiva geconditioneerd is (sopadhika bhrama) en alleen ver-

schijnt als een superimpositie op het interne vermogen, de geest. Zolang er de geest 

is, zal er ook de jiva of het individu zijn, en de geest is het resultaat van karma uit 

het verleden. Zolang deze onuitputtelijk blijft, moet de jiva ook aanwezig zijn. Net 

zoals weerspiegeling van iemands gezicht eventueel in de spiegel of het water 

zichtbaar is, zo is individualiteit, op de geest, het effect van iemands karma uit het 

verleden. Hoe kan deze individualiteit worden afgeschaft?  

M.: Ongetwijfeld duurt individualiteit zolang de geest bestaat. Net zoals het gere-

flecteerde beeld verdwijnt met het verwijderen van de spiegel aan de voorkant, zo 



81 

 

kan ook individualiteit worden uitgewist door de geest tot rust te brengen door 

meditatie.  

L.: Als de individualiteit dus verloren gaat, wordt de jiva leeg. Hoe kan hij, nu hij 

leeg is geworden, Brahman worden?  

M.: De jiva is slechts een valse verschijning, niet los van zijn ondergrond. Het is 

afhankelijk van onwetendheid, of de geest, op wiens verwijdering de jiva wordt 

achtergelaten als de ondergrond zoals in het geval van een droommens.  

22-23. D.: Hoe?  

M.: De wakkere mens functioneert als de dromer (taijasa) in zijn dromen. De dro-

mer is niet identiek aan, maar ook niet gescheiden van de wakkere mens (visva). 

Want de mens die gelukkig op zijn bed slaapt, is niet verhuisd, ten tijde dat hij als 

dromer op andere plaatsen had rondgedwaald, bezig met vanalles. De zwerver van 

de droom kan niet de mens zijn die in zijn bed rust. Kan hij dan anders zijn? Dat is 

ook niet zo. Want als hij uit zijn slaap ontwaakt, zegt hij: 'In mijn droom ben ik 

naar allerlei plaatsen gegaan, heb ik allerlei dingen gedaan en was ik gelukkig of 

niet'. Het is duidelijk dat hij zich identificeert met de ervaarder (experiencer) in de 

droom. Bovendien is er geen andere ervaarder te bekennen.  

L.: Niet anders dan of identiek aan de wakkere ervaarder, wie is deze droom-

ervaarder?  

M.: Omdat het een creatie is van de illusoire kracht van slaap, is de droom-

ervaarder slechts een illusie zoals de slang ‘bovenop’ een touw. Met het einde van 

de illusoire kracht van de droom verdwijnt de dromer, om slechts wakker te wor-

den als de echte ondergrond, het oorspronkelijke individuele zelf van de waaktoe-

stand. Op dezelfde manier is het empirische zelf, de jiva, noch het onveranderlijke 

Brahman, noch iets anders dan Het. In het innerlijke vermogen wordt de geest, 

gefantaseerd door onwetendheid, en presenteert het weerspiegelde Zelf de reflectie 

als het empirische, veranderende en individuele zelf. Dit is een over elkaar heen 

geplaatste valse schijn. Omdat de superimpositie niet los van zijn ondergrond kan 

bestaan, kan dit empirische zelf niet anders zijn dan het absolute Zelf.  

L.: Wie is dit?  

M.: Achtereenvolgens verschijnend in de door onwetendheid gecreëerde geest en 

verdwijnend in diepe slaap, zwijmelen enz., wordt dit empirische zelf afgeleid als 

slechts een fantoom. Gelijktijdig met het verdwijnen van het medium of de beper-

kende bedekking (upadhi), de geest, wordt de jiva de ondergrond, het Ware Wezen 
of Brahman. Door de geest te vernietigen, kan de jiva zichzelf kennen als Brah-

man.  

24. L.: Met de vernietiging van de begrenzende toevoeging, d.w.z. wanneer de jiva 

die verloren gaat, hoe kan hij dan zeggen: 'Ik ben Brahman'?  



82 

 

M.: Wanneer de beperkende onwetendheid van de droom verdwijnt, is de dromer 

niet verloren, maar komt hij naar voren als de wakkere ‘ervaarder’. Dus ook wan-

neer de geest verloren gaat, komt de jiva naar voren als zijn ware Wezen – Brah-

man. Daarom, zodra de geest is vernietigd en geen spoor achterlaat, zal de jiva zich 

zeker realiseren: 'Ik ben de Zijn-Kennis-Gelukzaligheid, non-duale Brahman; 

Brahman ben ik, het Zelf'.  

L.: In dat geval moet de toestand zonder enige modus zijn, zoals die van de diepe 

slaap. Hoe kan er de ervaring 'Ik ben Brahman' zijn?  

M.: Net als aan het einde van een droom, bij de dromer die opstaat als de wakkere 

ervaarder, die zegt: ‘Al die tijd dat droomde ik dat ik op vreemde plaatsen rond-

dwaalde, enz., lig ik alleen maar op het bed’, of als bij een gek die, genezen van 

zijn waanzin, tevreden met zichzelf overblijft, of als een patiënt, genezen van zijn 

ziekte, zich verwondert over zijn lijden in het verleden, of zoals een arme man die 

koning wordt, zijn vroegere armzalige toestand vergeet of erom lacht, of zoals een 

man die een hemels wezen wordt, geniet van de nieuwe gelukzaligheid, of zoals 

een toegewijde gelukzalig blijft over de vereniging met de Heer van zijn toewij-

ding, ook in al deze situaties vraagt de jiva zich bij het opkomen als Brahman af 

hoe hij zich al die tijd als Brahman bewoog als een hulpeloos wezen dat zich een 

wereld, god en individuen voorstelde, en wat er van al die fantasieën geworden is 

en hoe hij nu helemaal alleen overblijft
21

 als Zijn-Kennis-Gelukzaligheid, vrij van 

enig onderscheid, intern of extern, voorzeker en zonder twijfel (certainly) de Aller-

hoogste Gelukzaligheid van Brahman ervarend (experiences). Realisatie is dus 

alleen mogelijk voor de jiva op basis van de volledige vernietiging van de geest en 

niet anders. 

25. L.: Ervaring kan alleen van de geest zijn. Wanneer het wordt vernietigd, wie 

kan dan de ervaring hebben 'Ik ben Brahman'?  

M.: Je hebt gelijk. De vernietiging van de geest is van twee soorten: (rupa en aru-
pa), d.w.z. in zijn vormaspect en in zijn vormloze aspect. Dit alles terwijl ik heb 

gesproken over het vernietigen van de vroegere geest. Alleen wanneer het ophoudt 

in zijn vormloze aspect te zijn, zal ervaring onmogelijk zijn, zoals je zegt.  

L.: Leg alstublieft die twee vormen van de geest en hun vernietiging uit.  

M.: De latente indrukken (vasanas) die zich manifesteren als modi (vrittis) vormen 

het vormaspect van de geest. Hun uitwissing is de vernietiging van dit aspect van 

de geest. Aan de andere kant, op de latenties die vergaan, is er de toezicht houden-

                                                             
21

 Zie ook Śaṅkara’s Daśaślokī, vers 1: ‘Ik ben niet aarde, ik ben niet water, ik ben niet 

vuur, ik ben niet wind, ik ben niet ruimte, ik ben niet de zintuigen, noch een verzame-

ling van dit alles ben ik. Want dit alles is voorbijgaand. Maar zoals in diepe droomloze 

slaap, ben ik wat er overblijft: Het ene gelukzalige Zelf alleen.’ 



83 

 

de staat van samadhi waarin er geen verdoving van slaap is, geen visie op de we-

reld, maar alleen het Zijn-Kennis-Gelukzaligheid als het vormloze aspect van de 

geest. Het verlies hiervan komt neer op het verlies van het vormloze aspect van de 

geest. Mocht dit ook verloren gaan, dan kan er geen ervaring zijn – zelfs niet van 

de realisatie van Opperste Gelukzaligheid.  

L.: Wanneer vindt deze vernietiging plaats?  

M.: In de ontstoffelijking van het bevrijde wezen. Het kan niet gebeuren zolang hij 

in het lichaam leeft. De geest is verloren in zijn vormaspect, maar niet in zijn 

vormloze aspect van Brahman. Vandaar de ervaring van Gelukzaligheid voor de 

wijze, bevrijd tijdens het leven.  

26-27. L.: Wat is dan, kort samengevat, Realisatie?  

M.: Het vernietigen van de geest in zijn vormaspect dat functioneert als de beper-

kende aanvulling op het individu, het herstellen van de zuivere geest in zijn vorm-

loze aspect waarvan de aard alleen Zijn-Kennis-Gelukzaligheid is en het ervaren 

van 'Ik ben Brahman' is Realisatie.  

L.: Wordt deze opvatting ook door anderen gedragen? 

M.: Ja. Sri Sankaracharya heeft gezegd: 'In de onwetende staat, zich niet bewust 

van de identiteit van het Zelf en Brahman, gelooft men werkelijk dat men het li-

chaam is. Nadat men weet vrij te zijn van de illusie dat het lichaam het Zelf is, en 

zich niet  bewust wordt van het lichaam, zonder twijfel en onmiskenbaar altijd het 

Zelf weet te ervaren als het Wezen-Kennis-Gelukzaligheid dat identiek is aan 

Brahman, die omstandigheid wordt Realisatie genoemd'. 'Gefixeerd worden als het 

Ware Zelf is Realisatie', zeggen de wijzen.  

28. L.: Wie zegt het en waar?  

29. M.: Vasistha heeft in Yoga Vasistha gezegd: 'Net zoals de geest in een steen stil 

en zonder enige modus blijft, zo ook het als het binnenste van de steen zonder eni-

ge modus en gedachtevrij blijven, maar niet in sluimering of zich bewust zijn van 

dualiteit, is gefixeerd zijn als het Ware Zelf'.  

30-31. Daarom, zonder het vormaspect van de geest uit te wissen en vast te blijven 

staan als het ware Zelf, hoe kan iemand zich realiseren 'Ik ben Brahman'? Dat kan 

niet. Kort gezegd, men moet nog steeds de geest hebben om zijn individualiteit te 

vernietigen en zo vast te blijven staan als het Ware Zelf van Zijn-Kennis-

Gelukzaligheid, zodat men in overeenstemming met de tekst 'Ik ben Brahman' 

Brahman kan realiseren. Aan de andere kant, op basis van de directe kennis van 

Brahman is het net zo dwaas om te zeggen 'Ik ben Brahman' als een arme bedelaar 

bij het zien van de koning die zichzelf tot koning verklaart. Niet door woorden te 

claimen, maar gefixeerd te worden als het Ware Zelf en te weten 'Ik ben Brahman' 

is Realisatie van Brahman.  



84 

 

32. L.: Hoe zal de wijze zijn, die ongetwijfeld, onmiskenbaar en gestaag Brahman 

heeft gerealiseerd?  

M.: Altijd blijvend als het Wezen-Kennis-Gelukzaligheid, non-duaal, al-volmaakt, 

al-enig, universeel Brahman, zal hij onwankelbaar zijn, zelfs terwijl hij de resulta-

ten van het karma uit het verleden ervaart dat nu in bloei is. (prārabdha).  

33-35. L.: Als hij alleen Brahman is, hoe kan hij dan onderworpen zijn aan de erva-

ringen en activiteiten die het gevolg zijn van karma uit het verleden?  

M.: Voor de wijze die ongetwijfeld en onmiskenbaar gevestigd is als het ware Zelf, 

kan er geen karma uit het verleden overblijven. Bij afwezigheid ervan kan er geen 

vrucht zijn, bijgevolg geen ervaring of enige activiteit. Omdat er alleen zonder 

modus Brahman is, kan er geen ervaarder zijn, geen ervaringen en geen ervarings-

objecten. Daarom kan van geen karma uit het verleden worden gezegd dat het voor 

hem overblijft.  

L.: Waarom zouden we niet zeggen dat zijn karma uit het verleden zich nu aan het 

uitwerken is? 

M.: Wie is de vraagsteller? Hij moet een misleid wezen zijn en geen wijze.  

L.: Waarom?  

M.: Ervaring impliceert waanideeën; Zonder het een kan het ander niet. Tenzij er 

een object is, is er geen ervaring mogelijk. Alle objectieve kennis is misleiding . Er 

is geen dualiteit in Brahman. Zeker, alle namen en vormen zijn door onwetendheid 

op Brahman geplaatst. Daarom moet de ervaarder slechts onwetend zijn en geen 

wijze. Nadat hij al onderzoek heeft gedaan naar de aard van de dingen en weet dat 

ze illusoire namen en vormen zijn die uit onwetendheid zijn geboren, blijft de wij-

ze gefixeerd als Brahman en weet hij dat alles alleen Brahman is. Wie moet wat 

genieten? Niemand en niets. Daarom is er geen karma uit het verleden meer, noch 

huidige genoegens, noch enige activiteit voor de wijze.  

36-37. L.: Maar we zien hem niet vrij van de ervaring van karma uit het verleden; 

aan de andere kant gaat hij er doorheen als een gewone onwetende man. Hoe is dit 

te verklaren?  

M.: Volgens hem bestaat er niet zoiets als karma, genoegens of activiteiten uit het 

verleden.  

L.: Wat is zijn mening?  

M.: Voor hem is er niets anders dan de zuivere, onbezoedelde Ether van Absolute 

Kennis.  

L.: Maar hoe wordt hij gezien als iemand die ervaringen doormaakt?  

M.: Alleen de anderen zien hem zo. Hij is zich er niet van bewust.  



85 

 

38-39. L.: Wordt deze opvatting bevestigd door andere autoriteiten?  

M.: In Viveka chudamani heeft Sri Acharya gezegd: "Gelijktijdig met de dageraad 

van kennis vlucht onwetendheid met al zijn gevolgen weg van de wijze en dus kan 

hij geen genieter zijn. De onwetende vraagt zich echter af hoe de wijze in het li-

chaam blijft leven en zich als anderen gedraagt. Vanuit het onwetende oogpunt 

hebben de Schriften de dynamiek van karma uit het verleden erkend, maar niet 

vanuit het oogpunt van de wijze zelf.'  

40. L.: Als hij werkelijk geen genieter is, waarom zou hij dan op anderen zo moe-

ten overkomen?  

M.: Door hun onwetendheid beschouwen de anderen hem als een genieter.  

41-43. L.: Kan dit zo zijn?  

M.: Ja. Alleen aan de onwetenden manifesteert de non-duale, zuivere Ether van 

Absolute Kennis Zich als verschillende wezens, de wereld, God, verschillende 

namen en vormen, ik, jij, hij, het, dit en dat. Net als de illusie van een man op een 

paal, zilver op het parelmoer, slang op het touw, gebruiksvoorwerpen in de klei of 

ornamenten in het goud, misleiden verschillende namen en vormen [ge-super-

impositioneerd] op de Ether van Kennis de onwetende. De wijze die, door het be-

oefenen van kennis, onwetendheid heeft vernietigd en ware kennis heeft verkregen, 

zal altijd alleen als de Ether van Absolute Kennis blijven, zich niet bewust van het 

genot van vruchten van handelingen of van wereldse activiteiten. Omdat hij Dat is, 

kan hij zich alleen bewust zijn als de Ether van Kennis. Niettemin, vanwege hun 

onwetendheid zien anderen hem anders, d.w.z. als een belichaamd wezen dat zich 

als zichzelf gedraagt. Maar hij blijft slechts zuivere, onbezoedelde ether, zonder 

enige activiteit.  

44-46. L.: Kan worden geïllustreerd hoe de wijze die zelf inactief blijft, actief lijkt 

voor anderen?  

M.: Twee vrienden slapen naast elkaar. Een van hen rust in een droomloze slaap, 

terwijl de ander droomt dat hij met zijn vriend ronddwaalt. Hoewel in volledige 

rust, lijkt deze man actief voor de dromer. Op dezelfde manier, hoewel de wijze 

inactief blijft als de gelukzalige Ether van Absolute Kennis, lijkt hij actief te zijn 

voor degenen die in onwetendheid altijd gevangen blijven in namen en vormen. 

Het moet nu duidelijk zijn dat de gerealiseerde wijze die het zuivere Zelf is, niet 

betrokken is bij actie, maar dat alleen lijkt te zijn.  

47-48. L.: Niet dat er helemaal geen ervaringen zijn voor de gerealiseerde wijze, 
maar ze zijn slechts illusoir. Want Kennis kan het karma dat al is opgeslagen en het 

toekomstige karma (sañcita en agama) vernietigen, maar niet het karma dat, nu het 

al begonnen is vrucht te dragen (prārabdha), zichzelf moet uitputten. Zolang het er 



86 

 

is, zelfs vanuit zijn eigen oogpunt, zullen de activiteiten blijven bestaan, hoewel 

illusoir. 

 M.: Dat kan niet. In welke staat bestaan deze drie soorten karma – kennis of onwe-

tendheid? Door waanideeën; het moet gezegd worden 'ze werken alleen in onwe-

tendheid'. Maar in de wetenschap dat er geen waan is, is er geen prārabdha. Altijd 

onaangedaan blijven als het transcendentale Zelf, hoe kan de waan van de vrucht 

van karma bij iemand opkomen? Kan de waan van de droomervaring terugkeren 

naar hem die daaruit is ontwaakt? Voor de gedesillusioneerde wijze kan er geen 

ervaring van karma zijn. Altijd blijft hij zich niet bewust van de wereld, maar zich 

bewust van het Zelf als het non-duale, ongebroken, unitaire, solide, zonder enige 

modus Ether van Absolute Kennis, en van niets daarbuiten.  

49. L.: De Upanishad geeft karma uit het verleden toe in de tekst 'Zolang zijn kar-

ma uit het verleden niet is uitgeput, kan de wijze niet worden ontlichaamd en zul-

len er illusoire activiteiten voor hem zijn'.  

M.: Je hebt geen gelijk. De activiteiten en ervaringen van de vruchten van actie en 

de wereld lijken illusoir voor de beoefenaar van Kennis en ze verdwijnen volledig 

voor de volleerde wijze. De beoefenaar oefent als volgt: 'Ik ben de getuige; de 

objecten en activiteiten worden door mij gezien en bij mij bekend. Ik blijf bij be-

wustzijn en deze zijn ongevoelig. Alleen Brahman is echt; al het andere is onwer-

kelijk.' De praktijk eindigt met het besef dat deze allemaal onbezield zijn en be-

staan uit namen en vormen en niet kunnen bestaan in het verleden, heden of toe-

komst, daarom verdwijnen ze. Er is niets om getuige van te zijn, getuige zijn ein-

digt door op te gaan in Brahman. Alleen het Zelf is nu over als Brahman. Voor de 

wijze die zich alleen bewust is van het Zelf, kan er alleen Brahman overblijven en 

geen gedachte aan karma of wereldse activiteiten.  

L.: Waarom noemt de sruti dan karma uit het verleden in dit verband?  

M.: Het verwijst niet naar de volleerde wijze.  

D.: Op wie slaat het?  

M.: Alleen voor de onwetenden.  

L.: Waarom?  

M.: Hoewel de wijze vanuit zijn eigen gezichtspunt geen plezier heeft in de vruch-

ten van daden, zijn de onwetenden misleid bij het zien van zijn activiteiten. Zelfs 

als hem wordt verteld dat er geen plezier voor hem is, zal de onwetende het niet 

accepteren, maar blijven twijfelen aan hoe de wijze actief blijft. Om die twijfel weg 

te nemen, zegt de sruti tegen de onwetenden dat prarabdha nog steeds voor de 

wijze blijft. Maar het zegt niet tegen de wijze 'U hebt prarabdha'. Daarom spreekt 

de sruti die gewag maakt van resterende prārabdha van de wijze, er niet over van-

uit het standpunt van de wijze.  



87 

 

50-51. L.: Realisatie kan alleen ontstaan na volledige vernietiging van individuali-

teit. Maar wie zal ermee instemmen om zijn individualiteit op te offeren?  

M.: Als men gretig is om de oceaan van de ellende van herhaalde geboorten en 

sterfgevallen over te steken en het zuivere, eeuwige Brahman te realiseren, zal men 

gemakkelijk zijn individualiteit opofferen. Net zoals de man die ernaar verlangt 

een hemels wezen te worden, zich gewillig overgeeft aan het vuur of de Ganges om 

dit menselijk leven te beëindigen en als een god tevoorschijn te komen, zo zal ook 

de zoeker naar bevrijding door het beoefenen van sravana, manana en 

nididhyasāna (d.w.z. horen, reflectie en meditatie) zijn individualiteit opofferen om 

het Allerhoogste Brahman te worden.  

52. Hier eindigt het hoofdstuk over realisatie.  

Door dit ijverig te bestuderen en te begrijpen, zal de zoeker de geest doden die de 

beperkende aanvulling is die ervoor zorgt dat individualiteit zich manifesteert en 

altijd alleen als Brahman leeft. 

 

  



88 

 

HOOFDSTUK VIII 

 

MANONASA 

HET [DOEN/LATEN] UITSTERVEN VAN DE GEEST 

 

1. In het vorige hoofdstuk, na de realisatie van het non-duale Brahman te hebben 

onderwezen, behandelt de meester nu het uitsterven van de geest als het enige mid-

del om Brahman te realiseren.  

M.: Wijze zoon, laat de geest achterwege die de beperkende toevoeging is die aan-

leiding geeft tot individualiteit, waardoor de grote kwaal van herhaald geboren 

worden en sterven wordt veroorzaakt, en realiseer Brahman.  

2. L.: Meester, hoe kan de geest worden uitgedoofd? Is het niet heel moeilijk om 

dat te doen? Is de geest niet erg krachtig, onrustig en altijd aarzelend? Hoe kan 

iemand de geest opgeven?  

3-4. M.: De geest opgeven is heel gemakkelijk, net zo eenvoudig als het verplette-

ren van een kwetsbare bloem, of het verwijderen van een haar uit de boter of het 

knipperen met je ogen. Twijfel daar niet aan. Voor een zichzelf in de hand hebben-

de (self-possessed) vastberaden zoeker die niet behekst is door de zintuigen, maar 

door een sterke onthechting, onverschillig is geworden voor externe objecten, kan 

er niet de minste moeilijkheid zijn om de geest op te geven.  

L.: Hoe komt het dat het zo makkelijk is?  

M.: De moeilijkheidsvraag doet zich alleen voor als er een geest is om met rust te 

laten. Echt waar, er is geen geest. Wanneer een onwetend kind wordt misleid met 

'Er is hier een spook' om het in het bestaan van de niet-bestaande geest te doen 

geloven, wordt het onderworpen aan angst, ellende en problemen. Op dezelfde 

manier is het in de onbezoedelde Brahman gemakkelijk om zich in te beelden dat 

de dingen niet zijn als dit en dat. Een onechte entiteit gekend als geest rijst schijn-

baar werkelijk op, functionerend als dit en dat, laat zich als oncontroleerbaar en 

machtig gelden voor de onoplettenden, maar voor de zelfgevestigde, vastberaden 

zoeker die de natuur  kent, is het gemakkelijk op te geven. Alleen een dwaas die 

onwetend is van aard zegt dat het het moeilijkst is.  

5-10. L.: Wat is de aard van de geest?  

M.: Om dit en dat te denken. In afwezigheid van gedachten kan er geen geest zijn. 
Zodra gedachten zijn uitgedoofd zal de geest alleen in naam overblijven, net zo als 

de hoorn van een haas; het zal verdwijnen als een niet-entiteit zoals de zoon van 

een onvruchtbare vrouw, of een haas z’n hoorn, of een bloem in de lucht. Dit wordt 

ook genoemd in de Yoga Vāsiṣṭha.  



89 

 

L.: Hoe?  

M.: Vāsiṣṭha zegt: 'Luister, O Rama, er is niets om over te spreken als geest (mind). 

Zoals ruimte (ether) zonder vorm bestaat, zo bestaat ook de geest als de zintuig-

‘loze’ leegte (insentience). Het blijft alleen in naam; het heeft geen vorm. Het is 

niet buiten, noch is het in het hart. Maar net als ruimte vult de geest, hoewel vorm-

loos, alles'.  

L.: Hoe kan dit?  

M.: Waar het denken ontstaat als dit en dat, daar is de geest.  

L.: Als er een geest is waar er gedachten zijn, zijn gedachten en geest dan verschil-

lend?  

M.: Het denken is de duiding van de geest. Wanneer een gedachte opkomt, wordt 

daaruit de aanwezigheid van de geest afgeleid. Bij afwezigheid van gedachten kan 

er geen geest zijn. Daarom is de geest niets anders dan een gedachte. Het denken 

zelf is de geest.  

L.: Wat is 'gedachte'?  

M.: Het denken is verbeelding. De gedachtevrije staat is Gelukzaligheid in de 

Hoogste vorm (Sivasvarupa). Gedachten zijn van tweeërlei aard; het herinneren 

van dingen die ervaren zijn en die welke niet ervaren zijn.  

11. L.: Vertel me om te beginnen wat 'gedachte' is.  

M.: Wijzen zeggen dat het niets anders is dan aan een extern object te denken als 

dit of dat, als het is of het is niet, als ditheid of datheid, enz.  

12-13. L.: Hoe moet dit worden ingedeeld in categorieën van reeds ervaren en nog 

niet ervaren dingen?  

M.: Door voorwerpen aangedragen door de zintuigen, zoals geluid, reeds ervaren 

als 'ik zag – ik hoorde – ik raakte aan etc.', om die te zien  als gezien, gehoord, 

aangeraakt is de herinnering aan dingen die al ervaren zijn. Het oproepen van nog 

niet ervaren voorwerpen van de zintuigen is de gedachte aan nog niet ervaren din-

gen.  

14. L.: Dat gedachten betrekking hebben op dingen die al zijn ervaren, is begrijpe-

lijk. Maar hoe moet men denken aan datgene dat nog niet als zodanig ervaren is, 

tenzij ze herinneringen zijn aan dingen die al zijn ervaren? Men kan nooit denken 

aan dingen die men niet heeft meegemaakt? Hoe kunnen we dan zeggen dat denken 

aan dingen die nog niet ervaren zijn, 'denken' is?  

15. M.: Jawel hoor, dat is heel goed mogelijk. Aan dingen denken die niet ervaren 

zijn, wordt ook gedacht. Niet ervaren objecten verschijnen pas als zodanig na het 

denken er aan.  



90 

 

L.: Hoe kunnen de dingen die nog niet ervaren zijn binnen het zicht (orbit) van het 

denken komen?  

M.: Door het proces van positieve en negatieve inductie (anvaya, vyatireka) wordt 

het duidelijk dat alle mentale beelden gedachtevormen zijn, of ze nu al ervaren zijn 

of niet.  

16-17. L.: Hoe past men hier de positieve en negatieve inductie toe?  

M.: Of het nu bestaat of niet bestaat, reeds ervaren of nog niet als zodanig ervaren, 

wat en hoe er ook aan iets gedacht wordt, wordt herkend (apprehended). Alleen al 

de gedachte eraan komt neer op herkenning. Dit is de positieve inductie.  

     Echt of onwerkelijk, ervaren of niet, hoe het ook is, over dat waarover niet ge-

dacht wordt, wordt niet herkend. Dit is negatieve inductie. Uit dit proces volgt ook 

dat het denken het zich zorgen maken (apprehension) is.  

18. L.: Hoe kan alleen al de gedachte aan iets ook de herkenning er van zijn? Din-

gen worden direct herkend, door de zintuigen of door herinneringen aan ervaringen 

uit het verleden in de geest. Aan de andere kant kunnen dingen die ongehoord of 

ongezien zijn, niet worden herkend door er eenvoudig aan te denken. Daarom gaat 

de logische conclusie dat alleen al het denken aan iets de herkenning daarvan is, 

niet op.  

M.: Je hebt geen gelijk. Hoe kun je zeggen dat dingen die niet direct door de zin-

tuigen worden gekend, ook niet worden herkend? De geneugten van de hemel, 

hoewel nog niet genoten, worden levendig in onze gedachten in verbeelding voor-

gesteld. Dit komt door onze kennis van de shastras die ons er een voorstelling van 

geven. Hoewel ze niet ervaren zijn, beschouwen we ze als geneugten die niet wor-

den ervaren.  

19-21. L.: De dingen die ervaren kunnen worden, kunnen worden bedacht en ge-

kend. Maar dingen die niet ervaren zijn, kunnen niet gekend worden, zelfs niet als 

er aan gedacht wordt.  

M.: Luister nu. Ervaren of niet ervaren dingen zijn te kennen. Net zoals aan dingen 

die al op grote afstand worden ervaren, kan worden gedacht en deze kunnen wor-

den gekend, zo kan ook aan dingen die niet ervaren zijn, worden gedacht en kun-

nen deze worden gekend. Bijvoorbeeld als gevolg van het er over horen van ande-

ren, zoals bij het gezegde: de Berg Meru van helder goud.  

Hoewel ogen en oren gesloten zijn, kunnen visioenen en geluiden worden gedacht 

en gekend. Hoewel in het donker, kan men nog steeds aan een object denken en ze 
kennen. Zelfs zonder ogen en oren kunnen blinden en doven vormen en geluiden 

kennen bij het denken eraan. Daarom alles, reeds bekend of nog onbekend, herkend 

worden. Dit is de bevestigende stelling.  

22. L.: Wat is negatie?  



91 

 

M.: Bij afwezigheid van geest, in een flauwte, in diepe slaap of in diepe trance is er 

geen denken en als gevolg daarvan wordt er dus ook niets gezien. Niet alleen in 

deze toestanden, maar ook in het waken, als men nergens aan denkt, is er geen 

fenomeen.  

23-25. L.: Zelfs in de wakende staat kan dit niet zo zijn. Objecten van directe cog-

nitie, zelfs als er niet aan wordt gedacht, herkend worden.  

M.: Nee. Wat je zegt is niet waar. De dagelijkse ervaring leert ons anders.  

L.: Hoe?  

M.: Als iemand in gedachten ergens helemaal in geabsorbeerd is, reageert die niet 

op iemand die iets tegen hem zegt. Later zegt hij: 'Ik was ergens anders mee bezig; 

ik hoorde niets; ik zag niks; ik was er niet bij' etc. Het is daarom duidelijk dat zon-

der aandacht direct kenbare objecten niet herkend worden. 

26-28. L.: Kunnen direct kenbare objecten zonder aandacht herkend worden?  

M.: Hoewel in direct contact met de zintuigen, kunnen objecten niet worden ge-

kend zonder dat er aandacht voor hen is. Hoewel de halsketting direct contact 

maakt met het lichaam, is dat, als de drager er geen aandacht voor heeft, niet be-

kend; omdat ze zich er niet van bewust is, mist ze de ketting zelfs en gaat er naar 

op zoek. Hoewel in contact met het lichaam van de drager, wordt de ketting gemist 

bij gebrek aan aandacht.  

Nogmaals, men kan een patiënt die kronkelt van pijn, de pijn doen vergeten door 

zijn aandacht op iets anders te vestigen; op dezelfde manier wordt het verdriet van 

rouw vergeten door aandacht te besteden aan andere van belang zijnde zaken.  

Het is duidelijk dat zonder aandacht zelfs de objecten van directe cognitie niet 

kunnen worden gekend.  

29-31. Hieruit volgt dat de cognitie van alles wat ervaren is of niet, wat het ook 

mag zijn, er alleen in de vorm van het denken kan zijn. Daarom is de waarneming 

van dingen in Vedanta door verschillende in termen aangegeven, zoals cognitie als 

dit en dat, wil, gedachte, denkwijze, intellect, latentie, gereflecteerd bewustzijn, de 

hartknoop, het geziene, illusie, het individu, de wereld, het al, God enz.  

L.: Waar is gezegd dat deze kennis het heelal is? Aan de andere kant werd gezegd 

dat Maya het zich tot het Al ontvouwde.  

M.: Ja. Maya is de kennis waarover gesproken wordt. Alleen gaat deze kennis van 

objecten onder de verschillende namen schuil, Maya, avidya, slavernij, onreinheid, 

duisternis, onwetendheid, de geest, de cycli van herhaald geboren worden en ster-

ven, enz.  

L.: Het zij zo, wat heeft dit te maken met het uitsterven van de geest?  



92 

 

M.: Luister. Je moet begrijpen dat de kennis van objecten die door al deze termen 

wordt aangeduid alleen de geest is.  

32-33. L.: Wie zegt dat nog meer?  

M.: Vasistha heeft tegen Rama gezegd: 'Welke objectieve kennis zich ook manifes-

teert als dit en dat, of niet dit en niet dat, of op een andere manier, het is alleen de 

geest. De geest is niets anders dan deze manifeste kennis'.  

34. L: Laat het zo zijn. Hoe kan de geest worden uitgedoofd?  

M.: Alles vergeten is het ultieme middel. Behalve dan door het denken, ontstaat de 

wereld niet. Denk niet na en het zal niet ontstaan. Wanneer er niets in de geest 

ontstaat, gaat de geest zelf verloren. Denk daarom nergens aan, vergeet alles. Dit is 

de beste manier om de geest te doden.  

35-37. L.: Heeft iemand anders dat al eerder gezegd?  

M.: Vasistha zei het als volgt tegen Rama: 'Uitwissen van gedachten van allerlei 

aard, van dingen die genoten worden, niet genoten of anderszins. Blijf net als hout 

of steen vrij van gedachten.  

    Rama: Moet ik alles helemaal vergeten?  

    Vasistha: Precies; Vergeet alles helemaal en blijf als een blok hout of stuk steen.  

    Rama: Het resultaat zal saaiheid zijn zoals die van stenen of hout.  

    Vasistha: Niet zo. Dit alles is slechts illusie. Als je de illusie vergeet, ben je er-

van bevrijd. Hoewel het saai lijkt, zul je de Gelukzaligheid Zelf zijn. Je intellect zal 

helemaal helder en scherp zijn. Zonder verstrikt te raken in het wereldse leven, 

maar actief te lijken voor anderen, blijf over als de gelukzaligheid van Brahman en 

wees gelukkig. Laat, in tegenstelling tot de blauwe kleur van de lucht, de illusie 

van de wereld niet herleven in de zuivere Ether van Bewustzijn-Zelf. Het vergeten 

van deze illusie is het enige middel om de geest te doden en als Gelukzaligheid 

over te blijven. Hoewel Shiva, Vishnu of Brahman Zelf je zouden moeten instrue-

ren, is realisatie niet mogelijk zonder dit ene middel. Zonder alles te vergeten, is 

bestendiging als het Zelf onmogelijk. Vergeet daarom alles helemaal.'  

38-39. L.: Is het niet heel moeilijk om dat te doen?  

M.: Hoewel het voor de onwetenden moeilijk is, is het voor de kritische enkeling 

heel gemakkelijk. Denk nooit aan iets anders dan het ongebroken unieke Brahman. 

Door hier lang op te oefenen, vergeet je gemakkelijk het niet-zelf. Het kan niet 

moeilijk zijn om stil te blijven staan zonder ergens over na te denken. Laat er geen 

gedachten in de geest opkomen; denk altijd aan Brahman. Op deze manier zullen 
alle wereldse gedachten verdwijnen en zal de gedachte aan Brahman alleen blijven. 

Wanneer dit stabiel wordt, vergeet dan zelfs dit, en zonder te denken 'Ik ben Brah-

man', wees het Brahman zelf. Dit kan niet moeilijk zijn om te oefenen.  



93 

 

40. Nu mijn wijze zoon, volg dit advies op; stop met denken aan iets anders dan 

Brahman. Door deze oefening zal je geest uitgestorven zijn; je zult alles vergeten 

en als zuiver Brahman blijven.  

41. Hij die dit hoofdstuk bestudeert en de daarin vervatte instructies opvolgt, zal 

spoedig Brahman Zelf zijn!  

 

 

 

 



94 

 

 Appendix I  

Stadia van Viveka Vairagya Uparati Mumukshutva 

 

 

Oorzaak 

(Hetu) 

 

Verschijnt alleen in de 

gezuiverde geest 

 

 

Rijst op uit  

Viveka. 

 

Resultaten van Ashtanga 

Yoga  

 

Begint met Sat-sanga, 

d.w.z. verbonden raken met de 

wijzen 

 

Aard 

 

De overtuiging dat 

Brahman alleen werke-

lijk is en al het andere 

onwaar. 

 

 

Is de wereld achter zich te 

laten en geen verlangen meer 

te hebben naar iets  

daar uit. 

 

Bestaat uit het  

onder gezag houden van 

de geest. 

 

Is het hevig verlangen naar 

mukti, 

 bevrijding 

 

Gevolg 

 

Zich voortdurend deze 

waarheid te herinneren. 

 

 

Is het zich afwenden van  

alle pleziertjes.   

 

Is het verzaken  

van wereldlijke  

activiteiten 

 

Het gevolg is het verblijven bij 

iemands meester 

 

Beperking 

(Avadhi) 

 

Gevestigd in het onwan-

kelbare geloof dat alleen 

Brahman werkelijk is. 

 

 

Het met minachting beschou-

wen van alle pleziertjes, zo-

wel op aarde als in de hemel. 

 

Mondt uit in het verge-

ten van de wereld omdat 

de activiteiten daarin 

zijn gestopt 

 

Eindigt in het opgeven van alle 

Ṡāstras en het stoppen van 

religieuze rituelen   

 

Vrucht 

(Phala) 

 

De onwerkelijkheid van 

jagat (de wereld) resul-

teert in Vairagya. 

 

   

 



95 

 

Appendix II 

Stadia van Jñāna (Hoogste Kennis) Sravana Manana 

 

Oorzaak 

(Hetu) 

 

Verschijnt alleen in de gezui-

verde geest. 

 

 

Rijst op uit viveka, vairagya 

uparati, mumukshutva. 

. 

 

Rijst op uit viveka, d.w.z. indi-

recte kennis. 

 

 

Aard 

 

Het is de gelukzalige staat van 

Shanti waarin alleen Brahman 

bestaat en niets anders. 

  

 

Altijd bezig met het horen over 

het nonduale Brahman. 

 

Onderzoek naar de waarheid 

achter  de advaitatma 

(het non-duale zelf). 

 

Gevolg 

 

Geen (her)opleving van  

het ego.  

 

 

Verwijdering van  

astattavarana. 

 

Verwijdering van abhavanava-

ra 

(versluierende aspect van on-

wetendheid) 

 

 

Beperking 

(Avadhi) 

 

Een stevige overtuiging van 

ahambrahmāsmi als de huidige 

‘dit ben ik’ overtuiging. 

 

 

Het zich niet-herhalen 

Van astattavarana. 

 

Het zich niet meer voordoen  

van abhavanavara 

  

 

 

Vrucht 

(Phala) 

 

 

Jivanmukti. 

 

Paroksha jñāna, (indirecte 

kennis) d.w.z. de vaardigheid 

van het onderscheiden van het 

werkelijke en het onwerkelijke.  

 

 

Aparoksha jñāna (directe ken-

nis) d.w.z. helder in staat het 

Zelf van het ego te onderschei-

den 



 

 

 


