
 

Anubandham 

(Ulladu Narpadu Anubandham) 

(Supplement op de Veertig verzen) 

Ramana Maharshi 

(Bron: vertaling van Philip Renard in 'Ramana Upanishad'
1
) 

 

INLEIDING 

Anubandham heet eigenlijk Ulladu Narpadu Anubandham, ‘Supplement op 

de Veertig verzen’. Het bestaat net als Ulladu Narpadu uit veertig verzen –– 

slechts vijftien hiervan zijn echter eigen verzen van Ramana Maharshi. De 

overige 25 zijn Ramana’s Tamil-vertalingen uit verschillende Sanskriet-

teksten. De vijftien eigen verzen zijn de verzen die ‘afgekeurd’ waren bij de 

samenstelling van Ulladu Narpadu. Sommige ervan waren al meer dan tien 

jaar eerder gemaakt. Vers 8 bijvoorbeeld is geschreven in 1915; het was het 

eerste vers dat Ramana in het Sanskriet schreef. Het is een beroemd vers ge-

worden, met een eigen titel: Eka Śloki (‘het Ene Vers’); het “geeft in een no-

tendop de essentie van alle geschriften en de hele Vedanta”, volgens een 

schrijver. Om deze reden is het vers op zichzelf ook wel eens de ‘Ramana 

Upanishad’ genoemd door de dichter Ganapati Muni, die zijn Ramaṇa Gita 

opbouwde rondom dit ene vers. Ook vers 10 was oorspronkelijk in het Sans-

kriet geschreven. 

Ik heb niet in alle gevallen de bron van de uit andere teksten vertaalde verzen  

kunnen achterhalen. Vers 1 t/m 5 zijn uit een Sanskriet-tekstje dat Ramaṇa 

eens op een papier vond waarin snoep was verpakt. Vers 18 en 19 zijn ver-

taald uit de Aştanga Hŗdaya, een medische verhandeling die Ramana in een 

Malayalam-vertaling had gelezen. Dit is een van de zeer schaarse bronnen 

waarin over de plaats van ‘het Hart’ aan de rechterkant van de borst wordt 

gesproken. Vers 21 t/m 30 zijn uit de Yoga Vasişţha, het klassieke Advaita-

geschrift dat meestal gedateerd wordt omstreeks de twaalfde eeuw. Hiervan 

zijn vers 26 en 27 uit het vijfde deel, ‘Upaşama Prakaraṇa’, hoofdstuk 18, en 

vers 29 uit hetzelfde deel, hoofdstuk 76; van de overige weet ik geen details. 

Vers 39 is een vertaling uit het aan Śaṅkara toegeschreven werkje 

Tattvopadeśa, vers 87. Meer informatie over de exacte bronnen van dit Sup-

plement is welkom.  

                                                      
1
 Ramana Upanishad - 3e druk - Juwelenschip | Juwelenschip 

https://juwelenschip.nl/winkel/ramana-upanishad/


2 

 

 

DE VERZEN 

Datgene waarin alle werelden geworteld zijn, waaruit ze zijn opgebouwd, 

waar ze uit voortkomen, waarvoor ze bestaan, waardoor ze geprojecteerd 

worden en wat ze in wezen zijn: Dat alleen is Werkelijkheid en Waarheid. 

Vereer Dat in het Hart, als de verborgen schat ervan. 

1. Satsang, het vertoeven in de nabijheid van mensen die de Waarheid hebben 

verwezenlijkt, maakt een eind aan materiële gehechtheden. Wanneer deze 

verdwenen zijn, vergaan ook de in de tijd verworven geneigdheden van den-

ken en voelen. Degenen bij wie deze geneigdheden en gehechtheden zijn ver-

dwenen, zijn één geworden met Dat wat bewegingloos is. Zij zijn in vrede, 

bevrijd in dit leven (jīvanmukti). Zoek het gezelschap van zulke bevrijden 

(jīvan-mukta's). 

2. De transcendente staat, nu en hier ontdekt dankzij het contact met gereali-

seerde mensen en door intens zelfonderzoek in het Hart, kan niet verkregen 

worden door het luisteren naar uitleg van geleerde leraren of door het bestude-

ren van de geschriften of door het verrichten van nobele daden – of door wat 

voor methode ook. 

3. Als je in het gezelschap (satsang) kunt verkeren van gerealiseerde mensen, 

wat kan voor Zelfrealisatie dan nog het nut zijn van allerlei methodes? Wat 

voor nut heeft een waaier als je al geniet van een zacht, verkoelend briesje? 

4. De hitte van geestelijke en lichamelijke opwinding wordt verzacht door de 

koelte van de maan; armoede wordt opgeheven door de mythische kalpaka-

boom
2
; zonden worden weggewassen door het heilige water van de Ganges. 

Al deze kwellingen worden louter door de aanblik (darṣan) van de met 

niemand vergelijkbare verlichte mens opgeheven. 

5. Het heilige badwater van een pelgrimsoord is slechts water, en de beelden 

van goden zijn slechts steen: zij kunnen zich niet meten met de kracht van de 

zegenende blik van de verlichte. Het is een wonder – terwijl het water en de 

beelden iemand pas na ontelbare dagen reinigen, doet de genadige blik van de 

verlichte dat onmiddellijk. 

6. De leerling vraagt: ‘Wie of wat is God?’ 

De meester antwoordt: ‘Dat waardoor het denken en voelen wordt waargeno-

men.’ 

De leerling: ‘Maar ik, de ziel of het gewaarzijn, neem mijn denken en voelen 

waar.’ 

                                                      
2
 De kalpaka is een mythische boom die alle wensen vervult. 



3 

 

De meester: ‘Dus ben jij God. De geschriften spreken immers van ‘God is 

slechts één’, de kenner.’ 

7. De meester vraagt: ‘Wat is het licht dat alles verlicht?’ 

De leerling antwoordt: ‘Overdag de zon, en ‘s nachts een lamp.’ 

De meester: ‘En wat is het licht dat licht verschaft aan deze lichten?’ 

De leerling: ‘Het oog.’ 

De meester: ‘En wat is het licht dat licht geeft aan het oog?’  

De leerling: ‘De geest.’ 

De meester: ‘En wat geeft licht aan de geest?’  

De leerling: ‘Ik zelf.’ 

De meester: ‘Dan ben jij dus zelf het Licht der lichten.’  

De leerling: ‘ja, Dat ben ik.’ 

8. In de binnenste holte van het Hart straalt alleen het Ene Brahman, met on-

middellijke bewustheid als ‘Ik, Ik’, het Zelf. Dring diep door in het Hart, door 

het denken tot zijn eigen bron te laten afdalen (en eventueel door de adem te 

reguleren), en blijf daar, voorgoed rustend in het Zelf
3
. 

9. Bij het uitdoven van het steeds opwellende ‘ik’ toont het louter bewuste 

Beginsel, ‘Ik, Ik’, zich stralend en stil in het Hart, en laat Zichzelf zien als 

plaats van bevrijding. 

10. Het lichaam op zich is gevoelloos als een aarden pot; het kan geen ‘ik’ 

voelen. En als het lichaam tijdelijk niet bestaat, zoals iedereen dat meemaakt 

tijdens de diepe slaap, blijf jij wel degelijk bestaan. Dus kun je met het woord 

‘ik’ niet het lichaam bedoelen
4
.  

Wie of wat is het dan dat dit ‘ik’-gevoel veroorzaakt? Waar komt dit van-

daan? Śiva, de Heer van de berg Arunáchala, straalt als ‘Ik, Ik’ in de holte van 

het Hart, zodat degenen die deze vragen stellen zelf als het Zelf in het Hart 

vertoeven. 

11. Alleen degene die terugkeert naar zijn werkelijke oorsprong, met de vraag 

‘Waar kom ik vandaan?’, wordt geboren. Besef dat degene die zo geboren en 

herboren wordt, de meest wijze mens is – ieder moment van zijn leven wordt 

hij opnieuw geboren, nieuw en fris. 

                                                      
3
 Dit vers is de zogenaamde Eka Śloki, ‘het Ene Vers’, oorspronkelijk in het Sanskriet 

geschreven. 
4
 Vergelijk hiermee vers 21 van Upadeśa Undiyār en vers 23 van Ulladu Narpa-

du, en zie ook de bijbehorende noot 8. Dit vers was oorspronkelijk in het Sanskriet 

geschreven. Wat hier wordt benadrukt is dat we van het bestaan van een permanent 

‘Ik, Ik’ overtuigd kunnen worden door het herkennen dat wij kennelijk zonder bet 

bestaan van het lichaam kunnen bestaan, ook al is dat lichaamloze steeds tijdelijk. 



4 

 

12. Houd ermee op te denken dat jij het armzalige lichaam bent. Beleef het 

eeuwige Zelf als je eigen werkelijkheid, met onophoudelijke gelukzaligheid. 

De poging om het Zelf te realiseren terwijl je tegelijkertijd het vergankelijke 

lichaam blijft verwennen, lijkt op de poging om een rivier over te steken op de 

rug van een krokodil. 

13. Liefdadigheid, ascese, ritueel eerbetoon, yoga, overgave, de ‘Ruimte van 

Bewustzijn’ (Cid-ākāśa), Werkelijkheid, vrede, waarheid, genade, stilte, de 

hoogste staat, de ‘doodloze dood’, Kennen, onthechting, bevrijding, gelukza-

ligheid – al deze termen zijn eigenlijk allemaal aanduidingen voor de beëindi-

ging van de veronderstelling dat je het lichaam bent. 

14. De paden die aangeduid worden als karma, bhakti, yoga en jñāna zijn in 

feite één pad: namelijk onderzoek naar wie het is die daden verricht (karma), 

tekortschiet in toewijding (vibhakti), en lijdt aan verdeeldheid (viyoga) en 

onwetendheid (ajñāna). Door dit onderzoek blijkt het individuele ‘ik’ niet 

werkelijk te bestaan, en wat dan als de Waarheid overblijft is de staat van 

vertoeven-als-het-Zelf, waarin geen van deze negatieve kwaliteiten ooit heb-

ben bestaan. 

15. Je in te spannen om allerlei wonderkrachten (siddhi’s) te verwerven ter-

wijl je onbewust blijft van de Hoogste Aanwezigheid die voortdurend op je 

inwerkt, is volslagen dwaasheid. Zoiets lijkt op een verlamde man die beweert 

dat hij een vijand kan verslaan als iemand hem maar overeind zou houden. 

16. Hoe zou iemand die zich helemaal wijdt aan het verwerven van krachten 

(die alleen verworven kunnen worden door inspanning van denken en voelen) 

ooit kunnen versmelten in de Gelukzaligheid van Bevrijding, waarin denkac-

tiviteit immers tot stilstand is gekomen en de geest in een permanente vrede 

verkeert? 

17. De Heer draagt alle lasten van de wereld. Als het ego, dat zelf al een ver-

valsing is, zich gaat verbeelden dat hij die lasten draagt, dan lijkt dat op de 

veronderstelling dat een gebeeldhouwd figuur aan de voet van een tempelto-

ren het gewicht van de hele toren draagt. Wiens vergissing is het als een trein-

reiziger zijn bagage op zijn schouders blijft dragen terwijl hij het naast zich in 

de coupé kan neerleggen? 

18. Tussen de beide borstwelvingen, boven de buik, zitten zes organen, met 

verschillende kleuren. Eén hiervan lijkt op de knop van een lelie; het zit een 



5 

 

paar centimeter rechts van het midden. Dit wordt ‘het Hart’ genoemd
5
. 

19. (De knop is naar beneden gekeerd.) Er zit een kleine holte in, die gesloten 

blijft. De binnenkant van de holte blijft in een diepe duisternis gehuld, de 

latente geneigdheden liggen erin opgeslagen. Alle zenuwen van het lichaam 

komen hier samen. Het is de zetel van de levenskracht (ojas), het denken en 

voelen (manas) en het Licht van Bewustzijn (Samvid). 

20. De goddelijkheid die straalt als ‘Ik’ in de holte van de Hart-lotus wordt 

vereerd als de Heer, Guheśa
6
. Wanneer het besef ‘Ik ben Hij’ (dat wil zeggen: 

‘Ik ben deze ‘Heer van het Heilige der Heiligen’) bestendig is geworden door 

voortdurende oefening, net zo gestabiliseerd als het ‘ik’-gevoel dat je nu in je 

lichaam beleeft, en wanneer je onwrikbaar gegrondvest bent als de ‘Heer’ in 

al zijn zuiverheid, dan vergaat het geloof dat jij het lichaam bent, net zoals de 

duisternis wijkt voor de stralen van de ochtendzon. 

21. ‘Wilt u me alstublieft uitleggen’, vroeg Rāma aan Vasiṣṭha, ‘wat het is dat 

aangeduid wordt met ‘het Hart van alle mensen’, waarin het hele universum 

weerspiegeld wordt?’ Vasiṣṭha antwoordde: ‘Door onderzoek is vastgesteld 

dat voor alle mensen het Hart tweevoudig is.’ 

22. ‘Luister en probeer de eigenschappen van deze twee te begrijpen. De ene 

moet je namelijk omhelzen en de andere verwerpen. Het fysieke orgaan dat 

‘hart’ genoemd wordt, gezeteld in de borst, moet je negeren. Maar voor het 

Hart dat de ‘vorm’ heeft van Absoluut Kennen, moet je je openstellen. Hoe-

wel het zowel ‘innerlijk’ als ‘uiterlijk’ is, kent het binnenkant noch buiten-

kant.’ 

23. ‘Dat alleen is het Hoogste Hart. Daarin verblijft deze hele wereld. Het is 

de spiegel van alle objecten, en de verblijfplaats van alle rijkdom. Vandaar dat 

voor alle mensen geldt dat alleen dit Kennen ‘het Hart’ genoemd kan worden. 

Het is niet een onderdeel van het vergankelijke lichaam, dat immers gewaar-

loos is als een steen.’ 

24. Daardoor komt het dat de vernietiging van de latente geneigdheden van de 

geest spontaan plaatsvindt, als gevolg van de toegewijde inzet om het ‘ik’ te 

                                                      
5
 Deze lokalisering van het ‘Hart’, rechts in de borst, geldt voor het werkelijke Hart 

(of ‘Bron’) zolang iemand zich nog vereenzelvigt met het lichaam. In diepere zin is 

het Hart alomtegenwoordig. 
6
 Guheśa (Guhā-iśa) betekent ‘Heer van de Grotten’ (guha, ‘grot, holte, spelonk, 

verborgen plaats’). Het is een van de vele namen voor de tweede zoon van Śiva, die in 

Tamil Nadu zeer populair is (hij staat vooral bekend als Subrahmanya, Murugan, Kart-

tikeya en Skanda). Guheśa is ook een naam voor Śiva zelf. 



6 

 

laten verzinken in het Hart van volmaakte zuiverheid en Absoluut Kennen, in 

combinatie met het reguleren van de adem. 

25. Door permanent in het Hart te vertoeven, met de onafgebroken meditatie 

in de vorm ‘ik ben de Heer, Śiva, louter Kennen, vrij van wat voor beperking 

ook’, verwijder je alle verkleefheden van het ego. 

26. Als je de drie zijnstoestanden (dat wil zeggen waken, dromen en droom-

loos slapen) hebt onderzocht en in het Hart gestabiliseerd bent in de Hoogste 

Staat, vrij van illusie, speel dan je rol in de wereld, held Raghava! In het Hart 

heb je Dat gerealiseerd wat de grondslag is van de Werkelijkheid, die zich in 

alle verschijnselen bevindt. Speel dus, zonder dat ‘standpunt’ te verlaten, je 

rol in de wereld, zoals je hart je ingeeft.’ 

27. Speel je rol in de wereld, o held Raghava, door dingen als enthousiasme, 

vreugde, opwinding en haat te veinzen, en speel alsof je initiatief neemt, of 

inspanning verricht. 

28. Hij die door Inzicht (Jñāna) de gebieden van de zintuigen heeft overwon-

nen is de enige ware Verlichte (Jñāni), gestabiliseerd in het Kennen van het 

Zelf, de Ene Werkelijkheid. Hij is het stralende licht van louter Bewustzijn, 

drager van de Bliksemstraal van het ware Kennen, de Dood van de dood – de 

Held die de dood heeft gedood.’ 

29. Besef dat dingen als schittering, intelligentie en kracht in degenen die de 

Waarheid hebben gerealiseerd zich van binnenuit ontwikkelen, net zoals 

schoonheid en allerlei andere aantrekkelijke dingen zich van binnenuit in de 

natuur ontwikkelen met de komst van de lente. 

30. Iemand wiens denken bevrijd is van latente geneigdheden, waardoor het 

helder en onberoerd is, wordt niet werkelijk in beslag genomen door zijn han-

delingen, wat te vergelijken is met iemand die een verhaal hoort terwijl zijn 

gedachten elders zijn. Daarentegen is iemand wiens denken nog helemaal 

onder invloed staat van de geneigdheden, druk bezig ook als hij helemaal 

geen handeling verricht, wat lijkt op iemand die slapend stilligt op een bed, en 

in een droom een berg beklimt en in een ravijn valt
7
. 

31. Voor een Zelfgerealiseerde (Jñāni), die gegrondvest is in sahaja samādhi, 

de staat waarin op natuurlijke wijze niets meer verschilt van het Zelf, beteke-

nen fysieke activiteit (in de waaktoestand) of het ontbreken daarvan (in de 

slaaptoestand en in een naarbinnen gekeerde samādhi) net zo weinig als voor 

een slapende reiziger het rijden of stoppen van de wagen waarin hij ligt te 

slapen (en dus ook gebeurtenissen zoals het uitspannen van de paarden). 

                                                      
7
 Dit citaat is al eens eerder door Ramaṇa aangehaald, in Vicāra Sangraham 



7 

 

32. De ‘vierde staat’ (turīya), de staat voorbij de staten van waken, dromen en 

droomloos slapen, is de enige Werkelijkheid. Hij wordt ook wel de ‘transcen-

dente staat van wakende slaap’ genoemd. Aangezien de drie genoemde staten 

niet werkelijk bestaan en alleen de ‘vierde’ (turīya) werkelijkheid is, is deze 

tegelijkertijd ‘voorbij de vierde staat’ (Turīya-atīta) – de ‘oerstaat’, voorbij 

alle indeling
8
. 

33. Er wordt wel gezegd dat voor de Gerealiseerde (jñāni) noch het karma dat 

meegenomen is uit het verleden (sañcita), noch het karma dat in de toekomst 

uitgewerkt moet worden (agami) geldt, maar wel het prarābdha-karma: het 

deel van het uit het verleden meegenomen karma dat in dit leven uitgewerkt 

moet worden. Maar dit is in feite alleen maar een formeel antwoord op een 

vraag hierover. Je moet begrijpen dat na het vernietigen van het gevoel de 

‘doener’ te zijn, geen van de drie karma-soorten kan overblijven, net zoals na 

de dood van iemand die drie vrouwen had geen van deze vrouwen eraan kan 

ontkomen weduwe te zijn. 

34. Voor mensen die weinig weten blijft het begrip ‘familie’ beperkt tot 

vrouw, kinderen en verwanten. Maar voor geleerde mensen geldt deze beper-

king niet. Voor hen zijn er talloze families, bestaande uit de enorme hoeveel-

heden gedachten in boeken. Dit is een hindernis voor Zelfrealisatie, de vervul-

ling van yoga
9
. 

35. Wat is het nut van geleerdheid als je niet probeert de letters van het nood-

lot, die ‘op je voorhoofd geschreven staan’, uit te wissen
10

 door te vragen naar 

de oorsprong van degene die de letters kent? (Dit betekent dus te vragen: ‘Wie 

                                                      
8
 Met de staat van ‘wakende slaap’ wordt de staat bedoeld waarin de afwezigheid van 

eigenschappen, zoals in de diepe slaap, tot werkelijkheid is geworden in de toestand 

van wakker-zijn. Hierdoor is de onwetendheid die nog in de diepe slaap besloten ligt 

tot een einde gekomen. Ramaṇa zegt hierover: "Voor degene die één is met de Werke-

lijkheid van louter Bewustzijn is er geen denkende geest meer en ook geen drie staten, 

en daarom ook geen introversie of extraversie. Hij is in de continu-wakende Staat, want 

hij is wakker ten opzichte van het eeuwige Zelf; hij is in de continu-dromende Staat, 

want voor hem is de wereld niet anders dan een herhaaldelijk verschijnend droomfe-

nomeen; hij is in de continu-slapende Staat, want hij is te allen tijde zonder het gevoel 

‘ik ben het lichaam"‘; in Maharṣi’s Gospel, p. 85. 
9
 Deze kritiek op geleerdheid moeten wij interpreteren alsof de Maharṣi tegen boeken 

en studie zou zijn. Hij hield zelf veel van boeken en wisselde over details erin uit op 

een bijna wetenschappelijke manier. Hij vertaalde graag allerlei teksten – dit vers is 

zelf een vertaald vers. 

10
 Dit ‘uitwissen’ komt neer op een niet meer beïnvloed worden door de karmisch 

overgeërfde latente geneigdheden (vāsanā‘s). 



8 

 

is dat ‘ik’ dat kent?’ als een logisch vervolg op de gedachte ‘ik ben geleerd, 

een kenner’.) Mensen die dit niet proberen zijn dwazen, die hun niet-

toegepaste weten herhalen als een grammofoonplaat. 

36. De ongeschoolden zijn er beter aan toe dan de geleerden, van wie het ego 

niet door onderzoek naar het Zelf is opgelost. De ongeschoolden blijven ver-

schoond van de zelfingenomenheid die geleerdheid vaak met zich meebrengt; 

zij lijden niet aan de kramp van onophoudelijk denken en verwoorden; zij 

rennen niet rond om de beloning voor hun studie op te strijken. Zo blijven zij 

voor veel ellende gespaard. 

37. Ook al is de wereld losgelaten als een baal stro en al zijn alle geschriften 

bekend, het is voor iemand die onder de invloed komt van de verdorven pros-

titué genaamd ‘Compliment’ heel moeilijk de verslaving aan haar op te geven. 

38. Wat is er buiten het Zelf, als je voortdurend vertoeft als het Zelf, zonder 

van deze ‘oerstaat’ los te raken, en als je geen onderscheid maakt tussen jezelf 

en anderen? Wat doet het ertoe of anderen iets over jou beweren? Elke bewe-

ring, of deze nu prijzend of afkeurend is, is immers alleen maar een prijzing of 

afkeuring van zichzelf. 

39. Bewaar het besef van non-dualiteit in het Hart, maar druk het niet uit in je 

handelen. Het besef van non-dualiteit kan dan wel van toepassing zijn op de 

drie werelden, maar je moet begrijpen, zoon, dat dat in relatie tot de Meester 

niet het geval is
11

. 

40. Laat ik hier alle onderricht van de Vedanta samenvatten. Luister. Als je 

‘ik’ is opgelost, transformeert het tot Dat, het Zelf als hoogste Werkelijkheid, 

en dan blijft alleen het Zelf over – louter Absoluut Bewustzijn. Verwezenlijk 

dit. 

* * * 

 

Anubandham_W3 

 

                                                      
11

 Ramaṇa lichtte dit als volgt toe: "Non-dualiteit (advaita) wordt wel geadviseerd, 

maar niet in je handelingen. Want hoe zou je de waarheid van advaita kunnen leren 

kennen als je niet een leermeester vindt en onderricht ontvangt? Is daarin immers niet 

dualiteit? Dat is de betekenis van dit vers"; in Talks, nr. 458. Ook uit andere tekstjes 

blijkt hoe Ramaṇa het idee ‘alles is één’ niet van toepassing achtte op de wereldse 

situatie, met verschillen tussen mensen en dieren, mannen en vrouwen, enzovoort. Zie 

Living by the Words of Bhagavan, p. 104-105 en 222-223. 

Een nagenoeg gelijkluidend  vers (87) staat ook in Śaṅkara's "Tattvopedeśa". 


