
 

Ulladu Narpadu  

(Veertig verzen over werkelijkheid) 

Ramana Maharshi 

(Bron: vertaling van Philip Renard in 'Ramana Upanishad'
1
) 

 

INLEIDING 

Ulladu Narpadu, ‘Veertig verzen over Werkelijkheid’, is eens ‘het kroonju-

weel van alle Advaita Upanishads’ genoemd. Het is als een flonkerende dia-

mant van verwoording van de non-dualistische directheid. Het is ontstaan 

doordat Muruganar, bij het verzamelen van losse verzen van de Maharshi, op 

het idee kwam hiervan een boekje te maken waarin de tekst een coherent ge-

heel zou vormen, en hij vroeg de Maharshi hiertoe nog een aantal verzen te 

schrijven, en wel rond het thema ‘de ware aard van de Werkelijkheid’. Rama-

na stemde toe, en zo ontstond, in de zomer van 1928, in drie weken tijd een 

serie verzen, die door Muruganar op volgorde werden gebracht. Veel van de 

aanvankelijk geschreven verzen bleken echter minder te voldoen aan de nieu-

we opzet; van de 21 oorspronkelijke verzen bleven er maar drie over. Ramana 

had ingestemd met Muruganar’s vraag om veertig verzen; hij schreef dus in 

totaal 37 nieuwe verzen.  

Op verzoek van een Telugu-sprekende discipel vertaalde hij de kern ervan in 

Telugu-proza. In het Malayalam vertaalde hij het ook, in versvorm. Wat het 

Sanskriet betreft liet hij het over aan twee discipelen, Lakshmana Sarma en de 

reeds genoemde Ganapati Muni, die ieder een eigen vertaling maakten, res-

pectievelijk Śrī Ramaṇa Hŗdaya en Sat Darśana genaamd. In 1931 is een 

Engelse vertaling gepubliceerd, met de titel Reality in Forty Verses; het boek-

je wordt vaak simpelweg aangeduid als ‘De veertig verzen’. 

  

                                                      
1
 Ramana Upanishad - 3e druk - Juwelenschip | Juwelenschip 

https://juwelenschip.nl/winkel/ramana-upanishad/


2 

 

 

DE VERZEN 

Als er geen Werkelijkheid zou zijn, zou enige kennis over het bestaan dan 

mogelijk zijn? Vrij van alle denken verblijft de Werkelijkheid in het Hart, 

de Bron van alle gedachten. Daarom wordt het ‘het Hart’ genoemd. Hoe 

kun je dit kennen? Door te zijn wie je bent, in het Hart. 

 Degenen die bang zijn voor de dood zoeken huntoevlucht aan de voeten-

van de Allerhoogste, die dood noch geboorte kent. Als zij dan dood zijn 

wat betreft hun ‘ik’ en hun eigendom, kan de gedachte aan de dood hen 

dan nog beroeren? 

‘Doodloos’, dat is wat ze zijn. 

 

1. Vanuit onze waarneming van de wereld komen wij tot de erkenning van 

een uniek Eerste Beginsel, met onbeperkte vermogens tot manifesteren. De 

beelden op het filmdoek, het doek zelf, de toeschouwer, het licht dat het 

geheel belicht –– dit alles is Dat, het Ene2. 

2. Alle religies gaan uit van het bestaan van het individu, de wereld en God, 

als drietal, hoewel het uitsluitend de ene Werkelijkheid is die zich als deze 

drie manifesteert. Deze drie zullen als verschillend worden gezien zolang het 

‘ik’ standhoudt. Daarom is het vertoeven als Zijn-op-zich, waarin het ‘ik’ is 

opgelost, de perfecte Staat. 

3. Wat heeft het voor zin om meningen te uiten zoals ‘de wereld is echt’ of 

‘nee, het is illusie’, ‘het is bewustzijn zelf’ of ‘nee, onbezielde materie’, ‘het 

is geluk’ of ‘nee, een tranendal’? Het vertoeven in de staat waar ‘ik’ noch 

wereld bestaan, maar slechts het Zelf, voorbij de opvattingen van eenheid of 

dualiteit, is voor iedereen aanvaardbaar. 

4. Zolang je jezelf ziet als een bepaalde vorm, zullen de wereld en God ook 

vorm hebben. Maar als je zelf vormloos bent, wie is het dan die vormen ziet? 

Kan er zonder een oog iets gezien worden? Het Zelf is het oog, het Onbeperk-

te Oog
3
.  

                                                      
2
 ‘Dat’ (Tat) is een term die al in de oudste Upaniṣads werd gebruikt om het Ene 

Eerste Beginsel mee aan te duiden, de Werkelijkheid (bekend bijvoorbeeld in de uit-

spraak ‘Tat tvam asi’, ‘jij bent Dat’; Chāndogya Upanişad VI.8.7 e.v.; geciteerd in 

vers 32). De term ‘dit’ (idam) kan daarbij als een tegenstelling gebruikt worden, om 

een van de particuliere fenomenen mee aan te duiden. 
3
 Ramaṇa gaf hierop het volgende commentaar: "Als je je realiseert dat je zonder 

enige vorm bent, dat je onbeperkt bent, dat uitsluitend jij bestaat, en dat je het Oog 



3 

 

5. ‘Het lichaam’ is een term voor het geheel van de vijf omhulsels
4
, gradaties 

van verfijning van lichaam, denken en voelen. Als dit lichaam er niet zou zijn, 

kan de wereld dan bestaan? Heeft ooit iemand zonder lichaam een wereld 

gezien? 

6. De wereld is niets anders dan een belichaming van de objecten der vijf 

zintuigen. Dat wat door middel van de zintuigen de wereld waarneemt is uit-

sluitend het denkvermogen – de wereld is dus niets anders dan het denken. 

Want kan er zonder het denken een wereld zijn 

7. Hoewel de wereld en het waarnemen ervan samen verrijzen en samen ver-

dwijnen, is het uitsluitend door het waarnemen dat de wereld verrijst. De bron 

waaruit de wereld en het waarnemen ervan beide verrijzen en waarin ze weer 

verdwijnen, is de Volmaakte Werkelijkheid, die zonder begin en zonder einde 

stralend is.  

8. Met welke naam en in welke vorm de Absolute Werkelijkheid ook wordt 

vereerd, het zijn allemaal slechts middelen om het Volmaakte Zijn, dat zonder 

naam of vorm is, te verwezenlijken. Werkelijke verwezenlijking is er alleen 

wanneer je jezelf kent als die Werkelijkheid – wanneer je er volledig mee 

versmolten bent. 

9. Alle paren van tegenstellingen en alle drievuldigheden, zoals ziener, zien en 

geziene, kunnen alleen bestaan dankzij het Ene. Zij vallen weg zodra je in 

jezelf die Ene Werkelijkheid ziet. Degenen die dit ervaren weten wat werke-

lijk is – zij kennen geen twijfel.  

10. Gewone kennis gaat altijd vergezeld met onwetendheid
5
, en onwetendheid 

kan ook niet los van deze kennis bestaan. Het enige werkelijke Kennen is 

datgene waardoor het Zelf gekend wordt; dit wordt duidelijk door te onder-

zoeken aan wie zowel kennis als onwetendheid zich voordoet. 

                                                                                                                               
bent, het Onbeperkte Oog, wat zou er dan los van het Onbeperkte Oog nog gezien 

kunnen worden? Los van het Oog valt er helemaal niets te zien"; in Day by Day, p. 

222. 
4
 ‘De vijf omhulsels’, zie bijvoorbeeld Vivekacūḍāmaṇi 149-210. 

5
 Met ‘gewone kennis’ wordt hier bedoeld: het kennen van objecten, hoe subtiel ook. 

Voor het ‘werkelijke Kennen’ staat in de Sanskrit-vertaling Paramariba-vidya, dat 

wil zeggen het Kennen (Vidya, synoniem met Jñāna) vanuit de Absolute Werkelijk-

heid. In vers 11 staat voor dit ‘Kennen’ Paramartha-bodba, hetgeen synoniem is – in 

vers 12 worden beide termen gebruikt. Zie ook het vergelijkbare vers 27 van 

Upadeśa Undiyar, waar de meer gebruikelijke term jñāna wordt gebruikt. . 



4 

 

11. Is het geen onwetendheid, alles te kennen behalve zichzelf, de ‘Kenner’
6
, 

het Kennen zelf? Zodra het Zelf gekend wordt, de grondstof van zowel kennis 

als onwetendheid, verdwijnen kennis en onwetendheid. 

12. Kennen is alleen werkelijk Kennen als het niet het kennen van objecten is, 

noch onwetendheid (zoals in de diepe slaap). Object-kennis, het kennen van 

iets anders dan jezelf, is geen echte kennis. Daar het Zelf vanuit zichzelf stra-

lend is en niets anders heeft te kennen noch door iets anders gekend kan wor-

den, is het louter Kennen, en niet ‘niets’
7
. 

13. Het Zelf, Bewustzijn, is de enige Werkelijkheid. Kennis van veelvuldig-

heid is onwetendheid. Toch kan ook dit, deze onwetendheid, niet zonder het 

Zelf bestaan, dat immers Kennen en Werkelijkheid is – net zoals de veelvor-

mige gouden sieraden op zich niet werkelijk zijn, aangezien ze niet kunnen 

bestaan zonder hun grondstof, goud.  

14. Zolang de eerste persoon, ‘ik’, bestaat, zullen ook de tweede en derde 

persoon, ‘jij’ en ‘hij’, bestaan. Door een diepgaand onderzoek te doen naar de 

ware aard van het ‘ik’, lost het ‘ik’ op, en daarmee ook ‘jij’ en ‘hij’. Wat blijft 

is het Absolute Zijn: dat is de natuurlijke staat (sahaja)
8
. 

15. Verleden en toekomst vinden hun bestaansgrond in het heden. Als zij zich 

afspelen, gebeurt dat in het heden. De poging om verleden en toekomst te 

begrijpen terwijl het heden onopgemerkt blijft, is als proberen te tellen zonder 

het getal één. 

16. Kunnen tijd en ruimte los van ons bestaan? Als wij lichamen zijn, zijn wij 

beperkt door tijd en ruimte. Maar zijn wij lichamen? Wij zijn één en dezelfde, 

nu, toen, ooit, hier, daar en overal. Wij zijn uitsluitend tijdloos en plaatsloos 

Zijn.    

17. Zowel zij die het Zelf gerealiseerd hebben alsook zij die dat niet hebben, 

duiden het lichaam aan met het woord ‘ik’. Het ‘ik’ van de niet-gerealiseerde 

blijft echter beperkt tot de omvang van het lichaam, terwijl voor degene die 

het Zelf in het lichamelijk bestaan gerealiseerd heeft, het ‘Ik’ als het onbe-

grensde Zelf straalt.  

                                                      
6
 ‘Kenner’ staat tussen aanhalingstekens, omdat op dit niveau van een entiteit geen 

sprake is. 
7
 De strekking van dit vers is vergelijkbaar met de verzen 23 en 27 van Upadeśa 

Undiyar.  
8
 Sahaja is de natuurlijke, aangeboren staat (of ‘niet-staat’). Ondanks de veranderin-

gen die het lichaam en het denken meemaken, blijft sahaja onaangetast. 

 



5 

 

18. Zowel zij die het Zelf gerealiseerd hebben alsook zij die dat niet hebben, 

beschouwen de wereld als werkelijk. Maar de niet-gerealiseerde houdt de 

maten van de wereld voor de grenzen van de Werkelijkheid, terwijl voor de-

gene die het Zelf gerealiseerd heeft, de Werkelijkheid straalt als vormloze 

Volmaaktheid en Bestaansgrond van de wereld. Dat is het verschil tussen 

beiden. 

19. Degenen die discussies voeren over wat uiteindelijk de doorslag geeft: 

lotsbestemming of vrije wil, hebben geen weet van de Bron van zowel lot als 

vrije wil. Zij die het Zelf kennen als de Bron van lot en vrije wil, zijn vrij van 

beide. Zullen zij er dan nog in verstrikt kunnen raken? 

20. Iemand die God ziet zonder het altijd-ziende Zelf te zien, ziet alleen maar 

een mentale voorstelling. ‘Het Zelf zien is God zien’, wordt wel gezegd. Al-

leen hij die het ‘ik’ verliest en de grond ervan ziet, het Zelf, heeft God gevon-

den – het Zelf is immers niet iets anders dan God. 

21. Wat is de waarheid van de teksten die verkondigen dat het zien van het 

Zelf het zien van God betekent? Hoe kan er sprake zijn van het zien van je 

eigen Zelf, dat immers één is zonder tweede? Als dit zien niet mogelijk is, hoe 

is het zien van God dan mogelijk? Uitsluitend door voor Hem een prooi te 

worden. 

22. God geeft licht aan het denkvermogen en straalt daarin van binnenuit. 

Behalve door het denken naar binnen te richten en het in God te laten verzin-

ken, is er met het denkvermogen geen weg naar God. 

23. Dat wat ‘ik’ zegt, is niet het lichaam. Niemand zal beweren dat ‘ik’ in 

diepe slaap ophoud te bestaan
9
. Pas zodra het ‘ik’ opkomt, komt al het andere 

op. Onderzoek daarom met éénpuntig gerichte aandacht waaruit het ‘ik’ op-

komt. 

24. Hoewel het lichaam, dat zonder gewaarzijn is, op zichzelf niet ‘ik’ kan 

zeggen, en Zijn-Gewaarzijn (SatCit) geen verschijnen en verdwijnen kent, 

ontstaat er iets tussen deze twee in als een ‘ik’, dat het lichaam als maatstaf 

heeft, en dat zich ermee identificeert. Dit wordt wel aangeduid als ‘de verkno-

ping van Gewaarzijn met het gewaarzijnloze’ (cit-jada-granthi)
10

, en ook als 

                                                      
9
 Dit voortbestaan van ‘ik’ tijdens de droomloze slaap heeft betrekking op ‘Ik’, en 

niet op het ‘ik’. Dit is het verschil tussen Aham sphurana (Aham, Aham) en 

aham-vŗtti (ahaṁkāra). Het ‘ik’, de identificatie met het geheel van lichaam, den-

ken en voelen, ook wel bekend als de ‘persoonlijkheid’, houdt wel degelijk op tij-

dens de droomloze slaap. 
10

 Over deze verknoping zei Ramaṇa eens: "De oude wijzen leren dat er een sub-

tiele verbinding is, een verknoping (granthi) van het Zelf met de bron van het ze-



6 

 

‘gebondenheid’ (bandha), ‘individu’ (jīva), ‘subtiel lichaam’ (sukṣma śarīra), 

‘ego’ (ahaṁkāra), ‘kringloop-bestaan’ (samsāra), ‘denkvermogen’ (manas), 

enzovoort. 

25. Het ‘ik’ komt tot bestaan zodra het een vorm aanneemt, en zolang het een 

vorm heeft, behoudt het zijn bestaan. Samengaand met het aannemen van een 

vorm voedt het zich met andere vormen, en zwelt. Zodra het zijn vorm loslaat, 

neemt het onmiddellijk een andere aan. Maar in feite is het ‘ik’ een geestver-

schijning, van zichzelf geheel vormloos – en als je deze aan een onderzoek 

onderwerpt, vlucht hij weg. 

26. Als het ‘ik’ er is, is al het andere er ook. Als het ‘ik’ er niet is, is er niets 

anders. Inderdaad: het ‘ik’ is alles
11

. Vandaar dat het onderzoek naar wat het 

‘ik’ is de ware weg is om alles los te laten. 

27. De staat waarin het ‘ik’ niet opkomt is de staat waarin wij Dat zijn. Hoe 

kunnen we die staat, waarin het ‘ik’ is opgelost en beëindigd en waarin het 

dus niet meer opkomt, bereiken als we niet de bron zoeken waaruit het ‘ik’ 

opkomt? Hoe zou je zonder dit te volbrengen anders in je natuurlijke staat 

kunnen vertoeven, de staat waarin je Dat bent (Soham)? 

28. Precies zoals je in het water zou duiken als iets van jou erin was gevallen, 

moet je in jezelf duiken, met éénpuntig gerichte aandacht en met beheersing 

van adem en spraak, en de plaats vinden waar het ‘ik’ opkomt. 

29. Voor het onderzoek dat werkelijk tot het Kennen (Jñāna) van het Zelf kan 

leiden is het niet nodig het woord ‘ik’ te herhalen – zoek slechts met naarbin-

nen gerichte aandacht waaruit het ‘ik’ ontspringt. Meditatie over ‘ik ben niet 

                                                                                                                               
nuwstelsel. Deze verknoping is de ‘hart-knoop’ (hŗdaya-granthi). Zolang deze ver-

knoping niet door het ware Kennen is doorgesneden, openbaart en ontvouwt het Zelf 

zich door het zenuwstelsel en verleent gewaarwording aan de zintuigen, precies 

zoals de fijne en onzichtbare elektriciteit door middel van draden en geleidingen licht 

en kracht verleent"; in Spiritual Instructions 11-12; Zimmer p. 204. En verder: "Het 

‘ik’ functioneert als de verknoping van het Zelf, dat louter Bewustzijn (Cit) is, met het 

fysieke lichaam, dat traag en ‘gewaarloos’ (jada) is. Het ‘ik’ wordt daarom cit jada-

granthi genoemd. Bij je onderzoek naar de Bron van de ‘ik’-gedachte (aham-vṛtti) 

moet je vasthouden aan het essentiële Bewustzijn-aspect van ‘ik’: op deze manier 

moet het onderzoek wel leiden tot de realisatie van het pure Bewustzijn van het Zelf’; 

in Maharṣi’s Gospel, p. 82. De verknoping van Cit met jada kan ook worden aange-

duid als de verknoping van aHam (‘ik’) met idam (‘dit’); hierbij wordt de uitnodiging 

gedaan om bij louter ‘ik’ te blijven, en alle ‘dit’s te herkennen als niet-werkelijk. 
11

 "Het ‘ik’ is alles": dat wil zeggen, alles wat als object (of fenomeen) kan worden 

waargenomen. 



7 

 

dit – ik ben Dat’ kan soms wel een hulpmiddel zijn, maar het is niet het on-

derzoek (vicāra) zelf. 

30. Wanneer je met naarbinnen gerichte aandacht de vraag stelt ‘Wie ben ik?’ 

en je daarbij het Hart bereikt, dan valt het individuele ‘ik’ beschaamd neer en 

lost op. Onmiddellijk openbaart zich dan de Ene Werkelijkheid, als ‘Ik, Ik’. 

Hoewel het zichzelf als ‘Ik’ openbaart is het niet het ego-’ik’, maar het Vol-

maakte Wezen, het Absolute Zelf. 

31. Wat valt er verder te volbrengen voor degene die, doordat het ‘ik’ is uit-

gedoofd, ondergedompeld is in de gelukzaligheid van het Zelf? Hij is zich niet 

bewust van iets alsof het iets anders is dan het Zelf. Wie kan zijn staat bevat-

ten? 

32. De teksten verklaren: ‘Jij bent Dat’, maar toch getuigt het mediteren over 

‘ik ben Dat, en niet dit’ van een zwakke benadering – je bent immers altijd al 

Dat. Onderzoek dus wat je werkelijk bent en blijf daarin gegrondvest. 

33. Het is net zo lachwekkend om te beweren: ‘Ik heb het Zelf gerealiseerd’ 

als: ‘Ik heb het Zelf niet gerealiseerd’. Zijn er twee ‘zelven’, waarbij het ene 

een object is dat gekend of gerealiseerd wordt door het andere? Het is in feite 

ieders eigen ervaring dat het Zelf Eén is: ‘Ik ben één Ik’. 

34. Het niet herkennen van Dat wat voor iedereen altijd al de inherente Wer-

kelijkheid is in het Hart, en niet daarin gegrondvest raken, maar in plaats 

daarvan argumenteren over het bestaan of niet-bestaan ervan, over zijn vorm 

of vormloosheid, zijn dualistische of non-dualistische aard: het komt allemaal 

door de illusie die voortvloeit uit onwetendheid. 

35. Het zoeken naar en geworteld raken in de Werkelijkheid, die altijd al 

‘verworven’ is, is de enige ‘Verworvenheid’
12

. Alle andere verworvenheden, 

zoals bijzondere vermogens (siddhi’s), zijn alsof ze verworven zijn in dromen. 

Kunnen zij voor degene die wakker geworden is nog echt lijken? En kunnen 

zij voor degene die geworteld is in de Werkelijkheid en vrij is van illusie, dan 

nog een verleiding zijn? 

36. Slechts zolang de gedachte ‘ik ben het lichaam’ blijft opkomen, zal de 

meditatie ‘ik ben niet dit, ik ben Dat’ terecht zijn om als Dat gegrondvest te 

raken. Want waarom zouden we ermee doorgaan om te denken ‘ik ben Dat’? 

Is het voor een man soms nodig om voortdurend te denken ‘ik ben een man’? 

Zijn we niet altijd al Dat? 

                                                      
12

 ‘Verworvenheid’ is de vertaling van ‘attainment’. Het blijft een zaak die vrijwel 

onvertaalbaar is, vandaar de aanhalingstekens. Uiteindelijk is er natuurlijk geen spra-

ke van ‘verwerven’, ‘bereiken’, ‘attaining’, of iets dergelijks. 



8 

 

37. De bewering ‘dualiteit tijdens het beoefenen, en non-dualiteit bij het be-

reiken’
13

, is niet juist. Want niet alleen bij het vinden van je Zelf, maar ook 

tijdens het zoeken ernaar ben je niemand anders dan ‘de tiende man’
14

. 

38. Zolang iemand zichzelf aanziet voor de dader van zijn handelingen, moet 

hij de gevolgen ervan ondergaan. Maar zodra hij het Zelf realiseert, door te 

onderzoeken wie het is die handelt, valt het gevoel de handelende persoon te 

zijn weg, en komt er een einde aan het drievoudige karma
15

. Dit is de staat 

van tijdloze bevrijding. 

39. Slechts zolang je in de waan verkeert dat je gebonden bent, blijven denk-

beelden als ‘gebondenheid’ en ‘bevrijding’ opkomen. Zodra je onderzoekt wie 

gebonden is blijkt het Zelf onafgebroken aanwezig, tijdloos verwezenlijkt en 

altijd al vrij. Kan dan, als het denkbeeld van gebondenheid vervlogen is, het 

denkbeeld ‘bevrijding’ nog standhouden? 

40. Er wordt wel gezegd dat bevrijding drie soorten kent: in het lichaam, zon-

der lichaam en zowel lichamelijk als niet-lichamelijk. Maar ik zeg jullie dat 

alleen het uitdoven van het ‘ik’, dat de vragen stelt over deze drie soorten, 

werkelijk Bevrijding is. 

* * * 

UlladuNarpadu_W3 

                                                      
13

 ‘Bereiken’: andere vertaling van ‘attainment’. Zie de vorige noot. 
14

 ‘De tiende man’ slaat op een figuur uit een verhaal waarvan enkele verschillende 

versies bestaan. De kern komt erop neer dat tien zoekers in de waan verkeren dat ze 

een van hen zijn kwijtgeraakt en dus nog maar met z’n negenen zijn overgebleven, 

tot ze tot het besef komen dat ze zichzelf bij het tellen hebben overgeslagen. De 

strekking hier is dus dat je al vanaf de aanvang van het zoeken de Volmaakte Wer-

kelijkheid bent, en dat je dus geen groeiproces hoeft door te worstelen om deze 

Werkelijkheid te bereiken. Het altijd-aanwezige wordt alleen maar heel gemak-

kelijk overgeslagen. 
15

 Karma betekent ‘handeling’ of ‘actie’ en dus het scheppen van een oorzaak die 

onvermijdelijk tot een effect zal leiden. Er worden drie soorten karma’s onderschei-

den: (1) sañcitakarma: de som van karma’s uit handelingen in voorbije levens die in 

toekomstige levens vrucht zullen dragen, (2) prārabdhakarma: dat deel van sañcita-

karma dat voorbestemd is in het huidige leven vrucht te dragen, en (3) āgāmikarma of 

kriyamānakarma: nieuw karma, opgedaan in het huidige leven, dat overgedragen 

wordt naar toekomstige levens.. 


