Swami Vivekananda: "Ik ben die ik ben"
Notities van een lezing, gegeven op 20 maart 1900 te San Francisco'.

Het onderwerp vanavond is de mens, de mens in tegenstelling tot de natuur. Heel lang
heeft men het woord natuur vrijwel uitsluitend gebruikt om er uiterlijke
verschijnselen mee aan te duiden. Die verschijnselen bleken zich volgens een
bepaalde orde te gedragen en herhaalden zich vaak: wat in het verleden gebeurd was,
gebeurde opnieuw — niets gebeurde maar één keer. Zodoende concludeerde men dat
de natuur uniform was. Uniformiteit houdt nauw verband met ons beeld van de
natuur; wij kunnen de natuurverschijnselen anders niet begrijpen. Die uniformiteit is
de basis van wat wij een wet noemen.

Geleidelijk aan ging men het woord natuur en het beeld van de uniformiteit ook voor
de innerlijke verschijnselen gebruiken, de verschijnselen van het leven en van de
geest. Alles wat zich onderscheidt, is natuur. De eigenschappen van de plant, de
eigenschappen van het dier, en de eigenschappen van de mens vormen de natuur. Het
leven van de mens verloopt volgens een bepaalde orde, en zo ook zijn geest.
Gedachten komen niet zomaar; er zit een bepaalde orde in hun opkomst, bestaan en
ondergang. Met andere woorden: net zoals de uiterlijke verschijnselen aan wetten
gebonden zijn, zo zijn de innerlijke verschijnselen, dat wil zeggen het leven en de
geest van de mens, ook aan wetten gebonden.

Wanneer wij de wetten in relatie tot de geest en het bestaan van de mens bezien, is het
meteen duidelijk, dat er niet zoiets kan bestaan als een vrije wil en een vrij bestaan.
Wij weten hoe de dierlijke natuur geheel door wetten geregeld is. Dieren blijken geen
enkele vrije wil uit te kunnen oefenen. Het zelfde geldt voor de mens, de menselijke
natuur is ook aan wetten gebonden. De wet die de werkingen van de menselijke geest
regelt, wordt de wet van karma genoemd.

Er heeft nog nooit iemand iets gezien, dat uit het niets is voortgekomen. Als er iets in
de geest opkomt, dan moet dat ook ergens uit voortgekomen zijn. Als wij over de
vrije wil spreken, dan bedoelen we daarmee dat de wil nergens door veroorzaakt is.
Maar dat kan niet — de wil wordt wél veroorzaakt. En omdat hij veroorzaakt wordt,
kan hij niet vrij zijn; hij is aan wetten gebonden. Dat ik bereid ben om voor u te
spreken en dat u naar mij komt luisteren, dat zijn wetten. Alles wat ik doe of denk of
voel, elk onderdeel van mijn optreden en gedrag, elke beweging van mij — het wordt
allemaal veroorzaakt en is dus niet vrij. Die regulering van ons leven en van onze
geest vormt de wet van karma.

Als een dergelijke doctrine vroeger bij een westerse gemeenschap geintroduceerd zou
zijn, dan zou dat een enorme commotie teweeg hebben gebracht. De westerse mens
moet niets hebben van de gedachte dat zijn geest door wetten wordt beheerst. In India
werd het geaccepteerd zodra het door het oudste Indiase filosofische systeem
geponeerd was. Er bestaat niet zoiets als vrijheid van geest — het kan niet. Waarom

! Uit het boek "Vivekananda en Vedanta" op www.arsfloreat.nl.



2

heeft die leer in de Indiase geest geen enkele beroering veroorzaakt? India heeft haar
kalm ontvangen. Dat is de specialiteit van het Indiase denken, en daarin verschilt het
van al het andere denken in de wereld.

De uiterlijke en de innerlijke natuur vormen niet twee verschillende dingen. In
werkelijkheid zijn zij één. De natuur is het totaal van alle verschijnselen. Natuur wil
zeggen: alles wat bestaat, alles wat beweegt. Wij maken een enorm onderscheid
tussen geest en materie. Wij menen dat de geest totaal verschillend is van de materie,
maar in feite vormen zij slechts één natuur, waarvan de ene helft de andere helft
voortdurend beinvloedt. De materie dringt zich op aan de geest in de vorm van
verschillende gewaarwordingen. Die gewaarwordingen zijn niets anders dan krachten.
De krachten van buiten roepen de kracht van binnen op. Vanuit de wil om op de
krachten van buiten te reageren of eraan te ontsnappen wordt de innerlijke kracht tot
wat wij het denken noemen.

Zowel geest als materie zijn in werkelijkheid niets anders dan krachten. En als u ze
ver genoeg analyseert, zult u ontdekken dat zij in de grond één zijn. Alleen al het feit
dat de uiterlijke kracht op de een of andere manier de innerlijke kracht op kan roepen,
toont aan dat zij ergens samenkomen — zij moeten in elkaar overgaan en dus feitelijk
uit dezelfde kracht bestaan. Als je bij de kern van de dingen komt, worden ze
eenvoudig en algemeen. Aangezien dezelfde kracht in de ene vorm als materie en in
de andere vorm als geest verschijnt, is er geen reden om aan te nemen dat geest en
materie verschillend zijn. Geest verandert in materie en materie verandert in geest.
Denkkracht wordt zenuwkracht en spierkracht, en spierkracht en zenuwkracht worden
denkkracht. Al die krachten vormen de natuur, uitgedrukt als materie of als geest.

Het verschil tussen de meest subtiele geest en de meest grove materie is enkel een
verschil in graad. Daarom kan men het hele universum ofwel geest ofwel materie
noemen, het maakt niet uit wat. Je kunt de geest verfijnde materie noemen, of het
lichaam geconcretiseerde geest; het maakt weinig uit welke naam je eraan geeft. Alle
problemen die uit het conflict tussen het materialisme en de spiritualiteit voortkomen,
zijn te wijten aan een denkfout. In feite is er geen verschil tussen die twee. Ik en het
minste varken verschillen slechts in graad. Hij heeft zich minder gemanifesteerd, ik
meer. Maar soms ben ik slechter en is het varken beter.

Ook heeft het geen zin om te discussiéren over wat er het eerst komt: de geest of de
materie. Is de geest er het eerst en is daar de materie uit voortgekomen? Of is er eerst
materie, waar dan de geest uit voortgekomen is? Veel filosofische discussies ontstaan
uit zulke nutteloze vragen. Het is net als met de vraag of de kip of het ei er het eerst
was. Beide zijn eerst en beide zijn laatst — geest en materie, materie en geest. Als ik
zeg dat er eerst materie is, en dat die materie fijner en fijner wordt en tot geest wordt,
dan moet ik erkennen dat er voor de materie geest moet zijn geweest. Waar is die
materie anders vandaan gekomen? De materie gaat aan de geest vooraf, de geest gaat
aan de materie vooraf. Het is steeds weer het vraagstuk van de kip en het ei.



De hele natuur is gebonden door de wet van de oorzakelijkheid en bevindt zich in tijd
en ruimte. Wij kunnen niets buiten de ruimte zien, maar toch kennen wij de ruimte
niet. Wij kunnen niets buiten de tijd waarnemen en toch kennen wij de tijd niet. Wij
kunnen alleen iets begrijpen in termen van oorzakelijkheid, maar toch weten wij niet
wat oorzakelijkheid is. Deze drie dingen — tijd, ruimte en oorzakelijkheid — bestaan in
en door ieder verschijnsel, maar vormen zelf geen verschijnsel. Zij zijn als het ware
de vormen of mallen, waarin alles gegoten moet worden, voordat het begrepen kan
worden. Materie is substantie plus tijd, ruimte en oorzakelijkheid. Geest is substantie
plus tijd, ruimte en oorzakelijkheid.

Dit gegeven kan men ook op een andere manier uitdrukken: alles is wezenlijkheid
plus naam en vorm. De naam en de vorm komen en gaan, maar het wezenlijke blijft
altijd hetzelfde. Wezenlijkheid, vorm en naam maken dit tot een kruik. Als zij
gebroken is, noemt u het geen kruik meer, en ook ziet u haar kruikvorm niet meer.
Haar naam en vorm zijn verdwenen, maar haar wezenlijkheid blijft bestaan. Alle
onderscheid in het wezenlijke wordt gemaakt door de naam en de vorm. Die zijn niet-
wezenlijk, want zij verdwijnen weer. Wat wij de natuur noemen, is niet het
wezenlijke, dat onveranderlijk en onverwoestbaar is. De natuur bestaat uit tijd, ruimte
en oorzakelijkheid. De natuur bestaat uit naam en vorm. De natuur is maya. Maya wil
zeggen: de naam en de vorm waarin alles gegoten wordt. Maya is het niet-wezenlijke.
Als zij wezenlijk zou zijn, dan zouden wij haar niet teniet kunnen doen of kunnen
veranderen. De wezenlijkheid is noumenon en maya is fenomenon. Je hebt het
wezenlijke ik dat door niets vernietigd kan worden, en je hebt het fenomenale ik dat
voortdurend verandert en verdwijnt.

Feit is, dat er aan alles wat bestaat twee aspecten zitten. Het ene is noumenaal —
onveranderlijk en onvernietigbaar, het andere is fenomenaal — veranderlijk en
vernietigbaar. In zijn ware natuur is de mens wezenlijkheid, ziel, Bewustzijn. Die ziel,
dat Bewustzijn, verandert nooit, wordt nooit vernietigd. Maar zij schijnt met een vorm
omkleed te zijn en een naam te hebben, waar zij mee geassocieerd wordt. Die vorm
en die naam zijn niet onveranderlijk of onvernietigbaar — die veranderen voortdurend
en worden vernietigd. Dwaas zoeken de mensen toch naar onsterfelijkheid in dat
veranderlijke aspect, in het lichaam en in de geest — zij willen een eeuwig lichaam
hebben. Van dat soort onsterfelijkheid moet ik niets hebben.

Wat is de relatie tussen mij en de natuur? Voor zover de natuur voor naam en vorm
staat, of voor tijd, ruimte en oorzakelijkheid, ben ik geen deel van de natuur, want ik
ben vrij, ik ben onsterfelijk, ik ben onveranderlijk en oneindig. De vraag of ik een
vrije wil heb of niet, is niet aan de orde — ik sta sowieso boven enige wil. Overal waar
wil is, is hij nimmer vrij. Er bestaat helemaal geen vrijheid van wil. Maar dat wat tot
wil wordt, wanneer het door naam en vorm wordt vastgepakt en tot hun slaaf wordt
gemaakt, is vrij. Die wezenlijkheid — de ziel — geeft zichzelf een vorm als het ware,
laat zich als het ware in de mal van naam en vorm gieten en wordt dan onmiddellijk
gebonden, terwijl zij daarvoor nog vrij was. En toch is haar oorspronkelijke wezen er



4

dan nog steeds. Daarom staat er: ‘Ik ben vrij — ondanks al die gebondenheid ben ik
vrij.” En dat vergeet zij nooit.

Maar zodra de ziel tot wil geworden is, is zij niet werkelijk vrij meer. Dan heeft de
natuur de touwtjes in handen en zij moet dansen zoals de natuur het wil. Zo hebben u
en ik al die jaren gedanst. Alle dingen die wij zien, doen, voelen, kennen — al ons
denken en doen — is niets anders dan het dansen naar de voorschriften van de natuur.
Hier lag en ligt geen enkele vrijheid in. Al ons denken en doen, van het laagste tot het
hoogste, is aan wetten gebonden, en geen ervan heeft betrekking op ons ware Zelf.

Mijn ware Zelf staat boven alle wetten. Leef in harmonie met de slavernij, met de
natuur, en u leeft onder de wet, dan bent u gelukkig onder de wet. Maar hoe meer u de
natuur en haar voorschriften gehoorzaamt, des te meer gebonden u wordt. Hoe meer u
in harmonie met de onwetendheid bent, des te meer u voor alles in het universum
beschikbaar bent. Is die harmonie met de natuur, die gehoorzaamheid aan de wet, in
overeenstemming met de ware natuur en bestemming van de mens? Welk mineraal
heeft ooit met een wet geruzied en geredetwist? Welke boom of plant heeft ooit een
wet getrotseerd? Deze tafel is in harmonie met de natuur, met de wet, maar het blijft
altijd een tafel, zij wordt niet meer dan dat. Maar de mens begint te worstelen en te
vechten tegen de natuur. Hij maakt vele fouten; hij lijdt. Maar uiteindelijk overwint
hij de natuur en realiseert hij zijn vrijheid. Als hij vrij is, wordt de natuur zijn slaaf.

De ziel die zich van haar gebondenheid bewust wordt, die overeind probeert te gaan
staan en probeert zich te doen gelden — dat noemt men leven. De successen in die
worsteling noemt men evolutie. De uiteindelijke zege — wanneer alle slavernij is
weggevaagd — noemt men de verlossing, het nirvana, de vrijheid. Alles in het heelal
worstelt voor vrijheid. Als ik door de natuur gebonden ben, door naam en vorm, door
tijd, ruimte en oorzakelijkheid, dan weet ik niet wat ik in werkelijkheid ben. Maar
zelfs in die gebondenheid is mijn ware Zelf niet hele-maal verloren. Ik vecht tegen
mijn boeien, één voor één breken ze, en ik word mij bewust van mijn aangeboren
grootsheid. Dan komt de totale bevrijding: ik bereik het helderste en volste bewust-
zijn van mijzelf, en ik weet dat ik de oneindig Bewustzijn (spirit) ben, meester over
de natuur, niet haar slaaf. Boven alle onderscheid en verband, boven tijd, ruimte en
oorzakelijkheid, ben ik wat ik bén.

* * *



