
 

 

दृग्ददृश्य वििके 
Dṛg Dṛśya Viveka 

 

Over Onderscheid tussen 

de Kenner en het Gekende 

 

 

SUPPLEMENT 

verzen 32-46  
 

  



2 

 

 

  



3 

 

DṛgDṛśyaViveka verzen 32-46  

Inleiding 

In het eerste deel van 31 verzen van DṛgDṛśyaViveka heeft Śaṅkara op 

beknopte wijze het onderscheid tussen de kenner en het gekende uitgelegd. 

De kenner is de getuige, onveranderlijk en eeuwig, het gekende illusie, 

veranderlijk en voorbijgaand. Wanneer echter de getuige zich identificeert 

met valse opleggingen ervaart deze zich als een individu, de jīva. Met het 

aangeven van de wijze waarop deze identificatie ongedaan kan worden 

gemaakt
1
 beschrijft Śaṅkara ten slotte de werkelijke aard van de jīva, niet 

verschillend van Brahman, zijnde de hoogste waarheid
2
.  

Zolang echter de jīva deze non-duale staat niet heeft verwerkelijkt bevindt hij 

zich in dualiteit, onderscheid makend tussen het 'ik' en de 'wereld', zowel in 

de wakende als in de droomstaat. Onderzoek naar wie dat 'ik' is en wat de 

'wereld' is vindt plaats in de wakende staat. Het is dan vanzelfsprekend dat de 

jīva  zich afvraagt wie dan de jīva is die in de wakende staat onderzoek doet 

en wie de dromende jīva. Śaṅkara beantwoordt deze vragen in een 

supplement op DṛgDṛśyaViveka met 15 toegevoegde verzen, 32 t/m 46. 

In deze verzen geeft Śaṅkara uitleg over de aard van de jīva verwijzend naar 

de drie verschillende waarheidsniveaus waarin de jīva zich manifesteert. 

Deze waarheidsniveaus zijn prātibhāsika  satya, vyāvahārika satya en 

pāramārthika  satya. In prātibhāsika satya heeft de jīva illusies, 

verbeeldingen, dromen  enz. die wanneer ze zich voordoen voor werkelijk 

worden gehouden. Een klassiek voorbeeld is het zien van een slang in een 

stuk touw. Deze jīva noemt Śaṅkara  pratibhāsika jīva, ofwel de illusoire 

jīva. Vyāvahārika satya is de wakende staat van het dagelijks leven die de 

jīva ervaart en voor werkelijk houdt. Hierin wordt tevens de onwerkelijkheid 

van de ervaringen in prātibhāsika satya erkend, zoals 'het was slechts een 

droom' of 'het is een stuk touw maar geen slang'. Śaṅkara noemt deze jīva de 

vyāvahārika of de 'empirische' (in de wakende  staat handelende) jīva.  

Kenmerkend voor deze twee illusoire waarheidsniveaus (pratibhāsika satya 

en vyāvahārika satya) is de dualiteit, 'ik' en 'de wereld' als gevolg van 

identificatie van het getuige-bewustzijn, of het intellect, met opleggingen 

(upadhi's). Pāramārthika satya staat voor de hoogste of volledige waarheid 

en onderscheidt zich van de eerste twee door afwezigheid van dualiteit; geen 

'ik' en een wereld als van elkaar onafhankelijke entiteiten. Er is noch slang 

                                                      
1
 Onderzoek, gebruik van de rede en meditatie. 

2
 Vers 31. 



4 

 

noch touw, noch 'ik' noch de 'wereld', maar één ondeelbaar, non-duaal 

bewustzijn. Dat is de werkelijke aard van de jīva, de jivātman , of de 

pāramārthika jīva.   

Met deze uitleg wordt tevens Śaṅkara's uitspraak in vers 20 van Brahma-

jñānāvalīmālā over het niet van elkaar verschillend zijn van de jīva en 

Brahman
1
 onderbouwd. Want de jīva die hier bedoeld wordt is de 

pāramārthika jīva, en niet de vyāvahārika jīva. Het is ook de pāramārthika 

jīva wiens eenzelvigheid met Brahman in de mahāvākya's wordt verkondigd, 

zoals 'Gij' in "Dat zijt Gij" (Tattvamasi) en 'Ik' in "Ik ben Brahman" 

(Ahambrahmāsmi). De ongeldigheid van deze verklaringen voor de 

vyāvahārika jīva heeft Śaṅkara in de verzen 241-243 e.v. van 

Vivekacūḍāmaṇi uitgelegd. 

Ferit Arav, mei 2017 

Noot: 

De studie van hoofdstuk 18, (Tat tvam asi) van Śaṅkara's werk Upadeśa 

Sāhasrī kan van grote betekenis zijn bij het doorgronden van de betekenis van 

de toegevoegde verzen 32-46. 

De aard van wat er in de droomstaat en in de wakende staat ervaren wordt en 

de aard van diegene die deze staten ervaart, heeft Śaṅkara in zijn korte werk 

Pañcikaraṇam beschreven. In Pañcikaraṇam Vārtikam heeft Sureśvarācārya 

dat in 68 verzen nader uitgelegd.  

Ten slotte; bij de vertaling van dit supplement op DṛgDṛśyaViveka is 

voornamelijk gebruik gemaakt van de Engelse vertaling door Swami 

Nikhilananda. 

  

                                                      
1
 "Brahman is werkelijk, de wereld is illusie, het individu (jīva) is niet verschillend 

van Brahman." 



5 

 

In vers 32 zegt Śaṅkara dat de jīva zich in drie waarheidsniveaus van bestaan 

manifesteert: de prātibhāsika satya, vyāvahārika satya en pāramārthika 

satya. 

अिविन्नविदाभासस्ततृीय स्वप्नकवितः। 
विज्ञयेविविधो जीिस्तत्रीद्यः पारमावथ िकः॥३२॥ 
avacchinnaścidābhāsastṛtīya svapnakalpitaḥ | 

vijñeyastrividho jīvastatrīdyaḥ pāramārthikaḥ ||32|| 

avacchinna: begrensd; cidābhāsaḥ: onwerkelijke voorstelling van het 

bewustzijn; tṛtīyaḥ: de derde; svapnakalpitaḥ: zoals in dromen ingebeeld; 

vijñeyah: dient te worden gekend; iti trividhaḥ: deze drie soorten; jīva: 

belichaamd wezen; tatra: onder hen; ādyaḥ: de eerste; pāramārthikaḥ: (is) de 

werkelijke aard (van de jīva). 

32. De jīva manifesteert zich op drie verschillende wijzen; 

 De tweede
1
 en derde

2
 zijn de begrensde onwerkelijke voorstellingen 

 Respectievelijk in de wakende staat en in de droomstaat. 

 Maar de eerste
3
 is de werkelijke aard van de jīva. 

 

 

  

                                                      
1
 vyāvahārika jīva, het individu in de wakende staat. Zie ook toelichting in de 

inleiding. 
2
 prātibhāsika jīva, het individu in de droomstaat en dergelijke. Zie ook 

toelichting in de inleiding 
3
 De jīva in deze eerste staat van bewustzijn, de pāramārthika jīva, kan hier niet in 

herkenbare vorm beschreven worden, zoals die in de wakende- en in de droomstaat, 

omdat hij vrij is van elke vorm van kenmerken of bedekkingen (upādhi) en geen 

object van waarneming is. Zijn aard is puur bewustzijn. 



6 

 

Nu wordt het niet-verschillend van Brahman zijn van de jīva aan de orde 

gesteld
1
. 

 

अििेदः कवितः स्यादििेद्य ंत ुिस्तिम।् 
तविन ् जीित्मारोपाद ्ब्रह्मत्व ंत ुस्वभाितः॥३३॥ 
avacchedaḥ kalpitaḥ syādavacchedyaṁ tu vastavam | 

tasmin jīvatmāropād brahmatvaṁ tu svabhāvataḥ ||33|| 

avacchedaḥ: begrenzing; kalpitaḥ syāt: is denkbeeldig, verondersteld, 

aangenomen, illusoir; tu: maar; avacchedyaṁ: wat als begrensd schijnt; 

vastavam: waarin (Brahman); tasmin: in dat (Brahman); jīvatmāṁ: jīvaschap 

verschijnt; āropād: wegens oplegging; brahmatvaṁ: (het is) van de natuur 

van Brahman; tu: maar; svabhāvataḥ: op natuurlijke wijze. 

33. Begrenzing
2
 is denkbeeldig, 

 Maar wat begrensd schijnt is werkelijk
3
. 

 Het jīvaschap
4
 (van het Zelf) ontstaat door opleggingen, 

 Maar het heeft, vanzelfsprekend, de aard van Brahman. 

 

 

  

                                                      
1
 Het gekende of geziene, zie Brahmajñānāvalīmālā vers 20. 

2
 Zoals goud in vele vormen schijnt als sieraden en klei als potten enz. zo ook schijnt 

het vormloze Zelf als een individu door identificatie met verscheidene kenmerken 

zoals man, vrouw, vader, moeder, bakker enz. 
3
 Zoals goud in sieraden, klei in potten en het Zelf in het individu, of jīva.  

4
 Het zich als een individu voordoen van het Zelf vindt zijn oorzaak in identificatie 

met opleggingen als gevolg van onwetendheid of het vergeten zijn van zijn ware 

aard. 



7 

 

Dat de Vedische verklaringen betrekking hebben op de eenzelvigheid van 

Brahman met de pāramārthika jīva en niet met de illusoire vyāvahārika jīva 

en pratibhāsika jīva wordt in de volgende vers gesteld. 

 

अिविन्नस्य जीिस्य पनुने ब्रह्मणकैताम ् । 
तत्त्वमस्यावदिाक्यावन जगनुतेरजीियोः॥३४॥ 
avacchinnasya jīvasya purnena brahmaṇaikatām | 

tattvamasyādivākyāni jagurnetarajīvayoḥ ||34|| 

avacchinnasya jīvasya: van de begrensde, [afgescheiden] jiva; purnena 

brahmaṇa: met Brahman die zonder delen is; ekatām: eenzelvigheid, 

gelijkheid; tattvamasyādivākyāni: [Vedische] verklaringen zoals 'Dat zijt Gij'; 

jaguḥ: verklaren; na: niet; etarajīvayoḥ: met de twee andere jīvas.  

34. Vedische verklaringen zoals 'Dat zijt Gij' verklaren  

 De eenzelvigheid van de ondeelbare Brahman met de jīva
1
, 

 Maar niet in de betekenis  

 Van de andere twee jīva's
2
.  

  

                                                      
1
 Pāramārthika jīva 

2
 Vyāvahārika jīva en prātibhāsika jīva. 



8 

 

Dat het verschijnsel van de denkbeeldige jīva
1
 het gevolg is van de 

begrenzende kenmerken die op Brahman gelegd worden, wordt in het 

volgende vers gezegd.  

ब्रह्मण्यिविकता माया विक्षपेािवृतरुवपणी । 
आितृ्याखण्डता ंपविन ् जगज्जीिौ प्रकियते॥्३५॥ 

brahmaṇyavasthikatā māyā vikṣepāvṛtirupiṇī | 

āvṛatyākhaṇḍatāṁ tasmin jagajjīvau prakalpayet ||35|| 

brahmaṇa: in Brahman; avasthikatā: rust; māyā: māyā, illusie; 

vikṣepāvṛtīrupiṇī: gekenmerkt door projectie (vikṣepa) en versluiering 

(avṛta); āvṛatya: versluierd hebbend; akhaṇḍatāṁ: onzichtbare aard; tasmin: 

in (Brahman); jagajjīvau: zowel de wereld als de jīva; prakalpayet: verbeeldt. 

 

35. In Brahman vindt māyā zijn kracht  

 Van versluiering en projectie
2
. 

 Het versluiert Brahman en doet Hem verschijnen 

 Als de wereld en het belichaamd wezen (jīva). 

  

  

                                                      
1
 Vyāvahārika jīva en prātibhāsika jīva 

2
 Avṛtiṣakti en vikṣepaṣakti, zie Vivekacūḍāmaṇi 108-110 en 113-115. 



9 

 

Het volgende vers legt uit hoe het individu (de jīva) en de wereld tot stand 

komen. 

वजिो धीिविदभासो भिदे्भोक्ता वि कम िकृत।् 
भोग्दयरुपवमद ंसिं जगत ् स्यादू्भतभौवतकम ् ॥ ३६॥  

jivo dhīsthaścidābhāso bhavedbhoktā hi karmakṛt | 

bhogyarupamidaṁ sarvaṁ jagat syādbhūtabhautikam ||36|| 

jivo: jīva; dhīsthaḥ: in de buddhi; cidabhāsaḥ: bedrieglijke voorstelling van 

bewustzijn; bhavet: wordt; bhoktā: alsmede; hi: omdat (of daarom); 

karmakṛt: de doener; bhogyarupaṁ: van de aard van de plezierobjecten; idaṁ 

sarvaṁ: al (deze); jagat: universum; syād: wordt genoemd; bhūtabhautikam: 

bestaande uit objecten. 

36. Wanneer bewustzijn door het misleide intellect
1
 handelt 

 En de gevolgen daarvan ondergaat, heet het jīva. 

 En dit alles, bestaande uit de elementen
2
 en hun voortbrengsels, 

 Die als ervaringsobjecten dienen, wordt wereld genoemd. 

 

  

                                                      
1
 Buddhi. Intellect is de weerspiegeling van bewustzijn en heeft het vermogen tot 

kennen. In zijn zuivere vorm manifesteert het zich als de getuige. Wanneer het zich 

met de bedekkingen (upādhi's of māyā) identificeert verbeeldt het zich de doener te 

zijn. De bedekkingen vormen de geest. De weerspiegeling van het intellect op de 

geest is de jīva, die zich met de geest identificeert, zoals een reflectie op een spiegel 

de vorm van de spiegel aanneemt. 
2
 Subtiel en grofstoffelijk. 



10 

 

Alleen in de staat van zelfvergetelheid bestaan jīva en de wereld als gevolg 

van māyā. 

अनावदकालमारभ्य मोक्षात ् पिू िवमद ंद्वयम।् 
व्यििार ेवित ंतिादुभय ंव्याििावरकं ॥३७॥ 
anādikālamārabhya mokṣāt pūrvamidaṁ dvayam | 

vyavahāre sthitaṁ tasmādubhayaṁ vyāvahārikaṁ ||37|| 

anādikālamārabhya: sinds beginloze tijden; mokṣāt pūrvaṁ: tot men 

bevrijding verwerkelijkt; idaṁ dvayam: deze twee; vyāvahāre sthitaṁ: 

hebben slechts empirisch (praktisch, ervaarbaar) bestaan; tasmāt: daarom; 

ubhayaṁ: beiden; vyāvahārikaṁ: van empirische (handelende in wakende 

staat) aard. 

37. Deze twee
1
, hebben sinds beginloze tijden 

 Alleen een empirisch
2
 bestaan 

 Dat voort duurt tot de realisatie van bevrijding
3
. 

 Daarom worden ze empirisch genoemd. 

 

  

                                                      
1
 Jīva (individu) en jagat (wereld) 

2
 Op ervaring gebaseerd (vyāvahārika). De jīva en de wereld zijn noch werkelijk  

noch onwerkelijk. Maar omdat hun bestaan door ervaring gekend wordt, worden ze 

van empirische aard genoemd (vyāvahārika). Zie ook de toelichting in voetnoot van 

vers 16. 
3
 Ophouden van alle verbeeldingen. 



11 

 

In het volgende vers wordt de droomstaat besproken. Door het vergeten 

(bedekken) van de werkelijke aard van het Zelf (onwetendheid) wordt er een 

persoonlijke entiteit (jīva) en een wereld gecreëerd.  

 

विदाभासविता वनद्रा विक्षपेािवृतरुवपणी। 
आितृ्य जीिजगतो पिू ेनलेू त ुकियते॥्३८॥ 
cidābhāsasthitā nidrā vikṣepāvṛtirupiṇī | 

āvṛatya jīvajagato pūrve nūle tu kalpayet ||38|| 

 

cidābhāsasthitā: verkeerde voorstelling in samengang met bewustzijn; nidrā: 

slaap; vikṣepāvṛtirupiṇī: van de aard van versluiering en projectie; āvṛatya: 

versluiering; jīvajagataḥ: jiva en de wereld; pūrve: eerst; nūle: nieuw; tu: 

maar; kalpayet: verbeeldt. 

38. Slaap, in samenhang met de misleide voorstelling
1
 in bewustzijn 

 Is van de aard van versluiering en projectie. 

 Hij bedekt eerst het persoonlijke zelf
2
 en de kenbare wereld,  

 En dan verbeeldt hij ze in dromen opnieuw. 

  

                                                      
1
 Māyā, door buddhi, of intellect. 

2
 Jīva, het individu. 



12 

 

Het volgende vers stelt dat dromen op zichzelf bestaan en geen continuïteit 

hebben. Ze kunnen daarom niet werkelijk zijn. 

 

प्रतीवतकाल एितै ेवितत्वात ् प्रावतभवसकके। 
न वि स्वप्णप्रबदु्धस्य पनुः स्वप्न ेविवतस्तयोः॥३९॥ 

pratītikāla evaite sthitatvāt prātibhasikake | 

na hi svapṇaprabuddhasya punaḥ svapne sthitistayoḥ ||39|| 

 

pratītikāla evaite sthitatvāt: deze twee vanwege hun bestaan alleen tijdens 

[droom] ervaring; prātibhasikake: illusoir; na: niet; hi: omdat; 

svapṇaprabuddhasya: voor de van slaap ontwaakte; punaḥ: weer; svapne: in 

[nieuwe] droom; sthiti: bestaan. 

39. Deze twee
1
 zijn verbeeldingen; 

 Zij bestaan alleen tijdens droomervaring. 

 Want niemand ziet na het ontwaken uit een droom 

 Ze weer wanneer hij opnieuw droomt
2
. 

 

 

  

                                                      
1
 De waarnemende jīva en de waargenomen wereld. 

2
 Droomervaringen hebben geen continuïteit omdat ze onwerkelijk zijn. 



13 

 

Nu wordt het onderscheid tussen de jīva's in de wakende en in de droomstaat 

uitgelegd. 

 
प्रावतभावसकजीिो यस्तज्जगत ् प्रवतभावसकम।् 
िास्ति ंमन्यतऽेन्यस्त ुवमथ्यवेत व्याििावरकः॥४०॥ 

prātibhāsikajīvo yastajjagat pratibhāsikam | 

vāstavaṁ manyate'nyastu mithyeti vyāvahārikaḥ ||40|| 

 

prātibhāsikaḥ: illusoire, dromende (als verbeeld in droom); jīva: jīva; jaḥ: 

wie (is); tat: dat; jagat: wereld; pratibhāsikam: illusoir (waargenomen in 

droom); vāstavaṁ: werkelijk; manyate: denkt; tu: maar; mithyeti: 

onwerkelijk; vyāvahārikaḥ: van empirische aard. 

40. De prātibhāsika jīva
1
 beschouwt,  

 De droomwereld als werkelijk. 

 De vyāvahārika jīva
2
  echter 

 Beschouwt die wereld
3
 als onwerkelijk. 

  

                                                      
1
 De jīva in de droomstaat. 

2
 De jīva in de wakende staat.  

3
 De droomwereld 



14 

 

Vervolgens wordt het onderscheid tussen de jīva in de wakende staat en de 

werkelijke jīva uitgelegd.  

 

व्याििावरकजीिो यस्तज्जगद्व्याििावरकम ् । 
सत्य ंप्रत्जवेत वमथ्यवेत मन्यवेत पारमावथ िकः॥४१॥ 
vyāvahārikajīvo yastajjagadvyāvahārikam | 

satyaṁ pratjeti mithyeti manyeti pāramārthikaḥ ||41|| 

vyāvahārika: wakende, empirische, handelende; jīvaḥ: jiva, individu; yaḥ: 

wie; saḥ: hij; tat: dat; jagat: wereld; vyāvaharikaṁ: wakende, empirische; 

satyaṁ: werkelijk; pratjeti: ziet; mithya iti: onwerkelijk; manyeti: denkt, ziet 

als, beschouwt; pāramārthikaḥ: de werkelijke (jiva);  

41. De vyāvahārika jīva
1
 ziet deze wereld 

 [In wakende staat] als werkelijk. 

 Maar de  pāramārthika jīva
2
 

 Weet dat het onwerkelijk is. 

 

  

                                                      
1
 De jīva in de wakende staat. 

2
 De werkelijke, of non-duale, jīva. 



15 

 

In het volgende vers wordt gesteld dat alleen de werkelijke (non-duale) 

pāramārthika jīva die de staat van dualiteit van vyāvahārika jīva is ontstegen 

zijn eenzelvigheid met Brahman kent, zoals dat in de mahāvākya's is 

uitgelegd. 

 

पारमावथ िकजीिस्त ुब्रह्मकै्य ंपारमावथ िकम ् । 
प्रत्यवेत िीक्षत ेनान्यद्वीक्षत ेत्वनतृात्मणा॥४२॥ 
pāramārthikajīvastu brahmaikyaṁ pāramārthikam | 

pratyeti vīkṣate nānyadvīkṣate tvanṛtātmaṇā ||42|| 

 

pāramārthikajīvaḥ: de werkelijke jīva; tu: maar; brahmaikyaṁ: eenzelvigheid 

(gelijkheid) met Brahman; pāramārthikaṁ: werkelijk; pratyeti: weet; vīkṣate: 

ziet; na: niet; anyat: andere; vīkṣate: ziet; tu: maar; anṛtātmaṇā: als 

onwerkelijk. 

42. Alleen de pāramārthika jīva
1
 weet dat  

 Zijn eenzelvigheid met Brahman werkelijk is. 

 Hij ziet geen ander
2
, en weet 

 Als hij een ander ziet dat het onwerkelijk is
3
. 

 

  

                                                      
1
 De werkelijke, of non-duale, jīva. 

2
 Chandogya Up.VII, 24,1: ‘Waar men niets anders ziet, niets anders hoort, niets 

anders weet, dat is het oneindige. Waar men iets anders ziet, dat is het eindige. 

Waarlijk, het oneindige is hetzelfde als het onsterfelijke en het eindige is hetzelfde 

als het sterfelijke.’ 
3
 Zie Upadeśa Sāhasrī vers 18.120: Het ego dat doordrongen wordt met de reflectie 

van bewustzijn wordt de kenner of de doener van de handeling van kennen genoemd. 

Hij die zichzelf (de getuige) kent als verschillend van deze drie (de doener, het object 

en het instrument) is de (werkelijke) kenner van het Zelf. 



16 

 

In de volgende twee verzen wordt gezegd dat eigenheden van iets in al zijn 

verschijningsvormen dezelfde zijn; zoals de eigenheden van water ook in de 

golven en de schuimkoppen aanwezig zijn, zo zijn ook de eigenheden van het 

Zelf (sat-cit-ānanda) in alle verschijningsvormen van de jīva aanwezig zijn. 

माधयु िद्रिशतै्यावन नीरधमा िस्तरङ्गके। 
अनगुम्याथ तवन्नष्ठ ेफेनऽेप्यनगुता यथा॥४३॥ 
सावक्षिाः सविदानन्ाः सम्बन्घाद्व्याििावरके। 
तद्द्वारणेानगुिवि तथिै प्रावतभावसके ॥४४॥ 
mādhuryadravaśaityāni nīradharmāstaraṅgake | 

anugamyātha tanniṣṭhe phene'pyanugatā yathā ||43|| 

sākṣisthāḥ saccidānandāḥ sambanghādvyāvahārike | 

taddvāreṇānugacchanti tathaiva prātibhāsike ||44|| 

mādhuryadravaśaityāni: zoetheid, vloeibaarheid en kilte; nīradharmāḥ: 

eigenheden van water; taraṅgake: in de golf; anugamya: eigen zijn aan; 

tanniṣṭhe phene: in het schuim waarvan hij (de golf) de bestaansgrond is;  

sākṣisthāḥ: de (inherente) eigenheden van de getuige; saccidānandāḥ: 

Bestaan, Bewustzijn en Gelukzaligheid; sambanghāt: vanwege de relatie; 

vyāvahārike: in de vyavaharika (empirische, wakende) (jīva); anugacchanti: 

neemt de eigenheden over; taddvāreṇa: door hem; prātibhāsike: pratibhāsika 

(jīva); yatha eva: op dezelfde wijze (neemt de eigenheden over). 

43-44. Op dezelfde wijze als de eigenheden van water 

 Zoals zoetheid, vloeibaarheid en kilte 

 Ook in de golven zitten en dan ook 

 In het schuim waar de golven de bestaansgrond van zijn, 

 Zo ook dringen Bestaan, Bewustzijn en Gelukzaligheid 

 Die de natuurlijke eigenheden van de getuige zijn 

 Schijnbaar door in de wakende jīva  

 En door deze ook in de dromende jīva. 

 

  



17 

 

Met het oplossen van de opgelegde verschijningsvormen in de bestaansgrond 

blijven de eigenheden van de verschijningsvormen in de bestaansgrond 

voortbestaan.  

लय ेफेनस्य तद्धमा ि द्रिाद्याः स्यसु्तरङ्गके। 
तस्यावप विलय ेनीर ेवतष्ठन्त्यते ेयथा परुा॥४५॥ 

laye phenasya taddharmā drvādyāḥ syustaraṅgake | 

tasyāpi vilaye nīre tiṣṭhantyete yathā purā ||45|| 

 

phenasya laye: met de verdwijning van het schuim; taddharmā: zijn 

eigenschappen; dravārmāḥ: zoals vloeibaarheid enz.; syuḥ taraṅgake: in de 

golf bestaat; tasyāpi vilaye: ook met zijn verdwijning; nīre: in het water;  eti: 

deze; yathā purā: zoals eerder; tiṣṭhantyete: bestaat. 

45. Met de oplossing van het schuim in de golf 

 Blijven zijn eigenheden
1
 in de golf voortbestaan. 

 Zo ook blijven met de oplossing van de golf, 

 Deze eigenheden in het water voortbestaan. 

  

                                                      
1
 Zoals vloeibaarheid enz. 



18 

 

De in vers 45 uitgelegde feiten gelden eveneens voor de verschijningsvormen 

van de jīva.  

प्रावतभावसकजीिस्य लय ेस्यवु्या िििावरके । 
तल्लय ेसविदानन्ाः पय ििस्यवि सावक्षवण॥४६॥ 

prātibhāsikajīvasya laye syurvyāvahārike | 

tallaye saccidānandāḥ paryavasyanti sākṣiṇi ||46|| 

prātibhāsika jīvasya laye: met de verdwijning van de dromende jiva; syu: 

bestaat; vyavahārike; in de wakende jīva; tallaye: met de verdwijning 

daarvan; saccidānandāḥ: de eigenheden bestaan, bewustzijn en 

gelukzaligheid; paryavasyanti: lossen op; sākṣiṇi: in de getuige. 

46. Met de oplossing van de prātibhāsika jīva in de vyāvahārika jīva 

 Blijven zijn eigenheden
1
 in de vyāvahārika jīva voortbestaan.  

 Zo ook blijven met de oplossing van de vyāvahārika jīva  

 In de getuige
2
, zijn eigenheden in de getuige voortbestaan. 

* * * 

 

  

                                                      
1
 Bestaan, Bewustzijn en Gelukzaligheid 

2
 Pāramārthika jīva. 



19 

 

Dṛg Dṛśya Viveka verses 32-46 
English translation by Swami Nikhilananda 

32. There are three conceptions of Jiva (Consciousness), namely, as that 

limited (by) prana etc., as that presented (in the mind) and the third one 

Consciousness as imagined in dream (to have assumed the forms of man etc.) 

33. Limitation is illusory but that which appears to be limited is real. The 

Jivahood (of the Self) is due to the superimposition of the illusory attributes. 

But really it has the nature of Brahman. 

34. Such Vedic statements1 as "That Thou Art" etc. declare the identity of 

partless Brahman with the Jiva who appears as such from the standpoint of 

the 'Theory of limitation'. But it does not agree with the other two views (of 

Jiva). 

35. Maya which has the double forces of projection and concealment veils the 

single and indivisible Brahman and in that Brahman creates the world and the 

individuals. 

36. It is because the fallacious presentation of Consciousness located in the 

Buddhi performs various actions and enjoys their results, therefore it is called 

Jiva. And all this, consisting of the elements and their products which are of 

the nature of the objects of enjoyment, is called Jagat (universe). 

37. These two, dating from time without beginning, have (only) empirical 

existence and exist till one attains liberation. Therefore both are called 

empirical.  

38. Sleep, said to be associated with Consciousness wrongly presented (in the 

mind) and of the nature of concealment and projection, at first covers the 

(empirical) individual self and the cognized universe, but then imagines them 

(in dream) afresh. 

39. These two objects (namely, the perceiving self and the perceived world) 

are illusory on account of their having existed only during the period of 

(dream) experience. It is because no one after waking up from dream sees 

those objects when one dreams again. 

40. He who is the illusory Jiva thinks the illusory world as real but the 

empirical Jiva thinks (that world) as unreal. 

41. He who is the empirical Jiva sees this empirical world as real. But the real 

Jiva knows it to be unreal. 

42. But the Paramarthika Jiva knows its identity with, Brahman to be (alone) 

real. He does not see the other, (if he sees the other) he knows it to be 

illusory. 



20 

 

43-44. As such characteristics of water as sweetness, fluidity and coldness 

appear to inhere in the waves, and then also in the foams of which the waves 

are the substratum, so also Existence, Consciousness and Bliss which are the 

(natural characteristics of Sakshin) appear to inhere in the Vyavaharika Jiva 

on account of its relation (with Sakshin) and through it similarly inhere in the 

Pratibhasika Jiva. 

45. With the disappearance of the foam (in the wave), its characteristics such 

as fluidity etc. merge in the wave; again with the disappearance of the wave 

in the water, these characteristics merge, as before, in the water. 

46. With the disappearance of the Pratibhasika Jiva (in the Vyavaharika Jiva) 

Existence, Consciousness and Bliss (which are its characteristics) merge in 

the Vyavaharika Jiva. When that also disappears (in Sakshin) these 

characteristics (finally) merge in Sakshin. 

 


