
 

 
 

GESPREKKEN OVER DE LEER VAN 

ŚRĪ RAMAṄA MAHARŞI  

 

In zijn boek "De weg tot het Zelf" heeft Heinrich Zimmer
1
 behalve teksten die de leer 

van Śrī Ramaṇa Maharṣi uitleggen
2
 ook een aantal vragen en antwoorden opgeno-

men die in dit boekje zijn weergegeven.  

Over manas en het Zelf     2 

Geschiedenis van koning Janaka    8 

De twijfel van het begin    18 

Inzicht en genade    18 

De opwellingen verwerpen   18 

Inzicht en genade    19 

De ware leraar     19 

Het innerlijk Zelf wacht    20 

Het vragen – geen denk-proces   21 

Volkomen Inzicht – geen werkeloosheid  22 

Verzonkenheid     22 

Is Brahman aan gene zijde?   23 

De innerlijke toevlucht    23 

Wat is mijn Zelf?    26 

De geheime plaats van het Zelf   26 

Werkelijk beleven en lichamelijke ervaring 28 

De verloste en zijn krachten   29 

Geef uw last aan de heer    31 

De ordening van de levens-stadia   33 

Gemeenschap en mensheid   33 

De wetende is alles hetzelfde   34 

De kracht en wat haar draagt   35 

  

                                                 
1
 "De weg tot het Zelf", Heinrich Zimmer, De Driehoek 1948, vertaling: Madelon de 

Man. 
2
 'Zelfonderzoek' (Vicāra Sangraham), 'Wie ben ik?' (Nan Yār), 'Over geestelijk onder-

richt' (Upadeśa Manjari), 'Essentie ven spiritueel onderricht' (Upadeśa Sāram), 'Ulladu 

Narpadu' (Veertig verzen over werkelijkheid) en 'Anubandham' (Supplement op de Veer-

tig verzen). 



2 

 
OVER MANAS

3
 EN HET ZELF 

,,Slechts Manas veroorzaakt gebondenheid en verlossing van de mens."  

(Amritabindu-Upanishad.) 

 

Een leerling kwam tot de Meester en sprak: „Verhevene, ik breng het nog niet zo ver, 

dat ik mijn manas kan beheersen. Daarom heb ik het besluit genomen, geheel in de 

eenzaamheid te gaan, naar Noord-India in het gebergte, en ik smeek de Verhevene 

om zijn zegen daarop." 

De Meester: Ge hebt een verre reis gemaakt om naar Tiruvannamalai te komen, om 

dicht in de nabijheid en de tegenwoordigheid van de verheven Ramana in de een-

zaamheid te gaan. Maar blijkbaar hebt ge de zielsrust niet gevonden. Nu wilt ge er-

gens anders heen, en daar zal het verlangen U overvallen, weer ergens anders heen te 

trekken. Op deze wijze zal er geen einde komen aan Uw zwerven. Begrijp toch dat, 

het Uw manas is, dat, U op deze wijze her- en derwaarts drijft. Leer allereerst niet de 

slaaf te zijn van het manas, dan zult ge gelukkig zijn, waar ge U ook bevindt. Vive-

kananda vertelt, ik geloof ergens in zijn voordrachten, de geschiedenis van een man, 

die zijn schaduw wilde begraven. Maar op iedere kluit aarde, die hij schepte in het 

open graf, waarin hij zijn schaduw had geworpen, verscheen de schaduw telkens op-

nieuw op de verse aarde, die in het graf viel. Dus gelukte het hem niet, zijn schaduw 

te begraven. Precies zo gaat het met degeen, die zijn denken wil begraven. Men moet 

daarom proberen, de werkelijke grond te doorgronden, waaruit de gedachten tevoor-

schijn komen, en moet denken, manas en verlangen met wortel en al uitroeien. 

De leerling: Soms, wanneer ik een of twee uur op die berg doorbracht, vond mijn 

manas een grotere vrede dan hier. Daarom geloof ik, dat een eenzaam oord mij over 

het algemeen dienstiger zal zijn om beheersing over mijn manas te krijgen. 

De Meester: Zeker, - maar wanneer ge een uur langer op Uw berg waart gebleven, 

dan had ge bemerkt, dat die U ook niet de vrede had gegeven, waarop ge U thans laat 

voorstaan. Leer Uw manas beheersen, dan is zelfs de hel U een hemel. Wat men ver-

der over eenzaamheid en het leven in de wildernis zegt, zijn praatjes. 

De leerling: Maar wanneer eenzaamheid en het van huis en wereld afzijdig leven niet 

bevorderlijk zijn - waar lag dan de noodzaak, Verhevene, dat gij op zeventienjarige 

                                                 
3
 Noot van de vertaler: Het woord 'manas' werd overal onvertaald gelaten. De Indiërs on-

derscheiden in ons innerlijk leven talloze nuances van impulsen, die de Europeaan ge-

meenlijk samenvat. Manas is noch gevoel (emotie), noch verstand (rede), maar de kracht 

van onze bewuste en ook onbewuste ik-tendenzen, die zich beurtelings met gevoel of ver-

stand identificeert, en zich daarbij enkel laat leiden door de drang om de totaliteit van on-

ze bewustzijnsinhoud, die ons het gevoel 'ik' verleent, steeds te vermeerderen. Dit ik-

bewustzijn is ontstaan uit opvoeding, traditie, conventie, geloof, al onze persoonlijke 

overtuigingen. Manas 'kiest' uit alles, wat zich aan gevoel en verstand voordoet, de ele-

menten die het 'ik' versterken en bevestigen. 



3 

 
leeftijd hier een kluizenaar moest worden? 

De Meester: Wanneer dezelfde kracht, die dit hier (en daarbij wees hij op zijn eigen 

verschijning) met zich wegvoerde, ook U ontvoert uit Uw tehuis, laat het dan beslist 

geschieden. Maar het heeft geen zin, dat ge U willekeurig daartoe opmaakt en Uw 

tehuis in de steek laat. Uw plicht ligt in Uw oefeningen. Oefen U met gestadig vra-

gen in het doorgronden van het Zelf. 

De leerling: Moet men de omgang met heiligen en wijzen niet zoeken? 

De Meester: Ja - maar de beste omgang met heiligen en wijzen is volkomen opgeno-

men te zijn in het Zelf. Dit is ook het ware ,,leven in het hol van den kluizenaar" 

(guhâvâsa). ,,In het hol leven" betekent: zich in het Zelf terugtrekken. - Omgang met 

wijze mensen zal U zeker een goed eind verder helpen. 

De leerling: Ik heb de indruk, dat ik dezelfde stilte van manas bereik, wanneer ik de 

wortel van de mantra naga, die ik zachtjes zeg, als wanneer ik me de vraag stel: WIE 

BEN IK? Is er iets op tegen, dat ik op deze manier met de mantra doorga, of is het 

van belang, dat ik alleen de pure vraag stel: ,,WIE BEN IK?" 

De meester: Neen, ge kunt iedere gedachte of iedere mantra tot op zijn wortel volgen 

en daarmede doorgaan: totdat ge een antwoord op Uw vraag hebt. 

De leerling: Wat is dan de kracht en de werking van fluistergebed en mantra? 

De Meester: Afleiding. - Het manas is als een stroom, een vlugge vloed vol voorstel-

lingen; een mantra is als een oevermuur of een stuwdam in de stroom gebouwd, om 

het water in de gewenste richting af te leiden. 

De leerling: Soms, wanneer gedachtenstilte was ingetreden, heb ik eerst een soort 

klank gehoord, als het geruis in of bij een molen, en daarna, iets later, een klank als 

het fluiten van een stoommachine. Dat overkwam mij alleen gedurende de meditatie, 

toen ik nog thuis was. Sedert ik evenwel hier ben, hoor ik die klank de hele tijd, on-

verschillig of ik mij voor U, Verhevene, bevind of in de kluizenarij ga wandelen. 

De Meester: Vraag: Wie hoort de klank? En herhaal deze vraag zo nu en dan. 

* * * 

De leerling: Wanneer ik ermee bezig ben de bron, waaruit het ik ontspruit, te door-

gronden kom ik tot een trap van stilte in het manas, waarover ik niet heen kan ko-

men. Ik heb geen enkele voorstelling of gedachte omtrent iets: het is een loutere leeg-

te, een volledig geledigd zijn. Een zacht licht doordringt mij alom, en ik heb het ge-

voel: ik ben zelf dat licht en ik ben geheel lichaamloos. Ik kan het niet precies om-

schrijven. Ik neem er niets bij waar, evenmin heb ik een innerlijke ervaring van iets 

lichamelijks of van enige soort vorm. Deze beleving duurt bijna een half uur en 

maakt me gelukkig. Moet ik daaruit opmaken, dat ik, om de hoogste, eeuwige vreug-

de te bereiken, - dus vrij-zijn of verlossing of hoe men dat noemt, - deze oefening 

slechts hoef voort te zetten totdat ik deze beleving uren- en dagenlang, ja hele maan-

den lang zal kunnen vasthouden? 



4 

 
De Meester: Deze beleving betekent geen verlossing; deze toestand noemt men 

,,mano-laya", d.w.z. een tijdelijk opgaan van het manas - dat is een tijdelijke stilte 

van het bewustzijn. ,,Mano-laya" betekent de concentratie, die tijdelijk de stroom van 

het bewustzijn stuit. Zodra deze concentratie ophoudt, stromen voorstellingen, oude 

en nieuwe, als gewoonlijk weer binnen, en zelfs wanneer dat tijdelijk indommelen 

van het manas duizend jaren duurde, zou het toch nimmer tot die volledige afbraak 

van het bewustzijn leiden, die men bedoelt met: verlossing of het vrij-zijn van ge-

boorte en dood. Daarom moet men bij zijn oefeningen op zijn hoede zijn en naar bin-

nen de vraag stellen: ,,Wie heeft de beleving?" en ,,Wie beleeft zijn geluk?" en zo-

lang als men dat niet kan doorgronden, loopt men gevaar in een lange trance-toestand 

of droomloos-diepe yoga-slaap (yoga-nidrâ) te vervallen. Wanneer er dan voor de 

leerling geen geschikte leider is, kan het voorkomen, dat hij zichzelf bedriegt en ten 

prooi valt aan een waandenkbeeld van verlossing. Slechts weinigen waren, dank zij 

hun verdiensten aan goede daden in vorige levens, of dank zij Gods hoogste genade, 

in staat om gezond en wel het doel te bereiken.  

Daartoe vertelde de Meester een geschiedenis; Een yogi bevond zich jarenlang in ex-

tatische askese (tapas) aan de oever van de Ganges. Toen hij een hoge graad van 

concentratie had verworven, was hij ook van mening dat, wanneer hij dit niveau over 

een grote tijdsruimte kon handhaven, dit verlossing betekende, en daarom gaf hij zich 

over aan de daartoe passende oefeningen. Op een dag, voordat hij zich in de diepe 

concentratie (nishthâ) liet verzinken, had hij dorst en beval zijn leerling wat water 

voor hem uit de Ganges te halen; maar voordat deze met het water terug was, was de 

heilige al in diepe yoga-slaap verzonken en bleef talloze jaren in deze toestand, ter-

wijl intussen veel water door de stroom vloeide. 

Toen hij eindelijk uit zijn beleving ontwaakte, was het eerste, waarom hij vroeg: Wa-

ter! Water!" Maar allang was er geen leerling en geen Ganges meer. Aardschuivin-

gen, zoals die door de in India veel voorkomende aardschokken teweeg worden ge-

bracht, hadden de loop der rivier verlegd, en de oude bedding was begroeid met dicht 

oerwoud, waarin mannen met onbekende wapens en in vreemde klederdracht - waar-

schijnlijk veroveraars uit verre landen, die intussen India in bezit hadden genomen, 

Mohammedanen of Engelsen, - jacht maakten op de dieren der wildernis. 

Het eerste, waarnaar de yogi vroeg, was ,,water", omdat voordat hij in diepe concen-

tratie verzonk, water datgene was, wat zich aan het oppervlak van zijn bewustzijn 

bevond. Met zijn concentratie, hoe diep en langdurig die ook was, had hij zijn be-

wustzijn slechts tijdelijk ,,in slaap gesust". Toen hij dus zijn bewustzijn weer terug 

riep, brak de bovenste bewustzijnslaag over hem heen als een vloed, waarvan de 

voortsnellende golven een dam doorbreken. Wanneer dat gebeurt met een voorstel-

ling, die onmiddellijk vóórdat de yogi zich aan meditatie overgaf, gestalte aannam 

aan de oppervlakte van het bewustzijn, dan laat het geen twijfel, dat voorstellingen 

en gedachten van langer geleden, die in diepere kloven van het manas liggen gewor-

teld, bij de uitoefening van ,,manolaya" onberoerd blijven - en wanneer het vernieti-

gen der ingewortelde voorstellingen en gedachten Verlossing betekent, kan men dan 



5 

 
van deze yogi zeggen, dat hij die had verworven?  

De meesten, die deze oefening doen, begrijpen het onderscheid niet, dat bestaat tus-

sen een tijdelijk opgaan van het denkvermogen (mano-laya) en de durende vernieti-

ging van illusoir voorstellings-bezit (mano-nâsha). Bij ,,mano-laya" - tijdelijk oplos-

sen van het manas - komen de golven van de bewustzijns-stroom voor enige tijd tot 

spiegelgladde stilstand. Deze toestand kan duizend jaar duren, - de voorstellingen, 

die daardoor tijdelijk in stilte zijn vervloeid, verheffen hun gestalten weer, zodra dit 

opgaan van het manas voorbij is. Daarom moet hij, die zich oefent, zijn vorderingen 

langs de geestelijke weg zorgvuldig controleren. Hij mag zich niet laten inpalmen 

door de betovering van de stilte van het manas; op hetzelfde ogenblik, dat hij zich 

daardoor laat bedriegen, moet hij zijn bewustzijn wakker schudden en zich afvragen: 

Wie is het, die deze stilte ondervindt? 

Enerzijds mag hij geen voorstelling toestaan zich in het bewustzijn te dringen en de 

spiegel ervan met haar gedaante te vullen; anderzijds evenwel mag hij zich niet laten 

overvallen door deze diepe slaap van yoga (yoga-nidrâ), deze zelfhypnose. Het op-

gaan van het manas (mano-laya) is een teken, dat men het doel merkbaar meer nabij 

is gekomen, maar het is ook het punt, waar de weg zich splitst: de ene weg voert ver-

der tot verlossing, de andere tot de diepe slaap van yoga. 

De makkelijkste en rechtstreekse weg naar de verlossing, - ja, men kan zeggen: de 

afsnijdende kortste weg - is door vragen het doorgronden ervaren. Dit vragend door-

gronden dwingt de denkkracht dieper en telkens dieper, tot zij haar bron bereikt, en 

daarin duikt en die beseft. Dan gebeurt het, dat ge van binnenuit het antwoord krijgt, 

en dan ervaart, dat ge op haar rust, die alle ingewortelde voorstellingen eens en voor-

al vernietigt. 

De tijdelijke stilte van het manas treedt geheel vanzelf in bij de gebruikelijke gang 

der oefeningen en is een duidelijk teken van innerlijke vooruitgang. Het gevaar ervan 

is, dat men haar houdt voor het einddoel van de geestelijke weg en zich zelf daarmee 

bedriegt. Juist op dit tijdstip is dan een geestelijk leider nodig, hij kan de leerling een 

hoop tijd en kracht besparen, die anders nutteloos worden verspild. 

Thans begreep ik, hoe het was om juist deze belangrijke leer op het juiste ogenblik 

van mijn ontwikkeling te ontvangen, dat ik zonder het zelf te vermoeden of te willen, 

door het ingrijpen van mijn chef in Shrî Ramana's tegenwoordigheid was gevoerd. Ik 

was juist op het punt gekomen, waar de weg zich splitst, waar de ene weg leidt naar 

de vernietiging van het bedriegelijk voorstellingsmateriaal en tot verlossing, de ande-

re naar de langdurige slaap in yoga. Op deze trap had ik een wegwijzer nodig, en die 

kon slechts optreden in de persoonlijke gedaante van een Goeroe: een ziel, die zelf 

was doorgedrongen tot haar eigen werkelijkheid. Misschien waren het alleen de ver-

diensten van handelingen in een vorig leven en was het geen merkbare, bijzondere 

verdienste van mijn eigen, huidig leven, dat ik staan mocht voor een dergelijke ziel 

inde gestalte van Shrî Ramana, en van hem onderricht kreeg, zonder hetwelk ik mis-

schien net zo in het duister had rondgetast als die yogi aan de Ganges. 



6 

 
De leerling: Kan ik de kennis betreffende het Zelf bereiken? Ik bedoel: kan ik de 

rechtstreekse ervaring van de werkelijkheid van het Zelf ondervinden? 

De Meester: Hoe vraag je dat zo? Wie heeft geen kennis betreffende het Zelf? Ieder-

een heeft de rechtstreekse ervaring van zijn Zelf. 

De leerling: Maar ik beleef het niet werkelijk rechtstreeks. 

De Meester: De waarheid is, dat je ondertussen doorlopend van je Zelf afweet. Hoe 

kan het Zelf niet van het Zelf afweten? Alleen zijn jij en je Zelf in de gewoonte ver-

vallen om te denken, dat je dit bent, of dat, of zus of zo. Die foutieve mening vormt 

bij jou op het ogenblik de ,,viparîtâ bhâvanâ", de ,,vervormde voorstelling" - of roept 

die bij je op - en daarom zeg je, dat je niets van je Zelf weet. Waar het op aan komt, 

is, dat je de verkeerde mening over je Zelf kwijtraakt. Daardoor wordt je kennis om-

trent je Zelf en de ervaring der werkelijkheid van het Zelf verhelderd. 

De leerling: Hoe zal ik de ,,viparîtâ bhvanâ", de vervormde voorstelling kwijt raken? 

Kan een gewoon mens die kwijt raken, en hoe? 

De Meester: Wel zeker, dat is mogelijk en het gebeurt. Er zijn verschillende wegen, 

die erheen leiden: ,,Bhakti", de yoga van hartstochtelijke overgave aan God; ,,Jnâna", 

de yoga van puur besef; „Karma", de yoga van zelfloos handelen. Zij alle dienen om 

het ,,viparîta bhavanâ" uit de weg te ruimen. De hoofdweg evenwel is eenvoudig. 

De leerling: Maar ik weet niets over de methode en weet niets van het Zelf af. 

De Meester: Wie weet niets waarvan? Vraag je dat af en drijf die vraag zover, dat je 

doorgrondt: wie het is, waarvan gezegd wordt, dat hij niets weet. Zodra je deze vraag 

stelt, en als met een peillood in het ik tracht door te dringen, verdwijnt het ik. Wat 

daarna overblijft, is inzicht in het Zelf en een werkelijk ervaren van het Zelf. 

De leerling: Maar hoe moet ik daartoe komen? Heb ik daartoe de hulp van een goe-

roe, een leraar, niet nodig? Moet God me daarbij niet helpen? 

De Meester: Hoe bedoel je dat? Op de weg naar het doel heeft dit alles in het verloop 

der oefeningen mogelijkerwijs zijn plaats en zijn betekenis; maar wanneer men van 

het laatste punt uit ondervraagt, d.i. wanneer men het doel heeft bereikt, dan blijkt, 

dat de weg, die men insloeg, en de middelen, die men aangreep, zèlf het doel zijn. De 

goeroe blijkt tenslotte God te zijn, en God blijkt je werkelijk Zelf te zijn. 

De leerling: Maar is de zegen van de goeroe, of de genade Gods dan niet noodzake-

lijk om vorderingen te maken in „vichâra”, in het onderscheidend doorgronden van 

het Zelf? 

De Meester: Zeker. - Maar de ,,vichâra", die ge voltrekt, is juist de zegen zelf van de 

goeroe, is zelf God's genade. 

De leerling: Ik bid U, Verhevene, mij genadig Uw zegen te geven. 

* * * 

De Meester bleef een tijdje zwijgende. Daarmede wilde hij zeggen, dat louter zijn 



7 

 
zwijgende aanwezigheid, in gestadige en aangeboren zelf-overpeinzing (sahaja sa-

mâdhi), een al-tegenwoordige hulp is, die dient om de dorstige vrager zijn geestelijke 

dorst daaraan te doen lessen. Wat uitgesproken wordt, onderricht minder, dan wat 

ongezegd blijft. Daarna zei de Meester: Ga voort door vragen jezelf te doorgronden. 

De leerling: Maar hoe? Ik weet niet, hoe ik te werk moet gaan. 

De Meester: Wie weet het niet? Je zegt ,,ik" en toch zeg je, dat je niets van dat ik 

weet. Kan iemand niets van zichzelf afweten? Is dat niet om te lachen, zó onmoge-

lijk? Wanneer het erom ging, iets anders te bereiken of te beseffen, zou je kunnen 

vinden, dat het moeilijk te bereiken of te begrijpen was. Maar wanneer het gaat om 

het eeuwigtegenwoordig, onontkoombaar ik, - hoe kun je dan niet-wetend zijn? Je 

moet je alleen maar door de foutieve meningen van je ik heen vechten en die een 

voor een kwijt raken. Doe dat. 

De leerling: Is daarbij de hulp van een goeroe voor mij nodig of nuttig? 

De Meester: Zeker - om je met het vragen naar de doorgronding van het Zelf op weg 

te helpen. Maar de gang van het doorgronden moet je zelf gaan. 

De leerling: In hoever kan ik daarin hopen op de zegen van de leraar, en hoe ver 

moet ik dat vragen drijven? 

De Meester: Je moet het zover drijven, tot de foutieve voorstelling door het door-

gronden is vernietigd, totdat je laatste foutieve mening vernietigd is, - tot je de wer-

kelijkheid van het Zelf hebt ervaren. 

De leerling: Hoe kan ik anderen helpen? 

De Meester: Wie is er, die ge helpen zoudt? Wie is dat Ik, dat anderen zou helpen? 

Maak je eerst dit punt duidelijk, dan komt al het andere vanzelf. 

De leerling: En God's hulp bij mijn pogingen, - moet ik me daarvan niet verzekeren 

door gebed, verering en andere vrome gedragingen? Zou dat niet helpen? 

De Meester: God's genade, en de verering, waardoor je die wilt inroepen, en andere 

dergelijke vroomheid - dat zijn allemaal schreden op de tussentrappen, die worden 

gedaan en noodzakelijk schijnen, zolang als het doel niet is bereikt. Is het evenwel 

bereikt, dan is God het Zelf. 

De leerling: Welke bijzondere stappen kunnen me helpen? 

De Meester: Dat hangt bij ieder af van de omstandigheden. 

De leerling: Welke weg is voor mij het best geschikt? Wordt niet alle hulp door God 

gezonden? 

De Meester: Hartstochtelijke overgave aan God (bhakti), onbaatzuchtig handelen 

(Karma), zuiver inzicht (Jnâna) en bijzondere oefeningen (Yoga) - al deze wegen zijn 

één weg. Je kunt God niet liefhebben, zonder Hem te kennen, en je kunt Hem niet 

kennen, zonder Hem lief te hebben. De liefde openbaart zich in alles, wat je doet, en 

dat is karma: onbaatzuchtig handelen. Dat je door yoga geestelijke beelden in je op-



8 

 
neemt, is - voordat je God behoorlijk kunt beseffen en liefhebben- een noodzakelijk 

voorstadium. 

De leerling: Mag ik doorlopend denken: ,,Ik ben God"? Is dat de juiste oefening? 

De Meester: Waartoe dat te denken? Daadwerkelijk ben je God. Maar zeg je soms 

aan één stuk door tot je zelf: ,,Ik ben een mens, ik ben een mens"? of ,,ik ben een 

man, een man"? Wanneer een tegenovergestelde voorstelling tot zwijgen moet wor-

den gebracht, b.v. dat men een dier is, dan heeft het natuurlijk wel zin om tot jezelf te 

zeggen: ,,Ik ben een mens." Om een foutieve mening te vernietigen, dat men dit of 

dat is - een mening, die afhangt van de op verkeerde wegen geraakte inbeeldingen, 

die iemand koestert, - mag men zich aan de voorstelling overgeven, dat men niets 

van dit alles is, maar God is of het Zelf. Maar wanneer die oefening is afgelopen, dan 

is de ervaring niet de een of andere voorstelling - niet de voorstelling: Ik ben God - 

maar men heeft dan louter de werkelijkheid van het Zelf ervaren. Dat staat buiten ie-

der voorstellingen-vormend denken. 

De leerling: Zal niet alles, wat een mens van node heeft om de werkelijkheid van het 

Goddelijke te ervaren, hem door de al-liefhebbende, alwetende en almachtige God 

worden geschonken? - Bij deze woorden dacht de vrager in stilte: Zullen wij altijd 

afhankelijk zijn van de luimen en grillen van een goeroe, al is die nog zo groot en 

geweldig? En als dit zo ware, waar bleef dan de vrijheid van het Zelf, en het zelfver-

trouwen? 

Maar pijlsnel en volkomen raak kwam het antwoord van de Verhevene, als verstond 

hij de innerlijke verwarring van de vrager beter dan deze zelf. 

De Meester: Beeld je niet in, dat dit lijk (hierbij wees hij op zijn eigen lichaam) de 

goeroe is. 

De leerling: Ik vrees, dat het niet makkelijk is om de ervaring van de werkelijkheid 

van het Zelf te veroveren. 

De Meester: Waarom jezelf voor de gek houden, door van te voren aan te nemen, dat 

wat je onderneemt, zal mislukken? Doe het! Daar gaat het om. De werkelijkheid van 

het Zelf zal, indien iemand er ernstig om worstelt, hem in één ogenblik overvallen. 

Om dit toe te lichten, vertelde de Verhevene eens een: 

 

GESCHIEDENIS VAN KONING JANAKA. 

Eens liet Koning Janaka zich door zijn huispriester een philosofisch traktaat voorle-

zen. Daarin werd terloops gemeld, dat een ruiter, die juist zijn voet in de stijgbeugel 

had gezet en daarbij verzonk in de innerlijke beschouwing van de werkelijkheid van 

het Zelf, door een werkelijk besef van het Zelf werd overvallen, nog voor hij de an-

dere voet in de stijgbeugel had gezet: zo onverhoeds en snel is deze werkelijkheid, 

wanneer zij de mens overkomt. 



9 

 
Koning Janaka liet zijn pandit met lezen ophouden en verzocht hem, hem deze ge-

schiedenis praktisch te bewijzen. De pandit moest bekennen slechts een boekenwurm 

te zijn en niet in staat hem de praktische ervaring en het weten betreffende zulke din-

gen te leren. Toen beweerde Janaka, dat de geschiedenis in haar tekst òf fout òf over-

dreven was. De pandit wilde geen van beide toegeven; zelf kon hij weliswaar de 

waarheid van de tekst niet aantonen, maar die tekst kon niet fout zijn, noch overdre-

ven, want het waren de woorden van wijzen uit vervlogen tijden. Janaka ergerde zich 

over de pandit en in een aanval van woede liet hij hem in de kerker gooien. Dezelfde 

straf legde hij iedere geleerde Brahmaan op, die zich voor een wijze uitgaf en niet in 

staat was praktisch te bewijzen, wat er in het traktaat stond geschreven. 

Vele geleerde Brahmanen trokken vrijwillig het land uit en de verbanning in, uit 

angst om in de kerker te worden geworpen, en twee of drie van deze pandits ont-

moetten bij hun omzwervingen in de dichte wildernis de heilige Ashtavakra
4
 en 

klaagden hem hun nood. Hij bood aan om de koning dat schriftgedeelte te verklaren 

en de gevangen Brahmanen te bevrijden. Zijn koene belofte maakte hen moedig en 

zij brachten hem voor de koning. 

Toen hij de Heilige zag, verhief koning Janaka zich en groette hem eerbiedig. Ashta-

vakra evenwel gelastte hem alle pandits vrij te laten. 

Janaka voelde, dat dit strikt bevel alleen kon uitgaan van iemand, die in staat was zijn 

twijfel te verdrijven en liet alle Brahmanen vrij. Toen verzocht hij Ashtavakra hem 

de waarheid van dat deel der schrift te bewijzen en zette daarbij een voet in de stijg-

beugel van zijn paard. 

De Heilige vroeg hem daarop, of de houding, waarin zij beiden zich juist bevonden, 

op enigerlei wijze beantwoordde aan hun verhouding van Meester en leerling, zoals 

die door de heilige schriften werd beschreven, en Janaka begreep onmiddellijk de be-

tekenis van die vraag, steeg af, boog zich voor Ashtavakra neer en verzocht hem om 

onderricht. 

Ashtavakra leerde hem daarop, dat een leerling, alvorens hem het besef van het 

Brahman (brahma-jnâna) kon geworden, alles wat hem toebehoorde aan zijn leraar 

had over te geven: zichzelf zowel als al zijn bezit. Koning Janaka gaf hem toen alles 

over en Ashtavakra zeide daarop: ,,Goed!" Op hetzelfde ogenblik was koning Janaka 

als verblind en verdoofd en stond star als een standbeeld. Ashtavakra evenwel was 

verdwenen. 

De tijd verliep; de onderdanen wachtten op hun koning en hij kwam niet. Zij misten 

hem, maakten zich over hem ongerust en zochten hem. Zij kwamen en vonden hem, 

                                                 
4
 Ashtavakra: de ,,achtvoudig kromme". Zie voor de verklaring van zijn naam en voor 

zijn geschiedenis de Duitse vertaling van de ,,Ashtavakra-Gîtâ: ,,Anbetung Mir", Indische 

Offenbarungsworte, aus dem Sanskrit ins Deutsche gebracht von H. Zimmer. München 

1929 (Leerdichten van Ashtavakra gericht tot Koning Janaka). 



10 

 
zoals hij daar onbewegelijk stond, en waren verrast en ontsteld dat hij ze helemaal 

niet zag en doof bleef voor hun vertwijfeld vragen. Zij deden navorsing naar Ashta-

vakra die hun voorkwam een charlatan te zijn en die met toverkunsten hun koning 

had behekst, en zwoeren hem wraak. De toestand van de koning wekte hun medelij-

den en om hem te helpen, brachten zij hem in een draagstoel naar de stad. De koning 

evenwel bleef bewegingloos als tevoren. 

De ministers smeekten Ashtavakra de vermeende betovering van de koning af te ne-

men en hem in zijn gewone toestand terug te brengen. Tegelijkertijd evenwel stelden 

zij er hem voor verantwoordelijk, de betovering te hebben bewerkt. Ashtavakra straf-

te hun argeloze bemerkingen met verachting en riep enkel: ,,Janaka!" en onmiddellijk 

reageerde de koning op deze roep en groette hem eerbiedig. De ministers stonden 

stijf van verbazing. 

Ashtavakra vertelde de koning, dat het volk hem kwaadwillig van tovenarij betichtte 

en dat hij de koning in deze betreurenswaardige toestand had gebracht. Hij maande 

de koning aan om zijn gewone leven weer op te nemen. ,,Het besef van Brahman," zo 

ging hij voort, ,,kan alleen onderricht worden aan wie er rijp voor is," en aangezien 

koning Janaka de proef had doorstaan, wilde hij het hem wel leren. Aldus sprak hij, 

en schreef het ,,Ashtavakra-Gîtâ", waarvan het hoofdthema is: Het Brahman is niets 

bijzonders, niets van iets verschillends, en er is geen bepaalde tijd of ruimte voor no-

dig om de werkelijkheid van het Brahman te ervaren. Ashtavakra besloot zijn onder-

richt met de woorden: ,,Tat tvam asi", ,,DAT ZIJT GIJ waarin „DAT" (tat) het eeu-

wige en grenzenloze Zelf betekent. 

De volgende ochtend bevonden de ministers, dat de koning als naar gewoonte ze op 

audiëntie liet komen en evenals vroeger zijn ambt uitoefende. Voor de verzamelde 

hofhouding vroeg Ashtavakra de koning of hij verlost was van zijn twijfel, dat het 

besef van Brahman zo snel en onverhoeds kon intreden als in de heilige schrift was 

beweerd. Indien dit zo was moest hij zijn paard laten voorkomen en het bewijs der 

waarheid leveren. De koning evenwel was thans geheel deemoedig en zeide: ,,O 

Heer, in mijn onrijpheid betwijfelde ik de juistheid van de schrift. Nu begrijp ik, dat 

ieder woord ervan waar is. OM! OM! OM! 

* * * 

De leerling: Men zegt: wie zich overgeeft aan meditatie en andere oefeningen, kan 

een nieuwe ziekte oplopen. In elk geval voel ik enige pijn in mijn rug en voor op de 

borst. Dat is als een beproeving van God. Wil de Verhevene me dat verklaren, of 

zeggen, of het waar is? 

De Meester: Er is geen Verhevene, die buiten jezelf bestaat, en daarom bestaat er 

geen beproeving, die opgelegd is. Wat jij voor een beproeving houdt, of voor een 

nieuwe ziekte, of voor het resultaat van je geestelijke oefeningen, is in werkelijkheid 

de inspanning, die je sinds kort vergt van je zenuwen, en van andere delen van je ge-

voels-organen. Je manas was tot dusver door de kanalen van je zintuigelijke gevoels-

organen gericht op het waarnemen van uiterlijke voorwerpen en moest de verbinding 



11 

 
tussen zichzelf en de waarnemings-zintuigen intact houden; nu wordt ervan verlangd, 

dat het zich van deze verbinding terugtrekt, en het volvoeren van dit terugtrekken 

veroorzaakt noodzakelijkerwijs een pijnlijke spanning en spierverrekking, of een 

sprong - dat noemt men dan lijden of een beproeving Gods. Dat gaat allemaal voor-

bij, wanneer je je meditaties voortzet en je denken er geheel op richt om je Zelf te 

doorgronden en werkelijk te ervaren. Er bestaat geen groter geneesmiddel dan deze 

doorlopende yoga, die vereniging met God of het Zelf (âtman) is. Zeker kan het af-

leggen van lang verworven gewoonten en van de aanleg van je wezen (Vâsanâ) pij-

nen ten gevolge hebben. 

De leerling: Men zegt, dat de lichamelijke oefeningen van hatha-yoga geschikt zijn 

om lijden op te heffen, en daarom worden ze als noodzakelijke voorstadia van ken-

nis-yoga (jñâna -yoga) aanbevolen. 

De Meester: Wie ze aanbeveelt en opvolgt, kan het gerust doen. Ik heb deze onder-

vinding niet gehad. Alle lijden kan effectief door voortgezet zelfonderzoek worden 

opgeheven.. 

De leerling: En hoe staat het met de ademhalings-oefeningen? (prânâ-yâma). 

De Meester: Ja, hoe staat het daarmee? Ik spreek daar niet over met de bekende vak-

termen als ,,pûraka" (inademen), ,,rechaka", (uitademen) en ,,kumbhaka" (inhouden), 

of over de bijzondere tijdsverlopen, die voor deze drie zijn bedoeld, maar ik heb ge-

zegd: er moeten ademhalings-oefeningen zijn. Manas en levensadem ontspringen aan 

dezelfde bron. Houd je de loop van de ene tegen, dan wordt onwillekeurig ook de 

ander tegengehouden. Het is gemakkelijker om het manas te beheersen dan de adem. 

Wat de laatste betreft is het, alsof je een koe met geweld wilt melken. Met het eerste 

evenwel is het, alsof men haar met een bosje gras vriendelijk tegemoet komt en haar 

over de rug streelt. 

Op een dag vertelde de Verhevene, toen hij over hatha-yoga sprak, een geschiedenis 

uit het leven van Prabhulinga: 

Prabhulinga, de stichter van de Shivaïtische Lingâyat-sekte, die heden ten dage 

slechts nog in Mysore een belangrijke aanhang heeft
5
, zwierf door het land om de 

geestelijk-geneigde gemoederen te verheffen. In Gokarna, het grote pelgrims-oord 

aan de west-kust, vond hij de beroemde hatha-yogi Gorakhnâth. De yogi heette hem 

eerbiedig welkom, maar was zich terzelfdertijd trots bewust van zijn eigen wonder-

macht over de elementen. Hij beschouwde zijn gast min of meer als zijn gelijke: een 

Volmaakte (siddha), die geen grotere krachten bezat dan hijzelf. Hij drukte zijn 

vreugde uit over deze ontmoeting, begroette hem, en vroeg hem wie hij was. 

Prabhulinga gaf hem ten antwoord, dat alleen wie zijn ik met wortel en tak had uitge-

                                                 
5
 Over de Lingayât-sekte, vgl. H. v. Glasenapp: Der Hinduismus. München 1922, pag. 

393-395. Over hun cultus-plaatsen enz. hij Glasenapp: ,,Heilige Stätten Indiens", Mün-

chen 1928, pag. 73. 



12 

 
roeid en zijn Zelf werkelijk had ervaren, weten kon, wie hij was. Wat kon hij zelf 

zeggen over een niets, een mens, die aan zijn vergankelijk lichaam hechtte. 

Gorakhnâth evenwel stelde zijn lichaam met het Zelf gelijk
6
 en gaf hem daarom ten 

antwoord: ,,Alleen iemand, die door Shiva's gunst en het genot van ,,gulika", d.z. de 

genezende kruiden van de Shrî-Shailaberg bij Gokarna
7
 een onsterfelijk lichaam 

                                                 
6
 Het lichaam gelijkstellen met het Zelf was (volgens de Vedas) de dwaalleer, die door de 

scheppende God als beproeving werd opgelegd aan de met elkaar worstelende Goden en 

demonen, toen zij bij Hem het hoogste Weten en het Zelf van het Al wilden Ieren, waar-

door hun de kracht zou worden verleend de mededingers te verslaan en heersers der we-

reld te worden. Hij gelastte de afgezanten van beide legers, die als leerlingen tot Hem wa-

ren gekomen, hun versierd lichaam te bekijken in de spiegel van een schotel met water, 

en leerde hun: ,,Dit is het Zelf (âtman), dit is het onsterfelijke (amrita), het motiefloze, dit 

is het Braham." Met deze wijsheid gingen beiden met tevreden hart weer heen. 

De Upanishad, die deze kleine mythe vertelt (Chândogya-Upanishad VIII, 8), meldt ver-

der, dat de demonen door deze wijsheid tot rust kwamen en, toen zij vertrouwend op de 

onsterfelijkheid en onkwetsbaarheid die dit weten hun magisch moest verlenen, zich in de 

strijd begaven tegen de Goden om de wereldheerschappij, volkomen door de Goden 

overwonnen werden. Want de afgezant der Goden - de Godenkoning Indra zelf - had op 

de terugweg wantrouwen tegen de leer opgevat. Hij had tot zichzelf gezegd: ,,Zoals het 

Zelf in dit lichaam mooi en versierd scheen, zou het blind en verminkt zijn, wanneer dit 

het lichaam overkwam en het zou met het lichaam te gronde gaan. Dat kan de laatste 

waarheid over het motiefloze Zelf niet zijn." Dus keerde hij naar de Heer der schepping 

terug om verdere lering in ontvangst te nemen. De Schepper evenwel had zijn twee leer-

lingen nagekeken en tot zichzelf gezegd: ,,Daar gaan ze met hun beiden, zonder het Zelf 

te hebben doorgrond, zonder het Zelf te hebben gevonden. Wie slechts zo weinig van de 

Geheime Leer heeft ondervonden - God of demon - zal overwonnen worden." 

Terwijl de demonen-koning de zijnen als onfeilbaar versterkend weten verkondigde: ,,Het 

Zelf" - en daarbij wees hij op zijn lichaam, - moet ge hier vieren en dienen; wie dat doet, 

verovert deze wereld en het hiernamaals," bleef Indra nog twee en dertig jaar langer, als 

leerling dienend, bij de Heer der schepping. Toen Deze hem met een nieuwe leer op de 

proef stelde, - n.l. dat het ik, dat dromen droomt, het Zelf was, - begreep Indra, weer op 

de terugweg, dat ook dit de laatste waarheid niet was, en keerde hij nogmaals twee en 

dertig jaar terug, en toen nog eens een laatste keer voor vijf jaar, totdat de Heer der 

schepping hem het laatste geheim over het Zelf prijs gaf, krachtens hetwelk de Goden 

over de demonen zegevierden en tot onsterfelijkheid, motiefloosheid en wereldheer-

schappij geraakten. 
7
 Gulika: Aan de werking van deze kruiden wordt o.a. door de Hindoes toegeschreven, 

dat het lichaam van de eerste zendeling der Jesuitenmissie, de heilige Frans Xavier (in 

1552 gestorven), dat het voornaamste reliquie is in het bij Gokarna gelegen Portugees 

Goa en dat bij grote feestdagen wordt vertoond, heden nog, niettegenstaande het Indische 

klimaat, wonderbaarlijk is goedgebleven. 

 



13 

 
heeft verworven, zal nimmer sterven. Wie evenwel deze onsterfelijkheid niet ver-

werft, sterft." 

Prabhulinga merkte op: ,,Ge hebt gesproken, alsof het bestaan in een onvergankelijk 

lichaam Uw waar bestaan ware en de dood van Uw lichaam Uw dood. Klaarblijkelijk 

gelooft ge dat Uw lichaam zelf Uw Zelf is. Slechts het onwetend volk is zo onnozel 

als gij ofschoon ge voor een siddha (volmaakte) doorgaat. Als Uw lichaam uzelf zijt, 

waarom zegt ge dan ,,mijn lichaam"? Ieder spreekt toch van zijn eigendom als van 

,,mijn kleren" en ,,mijn goud". Toon mij dan iemand, die zich met zijn kleren en zijn 

goud vereenzelvigt en zegt: ,,Ik ben de kleren, – het goud." 

Gorakhnâth zeide, ,,De mensen zeggen ik denk, ik ga. Zeg mij toch wat „ik" in dit 

geval betekent?" 

Prabhulinga: ,,Ik denk" betekent de verbinding met de denkfunctie, en in andere ge-

vallen wordt evenzo de verbinding met het lichaam, de zintuigen en het vermogen 

bedoeld. Want indien daarentegen het Ik met dit alles identiek ware, hoeveel ikken 

zouden er dan wel zijn! Gij neemt een figuurlijke beschrijving aan als de daaraan ten 

grond liggende stand van zaken." 

Toen vroeg Gorakhnâth of Prabhulinga hem niet wilde verklaren, wat het betekende, 

als iemand zeide: ,,Ik verlies mijn leven" ,,en hij vroeg, ,,Verliest het ene leven dan 

het andere?" 

Prabhulinga gaf hem ten antwoord: "De eigenlijke betekenis van het woord 'leven' is 

levens-adem als levenskracht, maar over het Zelf spreekt men in figuurlijke betekenis 

ook als van ,,leven". Waarom zoekt ge toch Uw eigen ongeluk, door U gelijk te stel-

len met het vergankelijk lichaam dat uit vlees, bloed, beenderen, vet, enz. bestaat, 

terwijl de heiligeoverlevering toch leert, dat het ,,Zelf" is: Zijn, Inzicht, Zaligheid 

(sat-chit-ânanda)? Wien het lichaam tegenstaat, dat schuld is aan de eindeloze we-

derkeer van geboorte en dood, wie zich wil vrij maken, die beschouwt het lichaam 

met even grote afschuw als het vuil op de weg, waarin hij bij vergissing getrapt heeft. 

De wijzen smeken Shiva, dat hij er hen van bevrijde telkens een nieuw lichaam te 

moeten aannemen, zoals een mens een middel inneemt om eens en voor al van een 

ziekte af te komen - is het dan niet eigenaardig en verwonderlijk, dat dit lichaam door 

goddelijke genade tracht te vereeuwigen? Lijkt ge niet op een zieke, die een middel 

inneemt om zijn lijden te verlengen? Bestaat er een lichaam, al ware het nog zo 

prachtig dat ooit ter wereld kwam en niet onderhevig was aan de dood? Nooit nog 

werd een steen omhoog geworpen, die niet weer op aarde terugviel. Aangezien alles 

een begin heeft, moet het ook een einde hebben, vroeger of later. Slechts indien er 

iets bestond, dat nimmer was geboren, zou het eeuwig en zonder dood kunnen voort-

duren. Gij hebt Uw onsterfelijkheid op Uw lichaam gebouwd door middel van gene-

zende kruiden en goddelijke genade, en hebt aangenomen, dat de dagen, die ge met 

dit lichaam zoudt leven, zonder einde waren: een onhoudbare veronderstelling: - geef 

U liever in den vervolge moeite om de verlossing te verwerven." 

Gorakhnâth evenwel liet zich niet overtuigen, hij week geen vingerbreed. Tenslotte 



14 

 
daagde hij Prabhulinga uit te proberen zijn lichaam in stukken te snijden en reikte 

hem daartoe een lang, blank en scherp zwaard. En Prabhulinga was niet in staat 

daarmede zelfs zijn huid te schrammen. Toen evenwel daagde hij Gorakhnâth uit tot 

een tegenproef: die was niet in staat maar een atoom van Prabhulinga met zijn vin-

gers te grijpen, toen hij hem uitnodigde hem pijn te doen, alhoewel Gorakhnâth op 

zijn bevel zijn ,,eigen kracht" en die van ,,zijn verwanten" te hulp riep, d.i. de kracht 

van het lichaam en de daarmee geboren drijfveren: verlangen, toom, lust, enz. 

Gorakhnâth stond ontsteld. Hij erkende Prabhulinga's meerderheid en verzocht hem 

te worden onderwezen in de leer betreffende Brahman. Toen zette Prabhulinga hem 

de Brahmanleer uiteen: Houd Uw lichaam niet voor het Zelf. Doorgrond dien, welke 

in U woont, dien, ,,die in het hol woont" en ge zult U eens en voor al vrijmaken van 

lijden, geboorte en dood. Het ,,hol" is Uw hart. Die daarin woont, heet God. En IK 

BEN HET. 

* *  * 

De leerling: Hoe kan men zijn dromen beheersen? 

De Meester: Wie ze in waaktoestand (jâgrat) kan beheersen, kan ze ook in de slaap 

beheersen. Dromen zijn indrukken, die in waaktoestand worden opgenomen en gedu-

rende de droomslaap in het manas worden geroepen. 

De leerling deed melding van gestalten, die hij in de droom had gezien. ,,lk kon me 

niet voorstellen, wie het waren; in mijn droom waren het reusachtige gestalten met 

apengezichten." 

De Meester: Het Zelf is zonder grenzen. Het is het manas, dat grenzen trekt en be-

grensde gestalten schept. Wat omvang en afmeting bezit, is het manas, het is juist het 

manas, dat aan andere dingen omvang en afmeting verleent. Grenzen en omtrekken 

komen uit het manas voort. Het manas verschilt niet van het hoogste wezen, netzo-

min als goud, dat tot een sieraad gevormd, gestalte en omvang, grens en omtrek 

toont, daarom iets anders is dan goud. Het manas is een wonderlijke, geheimzinnige 

kracht (shakti) van het hoogste wezen. Pas wanneer het manas is opgestaan, treden 

God, de wereld en de zielen tevoorschijn. Liggen wij evenwel in diepe slaap, dan 

worden we geen van deze drie gewaar, - dat is de wonderbaarlijke kracht van God. 

Maar wanneer we ook deze alle niet waarnemen, beseffen wij toch, dat wij in de 

slaap hebben bestaan. Verheft het manas zich weer, dan ontwaken wij uit de slaap. 

Bewustzijn en bewusteloosheid bestaan alleen in betrekking tot het manas. In het 

waakbewustzijn stellen we ons met het manas gelijk. Wanneer we nu het ware Zelf 

achter het manas doorgronden, dan zouden deze grenzen, die het manas stelt, niet be-
staan. Wat voor grenzen zouden er in de diepe, droomloze slaap voor ons bestaan? 

De leerling: Geen grenzen, voor zover ik weet. 

De Meester: Dat, wat tot U zegt: ,,in diepe slaap word ik niets gewaar," is ook het 

manas. In diepe slaap zijt ge één met uw ware Zelf. Wat in de tussenpozen - in 

droomslaap en in waaktoestand - verschijnt, verdwijnt ook weer. Het Zelf evenwel 



15 

 
blijft: in diepe slaap zowel als in droom en waken. Het Zelf is het substraat van 

waaktoestand en droomslaap. De verschillende toestanden: diepe slaap, droomslaap 

en waaktoestand, bestaan alleen voor het manas; ook trance en bewusteloosheid be-

staan alleen voor het manas en raken het Zelf niet. 

De leerling: Meester, wilt U daarmee zeggen, dat er geen verschil bestaat tussen de 

dichter, de kunstenaar, de schrijver en de ingenieur? 

De Meester: Het onderscheid ligt louter in het manas; de verschillen bestaan op 

grond van onbewuste, ongewilde aanleg uit vroegere levens (vâsanâ), die de enkeling 

als een herinnering-rijke geur doordrenken en de kiemen voor zijn lot vormen. Geen 

twee individuen zijn elkaar gelijk, juist op grond van deze uitgangspunten of ge-

neigdheden (vâsanâ). Het onwetend manas is als een lichtgevoelige plaat en neemt de 

beelden der dingen op, zoals ze verschijnen; maar het manas van de wijze is als een 

klare spiegel. 

De leerling: Is dat een Meester? 

De Meester: Wie is de Meester? Je denkt: hier is een Meester. Je ziet het lichaam des 

Meesters; maar hoe begrijpt de Meester zichzelf? Hij is het ,,Zelf", het ,,âtman". Hij 

ziet een ieder als zichzelf. Slechts indien er een wereld naast en buiten hemzelf be-

stond, zou hij een wereld kunnen zien. Wanneer het Zelf met de wereld gelijk is ge-

steld, - waar is dan de wereld? Dan heeft er geen wereld-schepping, geen wereld-on-

dergang, geen wereld-duur bestaan. Dat, wat is, is altijd het Zelf (âtman). Het Zelf 

beschijnt een ieder naar zijn standpunt, overeenkomstig de rijpheidsgraad van zijn 

manas, en als je verder en verder voortgaat, zullen die twijfelingen je niet meer over-

vallen. - Wat bestaat, is bewustzijn. Bewustzijn en bestaan zijn niet van elkaar ver-

schillend. Bestaan is bewustzijn, zuiver, absoluut bewustzijn. Je zegt: ,,ik ben me 

mijn leven bewust" enz. Maar zuiver bewustzijn is boven (buiten) alles. Dat is abso-

luut bewustzijn. Daarbij gaat het niet om een overgaan van de onbewustheid tot een 

hoogst zuiver bewustzijn. Je laat beide achter je: zeIfbewustzijn en onbewustzijn, en 

wordt je natuurlijk bewustzijn gewaar, dat zuiver bewustzijn is. 

De leerling: Men zegt, dat de werkelijkheid van de wereld onecht is, een waan, 

Mâyâ, - maar we zien de wereld elke dag. Hoe kan zij onecht zijn? 

De Meester: Met ,,onecht" wordt bedoeld, dat de voorstelling ,,wereld" een onjuiste 

overdracht of interpretatie is van wat er werkelijk aan ten grondslag ligt, zoals ie-

mand in het donker de indruk ,,dat is een slang" overdraagt op een touw en daaraan 

het wezen van een ,,slang" toeschrijft. De wereld is ,,Mâyâ". 

De leerling: Wat betekent ,,mâyâ"? Waan? Illusie? 

De Meester: Mâyâ is, wanneer je alleen het ijs ziet, en niet het water in het ijs. Wan-

neer dus iemand ervan praat ,,het manas te doden of te vernietigen", dan heeft dat 

geen zin, want in de grond is het manas een stuk en een deel van het Zelf (zoals het 

ijs op het water). In het Zelf rusten, geheel in het Zelf zijn, betekent Verlossing 

(mukti) en vrij worden van mâyâ. Maar mâyâ is niet een op zichzelf bestaand iets; 



16 

 
gebrek aan licht heet duisternis; gebrek aan weten, inzicht, klaarheid enz. heet niet-

weten, domheid, waan of mâyâ.  

De leerling: Wat is ,,samâdhi"?
8
 

De Meester: Samâdhi is, wanneer het manas is verenigd met het Zelf. Geschiedt dat 

in het duister, dan is het diepe, droomloze slaap (nidrâ) en dan is het manas opgeno-

men in niet-weten. Geschiedt evenwel dit opnemen in bewuste of wakende toestand, 

dan heet het samâdhi. Samâdhi is een doorlopend in wakende toestand het-Zelf-

gewaar-zijn; nidrâ of diepe slaap is ook het-Zelf-gewaar-zijn, maar daarbij is het 

waak- of zelfbewustzijn uiterst zwak; in samâdhi daarentegen is de waaktoestand niet 

verminderd. Bij een aangeboren samâdhi (sahaja-samâdhi) zijn manas en Zelf voort-

durend verenigd. 

De leerling: Wat is het ,,volkomen, onveranderlijk samâdhi" (kevala-nirvikalpa sa-

mâdhi), en wat is het ,,aangeboren, onveranderlijk samâdhi” (sahaja nirvikalpa sa-

mâdhi)? 

De Meester: Wanneer het manas in het Zelf wordt opgenomen, doch niet wordt ver-

nietigd, dan is dat het ,,volkomen, onveranderlijk samâdhi". Vier belemmeringen 

staan dat in de weg: de ongestadigheid van het manas, van de adem, van het lichaam 

en van de aanschouwing. Bij het ,,volkomen, onveranderlijk samâdhi" maakt men 

zich niet Vrij van de ,,vâsanâs", de kiemen uit vroegere levens, die als reserves voor 

het tegenwoordige en toekomstige als kiemen in ons werkzaam zijn, en daarom be-

reikt men de verlossing niet. Alleen wanneer deze latente reserves (sanskâra) voor 

een verder leven zijn vernietigd, kan men de verlossing verwerven. 

De leerling: Wanneer kan men ,,aangeboren samâdhi" beoefenen? 

De Meester: Al van de aanvang af. Wanneer iemand het ,,volkomen, onveranderlijk 

samâdhi" jaren lang beoefent, en de ,,vâsanâs" niet heeft uitgeroeid, zal hij geen ver-

lossing verwerven. 

De leerling: Men zegt, dat ook iemand, die het verlossend Inzicht (jñânin) bezit, niet 

vrij wordt van de werkingen van het in een vorig leven gesponnen karma, dat zich 

nog moet afwikkelen en zich aan hem moet voltrekken. 

De Meester: Zeker. Andere mensen lijkt het toe, als oogstte hij nog de vruchten van 

zijn karma uit vorige levens: hij eet als zij, hij slaapt als zij, en lijdt net als zij onder 

de ongesteldheden van zijn lichaam. Dat zijn nawerkingen, die uitschommelen, zoals 

een ventilator nog doordraait, nadat de motor al is afgezet. Maar indien hij het Inzicht 

                                                 
8
 In het Duits staat hier: ,,Was ist ,,Sammlurtg" (samâdhi)?" Waar het woord 

,,Sammlung" eerder betekent: inkeer, concentra tie, en samâdhi veel méér is, n.l. in de 

yoga-terminologie wordt ge bruikt voor de hoogste, achtste trap in yoga, en de toestand 

aangeeft van volkomen eenheid of vereniging van het bewustzijn met de Geest, heb ik in 

deze en volgende zinnen het woord ,,Sammlung" weggelaten en het oorspronkelijke 

woord ,,samâdhi" onvertaald daarvoor in de plaats gesteld. Vert. 



17 

 
heeft, wordt hij er niet werkelijk door aangedaan, en hij verkeert niet in de mening, 

dat hij de vreugden en smarten zelf ervan ervaart, want hij komt niet meer op de ge-

dachte, dat hij de drager of dader ervan is. 

* * * 

De leerling: Ik ben er thans toe bereid, mijn positie in de wereld op te geven en 

voortaan mijn leven geheel aan Uw voeten door te brengen, Verhevene. 

De Meester: De Verhevene is altijd bij je. Hij is in je, en jij zelf bent de Verhevene. 

Om hem gewaar te worden, hoef je geen afstand te doen van positie en beroep, en 

van huis en familie weg te gaan. Wereldverzaking betekent niet, dat, iemand zich op 

zichtbare wijze ontdoet van huis- en familiebanden, maar dat hij afstand doet van 

wensen en neigingen en van het hangen aan dingen. Geef je beroep niet op; maar 

geef je over aan HEM, die de lasten der gehele wereld draagt. Wie afstand doet van 

wensen en neigingen, duikt onder in het hart der wereld en breidt zijn liefde uit over 

het Al. ,,Uitbreiding der liefde" en ,,overgave" zouden meer geschikte woorden zijn 

voor een ware vrome, die zich Gode toewijdt, dan ,,ontzegging". Want wie de banden 

slaakt, die hem direct omvangen, breidt de band der overgave en liefde zeer ver over 

de wereld uit, buiten alle grenzen van kaste, geloof en ras. Wie als wereld-

verzakende asceet zijn kleren afwerpt en van huis wegloopt, doet dit niet, omdat hij 

de zijnen niet lief heeft, maar omdat zijn liefde zich rondom over alle anderen uit-

breidt. Overkomt het hem, dat zijn liefde ruim wordt als de wereld, dan ondervindt 

men het niet op de wijze, dat hij van huis wegloopt; eer raakt hij los, zoals een rijpe 

vrucht van de boom. Daarvóór zou het dwaasheid zijn, huis en beroep in de steek te, 

laten. 

De leerling: Kan iedereen God zien? 

De Meester: Ja. 

De leerling: Kan ik God aanschouwen? 

De Meester; Ja. 

De leerling: Wie is mijn leider, om God te zien? Heb ik geen leider nodig? 

De Meester: Wie was je leider om mijn kluizenarij te aanschouwen? Aan wiens lei-

ding dank je het, dat je elke dag de wereld ziet? God is je Zelf, aan gene zijde van 

lichaam, manas en geest. Zoals je zelf in staat bent, de wereld te aanschouwen, zo zul 

je ook in staat zijn, je eigen Zelf te aanschouwen, wanneer je er met heilige ernst naar 

streeft, - het Zelf alleen is je leider op deze tocht naar de waarheid. 

De leerling: Wanneer ik het Goddelijke vereer onder een bepaalde Goddelijke naam 

en onder een bepaalde Godsgedaante, besluipt mij vaak de twijfel, of ik er geen 

kwaad mee doe, als zou ik het grenzeloze grenzen willen stellen, en het gedaanteloze 

gedaante geven. Tegelijkertijd voel ik, dat ik ontrouw word aan mijn vroomheid voor 

het Goddelijke buiten alle gedaante. 

De Meester: Wat kan men ertegen inbrengen, dat je het Goddelijke vereert onder een 



18 

 
van zijn namen en in een van zijn gestalten, zolang je zelf naar een naam luistert? 

Vereer het Goddelijke, vereer het gedaanteljk of gedaanteloos, totdat je begrijpt, dat 

je het zelf bent. 

 

III KORTE GESPREKKEN 

DE TWIJFEL VAN HET BEGIN. 

De leerling: Ge zegt, dat men de werkelijkheid van het Zelf kan beleven, wanneer 

men het ondervraagt. Wat hebben deze vragen te beduiden? 

De Meester: Je bent manas en je meent, dat je manas bent. Maar dat manas bestaat 

geheel en al uit opwellingen - uit gevoelens, gedachten en voorstellingen. Achter al 

deze enkelvoudige opwellingen is evenwel één omvattend ,,Ik" en dat is je Zelf. Dit 

,,Ik" kan de eerste opwelling worden genoemd. Houd je aan deze ,,Ik" opwelling en 

ondervraag die, om te weten te komen, wat die te zeggen heeft. Wanneer dit vragen 

je geheel in beslag neemt, komen er geen andere opwellingen in je op. 

De leerling: Wanneer ik dat doe en me aan mezelve vastklamp, namelijk aan mijn 

,,Ik" opwelling, dan is er een gedurig komen en gaan van andere opwellingen; vraag 

ik evenwel mezelf: ,,wie ben ik?", dan krijg ik geen antwoord. Deze toestand bete-

kent toch de ,,juiste oefening" (sâdhanâ) of het ,,vertoeven in het Zelf" (âtma-nishtâ): 

verheven- en onttrokken-zijn in het Zelf, niet waar? 

De Meester: Deze vergissing wordt door velen begaan. Wanneer je ernstig het Zelf 

ondervraagt, verdwijnt de ,,Ik" opwelling als opwelling, je wordt door iets anders uit 

de diepte geraakt: dat is niet meer het ik, dat begon te vragen. 

De leerling: Wat is dan het andere? 

De Meester: Dat is je ware Zelf, de betekenis van de in-wezenlijke waarde, die met 

,,Ik" wordt bedoeld. Dat is niet het ik, - het is het Hoogste Wezen Zelf. 

 

DE OPWELLINGEN VERWERPEN. 

De leerling: Vaak hebt ge gezegd: men moet de andere opwellingen verwerpen, 

wanneer men begint naar het Zelf te vragen. Maar er is geen einde aan de opwellin-

gen: verwerpt men de ene, dan komt een andere boven, - er is geen einde aan te zien. 

De Meester: Ik zeg niet, dat men al maar door zijn opwellingen moet verwerpen. 

Houd je aan je zelf, zeg innerlijk ,,Ik" en wanneer je opmerkzaamheid je aan deze 

,,Ik" voorstelling kluistert, dan zijn andere opwellingen en voorstellingen verworpen. 
Zij verdwijnen helemaal van zelf. 

De leerling: Dus hoef ik opwellingen niet te verwerpen? 

De Meester: Neen, - maar het kan voor een tijd nodig zijn. Je gelooft, dat je het einde 

niet kunt zien, wanneer je voortdurend iedere opwelling en voorstelling, iedere ge-

dachte verwerpt, zodra die opkomt? Dat is niet zo. Er is een eind: wanneer je waak-



19 

 
zaam bent en er scherp op let, iedere opwelling, die in je opkomt, te verwerpen, zul je 

al gauw merken, dat je daarmee al dieper in het innerlijk leven van je eigen wezen 

doordringt en dat er geen reden meer bestaat, om je in te spannen om opwellingen en 

voorstellingen te verwerpen. 

De leerling: Dus zou het mogelijk zijn zonder inspanning en zonder spanning te zijn? 

De Meester: Dat niet alleen, - het wordt je bij een bepaalde grens onmogelijk je nog 

meer in te spannen. 

De leerling: Licht mij verder in: moet ik proberen me in te spannen tot geen enkele 

inspanning? 

De Meester: In het begin is niets mogelijk zonder inspanning. Kom je dieper, dan is 

er geen spanning meer mogelijk. 

 

INZICHT EN GENADE. 

De leerling: Dan kan ik dus iedere hulp van buiten ontberen en geheel alleen uit ei-

gen kracht en inspanning tot de diepere werkelijkheid komen? 

De Meester: Zeker. Maar in het feit, dat dit vragen naar het Zelf bezit van je heeft 

genomen, openbaart zich tastbaar de Goddelijke genade. Zij glanst in je hart op, in je 

innerlijk wezen, het ware Zelf. Zij trekt je naar binnen toe. Je moet je inspannen van 

buiten naar binnen te komen. Je streven is het ,,onderscheidende inzicht" (vichâra), 

dat naar het Zelf vraagt; de diepe beweging, innerlijk, is genade. Daarom zeg ik: 

geen waarachtig Inzicht zonder genade en geen reële genade, zonder inspanning om 

inzicht te verkrijgen. Beide hebben elkander nodig. 

 

DE WARE LERAAR. 

De leerling: Ge hebt eens gezegd: zonder de genade van een waar leraar (sadgûru) 

komt men niet tot het Zelf, - wat bedoelt ge daar eigenlijk mee? Wie is die goeroe? 

De Meester: Van het niveau van het pad van Inzicht uit gezien, is de hoogste staat 

van het Zelf de ware Leraar. Deze reine staat van het Zelf is verschillend van het ik-

zuchtig zelf, waarmede je je zelf aanduidt. 

De leerling: Maar wanneer het de meest reine gedaante van mijn eigen Zelf is, - in 

welke betekenis bedoelt ge het dan, dat ik niet zonder de genade van een ware goeroe 

daartoe kan komen? 

De Meester: Het ,,IK-Zelf" is de ,,Jîva", de levensvonk, die de individualisatie ver-

oorzaakt. Die verschilt van de ,,Heer van het Al" (sarveshvara). Wanneer de jîva in 

onzelfzuchtige overgave de Heer nadert, neemt deze genadig gedaante en naam aan 

en trekt de jîva tot zich, - daarvan wordt gezegd: De goeroe is niemand anders dan de 

Hoogste Heer, hij is de menselijke belichaming der goddelijke genade. De ware goe-

roe is God zelf. 



20 

 
De leerling: Maar enkele mensen hebben geen menselijke goeroe gehad. 

De Meester: Dat is wel zo. Aan enkele grote zielen openbaart God zich als licht van 

hun innerlijk licht. 

De leerling: En wat is ware overgave (Bhakti)? 

De Meester: Alles, wat ik doe, of me zie doen, is in waarheid een werking des Heren; 

niets behoort mij eigenlijk toe. Ik ben er, om de Heer te dienen. Deze geest van be-

reidheid tot dienen is hoogste overgave (parâ bhakti) en de zich overgevende gelovi-

ge ziet het Hoogste Wezen als de Heer, die binnen alles en iedereen is. Hem met ge-

daante en naam vereren, voert boven alle gedaanten en namen uit. Gelovige overgave 

verwijdt zich tot hoogste Inzicht. Ook wanneer zij aanvankelijk wordt gedreven door 

wereldse wensen, vergaat zij niet, wanneer deze wensen in vervulling gaan. Zij groeit 

in bestendig geloof en rijpt tot de laatste ervaring van hoogste werkelijkheid. 

De leerling: En wat is daarnaast het Pad van Inzicht (jñâna)? 

De Meester: Wie dat gaat, ontdoet zich van het ik en vestigt zich in het laatste ge-

waar-zijn van het Zelf. 

De leerling: Hoe kan men zeggen, dat overgave (bhakti) en Inzicht (jñâna) beide tot 

hetzelfde voeren? 

De Meester: Hoe zou men het niet zeggen? Beide paden voeren tot die staat van 

hoogste stilte (mauna), die buiten alle begrijpen valt. 

 

HET INNERLIJK ZELF WACHT. 

De leerling: Ge zegt vaak: ,,Het Al is niet zonder jou," of ,,alles is uit jou," en ,,wat is 

buiten je?" - dat maakt me in de war. De wereld was er, voordat ik werd geboren, zij 

zal er na mijn dood zijn, zoals ze de dood heeft overleefd van allen, die eens, zoals ik 

nu, in leven waren. 

De Meester: Heb ik ooit gezegd, dat de wereld er is, omdat jij er bent? Maar ik vraag 

je: wat is er buiten je Zelf? Daarbij moet je begrijpen, dat met je Zelf niet je lichaam, 

noch het stoffelijk tastbare, noch het ontastbaar fijne lichaam wordt bedoeld. Laat je 

verder gezegd zijn, dat, wanneer je eenmaal het Zelf hebt ervaren, waarin alle inner-

lijke waarde, ook de idée van jezelf en van andere aan jou gelijken, en de idée der 

wereld is besloten, - dat je dan de waarheid ervaart, dat er een werkelijkheid bestaat, 

een hoogste waar-zijn: het Zelf der gehele wereld, die je je gewaar bent; het Zelf van 

alle zelven: ,,parama-âtman", het hoogste eeuwige, verschillend van het jîva, het ver-

gankelijke ik-zelf. Je mag het ik-zelf of het tastbare ik niet voor het âtman houden. 

De leerling: Meent ge daarmee: het âtman is God? 

De Meester: Je raakt daar een moeilijk punt. Het onderscheidende vragen naar het 

Zelf (vichâra) is als proces verschillend van de beschouwing ,,ik ben Shiva" (d.i. ,,ik 

ben God": Shivo'ham) of ,,ik ben HIJ" (so'ham). Ik leg de nadruk op het ervaren van 



21 

 
het Zelf; want allereerst houd je je met jezelf bezig, voordat je ertoe kunt overgaan de 

wereld en haar Heer te ervaren. De overdenking ,,ik ben HIJ" of ,,ik ben het Brah-

man" is min of meer een mentale meditatie. Maar het vragen naar het Zelf, dat ik 

leer, is een onmiddellijk proces en is inderdaad superieur aan deze meditatie. Want 

zodra de stroom van dit vragen je grijpt en je er al dieper in raakt, wacht het ware 

Zelf je en trekt je tot zich en wat zich dan voltrekt, dat voltrekt iets anders aan je en 

je hebt er geen macht over. In dit gebeuren verdwijnen alle twijfel en alle uiteenzet-

tingen vanzelf, zoals in de slaap de zorgen van de dag verdwijnen. 

De leerling: Welke zekerheid bestaat er, dat iets anders ons wacht en welkom heet? 

De Meester: Wiens ziel voldoende ontvouwd en rijp (pakvin) is, die wordt vanzelf 

van deze zekerheid doordrongen.  

De leerling: Hoe geschiedt deze ontvouwing? 

De Meester: Daar bestaat meer dan één antwoord op, - maar hoe zij ook begonnen 

werd, ernstig vragen naar het Zelf bevordert haar. 

De leerling: Dat betekent toch in een kring ronddraaien: ,,Ik ben tot rijpheid gekomen 

en daarom rijp tot vragen - het vragen evenwel helpt om tot rijpheid te komen." 

De Meester: Tot zulke doodlopende wegen verdwaalt het denken altijd: het wil, om 

tot rust te komen, een theorie. Wie evenwel op ernstige wijze God wil naderen of zijn 

eigen, ware wezen wil doorgronden, heeft in de grond geen theorie nodig. De heilige 

leringen noemen overigens vele methoden en zeker is de omgang met grote mensen, 

met verheven zielen, een doelmatige hulp. 

 

HET VRAGEN - GEEN DENK-PROCES. 

De leerling: Wanneer ik voortdurend de opwellingen van het denken verwerp, - kan 

dat dan onderscheidend vragen (vichâra) worden genoemd? 

De Meester: Het kan een stap daartoe zijn. Maar het werkelijk vragen begint, wan-

neer je je aan je Zelf vastklampt en dit is al buiten de denkbewegingen, buiten de 

golven van het denken. 

De leerling: Dit vragen is dus geen denk-proces? 

De Meester: Neen, het is een innerlijk afzonderen, een innerljk zoeken. 

De leerling: Het is dus een soort innerlijke aanschouwing (Dhyâna)? 

De Meester: Het is een vasthouden aan een staat, die niet door denkprocessen wordt 
bewogen, een geconcentreerd moeite doen (abhyâsa) of een zich ergens op toeleggen 

(sâdhanâ): je bent waakzaam. Maar deze toestand wordt altijd machtiger en dieper, 

wanneer alle inspanning en alle bewuste streven je verlaten, - dat is de staat van be-

reikte vervulling (ârûdha-siddhi). 

 



22 

 
VOLKOMEN INZICHT - GEEN WERKELOOSHEID. 

De leerling: Kan iemand, die de vervulling (siddhi), zo gij die beschrijft, heeft be-

reikt, zich bewegen, handelen, praten? 

De Meester: Waarom niet? Denk je, dat de werkelijkheid van het Zelf beleven bete-

kent: tot steen of tot niets worden? 

De leerling: Ik weet het niet; maar men zegt, dat de hoogste staat zou zijn, zich terug 

te trekken van alle werkzaamheid der zinnen, van alle gedachten en opwellingen en 

alle ervaringen van het lichaam. 

De Meester: Wanneer dat zo was, - waar was dan het onderscheid tussen deze staat 

en diepe slaap? Verder: indien er een nog zo verheven toestand zou zijn - die kwam 

en ging en derhalve het Zelf niet natuurlijk en eigen was - hoe kon die de eeuwige 

tegenwoordigheid van het Zelf uitbeelden dat op alle niveaux bestaat en ze alle te 

boven gaat? Het is waar, dat deze toestand voor menigeen onafwijsbaar is, tijdelijke 

phase op hun gang tot de vervulling (sâdhanâ) of een toestand, die tot aan het einde 

huns levens duurt, wanneer dat de wil is van het hoogste wezen, of het gevolg van 

hun zelf-gesponnen (prârabdha) karma, dat ze af moeten wikkelen. In ieder geval kan 

men dat niet de hoogste staat noemen. Van grote wezens, verlosten (mukta) en vol-

maakten (siddha) zegt men, dat ze zeer werkzaam waren en in waarheid daadloos. De 

Hoogste Heer, de Geest, die over het Al heerst en de loop ervan leidt, is voorwaar 

niet in deze voledig onwerkzame staat. Anders zou men kunnen zeggen, dat God en 

de verlosten (mukta-purusha) de hoogste staat niet hebben bereikt. 

De leerling: Maar ge hebt altijd grote nadruk gelegd op stil-zijn (mauna). 

De Meester: Ja, - maar stil-zijn betekent niet ontkennen van het werkzaam-zijn of 

trage stilstand. Stilte is niet louter ontkennen van gedachten en opwellingen, maar 

iets veel positievers, dan je je kunt voorstellen. 

De leerling: Is de stilte onvoorstelbaar? 

De Meester: Ja - Zolang als je met de voortsnellende winden weg ijlt, zul je haar niet 

verwerven. De stilte van het Zelf is alomtegenwoordig. Zij is de hoogste vrede, zwij-

gen, bewegingloos als een rots, die alle opwellingen van alle werkzaamheden op zijn 

oppervlak draagt. In deze zwijgende stilte wortelt God, wortelen de verlosten. 

 

VERZONKENHEID
9
 

De leerling: En wat is verzonkenheid (samâdhi)? 

De Meester: Yoga kent meerdere vormen van onttrokkenheid en er zijn velerlei soor-

ten van verzonkenheid. De verzonkenheid, die ik onderwijs, is echter van bijzondere 

gesteldheid. Zij is natuurlijk en ontstaat van zelf (sahaja samâdhi). Allereerst bereik 

                                                 
9
 In het Duitse werk werd hier het woord ,,samâdhi" vertaald door  ,,Versenkung". 



23 

 
je volkomen gerichtheid

10
 (samâdhâna), je bent in een voortdurende toestand van stil-

te en concentratie, zelfs wanneer je werkzaam bent; dan beleef je, dat het je diepe 

Zelf binnenin je is, dat zich beweegt; jij handelt en denkt, zonder te worden geraakt 

door iets, wat je doet, spreekt of denkt. Je voelt geen verdriet, beklemming of zorg; 

want je beseft, dat niets jou, je ik, aandoet - alles gaat uit van een wezen, met hetwelk 

je je verenigd weet. 

De leerling: Wanneer deze verzonkenheid, die vanzelf ontstaat, de hoogste gewenste 

toestand is, dan is de ,,onderscheidsloze verzonkenheid" (nirvikalpa samâdhi) niet 

nodig, waarin de verschillen tussen de waarnemende, het waargenomene, het waar-

nemen en het bewustzijn verdwijnen? 

De Meester: De ,,onderscheidsloze verzonkenheid" van de Râja yoga heeft haar 

waarde. Maar in de yoga van het inzicht (jñâna) is deze vanzelf ontstaande staat (sa-

haja sthiti), dit ,,in zichzelf berusten", die vanzelve tot stand komt (sahaja nishthâ) al 

de staat van ,,onderscheidsloze verzonkenheid". Want in deze staat verkeert het 

manas boven iedere twijfel; het denken slingert niet meer tussen de paren van tegen-

stelling, van mogelijkheden en waarschijnlijkheden, het maakt geen onderscheid (vi-

kalpa) van enigerlei aard. Het is zeker van de waarheid, het voelt de tegenwoordig-

heid van het wezenlijke. Ook wanneer het actief in beweging is, weet het zich bezig 

in het werkelijke: het Zelf, het hoogste Wezen. 

 

IS BRAHMAN AAN GENE ZIJDE? 

De leerling: Het vorige schijnt in tegenspraak met de bekende uitspraak: ,,het Zelf is 

aan gene zijde van het denken", ,,het denken is niet in staat Brahman te beseffen" en 

,,Brahman is buiten denken en rede" (a-vân-mânasa-gocara). 

De Meester: Daarom zegt men, dat het denken tweevoudig is: een hoger, rein en een 

lager, onrein. Het onreine denken (of manas) kan niet beseffen, maar het reine is er 

toe in staat. Dat betekent niet, dat het reine denken het onmeteIijk Zelf, het Brahman, 

kan meten - het betekent, dat het Zelf zich door het reine denken en het manas laat 

begrijpen of aanvoelen, zodat je ook temidden van je gedachten de tegenwoordigheid 

ervan kunt voelen; je beleeft de werkelijkheid, dat je één bent met het diepe Zelf; en 

de golven van gedachten glijden enkel over het oppervlak van deze diepte heen. 

De leerling: Dat betekent ,,verdwijnen van het denken" (mano-nâsha) of ,,verdwijnen 

van het ik-gevoel" (ahamkâranâsha); maar de vernietiging van het denken en het ik, 

waarvan ge spreekt, is dus geen volledige? 

De Meester: Juist. Het manas loutert zich van zijn onreinheden en wordt helder ge-

noeg om de waarheid te weerspiegelen: het ware Zelf. Dat is onmogelijk, zolang als 

het ik nog in beweging is en aanstuwt op zelfbevestiging. 

                                                 
10

 ,,Sammlung". 



24 

 
DE INNERLIJKE TOEVLUCHT 

De leerling: Wanneer iemand U iets vraagt, zegt ge altijd: "besef eerst, wie, is het, 

wien de twijfel overvalt" of ,,betwijfelt iemand de twijfelende?" en ,,ken jezelf voor-

dat je over anderen gaat praten" - daarmede zwaait ge werkelijk het Brahman-wapen, 

het hoogste aller goddelijke wonderwapenen in Uw hand tegen alle vragenden. En 

ik... 

De Meester: Ja, - en wat wilde je zeggen? 

De leerling: Wees zo goed tot ons niveau af te dalen en hef onze twijfel op. Gij kunt 

wel onze toestand begrijpen, maar wij niet de Uwe. Gij zijt even hoog en ver af, ver-

hevene, als wij in de diepte zitten. Wanneer ge wilt, kunt gij tot ons komen, wij 

evenwel niet tot U. 

De Meester: Wat zoek je? 

De leerling: Er wordt beweerd, dat het Zelf overal is, Brahman is alomtegenwoordig. 

Het is aan gene zijde en is tegelijkertijd het Zelf. Wanneer mijn Zelf Brahman is, zou 

ik overal zijn. Maar ik heb het gevoel, dat ik in mijn lichaam zit en daarin begrensd 

ben, ook al ben ik dan iets anders, zo blijf ik er toch onafscheidelijk van. Zo ben ik 

ook niet van mijn manas te scheiden; ook het ik schijnt een deel van mijn manas te 

zijn. En waar zouden denken en manas zijn zonder het brein? In elk geval kan ik me 

niet voorstellen, dat ik zou bestaan zonder denken of zonder brein, dat toch een deel 

is van mijn lichaam. 

De Meester: Komt er een einde aan jou? - Twijfelingen nemen nooit een einde. Is de 

ene opgeheven, dan komt een andere boven. Het is als wilde iemand de bladeren van 

een boom een voor een afplukken, en wanneer alle bladeren zijn afgeplukt, groeien 

nieuwe er na. Men moet de boom ontwortelen. 

De leerling: Wat moet ik doen? Is het verkeerd, te denken en twijfel tot uiting te 

brengen? 

De Meester: Neen. De enig zekere hulp is om te beseffen: Wie twijfelt. Niemand be-

twijfelt dengeen, die twijfelt. 

De leerling: Daar was ik al bang voor - dat snoert me de mond. 

De Meester: Neen, ik wil je te hulp komen. Neem aan, dat ik je een antwoord zou 

geven, - zou dat dan al je twijfelingen tot rust brengen? - Je zegt, dat je je lichaam 

bent, je manas en je denken, enz. Wat is dat denken, waarvan je zegt, dat het je Zelf 

is? Je zegt, dat het al je voorstellingen en gedachten omvat, daarbij inbegrepen zove-

le bekwaamheden. Je ,,Ik" is een deel van dit denken en het denken deel van het li-

chaam, - bedoelde je het niet zo? 

De leerling: Ik zeg niet, dat het zo is, - maar ik heb het gevoel, dat het zo is. 

De Meester: Goed, - laat ons verder gaan. Je zegt, dat je het denken bent. Het denken 

huist in het brein of is eraan gelijk. Je geeft toe, dat het in het brein huist. Terzelfder-

tijd zei je, dat je ervan verschilde, maar niet ervan gescheiden was, niet waar? Dan 



25 

 
moeten in ons lichaam al onze gedachten, ervaringen en hartstochten, onze neigin-

gen, drijfveren en vermoedens huizen, - in het kort alles, wat wij 'voelen, denken en 

weten. Waar moet het ik huizen, wanneer dat een idée, een gedachte of gevoel is? 

De leerling: Gevoelens, ervaringen enz. huizen d.w.z. komen alle uit het lichaam, uit 

het zenuwstelsel; het denken evenwel huist in het brein en wordt hen gewaar. 

De Meester: Neem je dus het ,,Ik" als deel van het denken, dan laat je het in het brein 

wonen. Maar ik zeg je: het ik is een zeer wezenlijk deel van het denken; het weet er 

zich evenwel verschillend van en bedient er zich van. 

De leerling: Dat geef ik toe. 

De Meester: Het ,,Ik" is een oergedachte, een innerlijkst gevoel, een van zichzelf 

onmiddellijk zekere beleving, een zelf-gewaarzijn, dat ook in droomloos-diepe slaap 

voortbestaat, wanneer het denken niet meer in wakker-zijn bezig is. Dan moet het 

,,Ik" volgens jouw mening niet in het brein, maar in het lichaam huizen? 

De leerling: Waar huist het? 

De Meester: Dat moet je zelf uitvinden. Maar wanneer je het lichaam in stukken ont-

leedt, zul je het niet vinden. 

De leerling: Hoe dan? - Moet ik het denken ontleden? 

De Meester: Ja, - voorzover je denken bent, moet je jezelf ontleden en vinden, waar 

jij - je Ik - zit. Dat bedoel ik met, Ken U zelf."  

De leerling: Maar bestaat er werkelijk een plaats, een centrum van het ,,Ik"? 

De Meester: Ja, - het centrum van het Zelf, waarin het denken zich in de slaap terug 

trekt voor zijn bezig-zijn in het brein. Het is het hart, maar een ander hart dan dat 

kloppend bloedvat en het is ook niet het ,,anâhata chakra" in het midden van de borst, 

het vierde der zes lotus-centra, waarover kundalinî-yoga handelt. 

De leerling: Waar is het dan? Misschien zal ik het eenmaal weten. Wanneer evenwel 

dit centrum van het Zelf in het lichaam bestaat, - waarom zegt men dan, dat het Zelf 

(âtman) Brahman is: alomtegenwoordig, alles-doordringend? 

De Meester: Bepaal je in de eerste plaats op je Zelf, dat in het lichaam huist, en vind 

dat. Dan mag je over Brahman, het Alomtegenwoordige, gaan nadenken. 

 

WAT IS MIJN ZELF? 

De leerling: Ik zou graag weten, wat dit „hart" is en waar het is, - maar tevoren moet 
U me van een twijfel verlossen: ik ken mijn eigen werkelijkheid niet; mijn weten 

stoot zich aan de grenzen van zijn onvolkomenheid. U zegt: ,,Ik" betekent het Zelf 

(âtman). Maar van ,,âtman" wordt gezegd, dat het altijd zijn zelf gewaar is, terwijl ik 

me mijn zelf niet gewaar ben. 

De Meester: Dat is een vergissing van velen. Wat jij je Zelf noemt, is niet het ware 



26 

 
Zelf, dat niet wordt geboren, noch sterft. 

De leerling: Daarmee wilt U zeggen, dat wat ik mijn Zelf noem, het lichaam is of een 

deel van dat lichaam? 

De Meester: Maar je lichaam is stof, is niet-geestelijk-dof (jada); het beseft niet, 

maar is slechts voorwerp van het beseffen. 

De leerling: Wanneer ik evenwel noch ,,âtman" ben, het ,,Zelf", noch ,,an-âtman", 

het ,,niet-Zelf"... 

De Meester: Ik wil je verder helpen. Tussen het geestelijke en het stoffelijke, tussen 

denken en lichaam, ontstaat een iets, dat zich „ik-wezen", „ik-maken" (ahamkâra) 

noemt: het ,,ik-zelf", de ,,jîva" of levensvonk. Wat jij je zelf noemt, is dit ,,ik-zelf": 

anders dan het Zelf, dat eeuwig in het binnenste van zich zelve is en anders is dan de 

onbewuste stof; daarbij heeft het evenzeer deel aan het geestelijk leven (cetana) als 

aan het levenloos stoffelijke (jada). 

De leerling: Wanneer ge zegt ,,Ken Uzelf", bedoelt ge dus, dat ik dit ,,ik-zelf" moet 

ervaren? 

De Meester: Maar in het ogenblik, dat het ,,ik-zelf" begint zich zelve te kennen, ver-

andert zijn wezen zich; het begint steeds minder deel te hebben aan het stoffelijk le-

venloze, want het wordt steeds meer opgezogen door de bewustheid van het Zelf 

(âtman). 

 

DE GEHEIME PLAATS VAN HET ZELF. 

De leerling: Tot wien richt ge Uw gebod Ken Uzelf 

De Meester: Tot dat, wat je altijd bent, - aan jou geef ik de raad: ,,Ken jezelf". Wan-

neer het ,,ik-zelf" de noodzaak voelt, zijn oorsprong te doorgronden, of de aansporing 

ondervindt zich boven zichzelve te verheffen, dan neemt het die raad aan en daalt in 

de diepte af en ontdekt daar de ware bron van de werkelijkheid van zichzelf. En ter-

wijl het zo begint zichzelf te kennen, eindigt het met het gewaar worden van het Zelf. 

De leerling: U zeide, dat het ,,hart" de plaats van het Zelf was? 

De Meester: Ja, het is een hoogste plaats van het Zelf, twijfel daar niet aan: het ware 

Zelf huist daar in het ,,hart" achter het ,,jîva" of het ,,ik-zelf". 

De leerling: Zeg mij, alstublieft, waar dat in het lichaam is? 

De Meester: Met je denken zul je dat nooit beseffen. Met je fantasie kun je het je niet 

voorstellen, wanneer ik je zeg: de plaats is hier, (daarbij wees de Meester rechts op 

zijn borst); - de enige directe weg om het te ervaren is, dat je niet probeert je iets 

voor te stellen, maar tracht het zelf te beleven. Dan ervaar je het en voel je helemaal 

vanzelf, dat de plaats van het ,,hart" hier is. in de Heilige Schriften wordt die ,,hrid-

guhâ", het hol van het hart, genoemd, in het Tamil ,,ullam''. 

De leerling: Dat heb ik toch nog in geen enkel boek gevonden. 



27 

 
De Meester: Lang, nadat ik hier kwam, kwam ik in de Mâlayâlam-vertaling van de 

,,Ashtânga-hridaya" (,,Hart", d.i. Quintessens van de Achtvoudige Wetenschap), dit 

handboek der heelkunde (âyur-veda), een vers tegen; daarin werd gesproken van ,,de 

plaats van levenskracht" (ojas-sthâna): die is gelegen aan de rechterkant van de borst 

en zou de plaats moeten zijn van het bewustzijn, het zich-zelf-gewaarzijn (samvid). 

Maar er is mij geen ander geschrift bekend, dat daarnaar verwijst. 

De leerling: Is het zeker, dat de Ouden deze plaats als ,,hart" aanwezen? 

De Meester: Ja, dat deden ze. - Maar je moest liever proberen, dit te ervaren, dan het 

je alleen maar voor te stellen. Niemand, die zien wil, behoeft er naar te zoeken, waar 

zijn ogen zitten. Het ,,hart" is altijd open, wanneer je er werkelijk in wilt, het brengt 

alle opwellingen en bewegingen in je, zonder dat je dat gewaar wordt. Misschien 

moest men veeleer zeggen: het ,,Zelf" is het ,,hart" zelf, dan dat het in het hart zou 

zijn. Voorwaar, het Zelf is de plaats en het centrum zelf. Het is steeds binnen zichzelf 

als ,,hart", als zelf-gewaar-zijn. Daarom heb ik gezegd: ,,Hart is je naam" (hridayam 

te nâma). 

De leerling: Heeft anders nog iemand de Hoogste Heer aangesproken als ,,hart"? 

De Meester: Lang, nadat ik dit had gezegd, kwam ik op een keer een lied in de 

,,Devâram" van de Heilige Appar tegen, waarin hij de Heer ,,ullam", d.i. ,,hart" 

noemt. 

De leerling: Wanneer ge zegt, dat het ,,hart" de hoogste plaats en het hoogste cen-

trum van het Eeuwige Wezen (purusha) is, van het âtman, dan wil dat zeggen, dat het 

niet een van de lotus-centra is, waarvan kundalinî-yoga leert. 

De Meester: De zes lotus-centra van yoga, van de laagste in het lichaam af naar bo-

ven, tot onder het schedeldak, zijn evenzovele centra van het zenuwstelsel. Zij be-

duiden verschillende trappen, waarop zich onderscheidene krachten of inzichten 

openbaren, die op zijn hoogst leiden tot de duizendbladige lotus (sahasrâra)
11

 waarin 

de hoogste wereld-kracht (shakti) woont. Maar het Zelf, dat de gehele loop van deze 

kracht, van de laagste lotus af naar de hoogste toe, draagt, huist daar niet in, maar 

draagt het geheel van het hart uit. 

De leerling: Dan is het iets anders dan de zich openbarende wereld-kracht (shakti)? 

De Meester: In werkelijkheid bestaat er geen zelfopenbaring van de goddelijke 

kracht (shakti) naast het Zelf. Het Zelf heeft zich in al deze kracht omgezet... Wan-

neer de yogi zich heft in het hoogste centrum der onttrokkenheid, in samâdhi, is het 

het Zelf in het hart, dat hem in deze staat draagt, of hij het beseft of niet. Wordt hij 
het in het hart gewaar, dan beseft hij: op welk niveau, in welke staat en op welke 

                                                 
11

 Vgl. voor de lotus-centra: A. Avalon: ,,Serpent-Power" en H. Zimmer: ,,Indische Sphä-

ren", München 1935, blz. 123 e.v., en afb. 10. 

 



28 

 
plaats in zijn wezen hij zich ook moge bewegen, het is altijd hetzelfde werkelijke, 

hetzelfde ,,hart", het ene Zelf, de Geest, die allerwege aanwezig is, eeuwig en onver-

anderlijk. De tantra-leren noemen het ,,hart" de ,,zonnekring" (sûrya-mandala), en de 

duizendbladige lotus in het hoofd (sahasrâra) de ,,maankring" (chandra-mandala). 

Deze beide symbolen duiden aan, hoe de ,,plaats van het Zelf" (âtma-sthâna) en de 

,,plaats van shakti" (shakti-sthâna) zich in hun betekenis tot elkaar verhouden. 

 

WERKELIJK BELEVEN EN LICHAMELIJKE ERVARING.  

De leerling: Waarin bestaat dan het verschil tussen de Verloste (mukta) en de gebon-

dene (baddha)? 

De Meester: Van het ,,hart", de plaats van het Zelf, voert een fijne ader naar de plaats 

van shakti (shakti-sthâna), de duizendbladige lotus in het brein (sahasrâra). Het we-

reldkind leeft in zijn brein, en wordt zichzelf in het ,,hart" niet gewaar. De in Inzicht 

Volmaakte (jñâna -siddha) leeft in het ,,hart". Beweegt hij zich in de wereld en houdt 

hij zich bezig met mensen en dingen, dan weet hij, dat wat hij ziet, niet verschilt van 

de ene hoogste werkelijkheid, het Brahman, dat hij in zijn hart als zijn eigen Zelf, als 

zijn werkelijkheid ervaart. 

De leerling: En het wereldkind? 

De Meester: Ik zei zojuist: het ondervindt de dingen als buiten zichzelf. Het is afge-

scheiden van de wereld en van zijn eigen, diepere werkelijkheid, van de waarheid, 

die het in zich draagt en die alles draagt, wat het rondom zich gewaar wordt. Wie de 

hoogste waarheid van zijn eigen bestaan heeft beleefd, ervaart dat zij de ene hoogste 

werkelijkheid is, die achter hem zelf en achter de wereld staat. Hij is zeker van het 

Ene als het werkelijke, het Zelf in alle Zelven en in alle dingen, zeker van het eeuwi-

ge, onveranderlijke in alle vergankelijkheid en veranderlijkheid. 

De leerling: Ge spreekt zo verzekerd over het weten - ik evenwel ging van het li-

chaam uit: heeft de wetende (jânin) een ander gevoel van zijn lichaam als de niet-

wetende (ajñânin). 

De Meester: Natuurlijk. Hoe zou het anders kunnen? Dat heb ik dikwijls gezegd. 

De leerling: Dan is het weten (jñâna), waarover de Vedanta-leer gaat, misschien iets 

anders dan dat, wat beoefend wordt en ervaren. Ge zegt dikwijls: de ware zin van het 

,,ik" is in het ,,hart". 

De Meester: Ja, - wanneer je dieper doordringt, verlies je je in zekere mate in de af-

gronds-diepten; dan word je gegrepen door de werkelijkheid van het âtman, die altijd 

achter je stond. Het is een voortdurend flitsen van het ik-bewustzijn; je kunt het 

waarnemen, voelen, horen, om zo te zeggen speuren, - dat noem ik het ,,vonken-

spatten van het ik" (ahamsphûrti). 

De leerling: Ge zeidet, dat het âtman onveranderlijk is, in zichzelve stralend en tege-

lijk spraakt ge van het voortdurend flitsen van het ik-bewustzijn (aham sphûrti); maar 



29 

 
dat houdt toch beweging in en beweging kan toch niet de volkomen beleving beteke-

nen, die in zichzelve stilte is? 

De Meester: Wat bedoel je met ,,volkomen beleving"? Bedoel je: tot steen worden, 

tot dode massa? - Het zich bewegen en zich gedragen van het ik (ahamvritti) is iets 

anders dan het ,,vonken-spatten van het ik" (aham sphûrti), het is de werkzaamheid 

van het persoonlijk ego; dat moet aan zichzelf verloren gaan en het veld ruimen voor 

het ,,vonken-spatten van het ,,ik"; dat een eeuwige uitdrukkingsvorm van het Zelf is. 

Het ,,vonken-spatten van het ik" heet in de Vedanta-leer ,,beseffen als proces" (vritti-

jñâna). Beleven en beseffen (jñâna) is altijd een proces (vritti); dat is het onderscheid 

tussen besef of inzicht als proces (vritti-jñâna) of beleven enerzijds en het Werkelijke 

anderzijds in zijn inwezen (Svarûpa). Het inwezen (svarûpa) is het weten zelf (jñâ-

na), het is bewustzijn. Dit ,,inwezen" is ,,Zijn en Geest" (satchit), is alomtegenwoor-

dig, is altijd aanwezig en in bezit van zijn Zelf. Wanneer je het beleeft, dan heet dit 

beleven ,,beseffen als proces" (vritti- jñâna). Slechts in betrekking tot je eigen be-

staan kun je spreken van beleven of beseffen (jñâna). Wanneer wij dus van 

,,beseffen" of ,,weten" spreken, bedoelen wij altijd ,,beseffen als proces" (vritti- jñâ-

na), want ,,weten in zijn inwezen" is kortweg altijd ,,Inzicht" (jñâna) en bewustzijn. 

De leerling: Dat kan ik begrijpen, - maar hoe is het met het lichaam? Hoe kan ik 

,,beseffen als proces" in het lichaam voelen? 

De Meester: Je kunt je één voelen met het Ene, dat alleen. werkelijk is: je gehele li-

chaam wordt louter kracht, wordt tot een kracht-stroom. Je leven wordt tot een mag-

neet-naald,.. die door een geweldige magneet tot zich wordt getrokken en als je die-

per en dieper doordringt, word je louter een centrum en dan ben je niet eens dat meer, 

maar je wordt louter bewustzijn, dan zijn er geen gedachten of geen bedenkingen 

meer, die zijn bij de drempel reeds verstoven, - het is een overstroming, je bent nog 

slechts een strohalm en wordt levend verzwolgen. Maar dat is hoogste lust, want 

daarbij word je juist dat, wat je verzwelgt. Dat is de vereniging van jîva met Brah-

man: het ik verliest zich in het ware Zelf, het bedrog neemt een einde, de ware wer-

kelijkheid is bereikt. 

 

DE VERLOSTE EN ZIJN KRACHTEN. 

De leerling: Tot dusver had ik altijd grote angst voor de verlossing (mukti); ik stelde 

me die tot dusver altijd voor als iets verschrikkelijks. Nu zie ik, dat het een heel pret-

tige toestand is. - Maar hoe staat het met de wonderkrachten (siddhi)? Moet men daar 

naar streven of bemoeilijken zij de verlossing? 

De Meester: Het hoogste wonder (siddhi), dat men kan volbrengen, is het ervaren 

van het Zelf, het oog-in-oog met het âtrnan (âtma-sâkshâtkâra); want wanneer je 

daarin eenmaal de ware werkelijkheid hebt beleefd, kun je nooit meer afglijden naar 

het pad der onwetendheid. 

De leerling: Maar wat zijn de wonderkrachten? 



30 

 
De Meester: Er bestaan tweeërlei wonderkrachten (siddhi) en een van de twee soor-

ten kan wel een belemmering zijn op de weg om de waarheid te ervaren. Er wordt 

gezegd, dat toverspreuken (mantra), elixers vol geheime eigenschappen, afgrijselijk 

strenge askese, of verzonkenheid (samâdhi) van een bepaald soort in staat zijn bij-

zondere krachten te verlenen; maar dat zijn geen hulpmiddelen om het Zelf te leren 

kennen, en je kunt ze verwerven en tegelijkertijd toch in volslagen onwetendheid 

blijven. 

De leerling: En de andere soort? . 

De Meester: Dat zijn openbaringen van de kracht en het inzicht, die geheel natuurlijk 

zijn, wanneer je het Zelf hebt beleefd. Het zijn volkomenheden (siddhi) als resultaten 

van de gebruikelijke en natuurlijke askese (tapas) van iemand, die tot zijn Zelf is 

doorgedrongen. Zij komen geheel vanzelf, zijn door God geschonken en ontstaan in 

zekere zin uit het eigen karma; maar of ze al dan niet zich voordoen: de Volmaakte 

(siddha) in het waarachtig Werkelijke, geborgen in hoogste vrede, laat er zich niet 

door verstoren. Hij weet van het Zelf af en dat is de onwankelbare volmaaktheid 

(siddhi). Maar deze wonderkrachten (siddhi) komen niet, wanneer men ze op de 

proef wil stellen. Wanneer je je in de toestand der werkelijkheid van het Zelf bevindt, 

dan zul je inzien, wat deze krachten zijn. 

De leerling: Ge hebt gezegd, dat een Verloste (mukta) in de loop van de tijd krach-

tens zijn natuurlijke askese (tapas) in staat is, ontastbaar en onzichtbaar te worden, 

hij kan iedere gedaante aannemen...? 

De Meester: Ja, de Verloste is inderdaad tot zulke ontwikkelingen in staat. Maar je 

kunt de in Inzicht Volmaakte (jñânin) niet beoordelen naar deze ontwikkeling; het 

zijn geen tekenen van waar Inzicht. Dit bestaat wezenlijk daarin, dat men met ge-

lijkmoedige blik het gelijke ziet (samatvadrishti) in alles, wat schijnbaar tegengesteld 

is. 

De leerling: Meer heb ik niet te vragen. - Maar één twijfel blijft nog over. 

De Meester: Welke? 

De leerling: Ge zeidet, dat het ,,hart" het ene centrum is voor het ,,Ik-zelf", voor het 

ware Zelf, de Hoogste Heer en voor alles...? 

De Meester: Ja, het ,,hart" is het centrum van het werkelijke. Maar het ik is verganke-

lijk. Zoals al het overige, wordt het door het hart-centrum gedragen. Maar het is het 

wezen van het ik om het verbindende element te zijn tussen geest en stof; het is een 

knoop (granthi), de knoop van oergrondelijke onwetendheid, waarin wij zijn ver-
strikt. De knoop ligt hier in het hart (hrid). Wanneer die uit eigen kracht wordt door-

gehakt, ontdek je, dat dit het centrum van het Zelf is. 

De leerling: Ge zeidet, dat er van dit centrum uit een weg was naar de duizendbladige 

lotus in het brein (sahasrâra)?  

De Meester: Ja. Bij de nog-niet-verloste is die gesloten; maar bij diegene in wie de 



31 

 
ik-knoop, de harte-knoop (hridayagrantha) is doorgehakt, ontspringt er een kracht-

stroom, de ,,ader van de godendrank Onsterfelijkheid" (amrita nâdî): zij stijgt op naar 

de duizendbladige lotus in het brein. 

De leerling: Is deze weg de ader Sushumnâ?
12

 

De Meester: Neen, het is de ,,Weg der Verlossing" (moksha) en heet ,,de ader van het 

Zelf" (âtma-nâdî), de ,,ader van Brahman" (brahmâ-nâdî) of ,,ader van de goden-

drank Onsterfelijkheid­ (amrita nâdî). Daarover wordt in een van de Upanishads
13

 

gezegd: ,,Honderd en één zijn de aderen van het hart en van deze gaat er een op-

waarts naar het hoofd. Daardoorheen opstijgend, geraakt men tot de onsterfelijk-

heid." - Wanneer deze weg open is, ben je vrij van begoocheling (Moha) en onwe-

tendheid. Je ervaart van moment tot moment het waarachtig Werkelijke, zelfs wan-

neer je een gesprek voert, iets denkt of het een of ander doet en je met mensen of 

dingen bezig bent. 

De leerling: Wanneer ik dit alles hoor, sta ik versteld. Ik begrijp niet hoe iemand tot 

zulke hoge ervaringen kan komen, wanneer hij zich alleen maar met zulke leuzen be-

zig houdt als ,,Zie dengeen, die ziet", ,,Ken Uzelf" of ,,lk ben Brahman", enz. 

De Meester: Dat is weliswaar moeilijk, maar niet onmogelijk, wanneer je er waarach-

tig om worstelt. Daarom wordt er ook gezegd: de genade moet je aanraken, de uit-

straling van een in Inzicht Volmaakte (jñânin) doordringt je stilzwijgend. Hij heeft 

geen woorden van node. 

 

GEEF UW LAST OVER AAN DE HEER. 

De leerling: Wanneer ik hier voor U zit, overtuigt het me en maakt het diepe indruk 

op me. Maar wanneer ik weg ben en ik denk aan de mensen en aan mijn land en Uw 

antwoord: ,,ken Uzelve" komt mij te binnen...? 

De Meester: Wat kun je voor de mensen doen of voor je land, wanneer je zwak bent? 

Eerst moet je sterk worden. Maar ik zeg je: het Zelf te verwerven is grootste sterkte. 

Vrees niet, dat je de kracht tot daden zult inboeten, wanneer je een in Inzicht Vol-

maakte (jñânin) wordt. 

De leerling: Daar ben ik juist bang voor. 

                                                 
12

 Zie Zimmer: ,,Indische Sphären" blz. 123-46. Sushumnâ is het middelste-kanaal in de 

ruggegraat, waaraan de lotuscentra zijn geregen. Kundalinî-yoga leert om de slang Kun-

dalinî (de levenskracht Shakti), die in het laagste lotus-chakram sluimerend ligt, te wek-

ken, zodat ze door dit kanaal opwaarts stijgt naar de duizendbladige lotus in het brein, 

alwaar zij zich met de Hoogste Heer (Shiva, paramâtman) verenigt. 
13

 Chândogya-Upanishad, VIII, 6, 6. 

 



32 

 
De Meester: Dat moet je niet zijn. Wanneer je ertoe bent voorbestemd of uitverkoren, 

om iets bijzonders te volbrengen, dan zal dat worden volbracht. 

De leerling: Ik moet dus van alles afstand doen? - Kan ik geen askese uitoefenen en 

God vragen, mijn wensen te vervullen? 

De Meester: Dat kun je. Maar er hoort gestadige concentratie (abhyâsa) toe, een 

strenge weg van oefening (sâdhanâ) om askese te volbrengen en met je vragen God 

te bereiken. Wanneer je deze strenge weg (sâdhanâ) betreedt - in overpeinzing of in 

gebeden, - denk je dan aan jouw wensen of aan God? 

De leerling: Wanneer ik, in mijn beschouwingen, aan mijn wensen zou denken, zou 

dat geen concentratie zijn in innerlijke aanschouwing (Dhyâna). 

De Meester: Begrijp: dezelfde concentratie in innerlijke beschouwing (dhyâna), de-

zelfde askese, dezelfde houding der overpeinzing dient in beide gevallen: wanneer 

iemand God met wereldse wensen nadert (sakâma), of wanneer hij wensloos (nish-

kâma) zich inspant Hem in gelovige overgave te beleven. Ook wanneer je wensen in 

vervulling gaan, groeit de kracht van je askese (tapas). Zij houdt niet op; dat is het 

ware wezen van askese. Met de gelovige overgave is het hetzelfde. - Nu wil ik je wat 

vragen: wanneer iemand in de trein stapt, - waar laat hij dan zijn bagage? 

De leerling: Hij legt die in de coupé of in de bagagewagen.  

De Meester: Maar hij houdt die niet op zijn hoofd of op zijn schoot? 

De leerling: Hij zou dwaas zijn, als hij dat deed. 

De Meester: Noem je dat een dwaas, die zijn pak op zijn hoofd houdt? Duizendmaal 

dwazer is het, om je eigen last verder te slepen, wanneer je de trein van het geestelijk 

leven instapt, de weg van het onderscheidend Inzicht (vichâramârga) of van gelovige 

overgave (bhakti-mârga). 

De leerling: Maar kan ik alle verantwoordelijkheden en plichten van me afschuiven? 

De Meester: Kijk eens naar de poorttoren (gopura) van de tempel daar! Hij wemelt 

van stenen figuren en op iedere hoek staat een reuzegestalte, - zie je ze? 

De leerling: Ja, ik zie ze. 

De Meester: Hoor nu: de gehele grote oprijzende toren wordt door al die gestalten 

gedragen. 

De leerling: Hoe kan dat? Wat bedoelt U daarmee? 

De Meester: Wanneer ik dat zeg, bedoel ik ermee, dat dit even dwaas is als jouw 

houding, wanneer je zegt, dat je de last van alle zorgen moet dragen, en dat je alle 

verantwoordelijkheden en plichten draagt. De Heer van het Al draagt de gehele last. 

Jij beeldt het je slechts in. Je kunt de last aan Zijn zorg toevertrouwen. Wat jou ook 

te doen is opgedragen, je zult het werktuig zijn, waardoor dat te zijner tijd wordt vol-

voerd. Verbeeld je niet, dat je het niet kunt, zolang als je er de wens niet toe hebt. Het 

is niet de wens, die je de kracht geeft het te doen. De kracht behoort de Heer. 



33 

 
De leerling: Ik geloof, dat U me daarmee de quintessens leert van de ,,yoga van han-

deling" (karma-yoga). 

De Meester: Dat is de quintessens van de ,,yoga van handeling" (karma-yoga), maar 

ook van de ,,yoga van gelovige overgave" (bhakti-yoga), ja, ook van de ,,yoga van 

Inzicht" (jñâna-yoga). Al deze paden mogen in de aanvang verschillend zijn, tenslot-

te leiden zij tot deze houding. 

 

DE ORDENING DER LEVENS-STADIA. 

De leerling: De mensen spreken van de vier levens-stadia (âshrama) naar de Volma-

king: dat van de leerling, de huisvader, de kluizenaar en de bedelmonnik - wat is de 

betekenis ervan? 

De Meester: Het leven der velen voltrekt zich in stadia. Maar een gerijpte ziel (pak-

vin) heeft deze regeling niet nodig. Jong of oud, man of vrouw, brahmaan of paria, - 

hij, die volledig gerijpt is (paripakvin), gaat regelrecht op het doel af en houdt zich 

niet aan de stadia. 

De leerling: Dus hebben de levensstadia eigenlijk geen nut voor het geestelijk leven? 

De Meester: De drie eerste stadia dienen om de wereldse levens-inhoud te vervullen; 

zij zijn zo gesteld, dat zij het ideaal van geestelijk inzicht niet in de weg staan. 

De leerling: En het vierde stadium van wereldverzaking (sannyâsa)? 

De Meester: O, wereldverzaking betekent niet, dat iemand een bedelnap ter hand 

neemt, zich het hoofd kaal scheert of een oranje gewaad omhangt. Wanneer de 

Brahmanen-leerling in het eerste levens-stadium (brahmachârin) vol kuisheid en ge-

hoorzaamheid zich in een ontzeggende levenswandel tot volkomen reinheid heeft 

verheven, zal hij in het los-zijn van de dingen der wereld een ideaal huisvader zijn in 

dienst der anderen en van de gemeenschap, - onwillekeurig straalt hij licht uit. Het 

derde levens-stadium, dat van de kluizenaar (vânaprastha) is gemaakt voor een le-

venswandel in askese (tapas), voor de concentratie der krachten naar het innerlijk. 

Wanneer de asceet (tapasvin) in gloeiende askese kristal-rein en rijp is geworden, 

begint het vierde levens-stadium vanzelf. Zoals gezegd: het is niet iets uiterlijks, dat 

iemand aanneemt. 

 

GEMEENSCHAP EN MENSHEID. 

De leerling: Wat zijn mijn plichten tenopzichte der menselijke gemeenschap? Hoe 

moet ik tenopzichte daarvan staan? 

De Meester: Je bent een lid van de gemeenschap. Zij is het lichaam, de individuen 

zijn haar ledematen en organen. Zoals de aparte ledematen en organen met elkaar 

samenwerken en elkaar wederzijds helpen en daarin hun geluk vinden, zo moet ie-

mand zich naar de anderen voegen en behulpzaam zijn in gedachten, woorden en da-



34 

 
den. Hij moge daarbij bedacht zijn op de welvaart van zijn eigen groep, waartoe hij 

direct behoort en zich daarna voor de anderen openstellen. 

De leerling: Velen spreken vol zekerheid van ziele-vrede (shânti), anderen prijzen de 

kracht (shakti). Welke van deze beiden dient de gemeenschap? 

De Meester: Voor de enkeling is zielevrede een onafwijsbare noodzaak; kracht is be-

vorderlijk om de gemeenschap in stand te houden. Kracht moet de gemeenschap 

vooruit brengen en vrede moet in haar heersen. 

De leerling: Wat is het doel, waar de mensheid naar toe streeft? 

De Meester: Waarachtige gelijkheid en broederschap zijn haar ware doel, want dan 

kan er vrede op aarde heersen en kan de gehele mensheid één gezin, één familie zijn. 

De leerling: Een verheven doel, - maar hoe kan de mensheid daartoe worden gehol-

pen, wanneer de Grote Mensen, de wetenden en de wijzen (jñânin), zwijgend in hun 

hol zitten? 

De Meester: Ik heb dikwijls gezegd, dat het bereiken van het Zelf (âtma-lâbha) de 

grootste zegen is voor de gemeenschap. 

 

DE WETENDE IS ALLES HETZELFDE. 

De leerling: Ge hebt gezegd, dat de wijze, die volmaakt is in Inzicht (jñânin), werk-

zaam vermag te zijn en het ook is, terwijl hij zich met mensen en dingen inlaat. Ik zie 

dat in. Maar tegelijkertijd zei U, dat hij over alle onderscheid heen is, voor hem zou 

alles één zijn, hij zelf zou louter innerlijk zijn. Hoe gaat hij dan om met de verschei-

denheid, met mensen en dingen, die zo verschillend zijn? 

De Meester: Hij ziet de verscheidenheid, maar als schijn; hij ziet die niet als geschei-

den van het waarachtig Werkelijke, waarmede hij één is. 

De leerling: De wetende (jñânin) lijkt nauwkeuriger in zijn uitingen, hij vat de ver-

schillen scherper dan de gewone mens; - mij smaakt suiker zoet en alsem bitter, de 

wetende ondervindt het allebei precies zo; alle vormen en klanken, smaakervaringen 

en dergelijke ondervindt hij precies als andere mensen - hoe kan men dan zeggen, dat 

die slechts schijn zijn? Maken zij niet deel uit van zijn dagelijkse ervaring? 

De Meester: Ik heb gezegd, dat ,,gelijk zijn" het waarachtig teken is van Inzicht (jñâ-

na). Het louter begrip van het gelijk-zijn (samatva) sluit reeds het aanwezig-zijn van 

het verscheidene in zich. Wie Inzicht heeft (jñânin) ziet de eenheid in alle verschei-

denheid; dat noem ik het ,,gelijk-zijn". Maar het gelijk-zijn tenopzichte der veelvul-

digheid betekent niet, dat men van geen onderscheid weet. Wanneer je de belevenis 

van het Werkelijke hebt verworven, kun je gewaar worden, dat al die verschillen zeer 

uiterlijk zijn. Ze zijn niet wezenlijk en niet bestendig; het eigenlijke in wat slechts 

verschijning is, is het éne Ware, het Werkelijke. Dat noem ik de Eenheid. Je sprak 

van klank en smaak, gedaante en reuk, - zeer zeker neemt de wetende de bijzonder-

heden ervan waar, maar in alles is het altijd weer het ene Werkelijke, dat hij gewaar 



35 

 
wordt en beleeft. Daarom geeft hij geen voorkeur aan het een boven iets anders. Het-

zij hij rondgaat, praat of bezig is, het is altijd het ene Werkelijke, waarin hij bezig is, 

zich beweegt en praat. Voor hem bestaat er niets naast het hoogste Ware. 

 

DE KRACHT EN WAT HAAR DRAAGT. 

De leerling: Het drievoud (triputi) van de waarnemende, de waarneming en het 

voorwerp der waarneming is schijn; ge zegt, dat daarachter een eenheid is, die deze 

drie draagt. Wat is deze eenheid? Is zij vol kracht? 

De Meester: Het is de Al-krachtige Werkelijkheid. 

De leerling: Ge hebt vaak gezegd - en de heilige boeken zeggen hetzelfde -: Brahman 

is roerloos. Nu zegt ge, dat Hij Alkracht is. Beweegt hij zich dan niet? 

De Meester: Kracht sluit beweging in. De Hoogste Heer is vol beweging, dank zij 

Zijn kracht (shakti), die beweging is. Tegelijkertijd is hij aan gene zijde van alle be-

weging: hij is roerloos (achala). 

De leerling: Is er geen onderscheid tussen de kracht (shakti) en dat, wat de kracht 

heeft (shakta)? 

De Meester: Neen, dat hangt van je instelling af. Er bestaat alleen maar één werke-

lijkheid. Ziet men naar de beweging, dan noemt men het kracht (shakti), wie zich 

evenwel houdt aan datgene wat de beweging draagt (âshraya) noemt het ,,haar stof" 

(tadvastu) en roerloos (achala). Het eerste is werkzaamheid (vyâpâra), het laatste 

stof, die de basis vormt (âshraya). Kracht en stof (shakti en vastu) zijn onscheidbaar, 

ze zijn in de grond twee aspecten van hetzelfde Werkelijke. Maar zonder de kracht 

(shakti) of haar werkzaamheid (vyâpâra) en beweging wordt de stof van het werke-

lijke in haar inwezen (vastu-svarûpa) niet aangedaan. 

De leerling: Wat is het ware wezen der kracht (shakti)? 

De Meester: Zij is zo oud en eeuwig als de Hoogste Heer, zij heeft geen eigen be-

staan buiten Hem. Zij is de eeuwige werkzaamheid van de Hoogste Heer (îshvara) en 

brengt de talloze werelden voort. 

De leerling: Werelden ontstaan en vergaan. Hoe kunt ge zeggen, dat deze werkzaam-

heid eeuwig is? 

De Meester: Gesteld, dat alle werelden in de loop van de tijd zich oplosten, dan ble-

ven zij toch bestaan: opgegaan en ontastbaar in de kracht, die ze doet ontstaan Dat 

betekent, dat de kracht niet vergaat want wat is haar beweging? Ieder ogenblik is 

schepping, ieder ogenblik ondergang. Er bestaat geen volledige schepping uit niets, 

geen volledige vernietiging. Beide zijn beweging, en die is eeuwig. 

De leerling: Moet ik geloven, dat kracht (shakti) en stof (vastu), dat wat belevendigt 

(vyâpâra) en wat haar draagt (âshraya) beide aspecten zijn van dezelfde Werkelijk-

heid? 



36 

 
De Meester: Ja, maar deze hele beweging, de schepping, die men een spel van shakti 

noemt, is een spelend vormen (kalpanâ) van de Hoogste Heer (îsha). Treedt ge buiten 

die speel-bouw (kalpanâ), dan is, wat blijft, de ware gedaante, het inwezen (svarûpa) 

van het goddelijk-werkelijke zijn Zelf.  

* * * 


