Manisapaicakam
(Sankara)



2

Manisapaiicakam
(Saflkara)

Over dit gedicht

In dit gedicht van slechts vijf verzen heeft Sankara kort maar krachtig de es-
sentie van Advaita Vedanta verwoord. Naar overlevering liep Sankara eens
met zijn discipelen naar een tempel in Varanasi. Het gebeurde dat een straat-
veger in dezelfde straat in zijn richting liep. Sankara vroeg hem toen om opzij
te gaan. De straatveger stelde hem toen twee vragen die de aanleiding tot dit
gedicht vormen. Met de woorden 'manisa@ mama' dat 'zo is mijn overtuiging'
betekent, eindigt de laatste regel van elk vers.

Volgens de traditie was de straatveger niets minder dan Heer Siva zelf in die
gedaante. SiT Sankara zelf wordt beschouwd als een incarnatie van Heer Siva.
Daarom is dit werk in wezen een dialoog tussen twee vormen van Heer Siva,
bedoeld om de wereld de essentiéle leerstellingen van Vedanta over te bren-
gen. Vragen zoals of zelfs voor Sri Sankara onaanraakbaarheid bestond, on-
danks het feit dat hij een verlicht wezen was, hebben geen plaats in het licht
van deze feiten. Bovendien is in al dergelijke gevallen het verhaal op zichzelf
niet belangrijk. Om verschillende conclusies over andere zaken te trekken op
basis van het verhaal zou afdwalen van het onderwerp zijn. Een feit dat naar
voren komt is, dat zodra een persoon Zelfkennis heeft verworven, overwegin-
gen zoals zijn kaste, enzovoorts, totaal irrelevant zijn.

Ferit Arav, december 2024



Manisapaincakam

AANISRY

De vragen van de straatveger luiden:

2 Y
STAAAIGAHIHIAT Ad«qHT HdITd |

o ¢ o0 o N
AR Fhg TS & Fe 7= TTeid |l
annamayadannamayamathava caitanyameva caitanyat |
yativara durtkartum vanchasi kim brithi gaccha gaccheti ||

Om dit lichaam van dat lichaam te verplaatsen,

Of om dit bewustzijn van dat bewustzijn te verplaatsen,
O wijze, welke wil je dat ik verplaats

Wanneer je zegt: "Opzij! Opzij!"

ok T faREd s Sveed g
— o =~ ¢ -
N FISACN FETER I GRAEISTE ||

kim gangambuni bimbite'mbaramanau candalavithipayah
pire va'ntaramasti kancanaghatimrtkumbhayorva'mbare ||

Als de zon weerkaatst in het water van de Ganges,

Of in een rioolstroom door een sloppenwijk,

Is er dan enig verschil?

Of voor de ruimte in een gouden pot of in een aarden pot?

[aNIN aN hay ha
[ NN 3 haN o o haN TN e NERaN
IS AQAISHHAN HETRISY [dHGHH: |
pratyagvastuni nistarangasahajanandavabodhambudhau
vipro'yam svapaco 'vamityapi mahanko'vam vibhedabhramah |

Met betrekking tot het Zelf, de stille,

Natuurlijke oceaan van onbegrensd bewustzijn,

Hoe kan men zeggen "Hij is een brahmaan of hij is een kasteloze"?
Dergelijke onderscheidingen zijn onjuist.



Antwoorden van Sankara:

SRy Thea a1 HEgeRd
maamﬁmaaagwaﬂmﬂaﬂm
HaE A 7 TRaRdfd TevRy I 3-
FUSIGISE] 9 J fESsTg TEREN I 791 21

jdgratsvapnasusuptisu sphutatara yd sarhvidujjrmbhate
saivaham na ca d_rsyavastwtl drdhaprajiiapi yasyasti ce-
ccandalo'stu sa tu dvijo'stu gururityesa manisa mama || 1||

1. In de staten van waken, dromen en diepe slaap,
Straalt bewustzijn in alle wezens,
Van een brahmaan tot een mier,
De alomtegenwoordige, bewuste getuige van de schepping.

"Ik ben dat bewustzijn, niet een object van waarneming".
Als iemand gevestigd is in deze kennis,

Is hij mijn Guru, of hij nu een kasteloze of een brahmaan is.
Zo is mijn overtuiging.

TRIATEHE ST T M-S
T S BNUEISAY 91 Hieqad
gcd] I T Afcl: GEN i W s
USTHIST @ J fEeAIsT TERAT H== JH 1 R

brahmaivahamidam jagacca sakalam cinmdtravistaritam
sarvam caitadavidyayd trigunayd'sesam maya kalpitam |
ittham yasya drdha matih sukhatare nitye pare nirmale
candalo’stu sa tu dvijo'stu gururityesa manisa mama || 2||



5

2. Ik ben waarlijk Brahman. Deze gehele wereld
Is een projectie van puur bewustzijn.
Vanwege onwetendheid
Is dit alles door mij geprojecteerd.

Degene wiens aandacht stevig gevestigd is

In deze gelukzalige, eeuwige, absolute, zuivere waarheid,
Is mijn Guru, of hij nu een kasteloze of een brahmaan is.
Zo is mijn overtuiging.

NFAAHT [aHARIS IR a1 -
ﬁamn A N o S ._-"_l
%WHWWWW
IR AU SRS A-ST 7H 0 2

Sasvannasvarameva visvamakhilam niscitya vaca guro-
rnityam brahma nirantaram vimysatd nirvydjasantatmand |
bhiitam bhavi ca duskrtam pradahata samvinmaye pavake
prarabdhaya samarpitam svavapurityesa manisa mama || 3|

3. De gehele wereld is voortdurend in verval.
Doordrongen hiervan door de leringen van de Guru
Contempleert hij met een stille geest
Onafgebroken op de eeuwige Brahman.

Door zijn oude en toekomstige karma's te verbranden

In het zuiverende vuur van kennis

Wordt zijn eigen lichaam geofferd in overgave.

Zo is mijn overtuiging.

o ¢ ¥ o\ o =
I [ NI dHEHA: TR IRId
N o o N o
REAI] @WW HIld @?ITS??FIT |
A [aNlaN

at W W%WW
RT Tt & TEREAT T 7\ 2

ya tiryannaradevatabhirahamityantah sphuta grhyate
yadbhasa hrdayaksadehavisaya bhanti svato'cetanah |
tam bhasyaih pihitarkamandalanibham sphiirtim sada bhavayan
yogi nirvrtamanaso hi gururityesa manisa mama || 4||



4. Door dieren, mensen en goden,
Wordt bewustzijn binnenin duidelijk ervaren als 'ik'
Geest, zintuigen, lichaam en objecten verschijnen
Vanwege Zijn licht, ook al zijn ze onbezield'.

Ze worden verlicht zoals wanneer de zon door de wolken is bedekt.
De ascetische yogi die in het Hart verblijft,

Wiens geest geledigd is, is mijn Guru.

Zo is mijn overtuiging.

b o il kY Ne ¢
YAHAAHTHUSASAT FH WhIGHT T4l
(oI aN . (ol a\MN

q: wwmﬁnﬁmmn Y ||

yatsaukhyambudhilesalesata ime Sakradayo nirvrtd

yaccitte nitaram prasantakalane labdhva munirnirvrtah |
yasminnityasukhambudhau galitadhirbrahmaiva na brahmavid
yah kascitsa surendravanditapado niinam manisa mama || 5||

5. Door een fractie van een fractie van de oceaan van gelukzaligheid
Zijn goden zoals Indra vervuld.
In een volledig verstilde geest is een wijze,
Die de oceaan van gelukzaligheid heeft gevonden, vervuld.

Degene wiens intellect is opgelost in die oceaan van geluk

Is waarlijk zelf Brahman, en niet slechts een kenner van Brahman.

Wie hij ook moge zijn, zijn voeten zullen aanbeden worden door Indra.
Zo is mijn overtuiging.

o S R o
| 3f T3 EONTEd: Fdl TTT=ES T
|| iti Srimacchankarabhagavatah krtau manisapaiicakam sampirnam ||

Aldus eindigt hier Manisapaficakam samengesteld door de leraar SiT Sankara.

* * *

! Ze kunnen niet uit zichzelf als een onafhankelijk entiteit bestaan.



Literatuur:

- https://arshabodha.org/wp-
content/uploads/abc/teachings/adiShankara/ManishaPanchakam.pdf

- https://sanskritdocuments.org/sites/snsastri/Manishapanchakam.pdf
- https://sanskritdocuments.org/doc_z misc_shankara/manishhaa5.html

- Maneesha Panchakam, "Conviction of the Wise", Swami Gurubhaktananda



