
 

 

 

 

 

 

Manīşapañcakam  

(Śaṅkara) 

  



2 

 

Manīşapañcakam  

(Śaṅkara) 

 

Over dit gedicht 

In dit gedicht van slechts vijf verzen heeft Śaṅkara kort maar krachtig de es-

sentie van Advaita Vedānta verwoord. Naar overlevering liep Śaṅkara eens 

met zijn discipelen naar een tempel in Varanasi. Het gebeurde dat een straat-

veger in dezelfde straat in zijn richting liep. Śaṅkara vroeg hem toen om opzij 

te gaan. De straatveger stelde hem toen twee vragen die de aanleiding tot dit 

gedicht vormen. Met de woorden 'manīşā mama' dat 'zo is mijn overtuiging' 

betekent, eindigt de laatste regel van elk vers.  

Volgens de traditie was de straatveger niets minder dan Heer Śiva zelf in die 

gedaante. Śrī Śaṅkara zelf wordt beschouwd als een incarnatie van Heer Śiva. 

Daarom is dit werk in wezen een dialoog tussen twee vormen van Heer Śiva, 

bedoeld om de wereld de essentiële leerstellingen van Vedanta over te bren-

gen. Vragen zoals of zelfs voor Śrī Śaṅkara onaanraakbaarheid bestond, on-

danks het feit dat hij een verlicht wezen was, hebben geen plaats in het licht 

van deze feiten. Bovendien is in al dergelijke gevallen het verhaal op zichzelf 

niet belangrijk. Om verschillende conclusies over andere zaken te trekken op 

basis van het verhaal zou afdwalen van het onderwerp zijn. Een feit dat naar 

voren komt is, dat zodra een persoon Zelfkennis heeft verworven, overwegin-

gen zoals zijn kaste, enzovoorts, totaal irrelevant zijn. 

Ferit Arav, december 2024 

 

  



3 

 

Manīşapañcakam 

मनीषापञ्चकम ् 
De vragen van de straatveger luiden: 

अन्नमयादन्नमयमथवा चतैन्यमवे चतैन्यात।् 
यततवर दूरीकत तुं वाञ्छति तकिं  ब्रतूि गच्छ गचे्छतत॥ 
annamayādannamayamathavā caitanyameva caitanyāt | 

yativara dūrīkartuṁ vāñchasi kiṁ brūhi gaccha gaccheti || 

Om dit lichaam van dat lichaam te verplaatsen,  

Of om dit bewustzijn van dat bewustzijn te verplaatsen,  

O wijze, welke wil je dat ik verplaats 

Wanneer je zegt: "Opzij! Opzij!" 

तकिं  गङ्गाम्ब ततन तितम्बतऽेम्बरमणौ चाण्डालवीथीपयः 
परू ेवाऽन्तरमति काञ्चनघटीमतृ्कतम्भयोवा ाऽम्बर॥े 
kiṁ gaṅgāmbuni bimbite'mbaramaṇau cāṇḍālavīthīpayaḥ 

pūre vā'ntaramasti kāñcanaghaṭīmṛtkumbhayorvā'mbare || 

Als de zon weerkaatst in het water van de Ganges,  

Of in een rioolstroom door een sloppenwijk, 

Is er dan enig verschil?  

Of voor de ruimte in een gouden pot of in een aarden pot? 

प्रत्यग्विततन तनिरङ्गििजानन्दाविोधाम्ब तधौ 
तवप्रोऽयिं श्वपचोऽयतमत्यतप मिान्कोऽयिं  तवभदेभ्रमः। 
pratyagvastuni nistaraṅgasahajānandāvabodhāmbudhau 

vipro'yaṁ śvapaco'yamityapi mahānko'yaṁ  vibhedabhramaḥ | 

Met betrekking tot het Zelf, de stille,  

Natuurlijke oceaan van onbegrensd bewustzijn,  

Hoe kan men zeggen "Hij is een brahmaan of hij is een kasteloze"?  

Dergelijke onderscheidingen zijn onjuist. 

  



4 

 

 

 

Antwoorden van Śaṅkara:  

जाग्रत्स्वप्नि तष ततिष त स्फतटतरा या ििंतवदुज्जमृ्भत े
या ब्रह्मातदतपपीतलकान्ततन तष त प्रोता जगत्सातिणी। 

िवैाििं न च दृश्यवतितत दृढप्रज्ञातप यस्याति च-े 
च्चाण्डालोऽित ि त त तिजोऽित ग तरुतरत्यषेा मनीषा मम॥ १॥   
jāgratsvapnasuṣuptiṣu sphuṭatarā yā saṁvidujjṛmbhate 

yā brahmādipipīlikāntatanuṣu protā jagatsākṣiṇī | 

saivāhaṁ na ca dṛśyavastviti dṛḍhaprajñāpi yasyāsti ce- 

ccāṇḍālo'stu sa tu dvijo'stu gururityeṣā manīṣā mama || 1||   

1.  In de staten van waken, dromen en diepe slaap,  

Straalt bewustzijn in alle wezens,  

Van een brahmaan tot een mier,  

De alomtegenwoordige, bewuste getuige van de schepping. 

 "Ik ben dat bewustzijn, niet een object van waarneming". 

Als iemand gevestigd is in deze kennis, 

Is hij mijn Guru, of hij nu een kasteloze of een brahmaan is. 

Zo is mijn overtuiging. 

ब्रह्मवैाितमदिं जगच्च िकलिं तचन्मात्रतविातरतिं 
िवुं चतैदतवद्यया तत्रग तणयाऽशषेिं मया कतितम।् 
इत्थिं यस्य दृढा मततः ि तखतरे तनत्य ेपरे तनम ाले 
चाण्डालोऽित ि त त तिजोऽित ग तरुतरत्यषेा मनीषा मम॥ २॥   
brahmaivāhamidaṁ jagacca sakalaṁ cinmātravistāritaṁ 

sarvaṁ caitadavidyayā triguṇayā'śeṣaṁ mayā kalpitam | 

itthaṁ yasya dṛḍhā matiḥ sukhatare nitye pare nirmale 

cāṇḍālo'stu sa tu dvijo'stu gururityeṣā manīṣā mama || 2||   

  



5 

 

2. Ik ben waarlijk Brahman. Deze gehele wereld 

Is een projectie van puur bewustzijn. 

Vanwege onwetendheid 

Is dit alles door mij geprojecteerd. 

 Degene wiens aandacht stevig gevestigd is 

In deze gelukzalige, eeuwige, absolute, zuivere waarheid, 

Is mijn Guru, of hij nu een kasteloze of een brahmaan is. 

Zo is mijn overtuiging. 

शश्वन्नश्वरमवे तवश्वमतखलिं तनतित्य वाचा ग तरो- 
तन ात्यिं ब्रह्म तनरन्तरिं तवमशृता तनर्व्ा ाजशान्तात्मना। 
भतूिं भातव च दुषृ्कतिं प्रदिता ििंतवन्मय ेपावके 
प्रारब्धाय िमतप ातिं स्ववप ततरत्यषेा मनीषा मम॥ ३॥   
śaśvannaśvarameva viśvamakhilaṁ niścitya vācā guro- 

rnityaṁ brahma nirantaraṁ vimṛśatā nirvyājaśāntātmanā | 

bhūtaṁ bhāvi ca duṣkṛtaṁ pradahatā saṁvinmaye pāvake 

prārabdhāya samarpitaṁ svavapurityeṣā manīṣā mama || 3||   

3. De gehele wereld is voortdurend in verval. 

Doordrongen hiervan door de leringen van de Guru 

Contempleert hij met een stille geest 

Onafgebroken op de eeuwige Brahman. 

 Door zijn oude en toekomstige karma's te verbranden 

In het zuiverende vuur van kennis 

Wordt zijn eigen lichaam geofferd in overgave. 

Zo is mijn overtuiging. 

या ततय ाङन्रदवेतातभरितमत्यन्तः स्फतटा गहृ्यत े
यद्भािा हृदयािदिेतवषया भातन्त स्वतोऽचतेनाः। 
तािं भास्यःै तपतिताकामण्डलतनभािं सू्फततुं िदा भावय- 
न्योगी तनवृ ातमानिो ति ग तरुतरत्यषेा मनीषा मम॥ ४॥   
yā tiryaṅnaradevatābhirahamityantaḥ sphuṭā gṛhyate 

yadbhāsā hṛdayākṣadehaviṣayā bhānti svato'cetanāḥ | 

tāṁ bhāsyaiḥ pihitārkamaṇḍalanibhāṁ sphūrtiṁ sadā bhāvayan 

yogī nirvṛtamānaso hi gururityeṣā manīṣā mama || 4||    



6 

 

4. Door dieren, mensen en goden, 

Wordt bewustzijn binnenin duidelijk ervaren als 'ik' 

Geest, zintuigen, lichaam en objecten verschijnen  

Vanwege Zijn licht, ook al zijn ze onbezield
1
. 

 Ze worden verlicht zoals wanneer de zon door de wolken is bedekt. 

De ascetische yogi die in het Hart verblijft, 

Wiens geest geledigd is, is mijn Guru. 

Zo is mijn overtuiging. 

यत्सौख्याम्बततधलेशलेशत इम ेशक्रादयो तनवृ ाता 
यतच्चत्त ेतनतरािं प्रशान्तकलन ेलब्ध्वा म ततनतन ावृ ातः। 
यतितन्नत्यि तखाम्ब तधौ गतलतधीब्र ाह्मवै न ब्रह्मतवद ्
यः कतित्स ि तरने्द्रवतन्दतपदो ननू िं मनीषा मम॥ ५॥   
yatsaukhyāmbudhileśaleśata ime śakrādayo nirvṛtā 

yaccitte nitarāṁ praśāntakalane labdhvā munirnirvṛtaḥ | 

yasminnityasukhāmbudhau galitadhīrbrahmaiva na brahmavid 

yaḥ kaścitsa surendravanditapado nūnaṁ manīṣā mama || 5||   

5. Door een fractie van een fractie van de oceaan van gelukzaligheid 

Zijn goden zoals Indra vervuld. 

In een volledig verstilde geest is een wijze,  

Die de oceaan van gelukzaligheid heeft gevonden, vervuld. 

 Degene wiens intellect is opgelost in die oceaan van geluk 

Is waarlijk zelf Brahman, en niet slechts een kenner van Brahman. 

Wie hij ook moge zijn, zijn voeten zullen aanbeden worden door Indra. 

Zo is mijn overtuiging. 

॥ इतत श्रीमच्छङ्करभगवतः कृतौ मनीषापञ्चकिं  िम्पणू ाम॥् 
|| iti śrīmacchaṅkarabhagavataḥ kṛtau manīṣāpañcakaṁ sampūrṇam || 

Aldus eindigt hier Manīşapañcakam samengesteld door de leraar Śrī Śaṅkara.  

* * * 

 

  

                                                      
1
 Ze kunnen niet uit zichzelf als een onafhankelijk entiteit bestaan. 



7 

 

Literatuur: 

- https://arshabodha.org/wp-

content/uploads/abc/teachings/adiShankara/ManishaPanchakam.pdf 

- https://sanskritdocuments.org/sites/snsastri/Manishapanchakam.pdf 

- https://sanskritdocuments.org/doc_z_misc_shankara/manishhaa5.html 

- Maneesha Panchakam, "Conviction of the Wise", Swami Gurubhaktananda 

 


