VEERTIEN VERZEN

Over de impliciete betekenis van de Vedische Verklaring
purnamadah piarnamidam
Inleiding

De vraag kan worden gesteld voor wie de diepgaande spirituele ge-
schriften, zoals de Veda's, bedoeld zijn. De wijze, ofwel de verlichte,
heeft ze niet nodig en de onwetende kan er niets mee doen. Ze kunnen
echter de weg naar zelfkennis wijzen aan hen die van hun onwetendheid
bewust zijn en naar verlichting snakken'.

Sankara legt uit dat de woorden pirnamadah piirnamidam wijzen naar
het in essentie gelijk zijn van de ongeconditioneerde Brahman en de
geconditioneerde Brahman®. Tenzij hij onderzoek doet onder begelei-
ding van een competente leraar is deze gelijkstelling echter ondoor-
grondelijk voor de naar zeltkennis strevende onwetende, omdat hij im-
mers geen weet van de ongeconditioneerde Brahman heeft.

Bij gewoon taalgebruik wijst 'dit' naar iets wat dichtbij is en 'dat' naar
iets verder af. Zo ook wanneer voor de zich in dualiteit bevindende zoe-
ker de woorden adah en idam resp. naar zichzelf en naar de wereld wij-
zen, helpen deze twee woorden hem de geconditioneerdheid van zich-
zelf en die van de wereld na onderzoek in te zien om vervolgens zich
daarvan te ontdoen.’ Elke uitleg die tot het beoogde doel leidt is immers
aanvaardbaar. In een aantal van zijn werken heeft Sankara uitgelegd hoe
in een dergelijke verklaring de 'bedoelde' of impliciete betekenis van
met name naamwoorden als 'ik', jij' 'dit' en 'dat' in geschriften van de
directe of letterlijke betekenis kan worden onderscheiden.

Elk naamwoord heeft twee betekenissen. Een vaak genoemd voorbeeld
hiervan is dat bij een pot van klei de vorm voor de directe of letterlijke

betekenis (veranderlijk, voorbijgaand) staat en klei voor de indirecte of
impliciete betekenis (de vormloze substantie die zich als pot enz. mani-
festeert). Door het negeren van de directe betekenissen die tegenstrijdig
zijn (verschillende verschijningsvormen van dezelfde substantie), toont

' Yoga Vasistha 1.2 " Hij die voelt: 'ik ben gevangen, ik wens bevrijding' en die noch
totaal onwetend noch verlicht is, diegene is geschikt om dit geschrift te bestuderen."”
* Brhad. Up. Bhasya V.11

3 Sarkara's Vivekactidamani 241 en verder.



2

zich de onderliggende betekenis, klei (de onveranderlijke substantie
achter diverse verschijningsvormen). Deze methode van het negeren
van tegenstrijdige letterlijke betekenissen (vyatireka) en accepteren van
met elkaar overeenstemmende onderliggende betekenissen (anvaya)
wordt de methode van anvayavyatireka (overeenstemming en tegen-
strijdigheid) genoemd. Een eenvoudig voorbeeld hiervan is de herken-
ning van een lang niet geziene kennis, doordat de huidige en toenmalige
verschijningsvormen, zoals kleding en haardracht die verschillend zijn,
genegeerd worden.

Elke betekenis die aan een woord wordt toegekend vormt in feite een
oplegging die de onderliggende bestaansgrond bedekt. Wanneer echter
voorbij wordt gegaan aan de letterlijke betekenis (veranderlijk en voor-
bijgaand) zal de bestaansgrond, in het onderhavige geval het Zelf of
Brahman, vrij van elke begrenzing, zich tonen.

Voor het ontdekken van de onderliggende betekenis van woorden als
'ik', jij', 'Brahman' of 'Dat', wijst Sankara naar de hierboven uitgelegde
methode van 'anvayavyatireka'. Als voorbeeld zegt hij in Upadesa
Sahasri (8.96): "Anvaya en vyatireka met betrekking tot woorden en
hun betekenissen zijn het enige middel waarmee de impliciete betekenis
van het woord "ik' (zoals de werkelijke betekenis van het woord "ik' in de
zin 'lk ben Brahman') kan worden vastgesteld."

De toepassing van anvayavyatireka ter onderscheiding van de implicie-
te betekenis van naamwoorden heeft Sankara uitgelegd in o.a.
Vivekaciidamani (241 e.v), Vakyavrtti (8 e.v.), Tattvopadesa (21 e.v.)
en Upadesa Sahasri. In het onderhavige werk is de methode van anva-
vavyatireka toegepast voor het achterhalen van de impliciete betekenis
van de woorden 'dit' (adah) en 'dat' (idam).

Ten slotte: de zoeker die uiteindelijk zijn werkelijkheid heeft gereali-
seerd, vindt in een verklaring als deze de bevestiging ervan, vrij van
elke twijfel. Zo niet, dan is het werk nog niet voltooid.

Deze verhandeling in veertien verzen is de vrucht van vele contempla-
ties op de bovengenoemde Vedische verklaring.

Ferit Arav
December 2024



Een uitleg van de bedoelde (impliciete) betekenis van
piirnamadah pirnamidam

Om
purnamadah purnamidam pirnat purnamudacyate;
piirnasya purpamaddya piarnamevavasisyate;
Om Santih santih santih.
1. Eer aan de grote Leraar SiT Adi Sankaracarya

Die de zoeker de weg naar de waarheid wijst.

Aan Hem draag ik deze verhandeling op,

Moge Hij mij in dit onderzoek inspireren.

2. Voor het kennen van de impliciete betekenis van de zin
Piarnamadah pirnamidam, dienen eerst de impliciete betekenis
Van de drie samenstellende woorden
Piirna, adah en idam onderzocht te worden.

3. Zoals de natuur van water van de oceaan
Als zoetheid, vloeibaarheid en kilte
Ook de golven doordringt en dan ook
Het schuim waar de golven de bestaansgrond van zijn®,

4 . Zo ook staat piirna voor de natuur van Brahman,
Volmaakt, eeuwig, onveranderlijk,
Onbegrensd, oneindig enz., kortom onbeschrijflijk°,
Die de mens en het universum doordringt.

5. De directe betekenis van adah, is 'dit',
Wijzend naar mij, een individu, veranderlijk en voorbijgaand,
Geboren wordt, sterft, en ervaringen ondergaat
Als pijn en plezier, angst, woede en verlangen.

6. Onderzoek naar wie dit 'ik' is leidt de zoeker naar binnen,
Waar het 'ik' oplost in Mij, het ene ondeelbare Zelf°.
Deze kenner van het veranderlijke en voorbijgaande 'ik',
Is de impliciete betekenis van 'dit', Brahman.

* Sankara, Drg Drsya Viveka 43.

> In vele vertalingen is piirpa vertaald als volheid (fullness), volmaakt, compleet, on-
eindig, onbegrensd, vol van goddelijk bewustzijn, absoluut, geheel, werkelijkheid enz.
% Zie 'Upadesa Saram’ vers 16 e.v. van Ramana Maharsi, Sankara's ‘Laghu Vakyavytti'
en Vivekacidamani 210 e.v. over de impliciete betekenis van 'Ahambrahmasmi’ (ik
ben Brahman).



4

7. De directe betekenis van Idam, is 'dat', de wereld,
Bestaande uit objecten met namen en vormen,
Die de directe betekenis van adah, het 'ik', of individu,
Als onafhankelijk van hem beschouwt.

8. Bij de herinnering van het Zelf en verwijlen daarin’
Verdwijnt de verscheidenheid van namen en vormen
En openbaart hun bestaansgrond zichzelf,
Als puur gewaarzijn, het Zelf of Brahman®.

9. De verklaring dat zowel 'dit' als 'dat'
Piirna, of de natuur van Brahman is,
Bevestigt de eenzelvigheid van 'dit' en 'dat’,
Na het negeren van hun directe betekenissen.

10. Uit de ontdekking van de impliciete betekenis
Van de woorden pirnamadah pirnamidam, hierboven
Volgt vanzelfsprekend ook de betekenis van
De woorden piirnat en piirnamudacyate en de rest.

11. Parpat: de natuur van Brahman,
Pirnam: is ook aanwezig in de wereld,
In al het veranderlijke en voorbijgaande
Udacyate: dat uit Brahman ontstaat.

12. Pirnasya: wanneer de natuur van de wereld,
Piarnamadaya: zich oplost in de natuur van Brahman,
pirnamevavasigyate : blijft er
Slechts de natuur van Brahman over.

13. Zoals na het ontwaken uit een droom
De onwerkelijkheid ervan wordt gezien,
Zo ook lossen het individu en de wereld op
In puur gewaarzijn alleen, wanneer men ontwaakt.

14. Hij die deze kennis in zichzelf herkent
En in zijn dagelijkse leven toepast
Bereikt kalmte in zijn hart
En leidt een zinvol bestaan.

7
Vers 6.

¥ Zie Sankara's 'Vakavritti', Vivekaciidamani 241 e.v. en Upadesa Sahasri I1.18 over

de impliciete betekenis van 'Tat tvam asi' (Dat zijt gij).



