
VEERTIEN VERZEN 

Over de impliciete betekenis van de Vedische Verklaring 

pūrṇamadaḥ pūrṇamidaṃ 

Inleiding 

De vraag kan worden gesteld voor wie de diepgaande spirituele ge-

schriften, zoals de Veda's, bedoeld zijn. De wijze, ofwel de verlichte, 

heeft ze niet nodig en de onwetende kan er niets mee doen. Ze kunnen 

echter de weg naar zelfkennis wijzen aan hen die van hun onwetendheid 

bewust zijn en naar verlichting snakken
1
.  

Śaṅkara legt uit dat de woorden pūrṇamadaḥ pūrṇamidaṃ wijzen naar 

het in essentie gelijk zijn van de ongeconditioneerde Brahman en de 

geconditioneerde Brahman
2
. Tenzij hij onderzoek doet onder begelei-

ding van een competente leraar is deze gelijkstelling echter ondoor-

grondelijk voor de naar zelfkennis strevende onwetende, omdat hij im-

mers geen weet van de ongeconditioneerde Brahman heeft. 

Bij gewoon taalgebruik wijst 'dit' naar iets wat dichtbij is en 'dat' naar 

iets verder af. Zo ook wanneer voor de zich in dualiteit bevindende zoe-

ker de woorden adaḥ en idam resp. naar zichzelf en naar de wereld wij-

zen, helpen deze twee woorden hem de geconditioneerdheid van zich-

zelf en die van de wereld na onderzoek in te zien om vervolgens zich 

daarvan te ontdoen.
3
 Elke uitleg die tot het beoogde doel leidt is immers 

aanvaardbaar. In een aantal van zijn werken heeft Śaṅkara uitgelegd hoe 

in een dergelijke verklaring de 'bedoelde' of impliciete betekenis van 

met name naamwoorden als 'ik', 'jij' 'dit' en 'dat' in geschriften van de 

directe of letterlijke betekenis kan worden onderscheiden.  

Elk naamwoord heeft twee betekenissen. Een vaak genoemd voorbeeld 

hiervan is dat bij een pot van klei de vorm voor de directe of letterlijke 

betekenis (veranderlijk, voorbijgaand) staat en klei voor de indirecte of 

impliciete betekenis (de vormloze substantie die zich als pot enz. mani-

festeert). Door het negeren van de directe betekenissen die tegenstrijdig 

zijn (verschillende verschijningsvormen van dezelfde substantie), toont 

                                                      
1
 Yoga Vāsiṣṭha I.2 " Hij die voelt: 'ik ben gevangen, ik wens bevrijding' en die noch 

totaal onwetend noch verlicht is, diegene is geschikt om dit geschrift te bestuderen." 
2
 Bŗhad. Up. Bhāṣya V.I.1 

3
 Śaṅkara's Vivekacūḍāmaṇi 241 en verder. 



2 

 

zich de onderliggende betekenis, klei (de onveranderlijke substantie 

achter diverse verschijningsvormen). Deze methode van het negeren 

van tegenstrijdige letterlijke betekenissen (vyatireka) en accepteren van 

met elkaar overeenstemmende onderliggende betekenissen (anvaya) 

wordt de methode van anvayavyatireka (overeenstemming en tegen-

strijdigheid) genoemd. Een eenvoudig voorbeeld hiervan is de herken-

ning van een lang niet geziene kennis, doordat de huidige en toenmalige 

verschijningsvormen, zoals kleding en haardracht die verschillend zijn, 

genegeerd worden. 

Elke betekenis die aan een woord wordt toegekend vormt in feite een 

oplegging die de onderliggende bestaansgrond bedekt. Wanneer echter 

voorbij wordt gegaan aan de letterlijke betekenis (veranderlijk en voor-

bijgaand) zal de bestaansgrond, in het onderhavige geval het Zelf of 

Brahman, vrij van elke begrenzing, zich tonen. 

Voor het ontdekken van de onderliggende betekenis van woorden als 

'ik', jij', 'Brahman' of 'Dat', wijst Śaṅkara naar de hierboven uitgelegde 

methode van 'anvayavyatireka'. Als voorbeeld zegt hij in Upadeśa 

Sāhasrī (8.96): "Anvaya en vyatireka  met betrekking tot woorden en 

hun betekenissen zijn het enige middel waarmee de impliciete betekenis 

van het woord 'ik' (zoals de werkelijke betekenis van het woord 'ik' in de 

zin 'Ik ben Brahman') kan worden vastgesteld."  

De toepassing van anvayavyatireka ter onderscheiding van de implicie-

te betekenis van naamwoorden heeft Śaṅkara uitgelegd in o.a. 

Vivekacūḍāmaṇi (241 e.v), Vākyavṛtti (8 e.v.), Tattvopadeśa (21 e.v.) 

en Upadeśa Sāhasrī. In het onderhavige werk is de methode van anva-

yavyatireka toegepast voor het achterhalen van de impliciete betekenis 

van de woorden 'dit' (adaḥ) en 'dat' (idam). 

Ten slotte: de zoeker die uiteindelijk zijn werkelijkheid heeft gereali-

seerd, vindt in een verklaring als deze de bevestiging ervan, vrij van 

elke twijfel. Zo niet, dan is het werk nog niet voltooid. 

Deze verhandeling in veertien verzen is de vrucht van vele contempla-

ties op de bovengenoemde Vedische verklaring. 

Ferit Arav 

December    2024  



3 

 

Een uitleg van de bedoelde (impliciete) betekenis van 

pūrṇamadaḥ pūrṇamidaṃ 

Ôm 
pūrṇamadaḥ pūrṇamidaṃ pūrṇāt pūrṇamudacyate; 
pūrṇasya pūrṇamādāya pūrṇamevāvaśişyate; 
Ôm śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ. 

1. Eer aan de grote Leraar Śrī Ādi Śaṅkaracārya 

Die de zoeker de weg naar de waarheid wijst. 

Aan Hem draag ik deze verhandeling op, 

Moge Hij mij in dit onderzoek inspireren. 

2. Voor het kennen van de impliciete betekenis van de zin  

Pūrṇamadaḥ pūrṇamidaṃ, dienen eerst de impliciete betekenis 

Van de drie samenstellende woorden 

Pūrṇa, adaḥ en idaṃ onderzocht te worden. 

3. Zoals de natuur van water van de oceaan 

Als zoetheid, vloeibaarheid en kilte 

Ook de golven doordringt en dan ook 

Het schuim waar de golven de bestaansgrond van zijn4, 

4  . Zo ook staat pūrṇa voor de natuur van Brahman,  

Volmaakt, eeuwig, onveranderlijk,  

Onbegrensd, oneindig enz., kortom onbeschrijflijk5, 

Die de mens en het universum doordringt. 

5. De directe betekenis van adaḥ, is 'dit',  

Wijzend naar mij, een individu, veranderlijk en voorbijgaand, 

Geboren wordt, sterft, en ervaringen ondergaat 

Als pijn en plezier, angst, woede en verlangen. 

6. Onderzoek naar wie dit 'ik' is leidt de zoeker naar binnen, 

Waar het 'ik' oplost in Mij, het ene ondeelbare Zelf6. 

Deze kenner van het veranderlijke en voorbijgaande  'ik', 

Is de impliciete betekenis van 'dit', Brahman.  

                                                      
4
 Śaṅkara, Dṛg Dṛśya Viveka 43. 

5
 In vele vertalingen is pūrṇa vertaald als volheid (fullness), volmaakt, compleet, on-

eindig, onbegrensd, vol van goddelijk bewustzijn, absoluut, geheel, werkelijkheid enz.  
6
 Zie 'Upadeśa Sāram' vers 16 e.v. van Ramaṇa Maharṣi, Śaṅkara's 'Laghu Vākyavŗtti'  

en Vivekacūḍāmaṇi 210 e.v. over de impliciete betekenis van 'Ahambrahmāsmi' (ik 

ben Brahman). 



4 

 

7. De directe betekenis van Idam, is 'dat', de wereld, 

Bestaande uit objecten met namen en vormen, 

Die de directe betekenis van adaḥ, het 'ik', of individu, 

Als onafhankelijk van hem beschouwt. 

8. Bij de herinnering van het Zelf en verwijlen daarin7  

Verdwijnt de verscheidenheid van namen en vormen  

En openbaart hun bestaansgrond zichzelf, 

Als puur gewaarzijn, het Zelf of Brahman8. 

9. De verklaring dat zowel 'dit' als 'dat'   

Pūrṇa, of de natuur van Brahman is, 

Bevestigt de eenzelvigheid van 'dit' en 'dat', 

Na het negeren van hun directe betekenissen. 

10. Uit de ontdekking van de impliciete betekenis  

Van de woorden pūrṇamadaḥ pūrṇamidaṃ, hierboven 

Volgt vanzelfsprekend ook de betekenis van  

De woorden pūrṇāt en pūrṇamudacyate en de rest. 

11. Pūrṇāt: de natuur van Brahman, 

Pūrṇam: is ook aanwezig in de wereld, 

In al het veranderlijke en voorbijgaande  

Udacyate: dat uit Brahman ontstaat.  

12. Pūrṇasya: wanneer de natuur van de wereld, 

Pūrṇamādāya: zich oplost in de natuur van Brahman, 

pūrṇamevāvaśişyate : blijft er  

Slechts de natuur van Brahman over. 

13. Zoals na het ontwaken uit een droom 

De onwerkelijkheid ervan wordt gezien, 

Zo ook lossen het individu en de wereld op 

In puur gewaarzijn alleen, wanneer men ontwaakt. 

14. Hij die deze kennis in zichzelf herkent 

En in zijn dagelijkse leven toepast 

Bereikt kalmte in zijn hart 

En leidt een zinvol bestaan. 

                                                      
7
 Vers 6.   

8
 Zie Śaṅkara's 'Vākavŗitti' , Vivekacūḍāmaṇi 241 e.v. en Upadeśa Sāhasrī II.18 over 

de impliciete betekenis van 'Tat tvam asi' (Dat zijt gij). 


