
Vijf verzen over 'aśarīram' 
 (Kaţha Upanişad  I.ii.22) 

अशरीरँ शरीरेष्वनवस्थषे्ववस्थस्थतम।् 
महान्त ंस्थवभमुात्मान ंमत्वा धीरो न शोचस्थत॥ २२॥ 

aśarīraṃ śarīreşvanavastheşvavasthitaṃ; 

mahāntaṃ vibhumātmānaṃ matvā dhīro na śocati 

1. Eer en dank aan de leraar 

Die zich buiten en binnen mij 

Als een bron van Kennis toont 

En mij de weg tot Mijzelf wijst. 

2. Śarīra staat voor alles wat ik niet ben: 

De drie lichamen
1
, de vijf sluiers

2
 en die in de drie staten

3
, 

Waardoorheen het Lichaamloze
4
  

Als een individuele 'ik' schijnt. 

3. Zoals water in elke golf aanwezig is 

Zo ook, aśarīra, is het Lichaamloze, 

Śarīreşu, in alle lichamen aanwezig
5
, 

Zonder enige beperking ondergaand. 

4. Zoals de voortdurend veranderende golven 

Uit niets anders dan water bestaan, 

Zo ook, anavastheşu, in veranderlijke lichamen, 

Avasthitaṃ, bestaat het Onveranderlijke alleen. 

5. Mahāntam,onmetelijk groot, en 

Vibhum, alomtegenwoordig, Ātmanam, is het Zelf, 

Matvā, de kenner waarvan, dhīraḥ, de wijze, 

Na śocati, vrij is van verdriet
6
.  

                                                      
1
 De fysieke-, subtiele- en causale lichamen. 

2
 De vijf sluiers zijn: de voedselsluier, de levenskrachtsluier, de denksluier, de 

intellectsluier en de gelukzaligheidsluier (Zie Vivekacūḍāmaṇi). 
3
 Degene die de staten van waken, dromen en diepe slaap doormakt. 

4
 Ātman ofwel het Zelf, dat zich toont na het oplossen van identificaties met de drie 

lichamen, vijf sluiers, en de ervaarder van de drie staten, zoals de zon zich toont na het 

oplossen van de wolken. 
5
 Zijnde één, alles doordringend, eeuwig en onveranderlijk. 

6
 Verdriet staat hier voor alle voorbijgaande aandoeningen van het individu zoals 

angst, boosheid, verlangen, plezier enz. 



Mogelijke vertaling van de Sanskritwoorden:  

aśarīram: lichaamloos 

śarīreşu: in lichamen 

anavastheşu: in veranderlijken 

avasthitam: onveranderlijk 

mahāntam: onmetelijk groot 

vibhum: alomtegenwoordig 

ātmānam: Ātman ofwel het Zelf 

matvā: (de staat van) kennen 

dhīraḥ: de wijze, de kenner van het Zelf 

na: niet, vrij van 

śocati: lijden, verdriet hebben 

 

Een mogelijke vertaling van het vers: 

Lichaamloos in lichamen,  

Onveranderlijk in veranderlijken, 

Onmetelijk groot en alomtegenwoordig,  

Is de kenner van het Zelf, vrij van verdriet. 

Alternatief voor de laatste regel voor contemplatie: 

Ben Ik, de kenner van het Zelf, vrij van verdriet. 

 

 

Het hierop volgende vers in de Kaţha Upanişad luidt: 

I.ii.23. Het Zelf wordt niet gekend door veel studie, noch door het 

intellect, noch door veel te horen. Het Zelf wordt gekend door de mens die 

zich tot Zichzelf richt. Zo toont het Zelf zijn ware aard aan Zichzelf. 

(Zie ook Muṇḍaka III.ii.3) 

 

Ferit Arav, 14  maart 2025 
Vijf verzen over aśarīram_W2a 

 


