TAITTIRIYA UPANISAD
(BHASYA)

Met uitleg door

Sri Sankaracarya






TAITTIRIYA UPANISAD
(BHASYA)

Met uitleg door
Sr1 Sankaracarya



Deze vertaling is ontleend aan "Eight Upanisads, volume one, with the commenta-
ry of Sankaracarya". Translated by Swami Gambhirananda. Advaita Ashramam,
Calcutta 1959.

De overige zeven Upanisads uit dat boek zijn reeds uitgegeven onder de titel "Ze-
ven Upanisads" door Uitgeverij Ka.Dag (www.uitgeverijkadag.nl), in samenwer-
king met: Stichting Ars Floreat (www.arsfloreat.nl)

Ferit Arav aug. 2025

Wij zijn Advaita Ashrama, India, erkentelijk voor de toelating van deze Nederland-
se vertaling uit 'Eight Upanishads' (band I) met het commentaar van Sankara door
Swami Ganbhirananda, uitgegeven in het Engels door Advaita Ashrama, P.O.
Mayavati, Uttarakhand, India, van zijn publicatieafdeling in Kolkatta, India.

We thankfully acknowledge Advaita Ashrama, India for permitting this Dutch
translation from Eight Upanishads (Vol. I) with commentary of Sri Shankaracharya
by Swami Ganbhirananda published in English by Advaita Ashrama, P.O. Ma-
yavati, Uttarakhand, India from its Publication Department at Kolkata, India.

ISBN:



Inhoudsopgave

DEEL I Over de Uitspraakleer enz.

Hoofdstuk I 7
Hoofdstuk 11 12
Hoofdstuk III 13
Hoofdstuk IV 16
Hoofdstuk V 20
Hoofdstuk VI 23
Hoofdstuk VII 25
Hoofdstuk VIII 27
Hoofdstuk IX 28
Hoofdstuk X 30
Hoofdstuk XI 31
Hoofdstuk XII 42
DEEL II Over de Gelukzaligheid die Brahman is
Hoofdstuk I 43
Hoofdstuk 11 56
Hoofdstuk III 58
Hoofdstuk IV 61
Hoofdstuk V 63
Hoofdstuk VI 66
Hoofdstuk VII 76
Hoofdstuk VIII 80
Hoofdstuk IX 91
DEEL III Over Bhrgu's Verlichting
Hoofdstuk I 94
Hoofdstuk 11 96
Hoofdstuk III 97
Hoofdstuk IV 97
Hoofdstuk V 97
Hoofdstuk VI 98
Hoofdstuk VII 99
Hoofdstuk VIII 100
Hoofdstuk IX 100

Hoofdstuk X 101



Lijst van afkortingen

A.G.
Al.
AiA
Ap.
Br.
Ch.
Cit.
G.
Gar.
Gau.
Is.
Iti.
ja.

Kau.
Ke.
L.P.

Mai.
Ma.
Mbh.

Mud.
Muk.
Np.
Pr.

Sv.
Tai.

Tai. A.

Tai. B.
Tai. S.
V.P.

Ananda Giri

Aitareya Upanisad
Aitareya Aranyaka
Apastamba Dharma-siitras
Brhadaranyaka Upanisad
Chandogya Upanisad
Cityupanisad
Bhagavad Gita
Garuda Purana
Gautama Smrti

I$a Upanisad

Itihas Upanisad

Jabala Upanisad
Katha Upanisad
Kausttaki Upanisad
Kena Upanisad

Linga Puraana

Manu Sarmhita
Maitrayani Upanisad
Mandikya Upanisad
Mahabharata
Mundaka Upanisad
Mudgalopanisad
Muktika Upanisad
Narada-parivrajaka Upanisad
Prasna Upanisad
Rg-veda
Sankarananda
Svetasvatara Upanisad
Taittirtya Upanisad
TaittirTya Aranyaka
Taittirtya Brahmana
Taittirtya Sarhhita
Visnu Purana
Yajur-veda

v



Richtlijnen voor de uitspraak van letters in Sanskrit woorden
Klinkers:

a als a in kat (kort)

a als a in klaar, daken (verlengd)
u als oe in boek (kort)

@ als oe in boer (langer)

i als 1in dit (kort)

1als i in indien (verlengd)
e altijd lang als ee in feest
o altijd lang als 0o in mooi
ai als ai in dida

au als au in kauwen

h als h in kashbah

Medeklinkers:

Gutturale klanken:

k als k in kat

g als g in go in het Engels

Neusklanken: m, m, n of n

Sisklanken:

s als s in besef

s (cerebraal) als s in sugar (Engels)

$ (palataal) als ch in ich (Duits)

fi (cerebraal) sefior in het Spaans

c als tja in het Nederlands

j als j in Jack (Engels) of dja (Nederlands)
y als j in jij

v als ua in aqua of what in het Engels

h achter een medeklinker betekent aspireren als in tophit
ji als g in budget

Overige medeklinkers als r, t, d en n worden cerebraal uitgesproken. L, t, d, en n
zijn net als in het Nederlands dentale klanken. V, p, b en m zijn de labiale
(lip)klanken als in het Nederlands.

De w, f en z klanken in het Nederlands komen in het Sanskrit niet voor



om sam no mitrah sam varunah | Sarir no bhavatvaryama |

Sarir na indro brhaspatih | Sarit no visnururukramah |

namo brahmane | namaste vayo | tvameva pratyaksarn brahmasi |
tvameva pratyaksariv brahma vadisyami | rtam vadisyami |
satyam vadigyami | tanmamavatu | tadvaktaramavatu |

avatu mam | avatu vaktaram |

om Santih santih Santih || 1||

(Zie Li voor de vertaling en uitleg)

om saha navavatu | saha nau bhunaktu | saha viryam karavavahai |
tejasvi navadhitam astu ma vidvisavahai |
om santih santih santih

(Zie 111 voor de vertaling en uitleg)



DEEL 1
Over de Uitspraakleer enz.
HOOFDSTUK 1

Hulde aan dat (Brahman) dat van de aard van bewustzijn is, waaruit dit hele univer-
sum is voortgekomen, waarin het oplost, en waardoor dit in stand wordt gehouden.

Ik buig mij te allen tijde neer voor die eerbiedwaardige Leraren door wie in het
verleden deze Upanisad werd uitgelegd, met inachtneming van de woorden, de
zinnen en de middelen tot geldige kennis.

Met de genade van mijn Leraar, en ten bate van hen die een duidelijke uiteenzetting
verkiezen, stel ik deze uitleg samen van deze Upanisad, die de essentie is van (dat
deel van de Veda's, genaamd) de Taittirtya.

Inleiding: In de voorgaande tekst' zijn de voorgeschreven plichten bestudeerd die
bedoeld zijn om de opgestapelde zonden te verminderen, en de optionele riten die
worden beoefend door mensen die naar resultaten verlangen. Nu wordt aangevan-
gen met de kennis van Brahman, met het doel de oorzaken te schuwen die leiden tot
het verrichten van karma’. Verlangen moet de bron van karma zijn, aangezien het
aanzet tot handelen; want geen aandrang tot activiteit is mogelijk in het geval van
hen wier verlangens zijn vervuld, omdat zij dan als gevolg van de afwezigheid van
verlangen gevestigd zijn in hun eigen Zelf. En de vervulling van verlangens volgt
uit het verlangen naar het Zelf’, in zoverre het Zelf, voorwaar, Brahman is, en voor
de kenner van Brahman zal de bereiking van het Hoogste worden verkondigd
(IL.i.1). Daarom staat het verblijven in het eigen Zelf, na de uitroeiing van onwe-
tendheid, gelijk aan de bereiking van het Hoogste, een feit dat wordt ondersteund
door Vedische teksten als: “Men wordt zonder vrees gevestigd in (Brahman)”
(IL.vii), “Hij bereikt dit Zelf, gemaakt van Gelukzaligheid” (IL. viii. 5).

Bezwaar: Kan er niet gesteld worden dat bevrijding bestaat uit het gevestigd blij-
ven in het eigen Zelf zonder enige actieve inspanning — een toestand die volgt uit
het niet-aanvangen van optionele en verboden activiteiten, de uitputting door het
ervan genieten van karma's die reeds zijn aangevangen, en de afwezigheid van
zonde dankzij het verrichten van verplichte plichten? Of, anderszins, dat bevrijding
voortvloeit uit de activiteiten zelf, aangezien karma's de bron zijn van dat onover-
troffen geluk dat de hemel wordt genoemd?

! De Taittirlya Aranyaka, waarvan deze Upanisad een deel uitmaakt.
2 Riten, plichten, enz., voorgeschreven door de geschriften.

? In wezen heeft verlangen betrekking op het niet-Zelf, en dit houdt op bij de realisatie van het
Zelf. Daarom dient 'het verlangen naar het Zelf' te worden opgevat als een onbelemmerde toewij-
ding aan het Zelf, vanuit de gedachte dat Het alleen de Werkelijkheid is en niets anders bestaat.



Antwoord: Dit kan niet zo zijn, omdat karma veelsoortig is; en als zodanig bestaat
de mogelijkheid dat de handelingen, verricht in vele vorige levens en die vruchten
dragen (in dit leven) of in ruste blijven, tegengestelde gevolgen kunnen hebben.
Dientengevolge, aangezien die handelingen die nog niet zijn begonnen vrucht te
dragen (in dit leven) onmogelijk kunnen worden uitgeput door het ervan te genieten
in (dit) ene enkele leven, is het aannemelijk dat er een nieuw lichaam wordt gescha-
pen als gevolg van de resterende vruchten van de handelingen; en het bestaan van
resterende vruchten van werk wordt ook bewezen door honderden Vedische en
Smrti-teksten, zoals: “Zij die hier deugdzaam handelen (worden in een goede
schoot geboren)” (Ch. V. x.7); “Vanwege de resterende (gevolgen, krijgt de ziel
haar toekomstige geboorte)” (Ap. II. 2. 2. 3; Go. Sm. 11).

Bezwaar: De verplichte plichten zijn bedoeld om alle goede en slechte vruchten
van handelingen die nog niet werkzaam zijn, teniet te doen.

Antwoord: Nee; want er wordt gesteld dat het niet-verrichten (van verplichte plich-
ten) pratyavaya met zich meebrengt. En het woord pratyavaya betekent kwade
gevolgen. Aangezien wordt aanvaard dat de verplichte plichten bedoeld zijn om het
kwade gevolg in de vorm van toekomstig leed af te weren, kunnen ze niet bedoeld
zijn om de handelingen die nog niet zijn begonnen vrucht te dragen, teniet te doen.
Toegegeven echter, dat de verplichte plichten in staat zijn om de handelingen die
nog niet werkzaam zijn te doen verdwijnen, dan kunnen zij enkel de onzuivere
wegvagen en niet de zuivere; want er is geen tegenspraak (tussen de zuivere hande-
lingen en de verplichte plichten) in zoverre de handelingen met wenselijke gevolgen
van nature zuiver zijn, en als zodanig kunnen zij logischerwijs niet tegengesteld zijn
aan de verplichte plichten, daar redelijkerwijs enkel het zuivere en het onzuivere
aan elkaar tegengesteld zijn.

Bovendien, aangezien verlangens, die de drijfveren van handelen zijn, niet kunnen
ophouden tenzij er verlichting is, bestaat er geen mogelijkheid tot de uitroeiing van
handelingen als geheel. En er is gezegd dat, aangezien verlangen zich richt op ob-
jecten buiten het Zelf, het behoort tot iemand die het Zelf niet heeft gerealiseerd; dat
er geen verlangen kan zijn in het eigen Zelf, omdat Het altijd gerealiseerd is'; en dat
het Zelf het allerhoogste Brahman is. Daarnaast is het niet-verrichten van de ver-
plichte E)lichten een negatie, waaruit redelijkerwijs geen kwaad gevolg kan voort-
vloeien”; vandaar is het niet-naleven van de verplichte plichten een aanwijzing voor
het tot wasdom komen van de kwade gevolgen die voortvloeien uit de in het verle-
den opgestapelde zonden. Dientengevolge is het gebruik van het achtervoegsel satr
(-ing) niet onredelijk in de tekst: “Door de verplichte plicht niet te verrichten (...

! Voor hen die alles als het Zelf zien, kan er wezenlijk geen object (van verlangen) zijn en derhal-
ve is er geen mogelijkheid tot verlangen. — A.G.

2 Een toekomstig leed wordt een pratyaviya genoemd. Omdat dit een positieve entiteit is, kan het
geen niet-entiteit als oorzaak hebben. Want volgens de Vedische tekst ‘Zonde komt voort uit
zonde’ (Br IV. iv. 5) wordt leed veroorzaakt door het verrichten van verboden handelingen.” A.G



9

zoekt een mens zijn eigen ondergang)' (M. XI. 44). Anders zal er een positieve
entiteit uit een niet-entiteit voortkomen, een feit dat alle middelen tot geldige kennis
teniet zou doen. Daarom is het niet bewezen dat een dergelijk mens (als gevolg van
karma) in zijn Zelf gevestigd blijft zonder enige actieve (spirituele) inspanning.

Wat betreft de stelling dat "bevrijding bereikbaar is door activiteit, in zoverre het
onovertroffen geluk, de hemel genaamd, een gevolg is van werken", ook die is on-
juist. Want bevrijding is een permanente entiteit, en niets dat eeuwigdurend is, kan
ooit een begin hebben. Al wat in deze wereld wordt voortgebracht, is vergankelijk.
Daarom is bevrijding geen schepping van werk.

Bezwaar: Heeft karma, in combinatie met meditatie (en aanbidding), niet het ver-
mogen om iets blijvends voort te brengen?

Antwoord: Nee, want dat houdt een tegenspraak in. Het is tegenstrijdig om te zeg-
gen dat iets wat eeuwig is, toch geschapen wordt.

Bezwaar: Aangezien juist datgene wat vernietigd is niet opnieuw kan worden
voortgebracht, kan bevrijding, hoewel permanent, tot stand worden gebracht, net als
het niet-bestaan in de vorm van vernietiging (dat door handelen wordt veroor-
zaakt)z.

Antwoord: Nee, want vrijheid is een positieve entiteit’. (Bovendien,) aangezien
vormen van niet-bestaan (als zodanig) niet te onderscheiden zijn, is het louter een
verzinsel om te beweren dat niet-bestaan in de vorm van vernietiging een begin
heeft*. Niet-bestaan is in feite datgene wat tegengesteld is aan bestaan. Naar analo-
gie van het feit dat bestaan, hoewel het één is, wordt onderscheiden door een pot of
een doek, als het bestaan van een pot of het bestaan van een doek, zo wordt ook het
niet-bestaan, hoewel ononderscheiden, verondersteld onderscheiden te zijn door de

! Het gebruik van de Satr (-ing) samen met een negatie (in ‘niet verrichten’) kan niet zo worden
uitgelegd dat het niet-verrichten de oorzaak is van de ondergang; want de zin laat een redelijker
interpretatie toe. Goede mensen wijzen namelijk als volgt op kwade gevolgen: ‘“Was er een juiste
uitvoering geweest van de verplichte en occasionele plichten, dan zou er een vermindering zijn
geweest van de opgestapelde zonden. Maar deze man heeft de voorgeschreven plichten niet ver-
richt; vandaar dat er pratyavaya moet zijn (d.w.z. het niet-elimineren van toekomstig leed).” Het
niet-verrichten is dus slechts een aanwijzing en geen oorzaak.

% Volgens de Nyaya-filosofie zijn er vier soorten niet-bestaan: (i) absoluut niet-bestaan
(atyantabhava), (ii) wederzijds niet-bestaan (anyonyabhava), (iii) niet-bestaan in de vorm van
vernietiging (pradhvamsabhava), en (iv) voorgaand niet-bestaan (pragabhava). Wat betreft de
derde soort niet-bestaan, deze doet zich voor wanneer een ding, bv. een pot, gebroken wordt.
Aangezien diezelfde pot niet opnieuw kan worden geschapen, duurt de vernietiging, eenmaal
voltrokken, voor eeuwig voort. Of, met andere woorden, de vernietiging wordt geschapen, maar is
eeuwig. Op dezelfde wijze kan een geschapen verlossing eeuwig zijn.

3 En niet een niet-bestaan, wat vernietiging wel is.

* Het is onjuist om een begin te ontkennen voor andere vormen van niet-bestaan, terwijl men dit
alleen voor vernietiging toestaat. Nyaya gelooft dat bevrijding de vernietiging van leed betekent
en niets positiefs.



10

(verbeelde) associatie (ermee) van handeling, eigenschap, enz. Het is niet zo dat een
niet-bestaan kan samengaan met een eigenschap in de zin zoals een lotus dat doet
(met zijn kleur enz.). Zou het een bijvoeglijk naamwoord bezitten, dan zou het niets
anders dan bestaan worden'.

Tegenwerping: Aangezien de uitvoerder van meditatie en handeling eeuwig is, is
de verlossing die voortvloeit uit een stroom van meditatie en handeling® ook eeu-
wig.

Antwoord: Nee. Want het uitvoerderschap, dat vloeit als de stroom van de Ganges,
is op zichzelf een kwaad, en de verlossing zal ophouden te bestaan bij het ophouden
van het uitvoerderschap’. Daarom bestaat verlossing uit het verblijven in het eigen
Zelf na het ophouden van de materi€le oorzaak, namelijk onwetendheid, verlangen
en activiteit. Het Zelf, als zodanig, is Brahman en uit de kennis van Brahman volgt
de bevrijding die bestaat uit de uitroeiing van onwetendheid. Daarom wordt deze
Upanisad aangevangen, die bedoeld is om te leiden tot het verwerven van de kennis
van Brahman.

Met het woord Upanisad wordt Kennis (zelf) aangeduid, want voor hen die zich
eraan wijden, maakt zij zaken als de geboorte in een moederschoot en ouderdom los
of be€indigt zij die; of omdat zij iemand nabij Brahman brengt; of omdat het hoog-
ste goed er zeer nabij in besloten ligt. En ook het boek wordt de Upanisad genoemd,
omdat het voor dat doel bestemd is.

om Sarit no mitrah sam varunah | sa no bhavatvaryama |

Sam na indro brhaspatih | Sami no vispururukramah |

namo brahmane | namaste vayo | tvameva pratyaksariv brahmasi |
tvameva pratyaksarit brahma vadigyami | rtariv vadisyami |
satyarir vadisyami | tanmamavatu | tadvaktaramavatu |

avatu mam | avatu vaktaram |

om Santih santih Santih || 1|

! Een bijvoeglijk naamwoord bestaat samen met een zelfstandig naamwoord. Nu kan niet-bestaan
niet samengaan met zijn tegenhanger — een positief attribuut — hoewel dit laatste eraan vooraf-
gaat als een bijvoeglijk naamwoord (zoals in ghatabhava — het niet-bestaan van de pot); want als
co-existentie mogelijk was, dan zou, onder de aanname dat pradhvamsabhava eeuwig is, zijn
bijvoeglijke tegenhanger, nl. de pot, ook eeuwig worden. Bovendien, als het samen met de pot
bestaat, dan kan het geen niet-bestaan zijn, want bestaan en niet-bestaan sluiten elkaar wederzijds
uit. Daarom is de veronderstelling dat verschillende klassen van niet-bestaan kunnen worden
onderscheiden slechts een dwaling die voortkomt uit vergelijkbare concepten die betrekking
hebben op hun positieve tegenhangers.

2 Aangezien de middelen vloeien als een constante stroom, zal ook het doel gelijktijdig en ecuwig
blijven vloeien.

3 Als het uitvoerderschap onophoudelijk doorstroomt, zal er geen bevrijding zijn; en als de stroom
stopt, zal ook de bevrijding stoppen.



11

1. Moge Mitra ons heilzaam zijn. Moge Varuna ons heilzaam zijn. Moge
Aryaman ons heilzaam zijn. Moge Indra en Brhaspati ons heilzaam zijn. Moge
Visnu, van lange schreden, ons heilzaam zijn. Hulde aan Brahman. Hulde aan
u, O Vayu. U, voorwaar, bent het onmiddellijke Brahman. U alleen zal ik het
directe Brahman noemen. Ik zal u gerechtigheid noemen. Ik zal u waarheid
noemen. Moge Hij mij beschermen. Moge Hij de leraar beschermen. Moge Hij
mij beschermen. Moge Hij de leraar beschermen. Om, vrede, vrede, vrede.

Moge Mitra — de godheid die zich vereenzelvigt met en de bezieler is van de func-
tie van het uitademen en van de dag — sam, heilzaam, nah, voor ons, zijn. Evenzo
is Varuna de godheid die zich vereenzelvigt met en de bezieler is van de functie van
het inademen en van de nacht. Aryaman vereenzelvigt zich met het oog en de zon,
Indra met kracht, en Brhaspati met spraak en intellect. Visnu is urukramah, van
lange schreden — en hij vereenzelvigt zich met de voeten.

Dit zijn de godheden in de context van het lichaam. De uitdrukking, sam nah bha-
vatu, 'moge hij ons heilzaam zijn', dient op allen betrokken te worden. Aangezien
het begrip, het onthouden en de overdracht van de kennis van Brahman zonder be-
lemmering kunnen voortgaan wanneer de goden welwillend zijn, wordt om hun
welwillendheid gebeden door te zeggen, sam nah bhavatu enz.

Door wie naar de kennis van Brahman verlangt, wordt hulde en lof gebracht aan
Vayu (Lucht), opdat de belemmeringen voor de kennis van Brahman afgewend
mogen worden; want de vruchten van alle handelingen berusten bij hem. Vayu is
Brahman; brahmane, aan dat Brahman, namah, (nederige) hulde; de uitdrukking
'breng ik' moet worden toegevoegd om de zin te voltooien. Namah, hulde; fe, aan u;
vayo, o Vayu, d.w.z. ik breng u hulde. Aldus wordt naar Vayu (Lucht, Leven) zelf
zowel middellijk als onmiddellijk verwezen.

Bovendien, (O Lucht), aangezien tvam eva asi, gij zelf zijt, het pratyaksam brahma,
het directe en onmiddellijke Brahman — omdat het nabij is en zonder tussenkomst,
in tegenstelling tot uiterlijke organen zoals het oog enz. — daarom, vadisyami, zal
ik tvam eva, u alleen, het pratyaksam brahma, het directe en onmiddellijke Brah-
man', noemen.

Rtam, gerechtigheid, is een idee, volledig vastgesteld door het intellect in overeen-
stemming met de geschriften en conform de praktijk; aangezien ook dat aan u on-

! Naar Brahman wordt middellijk verwezen door woorden als ‘Dat’, en onmiddellijk door het
woord Vayu; want Vayu, in de vorm van de levenskracht (prana), wordt onmiddellijk waargeno-
men, hoewel hij als siitra (Hiranyagarbha die alles verbindt) middellijk gekend wordt. De levens-
kracht wordt directer gekend dan de zintuigen zoals het oog enz., die afgeleid moeten worden uit
het feit dat zij kleur enz. waarnemen. De levenskracht wordt onmiddellijk gekend door de Getuige
(het Zelf); en vergeleken met de zintuigen staat zij dichter bij het Zelf. Bovendien betekent het
woord Brahman, etymologisch gezien, ‘dat wat voedt’; de levenskracht voedt het lichaam. Daar-
om is zij Brahman met betrekking tot het lichaam.



12

derhevig is, vadisyami, zal ik u alleen dat (rfa) noemen. Satyam, waarheid, is dat
wat in de praktijk wordt gebracht door spraak en lichamelijk handelen; aangezien
ook die waarheid onder u wordt beoefend, vadisyami, zal ik u die waarheid noemen.

Moge tat, dat alomtegenwoordige Brahman, Vayu genaamd, dat aldus door mij, die
naar kennis smacht, wordt aangebeden, avatu mam, mij beschermen — door mij te

begiftigen met kennis. Moge tat, datzelfde Brahman, avatu, de vaktaram, de uitleg-
ger, beschermen — door hem te begiftigen met de kracht van het uiteenzetten.

De herhaling van de uitdrukkingen, avatu mam, avatu vaktaram, dient om de grote
zorg (voor de kennis) te tonen. De drievoudige herhaling in Om santih, santih,
santih, (Om, vrede, vrede, vrede) is bedoeld om de drie soorten hindernissen voor
het verwerven van kennis te vernietigen, te weten: de fysieke, de natuurlijke en de
bovennatuurlijke.

HOOFDSTUK 11

Om siksariv vyakhyasyamah | varnah svarah | matra balam |
sama santanah | ityuktah stksadhyayah || 1||

1. Om! We zullen spreken over de uitspraakleer.
(Wat geleerd moet worden is:) het alfabet, de klemtoon, de maat, de nadruk,
de gelijkmatigheid en de aaneenschakeling.

Het hoofdstuk 'Over de Uitspraakleer' wordt aangevangen opdat er geen verslapping
optreedt in de inspanning die de voordracht van de tekst met zich meebrengt; het
begrip van de betekenis speelt immers een belangrijke rol in de Upanisad.

Siksa (etymologisch gezien), datgene aanduidend waardoor iets geleerd wordt, is de
leer over de uitspraak van letters enz. Of, vanuit de (afgeleide) betekenis van de
dingen die geleerd worden, betekent siksa de letters enz. Siksa is hetzelfde als Siksa,
waarbij de verlenging (van de i) een Vedische vrijheid is. Die Siksam, uitspraakleer,
vyakhyasyamah, zullen wij uitleggen — (wat etymologisch betekent) wij zullen
spreken (khyasyamah), duidelijk (vi) en volledig (a). Deze werkwoordsvorm, die de
openbaring van de activiteit (van het spraakorgaan) aanduidt, is afgeleid van de
wortel caksin, die optioneel verandert in khya en wordt voorafgegaan door vi en a.
Nu, de varnah, het alfabet, bestaat uit a enz. De svarah, het accent, is udatta (ver-
heven) enz. (svaritah, hoog; en anudatta, onbeklemtoond). De matrah, de maten
(de tijd die nodig is voor de uitspraak), zijn kort enz. Balam, de nadruk, is een soort
inspanning (bij de uitspraak). Samah is gelijkmatigheid — een gemiddelde wijze
van uitspraak van letters. Santanah is hetzelfde als samhita, d.w.z. aaneenschake-
ling (het verbinden van de letters enz.). Dit is, inderdaad, wat onderwezen dient te
worden.

Dit Siksadhyayah, het hoofdstuk waarin Siks@ voorkomt, uktah, is besproken. De
afsluiting met het woord uktah is bedoeld om de weg vrij te maken voor wat volgt.



13

HOOFDSTUK III

saha nau yasah | saha nau brahmavarcasam |

athatah samhitaya upanisadam vyakhyasyamal |
paficasvadhikaranegu |
adhilokamadhijyautisamadhividyamadhiprajamadhyatmam |
ta mahasamhita ityacaksate | athadhilokam |

prthivi piarvariipam | dyauruttarariipam |

akasah sandhih || 1||

1. Mogen wij beiden samen roem verwerven. Moge geestelijke voortreffelijk-
heid ons beiden samen ten deel vallen.

Welnu, daarom zullen wij de meditatie over de aaneenschakeling uiteenzetten
aan de hand van vijf categorieén — met betrekking tot de werelden, de hemelli-
chamen, de kennis, het nageslacht en het lichaam. Deze noemt men de grote
aaneenschakelingen. Nu dan, wat betreft de meditatie over de werelden. De
aarde is de eerste letter. De hemel is de laatste letter. Het uitspansel is de plaats
van samenkomst.

Nu wordt de esoterische meditatie over de samhita (aaneenschakeling van letters)
uiteengezet. Daarbij moge de yasah, de roem — waarom gebeden wordt als belo-
ning voor de volledige kennis van de esoterische meditatie over de samhita enz. —
saha, tegelijkertijd, nau, ons beiden — de leraar en de leerling — ten deel vallen.
En de brahma-varcasam, de geestelijke voortreffelijkheid, de luister die daaruit
voortvloeit, moge ook die saha, tegelijkertijd, nau, ons beiden ten deel vallen.

Dit is de uiting van een gebed van de kant van de leerling. Want voor een leerling is
een gebed passend, aangezien zijn streven nog niet verwezenlijkt is. Maar dit is niet
een gebed van de leraar, daar hij de gewenste vervulling reeds heeft bereikt. Want
een leraar wordt zo genoemd wanneer zijn streven is vervuld.

Atha, hierna, na de uiteenzetting van de wetenschap van de studie; aangezien het
intellect, dat te zeer in beslag wordt genomen door de (letterlijke) tekst, niet gemak-
kelijk tot het doorgronden van de betekenis kan worden geleid, atah, daarom,
vyakhyasyamah, zullen wij upanisadam samhitayah uiteenzetten, de Upanisad,
d.w.z. de meditatie, met betrekking tot de samhita (aaneenschakeling van letters) —
een onderwerp dat nauw verbonden is met de tekst zelf; pasicasu adhikaranesu,
onder vijf rubrieken — door middel van vijf middelen of kennisonderwerpen.

Welke zijn dat? Ze worden opgesomd: adhilokam, de meditatie die betrekking heeft
op de werelden; evenzo, adhijyautisam, de meditatie betreffende de hemellichamen;
adhividyam, de meditatie betreffende de kennis; adhiprajam, de meditatie betref-
fende het nageslacht; adhyammam, de meditatie betreffende het lichaam'.

! Zoals men een beeld als Visnu beschouwt, zo kan men de verschillende factoren in een neven-
schikking beschouwen als de godheden die erover heersen, waarbij de meditatie gericht is op de
godheden en niet op de dingen die onder de vijf categorieén worden opgesomd.



14

De kenners van de Veda's, ucaksate, spreken van, tah, deze — deze meditaties over
vijf onderwerpen — als mahdasamhitah, grote aaneenschakelingen — omdat zij
groot zijn, aangezien ze betrekking hebben op grote zaken zoals de wereld, en te-
vens samhita's (aaneenschakelingen) zijn.

Atha, nu dan, wordt van al deze, zoals ze in volgorde worden gepresenteerd, adhilo-
kam, de meditatie met betrekking tot de werelden, uiteengezet. Het woord atha
wordt overal gebruikt om de volgorde (van meditatie) aan te geven.

Prthivi, de aarde, is de piarvaripam, de eerdere vorm, de eerste letter; dit komt erop
neer dat men de eerste letter die in een aaneenschakeling voorkomt, als de aarde
dient te beschouwen. Evenzo is de uttararipam, de laatste letter, de dyauh, de he-
mel. Akdsah, het uitspansel (of de ruimte) is de sandhih, de plaats van samenkomst,
de middelste tussen de eerste en de laatste letter, aangezien daarin de eerste en laat-
ste vorm verenigd worden.

vayuh sandhanam | ityadhilokam | athadhijautisam |
agnih pirvaripam | aditya uttarariipam | apah sandhih |
vaidyutah sandhanam | ityadhijyautisam | athadhividyam |
acaryah purvaripam || 2||

antevasyuttararipam | vidya sandhih |
pravacanamsandhanam |

ityadhividyam | athadhiprajam | mata purvariipam |
pitottarariipam | praja sandhih | prajanana \sandhanam |
ityadhiprajam || 3||

athadhyatmam | adharahanuh pirvariipam |
uttarahaniittarariipam | vaksandhih | jihvasandhanam
ityadhyatmam | itmamahasamhitah |

ya evametd mahdasamhita vyakhyata veda |

sandhiyate prajaya pasubhih |
brahmavarcasenannadyena suvargyena lokena || 4||

2-4. Vayu is de verbinding. Dit is de meditatie met betrekking tot de werelden.
Vervolgens de meditatie met betrekking tot de hemellichamen. Vuur is de eer-
ste letter. De zon is de laatste letter. Water is het punt van samenkomst. Blik-
sem is de verbinding. Dit is de meditatie met betrekking tot de hemellichamen.
Vervolgens de meditatie met betrekking tot de kennis.

De leraar is de eerste letter. De leerling is de laatste letter. Kennis is de plaats
van samenkomst. Onderricht is de verbinding. Dit is de meditatie met betrek-
king tot de kennis.

Vervolgens de meditatie met betrekking tot het nageslacht. De moeder is de
eerste letter. De vader is de laatste letter. Het nageslacht is het middelpunt.
Voortplanting is de verbinding. Dit is de meditatie met betrekking tot het na-
geslacht.



15

Vervolgens de meditatie met betrekking tot het (individuele) lichaam. De on-
derkaak is de eerste letter. De bovenkaak is de laatste letter. De spraak is de

plaats van samenkomst. De tong is de verbinding. Dit is de meditatie met be-
trekking tot het (individuele) lichaam.

Dit zijn de grote aaneenschakelingen. Eenieder die mediteert op deze grote
aaneenschakelingen, zoals ze worden uitgelegd, wordt verbonden met nage-
slacht, vee, de luister van heiligheid, eetbaar voedsel en de hemelse wereld.

Vayuh, lucht, is de sandhanam, de verbinding (een katalytisch middel), afgeleid in
de betekenis van 'datgene waardoor dingen worden samengevoegd'.

Iti, tot zover is adhilokam, de meditatie met betrekking tot de werelden, uiteengezet.
Atha adhijyautisam enz. dienen op dezelfde wijze uitgelegd te worden. De twee
woorden, iti en imah, 'aldus' en 'deze', verwijzen naar het eerdergenoemde. Yah,
eenieder die; evam, aldus; veda, mediteert; over etah mahdasamhitah, deze grote
aaneenschakelingen; vyakhyatah, zoals uitgelegd. De betekenis van het woord veda
dient updasana, meditatie of aanbidding, te zijn, omdat het onderwerp volmaakte
kennis” is en omdat er de tekst is: "Aldus, O Pracinayogya, mediteert u" (I.vi.2). En
meditatie bestaat uit een stroom van gelijkvormige concepten, niet onderbroken
door ongelijksoortige, die verloopt volgens de geschriften en betrekking heeft op
een object dat in de geschriften wordt voorgeschreven. Bovendien is het woord
updasana in de wereld welbekend in zinnen als: "Hij upasate, dient (d.w.z. aanbidt),
de Guru", "Hij updsate, dient (d.w.z. aanbidt), de koning". Want van een man die
voortdurend de Guru en anderen dient, wordt gezegd dat hij hun upasana (aanbid-
ding) bewijst; en hij verwerft de vrucht van zijn aanbidding. Evenzo wordt ook in
de huidige context hij die aldus mediteert sandhiyate, verbonden met de zaken die
beginnen bij het nageslacht en eindigen met de hemel; dat wil zeggen, hij verwerft
de vruchten zoals het nageslacht en andere.

" Ter illustratie: In de tekst ise tvd is de e die volgt op de i het symbool van de aarde; de ¢ die volgt
is identiek aan de hemel; de tussenruimte tussen deze twee letters is akasa (de ontmoetingsplaats);
de andere ¢ die door verdubbeling in die ruimte ontstaat als gevolg van het samenvoegen van de
twee delen — waarbij de feitelijke uvitspraak iset-tva is — wordt geidentificeerd met Vayu (het
verbindende middel). Zo dient men te mediteren. — Sankarananda.

2 Als deze meditatie wordt beoefend door iemand die naar de vruchten ervan verlangt, verkrijgt
hij enkel deze. Een verlangenloos mens leidt dit echter wederom tot de kennis van Brahman, en
het is dit tweede doel dat deze Upanisad beoogt.



16

HOOFDSTUK IV

1. yaschandasamyrsabho visvarapal |
chandobhyo'dhyamytatsambabhiiva |

sa mendro medhaya sprnotu |

amyrtasya deva dharano bhiiyasam |

Sariram me vicarsapam | jihva me madhumattama |
karnabhyam bharivisruvam |

brahmanah koso'si medhaya pihital |

Srutarit me gopdya | avahanti vitanvana || 1||

2. kurvapa'ciramatmanah | vasamsi mama gavasca
annapane ca sarvadda | tato me sriyamavaha |
lomasari pasubhih saha svaha |

amayantu brahmacarinah svaha |

vima''yantu brahmacarinah svaha |

prama''yantu brahmacarinah svaha |

damdyantu brahmacarinah svaha |

samayantu brahmacarinah svaha || 2||

1-2. De Om die de meest verhevene is in de Veda's, die alle woorden doordringt
en die uit de onsterfelijke Veda's is voortgekomen als hun kwintessens, moge
hij, die Indra is (d.w.z. Om), de allerhoogste Heer, mij begiftigen met intelli-
gentie. O Heer, moge ik het vat van de onsterfelijkheid zijn. Moge mijn li-
chaam krachtig zijn; moge mijn tong buitengewoon zoet zijn; moge ik veel
horen met mijn oren. U bent de schede van Brahman; u bent bedekt door (we-
reldse) wijsheid. Bescherm wat ik gehoord heb.

Schenk dan aan mij, die haar (d.w.z. de Voorspoed) toebehoor, die Voorspoed
die voor mij voor altijd kleding, vee, voedsel en drank brengt, vermeerdert en
snel bewerkstelligt, en die vergezeld gaat van wolharige en andere dieren.
Svaha.

Mogen de Brahmacarins (d.w.z. studenten) van alle kanten naar mij toe ko-
men. Svaha.

Mogen de Brahmacarins op verschillende wijzen naar mij toe komen. Svaha.
Mogen de Brahmacarins op de juiste wijze naar mij toe komen. Svaha.
Mogen de Brahmacarins fysieke zelfbeheersing hebben. Svaha.

Mogen de Brahmacarins mentale zelfbeheersing hebben. Svaha.



17

In de tekst, beginnend met yah chandasam, worden voor hem die intelligentie en
rijkdom wenst, een gebed en een offer vermeld die de middelen zijn om deze te
verwerven; en deze conclusie wordt ondersteund door de aanwijzingen die besloten
liggen in: “Moge die Indra mij sterken met wijsheid” en “Breng mij dan rijkdom”.

Yah, hij die; chandasam, te midden van de Veda's; een rsabhal is, een stier — als
een stier, vanwege zijn voortreffelijkheid; visvaripah, alvormig — omdat hij alle
spraak doordringt, in overeenstemming met een andere Vedische tekst: “Ter illu-
stratie: zoals bladnerven over een gehele blad verspreid zijn (Ch. I1. xxiii.3), zo
doordringt Om alle spraak”. Daarom is Om de stier.

Om is hier het object dat aanbeden dient te worden; en daarom is zijn lofprijzing,
door middel van woorden als “stier”, passend. Chandobhyah, uit de Veda's; amrtat,
uit onsterfelijkheid — de Veda's zijn voorwaar onsterfelijk — uit die onsterfelijk-
heid werd hij adhisambabhiiva, op buitengewoon voortreffelijke wijze geboren.

De gedachte is dat Om verscheen als de kwintessens toen Prajapati ascese beoefen-
de (d.w.z. intens beraadslaagde) met het doel het wezenlijkste aan de werelden, de
goden en de Veda's te onttrekken. Het was slechts een openbaring (voor hem), want
in het geval van Om, dat eeuwigdurend is, kan redelijkerwijs geen werkelijk ont-
staan worden voorgesteld.

Sah, hij — de Om, die van deze aard is en die indrah is, de bestierder van alle ver-
langens, de allerhoogste Heer; sprnotu, moge (Hij) mij bevredigen of sterken —
want de kracht van wijsheid is het doel waarom gebeden wordt; ma, mij; medhaya,
met wijsheid.

Deva, o God; bhityasam, moge ik worden; dharanah, de drager; amrtasya, van de
onsterfelijkheid — namelijk van de kennis van Brahman, die de oorzaak is van
onsterfelijkheid, aangezien dit de context van die kennis' is.

Bovendien, moge me, mijn; sariram, lichaam; vicarsanam worden, bekwaam,
d.w.z. krachtig. Het werkwoord bhityasam (in de eerste persoon) dient (hier) veran-
derd te worden in bhiiyat (in de derde persoon). Moge me, mijn; jihva, tong;
madhumattama (worden), buitengewoon zoet, d.w.z. overvloedig begiftigd met
zoete spraak. Karnabhyam, met de oren; visruvam, moge ik horen — dat wil zeg-
gen, moge ik een hoorder worden van; — waarbij visruvam hetzelfde is als
vyasruvam; bhiri, veel.

De betekenis van de passage is dat mijn lichaam en zintuigen geschikt dienen te
worden voor de kennis van het Zelf.

! Tenzij een mens intelligentie bezit, kan hij de kennis van Brahman niet verwerven. Daarom is
zelfs een gebed om intelligentie gericht op die kennis. En aangezien een arm mens zijn hart niet
kan zuiveren door middel van de voorgeschreven riten, moet hij een offer brengen dat erop bere-
kend is hem welvarend te maken. Aldus is ook een dergelijk offer een indirect hulpmiddel voor de
kennis.



18

Met hetzelfde doel wordt ook om intelligentie gebeden. Van Brahman
(Brahmanah), bent u (asi) de schede (kosah) — zoals de schede van een zwaard,
omdat u de zetel van de realisatie bent; want u bent het symbool van Brahman, in u
wordt Brahman gerealiseerd. U bent pihitah, bedekt, medhaya, door wereldse intel-
ligentie; uw werkelijkheid wordt niet gekend door mensen met een gewoon intel-
lect. (U) gopaya, bescherm, me, mijn, srutam, de gehoorde dingen — de kennis,
enz., van het Zelf, die ik door het horen heb verworven. De gedachte is: vergun dat
er geen vergeetachtigheid enz. moge zijn van wat ik erdoor heb verworven. Deze
mantra's zijn bedoeld voor zelf-recitatie door iemand die intelligentie wenst.

Nu worden de mantra’s vermeld die gebruikt moeten worden voor het brengen van
offergaven door iemand die voorspoed wenst.

Aangezien voorspoed voor een onwijs mens een oorzaak van kwaad is, daarom,
tatah (daarna), na het schenken van intelligentie, @vaha (breng) de sriyam, de (Go-
din van de) Voorspoed, die een avahanti is, een brenger; een vitanvana, een ver-
meerderaar — want de wortel tan impliceert een dergelijke handeling; (sarvada,
altijd); een kurvana, een bewerkstelliger, aciram, snel — waarbij aciram hetzelfde is
als acirat, en de verlenging (van de i) een Vedische vrijheid is; of de lezing kan
zijn, ciram kurvand, een bewerkstelliger voor altijd; armanah mama, voor mijzelf
die de Voorspoed zelf toebehoor.

(Een brenger, enz.) van wat? Dat wordt nu gezegd: van vasamsi, kleding, ca, en,
gavah, dat wil zeggen gah, vee, ca annapane, en voedsel en drank. (Breng) de
Voorspoed die, sarvada, voor altijd, dit alles bewerkstelligt.

Hoe is die Voorspoed gekwalificeerd? Lomasam, wolharig — (Voorspoed die is)
begiftigd met geiten, schapen enz.; saha, samen met — (Voorspoed die is) begiftigd
met — andere pasubhih, dieren.

Uit de context, zoals bepaald door 'avaha, breng', volgt dat Om zelf (met avaha)
verbonden moet worden als het onderwerp (nominatief). De uitspraak van svaha
dient om het einde aan te duiden van de mantra die bedoeld is voor het brengen van
een offergave.

De constructie van a is met het verderop staande woord yantu, als volgt: ayantu
mam (brahmacarinah), mogen de Brahmacarins naar mij toe komen (van alle kan-
ten). Evenzo, mogen de brahmacarinah, de Brahmacarins; vi ma ayantu, op ver-
schillende wijzen naar mij toe komen; pra ma ayantu, op de juiste wijze naar mij
toe komen'; damayantu, lichamelijk beheerst zijn; Samayantu, mentaal beheerst
zijn; enz.

! Vimayantu en pramayantu worden ook als volgt geinterpreteerd: “Mogen zij oprecht jegens mij
zijn, mogen zij ontvangers zijn van geldige kennis.”



19

yaso jane'sani svaha | sreyan vasyaso'sani svahda |

tarir tva bhaga pravisani svaha |

sa ma bhaga pravisa svaha |

tasmin sahasrasakhe | nibhaga'ham tvayi mrje svahda |
yatha''pah pravata''yanti | yatha masa aharjaram |

evam mariv brahmacarinah | dhatarayantu sarvatah svaha |
prativeso'si pramabhahi pramapadyasva || 3||

iti caturtho'nuvakah ||

3. Moge ik beroemd worden onder de mensen. Svaha.

Moge ik prijzenswaardig worden onder de welgestelden. Svaha.

O aanbiddelijke, moge ik u binnengaan, zoals u bent. Svaha.

O eerbiedwaardige, moge u, zoals u bent, mij binnengaan. Svaha.

O aanbiddelijke, die zeer veelvormig bent, moge ik mijn zonden in u zuiveren.
Svaha.

Zoals water van een helling stroomt, zoals maanden overgaan in een jaar,
evenzo, O Heer, mogen de studenten van alle kanten naar mij toekomen.
Svaha.

U bent als een toevluchtsoord word mij dus geopenbaard, doordring mij volle-
dig.

Moge ik Asani; yasah, d.w.z. yasasvi beroemd, worden, jane onder de men-
sen.Vasyasah is hetzelfde als vasiyasah, en betekent 'van de uiterst welgestelde' of
'van hem die alle welgestelden overtreft'; sreyan, prijzenswaardiger, asani, moge ik
worden — dit is de constructie.

Bovendien, in u, zoals u bent ftam tva — als de schede van Brahman — O eerbied-
waardige bhaga, moge ik binnengaan pravisani, en na het binnengaan, moge ik
vereenzelvigd worden, uw eigen Zelf worden; dit is de gedachte. Ook u Sah, O
aanbiddelijke bhaga, ga binnen pravisa in mij ma; moge er niets dan identiteit tus-
sen ons zijn.

In u Tasmin, zoals u bent, die zeer veelvormig bent sahasrasdakhe, zuiver ik aham
nimrje mijn zondige daden.

Zoals yatha water apah van een helling stroomt pravata yanti; en zoals yatha de
maanden masah overgaan in het aharjaram, het jaar — het jaar is aharjara omdat
het, door dag na dag te veranderen, de mensen uitput, of omdat de dagen erin uitge-
put, d.w.z. opgenomen, worden. Zoals de maanden ernaartoe gaan, evenzo evam, O
Bestierder dhatah van alles, mogen de brahmacarinah, de Brahmacarins, van alle
kanten sarvatah naar mij tockomen mam ayantu.

Prativesah betekent een rustplaats, een huis dat nabij is.

Aldus bent u voor hen die u toegewijd zijn, prativesah asi, een toevluchtsoord, een
plaats waar alle smarten die voortvloeien uit zonde, kunnen worden weggenomen.
Daarom, openbaar prabhdhi uzelf aan mij ma, en doordring mij volledig



20

prapadyasva — maak mij vol van u en met u vereenzelvigd, zoals een metaal
wanneer het in kwik gedrenkt wordt.

Het gebed om voorspoed wordt in deze context van kennis behandeld ter wille van
de rijkdom; want rijkdom is nodig voor riten, en riten zijn bedoeld om opgestapelde
zonden te verminderen, na de uitputting waarvan kennis wordt geopenbaard. Ter
ondersteuning van deze opvatting is er deze Smrti: “Zoals men zichzelf ziet op het
heldere oppervlak van een spiegel, zo ontstaat kennis voor de mens na de uitputting
van de zonde” (Mbh. $3.204.8; Garuda.l. 237.6).

HOOFDSTUK V

bhiirbhuvah suvariti va etastisro vyahrtayah |
tasamuhasmai tam caturthim | mahacamasyah pravedayate |
maha iti | tadbrahma | sa atma | anganyanya devatah |
bhariti va ayarir lokah | bhuva ityantariksam |

suvarityasau lokah || 1||

maha ityadityah | adityena vava sarveloka mahiyante |

bhiriti va agnih | bhuva iti vayuh | suvarityadityah |

maha iti candramah | candramasa vava

sarvani jyotimsi mahiyante | bhiiriti va rcah |

bhuva iti samani |

suvariti yajiimsi || 2||

1-2. Bhith, Bhuvah, Suvah — deze drie zijn inderdaad de Vyahrti's. Van deze
kende Mahacamasya een vierde — Maha genaamd. Het is Brahman; het is het
Zelf. De andere goden zijn de ledematen. Bhiih is inderdaad deze wereld.
Bhuvah is de tussenruimte. Suvah is de andere wereld. Maha is de zon; door de
zon gedijen inderdaad alle werelden. Bhiih is inderdaad het vuur. Bhuvah is de
lucht. Suvah is de zon. Maha is de maan; door de maan gedijen inderdaad alle
hemellichamen. Bhiih is inderdaad de Rg-Veda. Bhuvah is de Sama-Veda.
Suvah is de Yajur-Veda.

De meditatie met betrekking tot het samenvoegen is uiteengezet. Daarna zijn op
ordelijke wijze de mantra's behandeld voor iemand die intelligentie en voorspoed
verlangt. Ook deze zijn indirect behulpzaam voor kennis. Vervolgens wordt de
interne meditatie op Brahman als geidentificeerd met de Vyahrti's', die als resultaat
de verwerving van onafhankelijke soevereiniteit heeft (I.vi.2), aangevangen. Het
reciteren van de tekst bhith bhuvah suvah iti dient om de aandacht te vestigen op

! Bhith, bhuvah, suvah, enz., die staan voor de respectievelijke werelden, worden technisch de
Vyahrti's genoemd. "Deze Vyahrti's waren met geloof aanvaard (door de student). Als Brahman
nu wordt onderwezen door deze te negeren, zal het niet worden begrepen door het intellect van de
student. Daarom wordt Brahman, belichaamd in de Vyahrti's als Hiranyagarbha, gepresenteerd
voor zijn innerlijke meditatie." — A. G.



21

wat eerder is gezegd. De uitspraak etah tisrah, deze drie, dient om de opgesomde
elementen in herinnering te roepen; en vai (inderdaad) wordt gebruikt om het ge-
heugen op te frissen met betrekking tot de opgeroepen zaken. Zo worden we herin-
nerd aan deze drie bekende Vyahrti's. Tasam, van deze; dit is de vierde Vyahrti
genaamd Maha. Mahdcamasyah, de zoon van Mahacamasa, pravedaycite, weet —
d.w.z. wist of visualiseerde, omdat (de partikels) u, ha en sma verwijzen naar wat in
het verleden ligt; tam etam caturthim, deze vierde. De vermelding van
Mahacamasya is een verwijzing naar de ziener (Rs7). En uit het feit van zijn ver-
melding in de instructie hier, moet worden begrepen dat ook de herinnering aan de
ziener deel uitmaakt van de meditatie. De Vyahrti die werd gezien (ontdekt) door
Mahacamasya, Mahah iti, als Maha; tat, dat, is brahma, Brahman; want Brahman is
groot maha), en de Vyahrti is ook Maha. Wat is dat dan weer? Het is het Zelf — het
woord atma (Zelf) is afgeleid van de wortel a@p in de zin van omvatten; want de
andere Vyahrti's, bestaande uit de werelden, goden, de Veda's en de vitale krachten,
worden omvat door het Zelf in de vorm van de Vyahrti, Maha, die identiek is aan de
zon, de maan, de Atharva-Veda en voedsel. Daarom zijn anyah devatah, de andere
goden, de angani, ledematen. De vermelding van de goden is ook suggestief voor
de werelden en andere factoren. Aangezien de anderen, namelijk de goden, de we-
relden, enz., de ledematen zijn van het Zelf in de vorm van de Vyahrti, genaamd
Maha, zegt de tekst daarom dat de werelden enz. groot worden gemaakt door de
zon enz., net zoals de ledematen groot worden gemaakt door het zelf (d.w.z. de
romp van het lichaam). Groot worden (mahanam) is groeien, zich ontwikkelen; dus
mahiyante betekent (zij) groeien. Ayam lokah (deze wereld), agnih (vuur), rgvedah
(de Rg-Veda), pranah (uitademing) — dit zijn de eerste Vyahrti, Bhith. Zo wordt
elk van de volgende viervoudig'.

maha iti brahma | brahmanda vava sarveveda mahiyante |
bhairiti vai pranah | bhuva ityapanah | suvariti vyanah |
maha ityannam | annena vava sarve prana mahiyante |
ta va etascatasrascaturdha | catasrascatasro vyahrtayah |
ta yo veda |

sa veda brahma | sarve'smaideva balimavahanti || 3||

3. Maha is Brahman (d.w.z. Om), want door Brahman (Om) worden inderdaad
alle Veda's gevoed. Bhiih is inderdaad prana; Bhuvah is apana; Suvah is vyana;
Maha is voedsel; want door voedsel worden inderdaad alle vitale krachten

gevoed. Deze, die dan vier zijn, zijn (elk) viervoudig. De Vyahrti's zijn verdeeld

'De Vyahrti, genaamd Maha, is de romp of het zelf van het lichaam van Brahman in Zijn aspect
van Hiranyagarbha, want de romp is het belangrijkste waarop de ondergeschikte ledematen zijn
gefixeerd en waardoor ze worden ondersteund. De eerste Vyahrti (bhith) vormt de benen; de
tweede (bhuvah) vormt de handen; de derde (suvah) is het hoofd van de Kosmische Persoon. De
belangrijkste voorschrift hier betreft de meditatie op Brahman zoals belichaamd in de Vyahyti's.
Daarna volgen vier andere ondergeschikte meditaties op de individuele Vyahrti's, waarvan elk
moet worden beschouwd als identiek met vier dingen.



22

in vier groepen van vier (elk). Wie deze kent, kent Brahman. Alle goden bren-
gen hem geschenken.

Maha is Brahman. Brahman betekent Om, want dit is een context van woorden, en
elke andere betekenis is ontoelaatbaar. Het resterende deel is reeds verklaard. Tah
vai etah, deze bovengenoemde — Bhith, Bhuvah, Suvah, Mahah; deze catasrah, vier
— elk afzonderlijk is caturdha, van vier soorten, waarbij het suffix dha een modus
impliceert. De betekenis is dat zij, groepen van vier (dingen) vormend, viervoudig
worden (individueel)'. En de instructie, opnieuw, met betrekking tot diezelfde din-
gen die eerder werden bedacht, is om een strikte regel te maken over de volgorde
van hun meditatie. Yah veda, iedereen die weet; tah, die — de Vyahrti's zoals ver-
meld; sah veda, hij weet. Weet wat? Brahma, Brahman.

Bezwaar: Is het niet zo dat wanneer Brahman reeds bekend is in (de tekst), "Het is
Brahman, het is het Zelf", er niet opnicuw de uitspraak moet zijn, "hij kent Brah-
man", alsof het nog onbekend is?

Antwoord: Nee, er is geen fout; aangezien de intentie is om een bepaalde speciali-
teit over Brahman te vermelden. Het is waar dat Brahman bekend was als geidenti-
ficeerd met de vierde Vyahrti (Mahah), maar het speciale feit dat Het in het hart
wordt gerealiseerd was niet bekend, noch waren de eigenschappen bekend die be-
ginnen met "die door de geest (d.w.z. kennis) wordt gerealiseerd" enz., en eindigen
met "verrijkt met vrede" (L.vi. 1-2) die worden gepresenteerd via een relatie van
substantie en kwaliteiten. Daarom, met het oog op het spreken hierover, gaat de
schrift ervan uit alsof Brahman onbekend is, en zegt: "hij kent Brahman". Zo is er
geen defect. Het idee is dit: Hij, inderdaad, kent Brahman die Het kent als gekwali-
ficeerd door de eigenschappen die hierna zullen worden vermeld.

Daarom is het huidige hoofdstuk verbonden met het volgende door een enkele ge-
dachte; want in beide hoofdstukken is er slechts ¢én meditatie. En dit wordt ook
bevestigd door een aanwijzing (linga). Want (de continuiteit van gedachte en beeld-
spraak die betrokken is bij) de uitspraak, "Hij verblijft in vuur in de vorm van de
Vyahrti Bhith" enz., (voorkomend in het zesde hoofdstuk) wijst op de eenheid van
de meditatie. Bovendien volgt deze (eenheid) uit de afwezigheid van enig (onaf-
hankelijk) werkwoord van gebod, want (in het zesde hoofdstuk) is er geen impera-
tief woord zoals veda (moet mediteren), updasitavyah (moet worden gemediteerd)z.
En bovendien, aangezien de uitspraak tah yah veda (hij die op hen mediteert) (I.v.3)

! Zoals de maan uit zestien delen bestaat, zo kan ook de Kosmische Persoon worden voorgesteld
als samengesteld uit zestien ledematen. Door dus elk van de vier Vyahrti's te beschouwen als
bestaande uit vier delen, mediteert men werkelijk op de Kosmische Persoon in Zijn totaliteit.

% We vinden geen twee onafhankelijke werkwoorden van gebod, waaruit we het idee van twee
onafhankelijke meditaties zouden kunnen halen. Bovendien kan de indeling van de twee hoofd-
stukken gerechtvaardigd worden door het ene als een primaire instructie en het andere als een
ondergeschikte instructie te beschouwen. Dienovereenkomstig is er geen rechtvaardiging voor het
opsplitsen van de meditatie.” — A.G.



23

iets impliceert dat nog moet worden vermeld, is er niets dat leidt tot een opsplitsing
van de meditatie (in tweeén). En door te beweren dat er een intentie is om een spe-

cialiteit te vermelden, hebben wij reeds aangetoond hoe dit hoofdstuk een ideologi-
sche verbinding heeft met wat volgt.

Asmai, aan deze — die aldus heeft gekend: sarve devah, alle godheden — die de
ledematen vormen; @vahanti, dragen, brengen; balim, offer — d.w.z. wanneer "hij
zelf onafhankelijke soevereiniteit verwerft" (I.vi.2).

HOOFDSTUK VI

Er is gezegd dat de andere godheden, namelijk die van Bhith, Bhuvah en Suvah, de
ledematen zijn van Brahman zoals geidentificeerd met de Vyahrti genaamd Mahah.
Net zoals een S‘dlagdma (een stenen symbool van Visnu) het geval is voor Visnu, zo
wordt de holte van het hart gepresenteerd als de plaats voor de directe realisatie van
en de meditatie op Brahman, waarvan die Vyahrti's de ledematen zijn. Want wan-
neer Brahman daar wordt gemediteerd, wordt Het direct gerealiseerd als bezittend
van eigenschappen zoals gerealiseerd door kennis enz., als een myrobalan-vrucht in
de hand. Bovendien moet de weg naar de realisatie (van Brahman) als het Zelf van
alles worden vermeld. Vandaar dat dit hoofdstuk begint:

sa ya eso 'ntarahrdaya akasah | tasminnayam puruso manomayal | amrto
hiranmayah | antarena taluke | ya esa stana ivavalambate | sendrayonih |
yatrasau kesanto vivartate | vyapohya sirsakapale | bhiirityagnau pratitisthati |
bhuva iti vayau || (1,6.1)

suvarityaditye | maha iti brahmani | apnoti svarajyam | apnoti manasaspatim |
vakpatiscaksuspatih | srotraptirvijianapatih | etattato bhavati | akasasariram
brahma | satyatma pranaramam mana anandam | Santi samrddhamamytam | iti
pracinayogyopassva || (1,6.2)

1-2. In de ruimte die er in het hart is, bevindt zich deze Persoon die realiseer-
baar is door Kkennis, en die onsterfelijk en stralend is. Dit ding dat tussen de
gehemelten naar beneden hangt als een tepel, daardoor loopt het pad van
Brahman; en bereikt waar de haren scheiden, het passeert naar buiten door de
schedels te scheiden. (Passerend door dat pad, wordt een mens) gevestigd in
Vuur als de Vyahyti Bhiih; hij wordt gevestigd in Lucht als de Vyahrti Bhuvah;
in de Zon als de Vyahrti Suvah; in Brahman als de Vyahrti Mahah. Hij ver-
krijgt zelf onafhankelijke soevereiniteit; hij bereikt de heer van de geest; hij
wordt de heerser van spraak, de heerser van ogen, de heerser van oren, de
heerser van kennis. Boven al deze wordt hij Brahman dat belichaamd is in
akasah, dat geidentificeerd is met het grove en het subtiele en waarheid als
Zijn ware aard heeft, dat zich verheugt in het leven, onder wiens bezit de geest
een bron van gelukzaligheid is, dat verrijkt is met vrede en onsterfelijk is. Zo,
O Pracinayogya, aanbidt u.



24

Het woord sada (hij) moet worden geconstrueerd met ayam purusah (deze Persoon),
waarbij de tussenliggende woorden worden overgeslagen. Yah esah, deze (ruimte)
die antah hrdaye is, binnenin het hart. Het hart is een brok vlees in de vorm van een
lotus, die de zetel is van de vitale kracht, die zich opent via vele zenuwen, die zijn
steel naar boven en zijn gezicht naar beneden heeft, en die als een vertrouwd ding
wordt waargenomen wanneer een dier wordt ontleed. Binnenin dat bevindt zich de
akasah, ruimte — die heel vertrouwd is, zoals de ruimte in een waterpot; tasmin,
daarbinnen; bestaat ayam purusah, deze Persoon — die eerder werd genoemd.
Purusa wordt (afgeleid) zo genoemd vanwege het slapen (sayana) binnen puri, de
stad (van het hart); of Hij door Wie de werelden, zoals de aarde, zijn opgevuld
(pitrna) is de Purusa. (Hij is) manomayah: manah betekent kennis, afgeleid van de
wortel man die weten impliceert; manomaya betekent bestaande uit die kennis,
omdat Hij daardoor wordt gerealiseerd.'

Of manah kan het interne orgaan (geest) betekenen, afgeleid van de wortel man in
de zin van datgene waardoor men denkt; en iemand die over de geest heerst, ermee
geidentificeerd is, of erdoor wordt aangeduid, is manomayah. (Hij is) amrtah, on-
sterfelijk, hiranmayah, stralend. Een pad wordt aangegeven dat leidt tot de realisatie
van die Indra (d.w.z. Brahman) in Zijn voornoemde aard, Die deze eigenschappen
bezit, en Die wordt gerealiseerd in de holte van het hart, en Die het Zelf is van de
mens van kennis. De zenuw, genaamd susumna, gaat omhoog vanuit het hart en is
welbekend in de geschriften over Yoga. En die zenuw loopt, antarend, in het wel-
bekende middelste deel; ta@luke (moet talukayoh zijn), van de twee gehemelten. En
yvah esah, datgene — het stukje vlees dat; stanah.iva avalambate, naar beneden
hangt als een tepel — tussen de gehemelten; (de susumna loopt) ook daardoorheen
— dit is het idee. En yatra, waar; kesantah, de uiteinden of wortels, van de haren;
vivartate, zich splitsen — d.w.z. de bovenkant van het hoofd; dat punt bereikend,
(het pad) komt eruit, vyapohya, splitsend; sSirsakapale, de schedelbeenderen op het
hoofd; datgene wat (aldus) naar buiten komt, sa indrayonih, dat is het pad van In-
dra, Brahman — het pad voor de realisatie van Zijn ware aard. De mens van kennis,
die aldus het Zelf als geidentificeerd met de geest realiseert, gaat door het hoofd en
pratitisthti, vestigt zich; agnau, in Vuur — (de godheid) die heerst over deze we-
reld, die geidentificeerd is met de Vyahrti Bhiih, en die een ledemaat is van het
grote Brahman (zoals geidentificeerd met Mahah).

De gedachte is dat hij, allesdoordringend zijnde, de respectieve zintuigen verwerft
door identificatie met het zintuig van alle wezens. Bovendien, tatah, bovenal dat;
etat bhavati, hij wordt dit. Wat is dat? Het antwoord wordt gegeven; (Hij wordt)
akasasariram — dat wat akasa (ruimte) als zijn lichaam heeft of wiens lichaam zo
subtiel is als akasa. Wie is dat? Brahma, het Brahman, dat wordt besproken. Het is
satyatma: dat wat satya, het grove en het subtiele alsmede waarheid als Zijn atma,

! Omdat Brahman de geest doordringt, wordt Het gerealiseerd in de geest die wordt getransfor-
meerd als kennis (van Brahman).



25

ware kenmerk, heeft, is deze satyatma. (Dat Brahman is) pranaramam: dat wat zijn
aramana, vermaak, in de pranas, vitale krachten, heeft, is pranarama; of dat waarin
de levenskrachten zijn arama, genot, vindt, is pranarama. (Het is) mana-anandam:
dat wiens geest (manah) gelukzaligheid (@nanda) is geworden, een producent van
geluk is mana-ananda. (Het is) Santi-samyrddham: santih is vrede; de entiteit zelf
die vrede is, tevens welvarend (samrddha) zijnde, is santi-samrddha; of dat wat
gezien wordt als verrijkt (samrddha) met vrede is santi-samrddham. (Het is)
amrtam onsterfelijk van aard. Deze aanvullende eigenschappen moeten worden
opgevat als behorend tot de eerdere context beginnend met manomayah enz. Zo,
pracinayogya, O Pracinayogya; upassva mediteer op het voornoemde Brahman als
bezittend van de kwaliteiten van realiseerbaar zijn door kennis enz. Dit is een pre-
sentatie van de uitspraak van de leraar als een demonstratie van zijn liefde (voor
meditatie). De betekenis van het woord updsana (meditatie) is reeds verklaard.

HOOFDSTUK VII

Van datzelfde Brahman (d.w.z. Hiranyagarbha) dat is gepresenteerd voor meditatie
als geidentificeerd met de Vyahrti's, wordt een andere meditatie, als geidentificeerd
met de groepen van vijf dingen beginnend met de aarde, vermeld. Vanwege de
gelijkenis van het getal vijf, worden ze gelijkgesteld met de meter genaamd Parikti.'
Daardoor wordt alles geidentificeerd met Parkti. En een offer, ook, wordt geidenti-
ficeerd met Pankti, omdat de (meter) Pankti vijf voeten heeft (met vijf letters in
elk), en een Vedische tekst zegt: Het offer wordt gelijkgesteld met Parkti’ (Br.
Liv.17). Als gevolg hiervan worden alle dingen, beginnend met de werelden en
eindigend met de arma (Virat) die worden gezien als gereduceerd tot Pankti, daar-
door virtueel voorgesteld als een offer. Door het offer, aldus voorgesteld, wordt
men Prajapati, die geidentificeerd is met alles wat gelijkgesteld is met Parnkti. Wat
dat betreft, wordt getoond hoe dit hele universum bestaat uit Pankti (vijf factoren):

prthivyantariksam dyaurdiso 'vantaradisah | agnirvayuradityascandrama
naksatrani | apa osadhayo vanaspataya akasa atma | ityadhibhiitam |
athadhyatmam | prano vyano 'pana udanah samanah | caksuh srotram mano vak
tvak | carma mamsam snavasthi majja | etadadhividhdya rsiravocat | panktam va
idam sarvam | panktenaiva panktam sprunotiti ||(1,7.1)

1. De aarde, hemel, de primaire windstreken en de tussenliggende windstre-
ken; vuur, lucht, de zon, de maan en de sterren; water, kruiden, bomen, lucht

! Sampat is een soort meditatie waarin een lager ding wordt opgevat als een ander hoger ding
vanwege een punt van gelijkenis. Hier is het punt van gelijkenis het getal vijf. De verschillende
vijf factoren, die de lagere menselijke persoonlijkheid vormen, worden hier geidentificeerd met
de factoren die de hogere kosmische Virat vormen

2 Aangezien een offer wordt uitgevoerd met vijf factoren — de offeraar en zijn vrouw, de priester,
goddelijke rijkdom en menselijke rijkdom. Zo kan alles niet alleen gelijkgesteld worden aan de
meter Pankti, maar ook aan offer.



26

en Virat — deze hebben betrekking op natuurlijke factoren. Dan volgen de
individuele: prana, vyana, apana, udana en samana'; het oog, het oor, de geest,
spraak en het tastzintuig; huid, vlees, spieren, en botten, en merg. Nadat hij
deze aldus had voorgesteld, zei de ziener: Dit alles is samengesteld uit vijf fac-
toren; men vult de (uiterlijke) vijfvoudige aan met de (individuele) vijfvoudige.

De aarde, lucht, hemel, de (primaire) windstreken en de tussenliggende windstreken
— deze vormen de groepen van vijf in de context van de werelden. Vuur, Lucht,
Zon, Maan, Sterren — deze vormen de groep van vijf godheden (lett. stralende).
Water, kruiden, bomen, ruimte en atma, vormen de verzameling van vijf natuurlijke
dingen. Het woord atma impliceert het kosmische grove lichaam (Virat) omdat dit
een context is van natuurlijke factoren. Iti adhibhiitam, dit met betrekking tot na-
tuurlijke dingen — deze uitdrukking wordt gebruikt om ook de twee groepen van
vijf werelden en de vijf godheden te impliceren, omdat de verzamelingen van de
vijf werelden en de vijf godheden ook eerder zijn genoemd. Atha, daarna;
adhyatmam, met betrekking tot de menselijke persoon — de drie groepen van elk
vijf, in de context van het individu, worden vermeld: Die beginnen met prana
(functie van uitademen) vormen de groep van vijf vitale krachten. Die beginnen met
caksu (0og) vormen de groep van vijf zintuigen. Die beginnen met carma (huid)
vormen de groep van vijf materiéle bestanddelen van het lichaam. Dit, inderdaad, is
alles wat betrekking heeft op de menselijke persoon. En het externe is ook vijfvou-
dig. Daarom, etat adhividhdya, deze aldus voorgesteld hebbende; rsih, de Veda's, of
een ziener begiftigd met dit visioen; avocat, zei. Wat? Dat wordt gezegd: panktam
vai idam sarvam, dit alles is samengesteld uit vijf factoren; panktena eva, door de
vijfvoudige — die betrekking hebben op de menselijke persoon; sprrnoti, men ver-
sterkt, vult aan; panktam, de (externe) vijfvoudige; dat wil zeggen, ze worden ge-
realiseerd als identiek. De betekenis is dat hij die dit alles (bestaan) als vijfvoudig
realiseert, geidentificeerd wordt met Prajapati Zelf.

! Deze verschillende vormen van de vitale kracht vervullen respectievelijk deze functies: uitade-
men, doordringen, inademen, het lichaam verlaten en verteren.



27

HOOFDSTUK VIII

De meditatie op Brahman zoals geidentificeerd met de Vyahrti's werd vermeld
(I.v.vi). Daarna volgde een meditatie op hetzelfde Brahman, opgevat als een vijf-
voudige entiteit (I.vii). Nu wordt een meditatie op Om voorgeschreven, die als fac-
tor betrokken is bij alle meditaties. Want hoewel Om slechts een woord is, wordt
het een middel voor het bereiken van het hoogste Brahman of van Hiranyagarbha,
al naargelang het wordt gemediteerd met het idee van het hoogste Brahman of van
Hiranyagarbha. Want net zoals een beeld een symbool is van Visnu, zo is Om een
symbool voor beide, (Brahman en Hiranyagarbha), overeenkomstig de Vedische
tekst: (de verlichte ziel) wordt verenigd met een van beide met behulp van dit ene
middel alleen (namelijk Om) (d.w.z. symbool) (Pr. V.2).

omiti brahma | omitidam sarvam | omityetadanukrtirha sma va apyo
Sravayetyasravayanti | omiti samani gayanti | omsomiti sastrani Samsanti |
omityadhvaryul pratigaram pratigrnati | omiti brahma prasauti |
omityagnihotramanujanati | omiti brahmanah pravaksyannaha
brahmopapnavantiti | brahmaivopapneoti || (1,8.1)

Om is Brahman. Om is dit alles. Om is welbekend als een woord van imitatie
(d.w.z. instemming). Bovendien laten ze hen (aan de goden) reciteren met de
woorden: Om, reciteer (aan de goden). Ze beginnen Samas te zingen met Om.
De woorden Om som uitsprekend reciteren ze de Sastras. De (priester) Adhva-
ryu spreekt de bemoedigende woorden uit met Om. De (priester) Brahma
keurt goed met het woord Om. Men staat de uitvoering van het Agnihotra-
offer toe met het woord Om. Een Brahmana, wanneer hij op het punt staat de
Veda's te reciteren, spreekt Om uit met de gedachte: 1k zal Brahman bereiken.
Hij bereikt inderdaad Brahman.

Om iti: het woord iti (dit) wordt gebruikt om het woord Om als zodanig te onder-
scheiden (en niet de betekenis ervan). Men moet in gedachten overwegen, d.w.z.
mediteren, dat Om, als woord, Brahman is. Want Om iti idam sarvam, dit alles, dat
uit klank bestaat, is Om — aangezien alles door Om doordrongen is, overeenkom-
stig een andere Vedische tekst: "Zoals de bladeren door de nerven bij elkaar worden
gehouden", zo zijn alle woorden door Om verbonden (Ch. II. xxiii. 3). En aangezien
alles wat benoembaar is, afthankelijk is van de namen, wordt gezegd dat dit alles
Om is. De rest van de passage is ter lofprijzing van Om, want er moet over gemedi-
teerd worden. Om iti etat, dit woord dat Om 1is, is anukrtih, een woord van instem-
ming (lett. imitatie). Wanneer iemand zegt: Ik doe of Ik ga, keurt een ander de han-
deling of de spraak goed door het woord Om uit te spreken. Daarom is Om een
woord van samenloop. Ha, sma en vai duiden iets welbekends aan, want Om is
welbekend als een woord van imitatie (instemming). Api, bovendien, asravayanti,
(zij) laten hen reciteren, met de woorden van aanwijzing, O sravaya iti, Om, laat (de



28

goden) horen'. Evenzo zingen de zangers van Samas, gayanti, (beginnen te zingen);
Om iti, het woord Om uitsprekend. De zingers van de sastras, ook, Samsanti, into-
neren; sastrani, de sastras”; om som iti, door de woorden Om Som’ uit te spreken.
Evenzo spreekt de priester, Adhvaryu, pratigrpati vit; pratigaram, de bemoedigen-
de woorden; om iti, met het woord Om’. Brahma, de priester genaamd Brahma (die
bedreven is in alle Veda's en het ritueel superviseert), prasauti, keurt goed — door
aanwijzing, laat hen reciteren. Wanneer gezegd wordt: Ik zal een offergave gieten,
Om iti agni-hotram anujanati, geeft hij toestemming voor het Agnihotra-offer door
het woord Om uit te spreken. Brahmanah, de Brahmaan; Pravaksyam, wanneer hij
op het punt staat de Veda's te reciteren, wanneer hij van plan is te studeren; aha,
spreekt; Om iti, het woord Om — inderdaad; dat wil zeggen, hij neemt zijn toe-
vlucht tot Om ter wille van de studie; onder het idee, upapnavani iti, moge ik krij-
gen — ik zal verwerven; brahma, de Veda's; upapnoti eva brahma, hij beheerst
inderdaad de Veda's. Of brahma betekent het hoogste Zelf. (In dit geval is de bete-
kenis dit): Pravaksyan, wensende het Zelf te doen bereiken; onder het idee
upapnavani iti, Moge ik het hoogste Zelf bereiken; Om iti aha, men spreekt het
woord Om uit — inderdaad; en hij bereikt inderdaad Brahman — door dat Om. De
strekking van de passage is dat, aangezien de activiteiten die worden ondernomen
met het uitspreken van Om vruchtbaar worden, Op Om moet worden gemediteerd
als Brahman.

HOOFDSTUK IX

Uit de bewering dat kennis alleen leidt tot het verwerven van onafthankelijke soeve-
reiniteit (I.vi), zou kunnen volgen dat de plichten die door de Veda's en Smyriti’s
worden opgelegd, nutteloos zijn. Om een dergelijke mogelijkheid te vermijden,
worden de plichten hier gepresenteerd, zodat ze kunnen worden getoond als bijdra-
gend aan het bereiken van menselijke doelen.

rtam ca svadhydyapravacane ca | satyam ca svadhydyapravacane ca | tapasca
svadhyayapravacane ca | damasca svadhyayapravacane ca | Samasca
svadhyayapravacane ca | agnayasca svadhyayapravacane ca | agnihotram ca

! De priesters die offergaven brengen, krijgen de aanwijzing van hun leider aldus: Om, laat de
goden de formules voor offergaven horen, en daarna zingen ze de mantra's.

2 De Rg-mantra’s die op muziek zijn gezet, zijn de Sama's; degenen die dat niet zijn, zijn de
Sastra's.

3 Sam, wat gelukzaligheid betekent, verandert in Som, in om som, uitgesproken als een acceptatie
van de instructies van de leidende priester.

* Adhvaryu is de priester die verantwoordelijk is voor de Yajur-mantra’s. De priester die verant-
woordelijk is voor de Rg-mantra's vraagt zijn toestemming met de woorden Om, mogen wij
bidden. En hij antwoordt: Om, dit zal ons welgevallig zijn. Sankarananda geeft echter een alterna-
tieve betekenis aldus: Pratigara is een ritueel; prati pratigaram, met betrekking tot dit ritueel;
grnati, hij spreekt (Om) uit



29

svadhyayapravacane ca | atithayasca svadhydyapravacane ca | manusam ca
svadhyayapravacane ca | praja ca svadhyayapravacane ca | prajanasca
svadhyayapravacane ca | prajatisca svadhydyapravacane ca | satyamiti satyavaca
rathitarah | tapa iti taponityah paurusistih | svadhyayapravacane eveti nako
maudagalyah | taddhi tapastaddhi tapah || (1,9.1)

Rechtvaardigheid en leren en onderwijzen (moeten worden beoefend). Waar-
heid en leren en onderwijzen (moeten worden beoefend). Boetedoening en le-
ren en onderwijzen (moeten worden toegepast). Beheersing van de uiterlijke
zintuigen en leren en onderwijzen (moeten worden beoefend). Beheersing van
de innerlijke organen en leren en onderwijzen (moeten worden toegepast). De
vuren (moeten worden aangestoken), en leren en onderwijzen (moeten worden
gevolgd). Het Agnihotra (moet worden uitgevoerd), en leren en onderwijzen
(moeten worden voortgezet). Gasten (moeten worden ontvangen), en leren en
onderwijzen (moeten worden beoefend). Sociaal goed gedrag (moet worden
nageleefd), en leren en onderwijzen (moeten worden gevolgd). Kinderen (moe-
ten worden verwekt), en leren en onderwijzen (moeten worden voortgezet).
Voortplanting en leren en onderwijzen (moeten worden voortgezet). Een klein-
zoon (moet worden opgevoed), en leren en onderwijzen (moeten worden beoe-
fend). Waarheid (is het ding) — dit is wat Satyavaca, uit de lijn van Rathitara,
denkt. Boetedoening (is het ding) — dit is wat Taponitya, zoon van Purusisti,
denkt. Leren en onderwijzen alleen (zijn de dingen) — dit is wat Naka, zoon
van Mudgala, denkt. Want dat is inderdaad de boetedoening; want dat is in-
derdaad de boetedoening.

Het woord rta is verklaard'. Svadhyayah is studie (van de geschriften). Pravacanam
is onderwijzen (van de geschriften), of zelfrecitatie van de Veda's (brahmayajiia
genoemd). Deze, namelijk rfa enz., moeten worden beoefend — dit wordt aan het
einde van de zin begrepen. En satyam betekent waarachtigheid in spraak of wat
eerder is Verklaard2; tapah is ascese enz.; damah is de beheersing van de uiterlijke
organen; samah is de beheersing van de innerlijke organen (geest). Agnayah, de
vuren — moeten worden opgestapeld. En agnihotram, het Agnihotra-offer — moet
worden uitgevoerd. En atithayah, de gasten — moeten worden geéerd. Manusam
betekent sociaal goed gedrag; dat moet ook worden beoefend zoals de gelegenheid
vereist. En praja nageslacht — moet worden verwekt. Prajanah ca, en voortplan-
ting op zijn tijd. Prajatih is het opvoeden van een kleinzoon; met andere woorden,
de zoon moet trouwen. Leren en onderwijzen worden in alle contexten genoemd om
te impliceren dat deze twee zorgvuldig moeten worden beoefend, zelfs door iemand
die zich bezighoudt met al deze plichten. Het begrip van de betekenis is athankelijk
van studie; en het hoogste doel (emancipatie) is athankelijk van het begrip van de
betekenis. En onderwijzen is voor het behoud van die herinnering en voor de toe-

! Zie Li:De duidelijke ideeén over plicht, opgedaan uit de geschriften:

2 Zie Li: Rechtvaardigheid omgezet in praktijk



30

name van de deugd. Daarom moet men een liefde koesteren voor leren en onderwij-
zen. Satyam iti, waarheid alleen — moet worden beoefend. Satyavacah is iemand
wiens spraak uit waarheid bestaat; of Satyavaca is zijn naam, rathitarah de leraar
Rathitara, geboren in de lijn van Rathitarah, denkt. Tapah iti, ascese alleen — moet
worden ondernomen. Taponityah iemand die altijd (nitya) verdiept is in ascese (ta-
pah), of wiens naam Taponitya is. De leraar paurusistih, die de zoon is van
Purusisti, denkt. Svadhyaya-pravacane eva, leren en onderwijzen alleen — moeten
worden beoefend; i#i dit is wat; de leraar denkt, die nakah, Naka genaamd was, en
Maudgalyah, een zoon van Mudgala. Hi, aangezien; tat, dat — leren en onderwij-
zen, inderdaad tapah, ascese, vormen; daarom moeten zij worden gevolgd — dit is
het idee. Hoewel waarheid, ascese, leren en onderwijzen eerder werden genoemd,
worden ze opnieuw behandeld om de bekommering voor hen te tonen.

HOOFDSTUK X

De mantra die begint met aham vrksasya rerivtd wordt hier geintroduceerd ter wille
van zelfrecitatie (japa), en uit de context volgt dat de zelfrecitatie dient ter ontwik-
keling van kennis; want het huidige onderwerp betreft kennis, en geen ander doel
lijkt geimpliceerd te worden; bovendien wordt aangenomen dat kennis ontstaat in
iemand wiens geest gezuiverd is door zelfrecitatie.

aham vrksasya reriva | kirtih prstham gireriva | iirdhvapavitro vajiniva
svamytamasmi | dravinam savarcasam | sumedha amrtoksitah | iti
trisankorvedanuvacanam || 1,10.1)

Ik ben de bezieler van de boom (van de wereld). Mijn roem is hoog als de top
van een berg. Mijn bron is het zuivere (Brahman). Ik ben als die zuivere reali-
teit (van het Zelf) die in de zon is. Ik ben de stralende rijkdom. Ik bezit een fijn
intellect, en ben onsterfelijk en onvergankelijk. Aldus was de verklaring van
Trisarmku na het bereiken van realisatie.

Aham, ik — als het zelf dat van binnenuit regeert — ben; reriva, de bezieler;
vrksasya, van de boom — de boom van samsara (de wereld), die onderhevig is aan
ontworteling. Mijn kirtih, roem — is hoog; iva, als; prstham, de rug; gireh, van een
berg. Urdhvapavitrah, ik die het allesdoordringende Zelf ben, en wiens iirdhvam,
oorzaak, pavitram, zuiverend, openbaar door kennis — het zuivere, hoogste Brah-
man — dat ik @rdhvapavitra ben. Vajini iva is hetzelfde als vajavati iva; vajam is
voedsel, en (vajini betekent) in iemand die voedsel bezit — dat wil zeggen, in de
zon. Net zoals het een feit is, welbekend uit honderden Vedische en Smrti-teksten,
dat de amrtam, nectar, de realiteit van het Zelf, die in de zon verblijft, zuiver is; zo
ook, asmi, en ik; de svamrtam, mooie, heilige, realiteit van het Zelf. Savarcasam
betekent stralend; en dravinam is rijkdom; (en) "Ik ben die (rijkdom) die de realiteit
van het Zelf is" — de uitdrukking "Ik ben" moet aan het einde worden aangevuld.
Of de kennis van Brahman is stralend, voor zover het de realiteit van het Zelf open-



31

baart; en het wordt rijkdom genoemd, vergelijkbaar met rijkdom vanwege het pro-
duceren van de gelukzaligheid van emancipatie.

Bij deze interpretatie moet aan het einde "(deze rijkdom) is door mij bereikt" (en
niet "Ik ben") worden aangevuld. Ik, wiens wijsheid (medhas) mooi (su) is, geken-
merkt door alwetendheid, die ik sumedhah ben; deze fijne wijsheid is te danken aan
mijn bekwaamheid om de wereld te behouden, te scheppen en te vernietigen. En
daarom ben ik amrtah, begiftigd met het kenmerk van onsterfelijkheid, (en) aksitah,
onuitputtelijk, onvergankelijk. Of het (laatste) woord kan uksitah zijn, doordrenkt
met, d.w.z. doordrenkt met amrta, nectar; want er is ook een Brahmana-tekst: "Ik
ben doordrenkt met nectar." Iti, aldus; was de vedanuvacanam: (vacanam) is de
verklaring (anu), na — na het bereiken van, (vedah d.w.z. vedanam), de realisatie
van de eenheid van het Zelf — trisankoh van TriSanku — een ziener die Brahman
had gekend en Brahman was geworden.

Deze uitspraak (van hem) was bedoeld om uit te drukken dat hij het doel van alle
verlangens had bereikt, net zoals Vamadeva (Ai. II. 5). Het idee is dat de traditione-
le tekst in de vorm van de mantra, zoals gevisualiseerd door Trisaniku door de ogen
van een ziener, de kennis van het Zelf openbaart. En men kan begrijpen dat de zelf-
herhaling van deze mantra berekend is om tot kennis te leiden. Uit de introductie
van plicht in het hoofdstuk dat begint met "Rechtvaardigheid en" (1. ix), en de con-
clusie later met de tekst, "Aldus was de uitspraak na het bereiken van realisatie",
wordt het duidelijk dat de visioenen van de zieners, met betrekking tot het Zelf enz.,
geopenbaard worden aan iemand die zich bezighoudt met de verplichte plichten die
in de Veda's en Smrti's zijn voorgeschreven, die vrij is van egoistische motieven, en
die hunkert naar de realisatie van het hoogste Brahman.

HOOFDSTUK XI

De instructie over plichten, in de tekst die begint met "Na het onderwijzen van de
Veda's", is bedoeld om aan te geven dat, voor de realisatie van Brahman, de plich-
ten die in de Veda's en Smrti's worden ingeprent, regelmatig moeten worden uitge-
voerd; want de Vedische verwijzing naar post-instructie (d.w.z. instructie na de
studie van de Veda's, geimpliceerd in anusasti) is bedoeld om de juiste neigingen
bij een mens te creéren; want overeenkomstig de Smrti, "Hij roeit zonde uit door
ascese, en verkrijgt onsterfelijkheid door kennis" (M. XII. 104), breekt de kennis
van het Zelf gemakkelijk aan bij iemand die de juiste mentale aanleg heeft en wiens
geest gezuiverd is. En deze Upanisad zal zeggen: "Hunkert om Brahman te kennen
door concentratie" (IIL. ii. 5). Daarom moeten de plichten worden ondernomen,
opdat kennis mag ontstaan. Uit de vermelding van het gebod, geimpliceerd in de
uitdrukking "verleent deze post-instructie", volgt dat schuld het gevolg zal zijn van
de overtreding van het gebod. Bovendien is er het feit van de eerdere behandeling
van de riten enz. Riten enz. zijn behandeld voor de introductie van de absolute ken-
nis van Brahman. En deze Upanisad zal de afwezigheid van riten enz. na het ont-



32

staan van kennis tonen, in passages zoals, "(Wanneer de aspirant) zich onbevreesd
vestigt (in Brahman)" (IL.vii.1), "(De verlichte mens) heeft niets te vrezen" (IL. ix.
1). "(Hem, inderdaad, treft dit berouw niet): waarom heb ik geen goede daden ver-
richt?" (IL. ix1). Hieruit is bekend dat plichten berekend zijn om te leiden tot het
aanbreken van kennis door de uitroeiing van zonden die in het verleden zijn geac-
cumuleerd. En dit wordt bevestigd door de Vedische tekst: "Over de dood heengaan
door riten enz., bereikt men onsterfelijkheid door meditatie" (I$.IT). De eerdere in-
perking van rta (gerechtigheid) enz. (1.ix) was ter vermijding van het idee van hun
nutteloosheid. En de huidige instructie is bedoeld om een bindende regel te maken
over hun uitvoering, aangezien zij zijn voorgeschreven om te leiden tot het ontstaan
van kennis.

vedamaniicydcaryontevasinamanusasti | satyam vada | dharmam cara |
svadhyayanmda pramadah | acaryaya privam dhanamahyrtya prajatantum ma
vyavacchetsih | satyanna pramaditavyam | dharmanna pramaditavyam |
kuSalanna pramaditavyam | bhiityaina pramaditavyam |
svadhyayapravacanabhyam na pramaditavyam || (1,11.1)

1. Na de Veda's onderwezen te hebben, geeft de preceptor deze nabeschouwing
aan de studenten: ""Spreek de waarheid. Beoefen rechtvaardigheid. Maak geen
fouten met studeren. Nadat je de gewenste rijkdom aan de leraar hebt aange-
boden, verbreek de lijn van het nageslacht niet. Er mag geen onoplettendheid
zijn over de waarheid. Er mag geen afwijking zijn van rechtvaardige activiteit.
Er mag geen fout zijn over zelfbescherming. Verwaarloos geen gunstige activi-
teiten. Wees niet onvoorzichtig met leren en onderwijzen."

Aniicya, na onderwezen te hebben; vedam, de Veda's; acaryah, de leraar; anusasti,
geeft een nabeschouwing; d.w.z. (anu), na de beheersing van de verbale tekst; sasti,
laat hem, d.w.z. de antevasinam, de discipel, de betekenis ervan begrijpen. Hieruit
volgt dat een student, die de Veda's heeft bestudeerd, het huis van zijn leermeester
niet mag verlaten zonder zich te verdiepen in de schriftuurlijke plichten. En dit
wordt ondersteund door de Smrti: "Men moet de plichten beginnen na ze begrepen
te hebben" (Ap. II. xxi. 5). Hoe instrueert hij? Het antwoord is: Satyam vada, spreek
de waarheid; satyam is datgene wat overeenkomt met wat wordt begrepen door
geldige kennisbronnen en geschikt is om uitgesproken te worden; dat ding vada,
(jij) spreekt. Evenzo, dharmam cara, beoefen rechtvaardigheid. Aangezien waar-
heid enz. specifiek worden genoemd, is het woord dharma (rechtvaardigheid) een
generieke term voor alles wat moet worden beoefend. Svadhydyat, van studie; ma
pramadah maak geen afwijking. Acarydya, voor de leermeester; @hrtya, gebracht
hebbende, aangeboden hebbende; priyam dhanam, de gewenste rijkdom, in ruil
voor de kennis; en na met zijn toestemming een waardige partner te hebben geno-
men, ma vyavacchetsih, breek niet; prajatantum, de lijn van het nageslacht — de
familielijn mag niet worden verbroken. Het idee is dat, zelfs als een zoon niet wordt
verwekt, er moeite moet worden gedaan voor zijn geboorte door middel van riten
zoals de Putresti, welke conclusie volgt uit de vermelding van de zoon, voortplan-



33

ting en het krijgen van een kleinzoon (1. ix); want anders zou het enkele woord
voortplanting (daar) zijn genoemd. Satyat na pramaditavyam, er mag geen nalatig-
heid zijn over waarheid. Onoplettendheid over waarheid is gelijk aan onwaarheid.
Uit de kracht van het woord pramdda, onoplettendheid, volgt dat een onwaarheid
zelfs door vergeetachtigheid niet mag worden uitgesproken; dit is het idee. Anders
zou er een louter verbod op onwaarachtigheid zijn geweest. Dharmat na pramadi-
tavyam: aangezien het woord dharma betrekking heeft op praktijken die moeten
worden ondernomen, bestaat de pramdada, onoplettendheid, uit het niet ondernemen
van de praktijken; dat mag niet het geval zijn. Dat wil zeggen, rechtvaardige hande-
lingen moeten worden ondernomen. Evenzo, kusalat, van een handeling bedoeld
voor iemands eigen bescherming, na pramaditavyam. Bhiith betekent vibhiitih,
welzijn; bhityai, van dat welzijn, van een activiteit bedoeld voor welzijn, van gun-
stig werk; na pramaditavyam. Svadhyaya - pravacandbhyam na pramaditavyam:
Svadhyaya is leren, en pravacana is onderwijzen; er mag geen onvoorzichtigheid
zijn over hen. Het idee is dat ze regelmatig moeten worden beoefend.

devapitrkaryabhyam na pramaditavyam | matrdevo bhava | pitrdevo bhava |
acaryadevo bhava | atithidevo bhava | yanyanavadyani karmani | tani sevitavyani |
no itarapi | yanyasmakam sucaritani | tani tvayopasyani || (1,11.2)

no itarani | ye ke carumacchreyamso brahmanah | tesam tvayasanena
prasvasitavyam | sraddhaya deyam | asraddhayadeyam | sriya deyam | hriya dey-
am | bhiya deyam | samvida deyam | atha yadi te karmavicikitsa va vrttavicikitsa
vasyat || (1,11.3)

ye tatra brahmanah sammarsinah | yukta ayuktah | alilksa dharmakamah syuh |
yathd te tatra varteran | tatha tatra vartethah | athabhyakhyatesu | ye tatra
brahmandah sammarsinah | yukta ayuktah | aliiksa dharmakamah syuh | yatha te
tesu varteran | tatha tesu vartethah | esa adesah | esa upadesah | esa vedopanisat |
etadanusasanam | evamupasitavyam | evamu caitadupasyam || (1,11.4)

2-4. Er mag geen fout zijn in de plichten tegenover de goden en voorouders.
Laat uw moeder een godin voor u zijn. Laat uw vader een god voor u zijn.
Laat uw leraar een god voor u zijn. Laat uw gast een god voor u zijn. De wer-
ken die niet laakbaar zijn, moeten worden uitgevoerd, maar niet de andere.
Deze daden van ons die prijzenswaardig zijn, moeten door u worden gevolgd,
maar niet de andere. U moet, door zitplaatsen aan te bieden, de vermoeidheid
wegnemen van die Brahmanen die onder ons prijzenswaardiger zijn. De offer-
gave moet met eerbied zijn; de offergave mag niet met oneer zijn. De offergave
moet in overvloed zijn. De offergave moet met bescheidenheid zijn. De offerga-
ve moet met ontzag zijn. De offergave moet met medeleven zijn. Dan, mocht u
enige twijfel hebben met betrekking tot plichten of gewoonten, dan moet u zich
in die zaken gedragen zoals de Brahmanen doen, die daar aanwezig mogen zijn
en die bekwame overleggers zijn, die bedreven zijn in die plichten en gewoon-
ten, die niet door anderen worden geleid, die niet wreed zijn, en die verlangend



34

zijn naar verdienste. Dan, wat betreft de beschuldigde mensen, moet u zich
gedragen met betrekking tot hen net zoals de Brahmanen doen, die daar aan-
wezig mogen zijn en die bekwame overleggers zijn, die bedreven zijn in die
plichten en gewoonten, die niet door anderen worden geleid, die niet wreed
zijn, die verlangend zijn naar verdienste. Dit is het gebod. Dit is de instructie.
Dit is het geheim van de Veda's. Dit is een goddelijk gebod. Dit is hoe de medi-
tatie moet worden gedaan. Dit is hoe hierover moet worden gemediteerd.

Zo ook devapitr-karyabhyam, van plichten tegenover de goden en voorouders; na
pramaditavyam, er mag geen afwijking zijn; de plichten tegenover de goden en
voorouders moeten worden uitgevoerd. Matr-devah is iemand voor wie de moeder
een godheid is; als zodanig, you bhava, word, matr-devah. Evenzo word je
pitrdevah, acaryadevah, atithidevah: het idee is dat deze (vader, leraar, gast) als
goden moeten worden aanbeden. Bovendien, yani karmani, die activiteiten; die
anavadyani, niet laakbaar zijn, die het gedrag van de goede mensen vormen; tani
sevitavyai, die moeten door jou worden nageleefd; no itarani, niet de anderen — de
anderen die laakbaar zijn, moeten worden vermeden, hoewel ze door de goede men-
sen kunnen worden gevolgd. Yani, die; asmdakam, van ons — van ons leraren;
sucaritani, goed gedrag — niet in strijd met de geschriften; fani, die — alleen,
upasyani tvaya, moeten door jou worden uitgevoerd, ter wille van ongeziene resul-
taten; dat wil zeggen, ze moeten regelmatig worden ondernomen; no itarani, niet de
anderen, die hiertegen in strijd zijn, hoewel ze door de leraar kunnen worden ge-
daan. Ye ke ca asmat-sreyamsah, degenen die superieur zijn aan, of prijzenswaardi-
ger zijn dan, ons — wie ze ook mogen zijn — krachtens hun onderscheiding in
leraarschap enz.; en zijn brahmanah, Brahmanen — en niet Ksatriya's en anderen;
tesam, van hen; prasvasitavyam tvaya, de vermoeidheid moet door jou worden
weggenomen,; asanena, door het aanbieden van een zitplaats enz.; prasvasanam is
hetzelfde als prasvasah het wegnemen van vermoeidheid. Bovendien (de zin kan
als volgt worden geinterpreteerd): Tesam dasane, in hun verzameling, wanneer ze
zijn samengekomen voor een vergadering; na prasvasitavyam tvaya, (zoveel als)
diep ademhalen mag niet door jou worden gedaan — je moet alleen proberen de
betekenis te begrijpen van wat zij zeggen.

Bovendien, wat ook gegeven moet worden, deyam, moet gegeven worden;
sraddhaya, met eerbied; het adeyam, moet niet gegeven worden; asraddhaya, res-
pectloos. Het deyam, moet worden aangeboden; sriya, naar (eigen) welvaart. En
deyam, moet gegeven worden; hriya, met bescheidenheid. En deyam, moet gegeven
worden; bhiya, met vrees; en samvida, met samvid, wat vriendelijke actie, enz.
betekent. Atha, dan — terwijl je je zo gedraagt; yadi, als — op enig moment; syat,
mocht er zijn; te, (in) jouw (geest); karma-vicikitsa va vrtta-vicikitsa va: vicikitsa,
twijfel, met betrekking tot de karmas, riten en plichten, ingeprent door de Veda's en
Smrti's, of met betrekking tot vreta, gedrag, bestaande uit gewoontegedrag; mocht er
twijfel zijn, dan moet je vartethah, je gedragen; tatha, op die manier; yatha, zoals,
op de manier waarop; fatra, met betrekking tot dat werk of gedrag; fe, zij — die



35

Brahmanen varteran, zich mogen gedragen; ye brahmandah, de Brahmanen, die;
syuh, aanwezig mogen zijn; tatra, op dat moment of plaats, om yuktah, bedreven te
zijn; tatra, in die werken, enz. — het woord tatra is gerelateerd aan het verre woord
yuktah — (de Brahmanen die zijn) sammarsinah, bekwame overleggers; yiktah,
bedreven in plichten of gewoonten; ayiiktah, niet geleid door anderen; aliksah — is
hetzelfde als arizsah, niet wreed (of niet krom) van aard; dharmakamah, verlangend
naar verdienste, d.w.z. niet bewogen door passie. Atha, dan; abhyakhyatesu: abhya-
khyatah zijn degenen die door iemand beschuldigd worden van enige twijfelachtige
schuld, met betrekking tot hen ook; je moet de hele tekst, ye tatra, enz., toepassen
op de eerder getoonde manier. Esah, dit is; adesah, (de schriftuurlijke) instructie;
esah dit is; upadesah, instructic — aan zonen en anderen door vaders en anderen;
esa, dit is veda-upanisat, het geheim van de Veda's, d.w.z. de betekenis van de
Veda's. Etat, dit is — inderdaad; anusasanam, het gebod van God — want het
woord ddesa is reeds verklaard als (schriftuurlijke) instructie. Of anusasanam bete-
kent de aanwijzing van allen die als gezaghebbend worden aanvaard. Aangezien dit
7o is, daarom, etat, dit; upasitavyam, moet worden gemediteerd; evam, zo. Evam u
ca etat upasyam, en zo moet hierover worden gemediteerd en deze meditatie mag
niet worden verwaarloosd. De herhaling is om bezorgdheid te tonen.

Karma, Kennis en Bevrijding

Hier, ter wille van het onderscheid tussen kennis en karma (d.w.z. schriftuurlijke
riten en plichten), gaan we over tot een beschouwing van de vraag of het hoogste
doel (bevrijding) voortkomt uit karma's alleen, of uit karma's geholpen door kennis,
of uit karma's en kennis in combinatie, of uit kennis geholpen door karma's, of uit
kennis alleen.

Eerste tegenstander: Wat dat betreft, moet het hoogste doel het resultaat zijn van
karma's alleen, aangezien een mens die bedreven is in de volle betekenis van de
Veda's bekwaam is voor karma's, overeenkomstig de Smrti, "De Veda's, samen met
hun geheim, moeten door de tweemaal geborenen worden beheerst." En de beheer-
sing moet gepaard gaan met de strekking van de Upanisads, die bestaat uit de ken-
nis van het Zelf enz. Bovendien wordt de competentie voor plichten overal ver-
klaard in termen als: "De mens van kennis verricht een offer", "De wetende mens
laat het offer verrichten." En er is de verdere tekst, "Na kennis volgt de praktijk.'"
Sommige mensen beschouwen de Veda's als geheel bedoeld voor karma; nu, als het
hoogste doel onbereikbaar is door karma, zullen de Veda's nutteloos worden.

Antwoord: Nee, want vrijheid is een permanente entiteit. Die vrijheid is eeuwig is
een erkend feit. Het is een algemeen ervaren feit dat alles wat door actie wordt ge-
produceerd, onbestendig is. Mocht bevrijding een resultaat zijn van actie, dan zal
het vergankelijk zijn; en dit is onwenselijk, aangezien het de logisch te rechtvaardi-

! Het lijkt een echo van G.XVIL.24.



36

gen Vedische tekst tegenspreekt: "Zoals het resultaat van actie in deze wereld uit-
geput raakt (zo ook) de andere wereld die door deugd wordt verworven, uitgeput
raakt" (Ch. VIIL i. 6).

Bezwaar: Aangezien de verplichte karma's worden ondernomen', en aangezien de
werken die door motieven worden ingegeven en die verboden zijn, niet worden
uitgevoerd, en aangezien de werken die in dit leven vrucht beginnen te dragen door
genot en lijden worden verbruikt, volgt emancipatie onathankelijk van kennis.

Antwoord: Dat is ook ontoelaatbaar. Want dit werd door ons weerlegd door te
zeggen dat, aangezien er de mogelijkheid is van resterende resultaten van werk, er
de mogelijkheid bestaat van de productie van een nieuw lichaam door hen, en door
te zeggen dat aangezien de resterende resultaten van werk niet in strijd zijn met het
uitvoeren van verplichte plichten, hun eliminatie (door de laatstgenoemde) onlo-
gisch is (zie Inleiding). Wat betreft de bewering dat een mens, die de volle beteke-
nis van de Veda's bezit, bekwaam is voor karma (en dat, daarom, het hoogste doel
het resultaat van karma moet zijn), dat is ook verkeerd; want er is zoiets als medita-
tie dat verschilt van wat wordt verworven door louter het horen van de Veda's (in
het huis van de leraar). Want men wordt bekwaam om karma's te ondernemen van-
uit een loutere kennis die is verkregen door te horen, en men hoeft niet te wachten
op meditatie; terwijl meditatie is voorgeschreven los van een dergelijke Vedische
studie (in het huis van de leraar). En deze meditatie heeft emancipatie als resultaat
en is welbekend als anders (dan louter studie). Bovendien, na te hebben gezegd,
"(Het Zelf) moet gehoord worden", worden andere inspanningen voorgeschreven
door te zeggen, "Het moet gedacht worden aan en gemediteerd worden op" (Br. I1.
iv. 5); en overpeinzing en meditatie zijn (in het leven) welbekend als verschillend
van de kennis die door horen wordt verkregen®.

Tweede tegenstander: In dat geval zal emancipatie voortkomen uit karma gehol-
pen door kennis. Karma, in combinatie met kennis, heeft de kracht om een ander
resultaat te produceren. Net zoals gif, yoghurt, enz., die op zichzelf berekend zijn
om de dood of koorts te veroorzaken, verschillende resultaten kunnen produceren
wanneer ze gemengd worden met heilige formules, suiker, enz., zo wordt emancipa-
tie gegenereerd door karma wanneer het geassocieerd wordt met kennis.

" Er is weliswaar de algemene instructie over de studie van de Veda's. Maar de studie kan louter
van de tekst zijn of ook van de betekenis ervan. Bovendien hoeft men de betekenis van alle
teksten niet te kennen om gekwalificeerd te zijn voor riten en plichten, aangezien men daartoe kan
overgaan na alleen die teksten te hebben begrepen die daarop betrekking hebben; het gedeelte dat
over meditatie gaat, kan gerust worden overgeslagen, aangezien dat gedeelte niet nodig is voor
deze riten en plichten.

2 Sravana (lett. horen) betekent intelligent begrip van de betekenis; manana (lett. denken) bete-
kent zichzelf overtuigen door erover na te denken en tegenstrijdige ideeén tegen te gaan; en
nididhyasana (lett. geconcentreerde meditatie) betekent het deel maken van iemands wezen door
constante meditatie.



37

Antwoord: Nee, want het defect werd (door ons) aangetoond door te stellen dat
alles wat geproduceerd wordt, onbestendig is.

Bezwaar: Op gezag van schriftuurlijke tekst — b.v. "Hij keert niet terug" (Ch. VIIL
xv. 1) — is emancipatie eeuwig, hoewel het geproduceerd wordt.

Antwoord: Nee, want een schriftuurlijke tekst is slechts informatief. Een schriftuur-
lijke passage geeft informatie over iets dat als zodanig bestaat; het kan geen ding
creéren dat niet bestaat. Alles wat eeuwig is, kan geen begin hebben ondanks hon-
derd teksten (die het tegendeel beweren); noch kan iets onverwoestbaar zijn als het
een begin heeft.

Derde tegenstander beantwoord: Hiermee wordt de opvatting weerlegd dat kennis
en karma  in hun combinatie emancipatie kunnen produceren.

Bezwaar: Kennis en karma verwijderen de oorzaken die emancipatie belemmeren.

Antwoord: Nee, want karma staat bekend om een ander effect te hebben; want
karma staat bekend om te resulteren in schepping, verbetering (zuivering), trans-
formatie of verwerving. En bevrijding is in tegenspraak met dergelijke voltooiingen
als schepping enz.

Bezwaar: Bevrijding is haalbaar overeenkomstig Vedische teksten die spreken over
koersen (die door vertrekkende zielen worden gevolgd). Dat bevrijding kan worden
verworven, wordt bewezen door teksten als: "Zij gaan verder langs het pad van de
zon" (Mu. L. ii. 11), "Omhooggaand door die (zenuw)" (Ka. IT. iii. 16).

Antwoord: Nee, omdat het (d.w.z. bevrijding, identiek met Brahman zijnde) alom-
tegenwoordig is en niet verschilt van de vertrekkenden. Brahman is alomtegen-
woordig, omdat Het de (materiéle) oorzaak is van dkdasa (ruimte) enz., en alle be-
wuste zielen verschillen niet van Brahman. En daarom is bevrijding niet (een) haal-
baar (resultaat). Een reiziger moet een plaats bereiken die anders is dan hijzelf. Niet
dat de plaats zelf die niet verschilt van zichzelf door zichzelf kan worden bereikt.
En dit volgt uit het welbekende feit van identiteit (van het individu en Brahman)
verzameld uit honderden Vedische en Smrti-teksten zoals: "Nadat Hij het (de we-
reld) had geschapen, ging Hij erin" (II. vi.), "Ken de individuele ziel ook als me-
zelf" (G. XIIL 2).

Bezwaar: Deze (conclusie) is in strijd met de Vedische teksten over paden (die de
vertrekkende zielen volgen), en de glorie (die zij bereiken), enz. Bovendien, als
emancipatie onbereikbaar is, zullen niet alleen de teksten die over paden spreken
worden tegengesproken, het zal ook in strijd zijn met Vedische teksten zoals: "Hij
neemt een enkele vorm aan (hij neemt twee vormen aan, enz.)" (Ch. VIL xxvi. 2).

! De belemmeringen zijn onwetendheid, ondeugd, enz. Kennis en karma verwijderen ze; maar ze
produceren geen emancipatie zelf. Zo kan het voortbestaan in iemands natuurlijke staat (van
vrijheid) eeuwig zijn, aangezien niet-bestaan in de vorm van vernietiging (hier — vernietiging
van ondeugd enz.) bekend is als eeuwigdurend. — A. G.



38

"Mocht hij verlangen zich met de voorouders te verenigen, (de voorouders vereni-
gen zich met hem door zijn loutere wens)" (Ch. VIIL ii. 1), "(Blijvend in zijn eigen
aard, beweegt hij zich voort, genietend van geluk) in gezelschap van vrouwen of
met voertuigen" (Ch. VIIL xii. 3).

Antwoord: Nee, want zij (d.w.z. die teksten) hebben betrekking op het geconditio-
neerde Brahman. Vrouwen en anderen kunnen alleen bestaan in het geconditioneer-
de Brahman, maar niet in het ongeconditioneerde, volgens Vedische teksten zoals:
"Eén alleen zonder een tweede" (Ch. V1. ii. 1), "Waar men niets anders ziet" (Ch.
VIL xxiv. 1). "Wat zal men daar zien en waarmee?" (Br. II. iv. 14; IV. v. 15). Bo-
vendien is de combinatie van kennis en karma niet mogelijk, vanwege hun weder-
zijdse tegenstrijdigheid. Want kennis — die betrekking heeft op een entiteit waarin
alle onderscheidingen van bijkomstigheden, zoals de handelende persoon, opgaan
— is antithetisch aan karma dat moet worden volbracht met bijkomstigheden die
daaraan (kennis) tegengesteld zijn. Want hetzelfde kan niet tegelijkertijd in werke-
lijkheid zowel bezeten worden gevisualiseerd van dergelijke onderscheidingen als
handelende persoon enz., als daarvan verstoken. Eén van de twee moet noodzake-
lijkerwijs onwaar zijn. En wanneer de een of de ander onwaar moet zijn, is het rede-
lijk dat onwaarheid betrekking heeft op die dualiteit die het object is van natuurlijke
onwetendheid, overeenkomstig honderden Vedische teksten zoals: "Want wanneer
er dualiteit is, als het ware, (dan ruikt men iets, ziet men iets, enz.)" (Br. 1I. iv. 14);
"Hij gaat van dood naar dood (wie verschillen ziet, als het ware, daarin)" (Ka. IL. i.
10; Br. IV. iv. 19), "En dat, waarin men een tweede waarneemt, is beperkt" (Ch.
VIL xxiv. 1); "Terwijl hij die een andere god aanbidt (denkende), Hij is één en ik
ben een ander (weet niet)" (Br. L. iv. 10); "Want wanneer deze (d.w.z. de aspirant)
het geringste verschil daarin maakt, (wordt hij getroffen door angst)" (II. vii. 1). En
waarheid behoort tot eenheid, volgens Vedische teksten zoals: "Het moet in één
vorm alleen worden gerealiseerd” (Br. IV. iv. 20), "Eén zonder een tweede" (Ch.
VL ii. 1), "Dit alles is niets dan Brahman" (Mu. IL ii. 11). "Dit alles is niets dan het
Zelf" (Ch. VIL. xxv. 2). Evenmin is karma mogelijk zonder het waarnemen van het
verschil geimpliceerd door zulke (grammaticale) naamvallen als de datief enz. Bo-
vendien, de veroordeling van de waarneming van verschil in de sfeer van kennis is
op duizend plaatsen in de Veda's te vinden. Vandaar dat er een tegenstelling bestaat
tussen kennis en karma, en vandaar ook dat hun combinatie onmogelijk is. Dit zijn-
de zo, is de bewering dat bevrijding tot stand wordt gebracht door een combinatie
van kennis en karma niet gerechtvaardigd.

Bezwaar: (Bij een dergelijke aanname) is er een tegenspraak met de Veda's, want
karma's worden (door hen) voorgeschreven. Als, net als de kennis van het touw
enz., bedoeld om de valse kennis van de slang enz. uit te roeien, de kennis van de
eenheid van het Zelf wordt ingeprent om het onderscheid van dergelijke bijkom-
stigheden als de uitvoerder enz. uit te roeien, dan wordt een tegenspraak onvermij-
delijk, aangezien de Vedische voorschriften over karma zonder enige reikwijdte



39

blijven. Maar in feite worden karma's voorgeschreven, en die tegenspraak is ontoe-
laatbaar, aangezien Vedische teksten allemaal middelen zijn van geldige kennis.

Antwoord: Nee, want het doel van de Veda's is om instructie te geven met betrek-
king tot menselijke doelen. Dat zijnde zo, de Vedische teksten die gewijd zijn aan
de communicatie van kennis houden zich bezig met de openbaring van kennis in de
overtuiging dat, aangezien een mens bevrijd moet worden van de wereld, onwe-
tendheid, die de oorzaak is van de wereld, moet worden uitgeroeid door kennis.
Vandaar dat er geen tegenspraak is.

Bezwaar: Zelfs dan worden de geschriften die het bestaan van de bijkomstigheden,
namelijk uitvoerder enz., vaststellen, zeker tegengesproken.

Antwoord: Nee; de geschriften, uitgaande van het hypothetische bestaan van de
bijkomstigheden, schrijven riten en plichten voor om de opgehoopte zonden te doen
verdwijnen van degenen die naar bevrijding streven, en ook als middel voor het
bereiken van vruchten door degenen die naar resultaten hunkeren. (Maar) zij hou-
den zich niet bezig met het vaststellen van de realiteit van die bijkomstigheden. Ter
verduidelijking: het ontstaan van kennis kan niet worden voorgesteld voor iemand
die belemmeringen heeft die bestaan uit opgehoopte zonden. Bij het wegnemen van
die zonden zal kennis ontstaan; daaruit zal de beéindiging van onwetendheid vol-
gen, en daaruit de absolute be€indiging van de wereld. Bovendien heeft een mens
die iets als niet-Zelf waarneemt, verlangen naar dat niet-Zelf. En een mens, gedre-
ven door verlangen, begeeft zich in werken. Daaruit volgt de wereldse staat, be-
staande uit belichaming enz., ter wille van het genieten van de vruchten van dat
verlangen. Integendeel, voor een mens die, in afwezigheid van de waarneming van
het niet-Zelf, de eenheid van het Zelf ziet, ontstaat er geen verlangen, aangezien
objecten (van verlangen) niet bestaan. Bovendien, aangezien verlangen niet kan
ontstaan met betrekking tot zichzelf, wegens niet-verschil, volgt bevrijding bestaan-
de uit bestaan in iemands eigen Zelf. Hieruit volgt ook dat kennis en karma tegen-
strijdig zijn. En juist vanwege dit conflict is kennis niet athankelijk van karma wat
emancipatie betreft. En wij hebben gezegd dat in de kwestie van het bereiken van
iemands Zelf, het verplichte karma de oorzaak wordt voor het aanbreken van kennis
door de belemmering die bestaat uit opgehoopte zonden weg te nemen. En wij heb-
ben erop gewezen dat dit de reden is waarom karma's in de huidige context zijn
geintroduceerd. Aldus zijn de Vedische teksten die karma's voorschrijven niet in
strijd (met de Upanisads). Vandaar dat is vastgesteld dat het hoogste doel alleen
door kennis kan worden bereikt.

Bezwaar: In dat geval is er geen mogelijkheid voor een ander levensstadium
(asrama). Aangezien het ontstaan van kennis afthankelijk is van karma en karma is
voorgeschreven in verband met het leven van huisvaders, kan er slechts één levens-
stadium zijn. En vanuit dit oogpunt worden de Vedische teksten, zoals "Men moet
het Agnihotra-offer gedurende zijn hele leven uitvoeren", toepasselijker.



40

Antwoord: Nee, want karma's zijn veelvoudig. Het is niet zo dat Agnihotra enz. de
enige praktijken zijn die moeten worden ondernomen. Er bestaan ook praktijken
zoals celibaat, ascese, waarachtigheid, beheersing van externe en interne organen,
en geweldloosheid, die bekend zijn in verband met de andere levensstadia, naast
praktijken zoals concentratie, meditatie, enz. — die allemaal het best berekend zijn
om te dienen als middel voor het ontstaan van kennis, aangezien ze onvervalst zijn
(met zondige daden). En deze Upanisad zal verklaren: "Hunkert om Brahman te
kennen door concentratie” (IL1. ii. 5). En aangezien, zelfs voor het betreden van het
leven van een huisvader, kennis kan ontstaan uit de praktijken die in eerdere levens
zijn ondernomen, en aangezien men het leven van een huisvader omarmt voor het
uitvoeren van karma's, wordt de acceptatie ervan zeker zinloos wanneer men reeds
de kennis heeft verworven die (geacht wordt) het resultaat te zijn van karma's (die
in het huiselijk leven moeten worden uitgevoerd). Bovendien, aangezien zonen enz.
bedoeld zijn voor de (verwerving van) werelden, hoe kan er enige aanhoudende
neiging zijn tot karma in iemand die (reeds) heeft afgezien van alle verlangens naar
deze werelden — namelijk deze wereld, de wereld van de voorouders, en de wereld
van de goden, die bereikbaar zijn door middel van zonen (en karma en meditatie)
(Br. L. v. 16) — die de wereld van het Zelf heeft bereikt die eeuwig bestaat, en die
niets te bereiken heeft door karma? Zelfs voor iemand die het leven van een huis-
vader heeft aanvaard, zal er eenvoudigweg een stopzetting van karma zijn na het
ontstaan van kennis en na de verzaking van alles bij de volwassenheid van kennis
wanneer men geen behoefte voelt aan enig karma, overeenkomstig de Vedische
aanwijzing geimpliceerd in teksten zoals: "Mijn beste (Maitrey), ik ga dit leven
verzaken voor het monastieke leven" (Br. IV. v. 2).

Bezwaar: Dit is onhoudbaar, aangezien de Veda's zo veel moeite doen om karma
voor te schrijven. De Veda's tonen veel bezorgdheid voor karma's zoals Agnihotra;
en karma's vergen grote inspanning, aangezien Agnihotra enz. moeten worden uit-
gevoerd met een verscheidenheid aan benodigdheden. En aangezien de praktijken
die behoren tot de andere levensfasen, zoals ascese, celibaat, enz., in gelijke mate
aanwezig zijn in het huiselijk leven, en aangezien de andere praktijken weinig
moeite vergen, volgt hieruit dat de plicht van een huisvader niet als een alternatief
moet worden beschouwd, op gelijke voet met de plichten van andere levensfasen.

Antwoord: Nee, want (voor de onthechte mens) is er de gunstigheid die wordt ver-
zekerd door praktijken in zijn vorige levens. Wat betreft de bewering dat "de Veda's
veel moeite doen om karma voor te schrijven" enz., dat is niets schadelijks; want de
karma's zoals Agnihotra, alsook de praktijken van celibaat enz., ondernomen in de
vorige levens, worden behulpzaam voor het ontstaan van kennis, waardoor sommi-
gen vanaf hun geboorte niet gehecht blijken te zijn aan de wereld, terwijl anderen
zich bezighouden met karma, gehecht zijn aan de wereld, en atkerig zijn van ver-
lichting. Dienovereenkomstig is het in het geval van degenen die onthecht zijn ge-
worden, als gevolg van de neigingen die in het verleden zijn gecreéerd, wenselijk
om zich tot het andere levensstadium te wenden. En aangezien er een overvloed aan



41

karma's is die leiden tot een overvloed aan resultaten bestaande uit nageslacht, he-
mel, glorie van heiligheid, enz., en aangezien mensen een overvloed aan verlangen
hebben naar die resultaten, is het redelijk dat de Veda's een grote zorg voor karma's
die voor hen bedoeld zijn, tonen: want het is een kwestie van ervaring dat de ver-
langens van mensen, uitgedrukt in vormen als "Laat dit van mij zijn", "Moge die
van mij zijn", veelvoudig zijn. Bovendien, aangezien karma's een middel zijn (tot
verlichting, besteden de Veda's meer moeite daaraan). Wij zeiden dat karma's be-
hulpzaam zijn voor het ontstaan van verlichting; en men moet meer aandacht beste-
den aan het middel dan aan het doel.

Bezwaar: Aangezien verlichting wordt veroorzaakt door karma, is er geen behoefte
aan enige andere inspanning. Als het een feit is dat verlichting ontstaat bij het weg-
nemen van de in het verleden geaccumuleerde zonden door middel van karma's
alleen, dan is het afgezien van de karma's onnodig om enige inspanning te leveren
voor het horen (d.w.z. begrijpen) enz. van de Upanisads.

Antwoord: Nee, want daarover is geen beperkende regel. Er is zeker geen regel dat
kennis ontstaat door louter het elimineren van de belemmeringen alleen, en niet
door de genade van God of de beoefening van ascese, meditatie, enz.; want (in fei-
te) geweldloosheid, celibaat, enz., zijn hulpmiddelen voor verlichting; en horen,
denken en mediteren zijn de directe oorzaken ervan. Hiermee is de noodzaak van
andere levensfasen vastgesteld, en is ook bewezen dat mensen in alle levensfasen
naar kennis kunnen streven, en dat het hoogste doel alleen door kennis kan worden
bereikt.



42

HOOFDSTUK XII

Een invocatie wordt gelezen ter afwering van de obstructies van de reeds behandel-
de kennis:

Sam no mitrah sam varunah | Sam no bhavatvaryama | Sam na indro brhaspatih |
sam no visnururukramah | namo brahmane | namaste vayo | tvameva pratyaksam
brahmadsi | tvameva pratyaksam brahmavadisam | rtamavadisam |
satyamavadisam | tanmamavit | tadvaktaramavit | avinmam | avit vaktaram | om
santih santih santih || (1,12.1)

Dit is eerder uitgelegd' (Hoofdstuk I).

! De werkwoorden in de tweede helft staan echter in de verleden tijd. De vertaling van deze helft
is: "Ik sprak van u als het onmiddellijke Brahman. Ik sprak van u als satya. Ik sprak van u als rza.
Hij beschermde mij. Hij beschermde de leraar. Hij beschermde mij, beschermde de leraar."



43

DEEL II
Over de Gelukzaligheid die Brahman is.

HOOFDSTUK I

De aanroeping beginnend met Sam no mitrah werd gereciteerd (aan het einde van
het laatste deel) om de belemmeringen voor de verwerving van de eerder uiteenge-
zette kennis af te wenden. Nu wordt de aanroeping, Sam no mitrah enz., evenals
saha navavatu enz., gereciteerd om de obstakels voor de verwerving van de kennis
van Brahman die zal worden vermeld, af te wenden:

(Voor "Sam no" enz. zie 1.i)

om saha navavatu | saha nau bhunaktu | saha viryam karavavahai |

tejasvi navadhitam astu ma vidvisavahai | om Santih santih santih

Moge Hij ons beiden samen beschermen. Moge Hij ons beiden samen voeden.
Mogen wij beiden samen kracht verwerven. Laat onze studie schitterend zijn.
Mogen wij elkaar niet bekritiseren. Om! Vrede! Vrede! Vrede!

Sam no enz. is gemakkelijk te begrijpen, net als voorheen. Saha navavatu: Avatu,
moge Hij beschermen, nau, ons beiden — de leraar en de lerende; saha, samen:
Bhunaktu, moge Hij voeden; nau saha. Karavavahai, mogen wij beiden volbren-
gen; viryam, kracht — voortkomend uit kennis; saha. Laat de adhitam, studie; nau,
van ons beiden — die beiden helder zijn; tejasvi astu, schitterend zijn; — laat wat
we lezen goed gelezen worden, d.w.z. laat het bevorderlijk zijn voor het begrip van
de betekenis. Er is gelegenheid voor kritiek van de kant van de student in zaken van
leren, alsook van de kant van de leraar, als gevolg van onopzettelijke tekortkomin-
gen; vandaar dat het gebed, "Mogen wij niet bekritiseren" enz., wordt gedaan om
dit te voorkomen. Ma vidvisavahai, mogen wij elkaar geen kritiek toedragen. De
drie herhalingen in de vorm Santih, Santih, santih — vrede, vrede, vrede — zijn reeds
uitgelegd (als bedoeld om lichamelijke, natuurlijke en bovennatuurlijke hindernis-
sen af te wenden). Bovendien dient deze aanroeping om de belemmeringen voor de
kennis die zal worden overgedragen, af te wenden. Een onbelemmerde verwerving
van de kennis van het Zelf wordt gebeden, aangezien het hoogste doel afthankelijk is
van that.

De meditaties met betrekking tot het samenvoegen die niet in strijd zijn met riten en
plichten zijn vermeld ( I. iii). Daarna is, met behulp van de Vyahrti's, de meditatie
op het geconditioneerde Zelf in het hart beschreven (L. v-vi), welke (meditatie) cul-
mineert in het bereiken van iemands onathankelijke soevereiniteit door zichzelf (1.
vi. 2). Maar daardoor bereikt men niet de totale uitroeiing van het zaad van het
wereldse bestaan. Vandaar dat de tekst, brahmavidapnoti param enz., wordt begon-
nen, ter wille van het realiseren van het Zelf als bevrijd van alle onderscheidingen
die zijn gecre€erd door beperkende toevoegingen, zodat (als gevolg van de realisa-
tie) onwetendheid, die het zaad is van alle ellende, mag ophouden. En de noodzaak



44

van deze kennis van Brahman is de be€indiging van onwetendheid, alsook de totale
uitroeiing van het wereldse bestaan dat daaruit voortvloeit. En de Upanisad zal
verklaren: "De verlichte mens heeft niets te vrezen" (II. ix.), en dat het ondenkbaar
is om in een staat van onbevreesdheid te zijn zolang de oorzaken van het wereldse
bestaan voortduren (II. vii), en dat dingen die gedaan en niet gedaan zijn, deugd en
ondeugd, hem niet met wroeging vervullen (II. ix). Daarom wordt begrepen dat de
absolute beéindiging van het wereldse bestaan voortvloeit uit deze kennis die
Brahman als inhoud heeft, dat het Zelf van alles is. En om ons vanaf het begin op de
hoogte te stellen van zijn eigen relatie en nut, verklaart de Upanisad zelf zijn nut in
de zin; brahmavid apnoti param - de kenner van Brahman bereikt het hoogste.
Want men houdt zich alleen bezig met het horen, beheersen, koesteren en beoefe-
nen van een wetenschap wanneer het nut en de relatie ervan welbekend zijn. Het
resultaat van kennis volgt zeker na het horen enz., overeenkomstig andere Vedische
teksten zoals "Het moet gehoord worden, overdacht worden en gemediteerd wor-
den" (Br. IL iv. 5, IV. v. 6).

om brahmavidapnoti param | tadesabhukta |

satyam jiianamanantam brahma | yo veda nihitam guhdayam parame vyoman | so
'Snute sarvan kaman saha | brahmand vipasciteti |

tasmadva etasmadatmana akasah sambhiitah | akasadvayuh | vayoragnih |
agnerapah | adabhyah prthivt | prthivya osadhayah | osadhtbhyonnam |
anndtpurusal | sa va esa puruso 'nnnarasamayah | tasyedameva sirah | ayam
daksinah paksah | ayamuttarah paksah | ayamatma | idam puccham pratistha |
tadapyesa sloko bhavati || (2,1.1)

1. De kenner van Brahman bereikt het hoogste. Hier is een vers dat precies dat
feit uitspreekt: "Brahman is waarheid, kennis en oneindig. Hij die dat Brah-
man Kent als bestaand in het intellect, gehuisvest in de hoogste ruimte in het
hart, geniet, als geidentificeerd met het alwetende Brahman, tegelijkertijd van
alle wenselijke dingen.

Uit dat Brahman, dat het Zelf is, ontstond ruimte. Uit ruimte ontstond lucht.
Uit lucht werd vuur geboren. Uit vuur werd water geschapen. Uit water ont-
stond aarde. Uit aarde werden de kruiden geboren. Uit de kruiden werd voed-
sel geproduceerd. Uit voedsel werd de mens geboren. Die mens, zoals hij is, is
een product van de essentie van voedsel: Van hem is dit, inderdaad, het hoofd;
dit is de (rechts) zuidkantl; dit is de (links) noordkant; dit is het Zelf; dit is de
stabiliserende staart.

Hier is een vers dat precies daarop betrekking heeft:

Brahmavit, de kenner van Brahman; Brahman is datgene wiens kenmerken zullen
worden vermeld en dat Brahman wordt genoemd vanwege (de etymologische bete-

! Paksah wordt door G en $ als 'vleugel' geinterpreteerd.



45

kenis van) brhattamattva, het grootste zijn. Hij die vetti, kent, dat Brahman brah-
mavit is. Hij apnoti, bereikt; param, het absoluut hoogste. Datzelfde Brahman (dat
voorkomt als object van het werkwoord, vid, kennen) moet het hoogste (doel) zijn,
aangezien het bereiken van iets niet logisch voortvloeit uit de kennis van iets anders
en aangezien een andere Vedische tekst, namelijk "Hij die dat hoogste Brahman
kent, wordt inderdaad Brahman" enz., (Mu. IIL. ii. 9), duidelijk de bereiking van
Brahman door de kenner van Brahman aantoont.

Bezwaar: De Upanisad zal zeggen dat Brahman alles doordringt en het Zelf van
alles is; daarom is Het niet bereikbaar. Bovendien wordt gezien dat het ene door het
andere wordt bereikt — het ene beperkte ding door het andere beperkte ding. En
Brahman is onbeperkt en identiek aan alles; vandaar dat de bereiking ervan — als
van iets dat beperkt is en verschilt van iemands Zelf — ongerijmd is.

Antwoord: Dit is geen fout.
Bezwaar: Hoe zo niet?

Antwoord: Omdat de bereiking of niet-bereiking van Brahman afhankelijk is van
Zijn realisatie of niet-realisatie. De individuele ziel, hoewel intrinsiek niets anders
dan Brahman, identificeert zich nog steeds met, en raakt gehecht aan, de omhulsels
gemaakt van voedsel enz., die extern, beperkt en samengesteld zijn uit de subtiele
elementen; en zoals (in het verhaal) een man, wiens geest volledig opgaat in het
tellen van anderen, zichzelf vergeet te tellen, hoewel die persoonlijkheid het dichtst
bij hem staat en het ontbrekende nummer aanvult,' zo ook, de individuele ziel, on-
der de betovering van onwetendheid, die gekenmerkt wordt door het niet-
waarnemen van iemands eigen ware aard als Brahman, accepteert de niet-Zelven,
zoals het lichaam samengesteld uit voedsel, als het Zelf, en begint als gevolg daar-
van te denken: "Ik ben niets anders dan die niet-Zelven samengesteld uit voedsel
enz." Op precies deze manier kan Brahman, dat het Zelf is, het niet-Zelf worden
door onwetendheid. Net zoals door onwetendheid er een niet-ontdekking (in het
verhaal) is van het individu zelf dat het vereiste aantal vormt, en net zoals er de
ontdekking is van diezelfde persoon door kennis wanneer hij door iemand aan die
persoon wordt herinnerd, zo ook in het geval van iemand, voor wie Brahman onbe-
reikbaar blijft door zijn onwetendheid, kan er een ontdekking van datzelfde Brah-
man zijn door te realiseren dat dat alomtegenwoordige Brahman niets anders is dan
iemands eigen Zelf — een realisatie die komt door verlichting als gevolg van de
instructie van de geschriften.

"De zin 'De kenner van Brahman bereikt het hoogste' is een korte samenvatting van
de strekking van het hele Deel (II). De ideeén die betrokken zijn bij het citeren van

! Tien mannen, na een rivier te zijn overgestoken, werden geconfronteerd met de vraag: "Hebben
we er een verloren in de stroom?" Dus gingen ze zichzelf tellen. Maar ieder vergat zichzelf mee te
tellen en concludeerde dat ze maar met negen waren, en dat er één daadwerkelijk verdronken was.
Ze begonnen toen te klagen, toen een voorbijganger hun dwaasheid ontdekte, hen één voor één
telde, en zich toen tot de laatste teller wendde en zei: "Jij bent de tiende." Dat stelde hen gerust.



46

een Rg-mantra met de woorden 'Tad esa abhyukta — hier is een vers dat precies dat
feit uitspreekt', zijn (als volgt). (Ten eerste) wordt getracht de ware aard van Brah-
man te bepalen door middel van een definitie die de intrinsieke aard (in al zijn
naaktheid) van precies dat Brahman kan aangeven, dat kort werd aangeduid als een
kenbare entiteit in de kernachtige zin 'De kenner van Brahman bereikt het hoogste’,
maar waarvan elk onderscheidend kenmerk onbepaald bleef; (ten tweede) nadat de
kennis van dat Brahman (eerder) op een onbepaalde manier was besproken, wordt
nu getracht datzelfde Brahman realiseerbaar te maken als niet-verschillend van
iemands eigen inwendige Zelf; (en ten slotte) is het de bedoeling aan te tonen dat
het bereiken van het hoogste Brahman door een kenner van Brahman — welke
(bereiking) wordt genoemd als het resultaat van de realisatic van Brahman — in
werkelijkheid niets anders is dan identiteit met het Zelf van alles, dat Brahman zelf
is dat alle wereldse attributen overstijgt. 'Tat', met betrekking tot dat — met betrek-
king tot wat door het Brahman-gedeelte (van de Upanisad) is gezegd, ‘esa’, deze Rk
(mantra); is 'abhyukta’, uitgesproken:

De zin 'satyam jiianam anantam brahma - Brahman is waarheid, kennis, oneindig'
is bedoeld als een definitie van Brahman. Want de drie woorden die beginnen met
'satya' zijn bedoeld om Brahman te onderscheiden, dat het substantief is. En uit het
feit dat Brahman het beoogde te kennen ding is, volgt dat Brahman het substantief
is. Aangezien Brahman wordt gepresenteerd als het voornaamste object van kennis
— het kenbare moet het substantief zijn. En juist omdat (Brahman en satya enz.)
gerelateerd zijn als het substantief en zijn attributen, hebben de woorden die begin-
nen met 'satya’ dezelfde naamvalsuitgang, en staan ze in appositie. Brahman, ge-
kwalificeerd door de drie adjectieven, 'satya' enz., wordt onderscheiden van andere
zelfstandige naamwoorden. Zo, inderdaad, wordt iets bekend wanneer het wordt
onderscheiden van anderen; zoals bijvoorbeeld in het gewone spraakgebruik, een
bepaalde lotus bekend is wanneer hij wordt beschreven als blauw, groot en zoetgeu-
rend.

Bezwaar: Een zelfstandig naamwoord kan alleen worden onderscheiden wanneer er
de mogelijkheid is om een ander bijvoeglijk naamwoord (dat er niet bij hoort) uit te
sluiten, zoals bijvoorbeeld een (witte) lotus kan worden onderscheiden door rood of
blauw uit te sluiten. Een bijvoeglijk naamwoord is zinvol wanneer er veel zelfstan-
dige naamwoorden zijn die tot dezelfde klasse behoren en die veel bijvoeglijke
naamwoorden kunnen hebben; maar het kan geen betekenis hebben met betrekking
tot een enkel zelfstandig naamwoord, waar er geen mogelijkheid is van een alterna-
tief bijvoeglijk naamwoord. Er is één Brahman, net zoals er één zon is; er bestaan
geen andere Brahmanen waarvan Het kan worden onderscheiden, in tegenstelling
tot een blauwe lotus die kan worden (onderscheiden van een rode).

Antwoord: Nee, er is niets mis, aangezien de bijvoeglijke naamwoorden (hier) ook
ter definitie worden gebruikt.

Bezwaar: Hoe?



47

Antwoord: Aangezien de bijvoeglijke naamwoorden (hier) een overwegend defini-
€rende betekenis dragen en geen kwalificerende betekenis.

Bezwaar: Wat is dan weer het verschil tussen de twee relaties — (1) die welke
bestaat tussen de definitie en het gedefinieerde ding; en (2) die tussen de kwaliteit
en het gekwalificeerde ding?

Het antwoord is: Een bijvoeglijk naamwoord onderscheidt een zelfstandig naam-
woord van dingen van zijn eigen klasse, terwijl een definitie het onderscheidt van al
het andere, zoals bijvoorbeeld (de definitie van) akdasa is datgene wat ruimte biedt.
En we zeiden dat de zin (waarover wordt gediscussieerd) staat voor een definitie.

De woorden, satya enz., zijn onderling niet gerelateerd, aangezien ze iets anders
dienen; ze zijn bedoeld om te worden toegepast op het substantief. Dienovereen-
komstig is elk van de bijvoeglijke woorden aldus gerelateerd aan het woord Brah-
man, onafhankelijk van de andere: satyam brahma, jianam brahma, anantam
brahma. Wat satya betreft, een ding wordt satya, waar, genoemd wanneer het de
aard die als zijn eigen is vastgesteld, niet verandert; en een ding wordt onwerkelijk
genoemd wanneer het de aard die als zijn eigen is vastgesteld, verandert. Vandaar
dat een veranderlijk ding onwerkelijk is, want in de tekst, "Een veranderlijk ding
(zoals een aarden vat) bestaat alleen in naam athankelijk van spraak; alleen de aarde
is waar" (Ch. VL. i. 4), is benadrukt dat alleen dat waar is dat bestaat (Ch. VL. ii. 1).
Dus de frase satyam brahma (Brahman is waarheid) onderscheidt Brahman van
onwerkelijke dingen.

Hieruit zou kunnen volgen dat (het onveranderlijke) Brahman de (materiéle) oor-
zaak is (van alle daaropvolgende veranderingen); en aangezien een materi€le oor-
zaak een substantie is, kan het ook een attribuut zijn, waardoor het levenloos wordt
zoals de aarde. Vandaar dat wordt gezegd dat Brahman jiianam is. Jiiana betekent
kennis, bewustzijn. Het woord jiiana geeft de abstracte notie van het werkwoord
(jAia, kennen) weer; en als een attribuut van Brahman, samen met waarheid en on-
eindigheid, duidt het niet de handelende persoon van het kennen aan. Als Brahman
de handelende persoon van het kennen zou zijn, kunnen waarheid en oneindigheid
er niet terecht aan worden toegeschreven. Want als de handelende persoon van het
kennen, wordt Het veranderlijk; en, als zodanig, hoe kan Het waar en oneindig zijn?
Dat, inderdaad, is oneindig dat van niets gescheiden is. Als Het de handelende per-
soon van het kennen is, wordt Het begrensd door het kenbare en de kennis, en van-
daar kan er geen oneindigheid zijn, overeenkomstig een andere Vedische tekst: "Dat
is het Oneindige waarin men niets anders kent. En dat waarin men iets anders kent,
is beperkt" (Ch. VIL xxiv. 1).

Bezwaar: Uit de ontkenning van bijzonderheden in de (bovenstaande) uitspraak,
"Men kent niets anders", volgt dat men het Zelf kent.

Antwoord: Nee, want de zin is bedoeld om een definitie van het Oneindige te for-
muleren. De zin, "waarin men niets anders ziet", enz., is geheel gewijd aan de pre-
sentatie van de onderscheidende kenmerken van Brahman. De welbekende principe



48

erkennend dat men iets ziet dat anders is dan zichzelf, wordt de aard van het Onein-
dige in die tekst uitgedrukt door te verklaren dat het Oneindige datgene is waarin
dat soort handeling niet bestaat. Dus, aangezien de uitdrukking "iets anders" (in de
bovenstaande zin) wordt gebruikt om het erkende feit van dualiteit op te heffen, is
de zin niet bedoeld om het bestaan van actie (de daad van kennen) in iemands Zelf
te bewijzen. En aangezien er geen splitsing is in iemands Zelf, is cognitie onmoge-
lijk (daarin). Bovendien, als het Zelf kenbaar zou zijn, zou er niemand anders (als
kenner) overblijven om Het te kennen, aangezien het Zelf reeds als het kenbare is
gepostuleerd.

Bezwaar: Hetzelfde zelf kan zowel als de kenner als het gekende bestaan.

Antwoord: Nee, dit kan niet tegelijkertijd, aangezien het Zelf zonder delen is. Een
kenmerkloos (ondeelbaar) ding kan niet tegelijkertijd zowel de kenner als het ge-
kende zijn. Bovendien, als het Zelf kan worden gekend in de zin dat een pot dat is,
wordt (schriftuurlijke) instructie over Zijn kennis nutteloos. Want als een object
reeds bekend is, net als een pot bijvoorbeeld, kan de (Vedische) instructie over het
kennen ervan geen betekenis hebben. Vandaar dat als het Zelf een kenner is, Het
redelijkerwijs niet oneindig kan zijn. Bovendien, als Het zulke onderscheidende
eigenschappen heeft als het worden van de handelende persoon van het kennen, kan
Het logischerwijs geen pure existentie zijn. En pure existentie is waarheid, volgens
een andere Vedische tekst, "Het is waarheid" (Ch. VI. vii. 7). Daarom wordt het
woord jiiana (kennis), bijvoeglijk gebruikt samen met waarheid en oneindigheid,
afgeleid in de verwante zin van het werkwoord, en het wordt gebruikt om de frase,
jhanam brahma (Brahman is kennis), te vormen, om (van Brahman) alle instrumen-
taliteit als die van een handelende persoon uit te sluiten, alsook om niet-bewustzijn
als die van aarde enz. te ontkennen.

Uit de uitdrukking jiianam brahma zou kunnen volgen dat Brahman beperkt is,
want menselijke kennis blijkt eindig te zijn. Vandaar dat, om dit te voorkomen, de
tekst zegt: anantam, oneindig.

Bezwaar: Aangezien de woorden, satya (waarheid) enz., alleen bedoeld zijn voor
het negeren van eigenschappen zoals onwaarheid, en aangezien het substantief
Brahman geen welbekende entiteit is zoals een lotus, heeft de zin die begint met
satya niets anders dan een niet-entiteit als inhoud, net zoals het geval is met de zin,
"Nadat hij in het water van de luchtspiegeling had gebaad, en een kroon van hemel-
bloemen op zijn hoofd had gezet, gaat de zoon van een onvruchtbare vrouw, gewa-
pend met een boog gemaakt van een hazenhoorn."

Antwoord: Nee, want de zin is bedoeld als een definitie. En we zeiden dat hoewel
satya enz. attributieve woorden zijn, hun voornaamste doel is te defini€ren. Aange-
zien een zin, die de differentia van een niet-bestaand substantief vermeldt, nutteloos
is, en aangezien de huidige zin bedoeld is om te definiéren, heeft hij, naar onze
mening, geen betrekking op een niet-entiteit. Mocht zelfs satya enz. een bijvoeglij-



49

ke betekenis hebben, dan geven ze zeker hun betekenissen niet op.' Als de woorden
satya enz. betekenisloos zouden zijn, kunnen ze logischerwijs hun substantief niet
onderscheiden. Maar als ze betekenisvol zijn, als hebbende de betekenissen van
waarheid enz., kunnen ze terecht hun substantief Brahman onderscheiden van ande-
re substantieven die tegengestelde kwaliteiten bezitten. En het woord Brahman
heeft ook zijn eigen individuele betekenis®. Onder deze woorden wordt het woord
ananta een bijvoeglijk naamwoord door eindigheid te negeren; terwijl de woorden
satya en jiiana bijvoeglijke naamwoorden worden, zelfs terwijl ze hun eigen (posi-
tieve) betekenissen aan het substantief geven.

Aangezien in de tekst, "Uit dat Brahman dat het Zelf is, (ontstond deze ruimte)"
(IL1), het woord Zelf (atma) wordt gebruikt met betrekking tot Brahman Zelf, volgt
hieruit dat Brahman het Zelf is van het kennende individu; en dit wordt ondersteund
door de tekst, "Hij bereikt dit zelfgemaakte van gelukzaligheid" (1. vii. 5), waar
Brahman wordt getoond als het Zelf. Bovendien is het Brahman dat is binnenge-
gaan (in mensen); want door de tekst, "dat geschapen hebbende, ging Hij (Hij) in
datzelfde ding" (IL. vi. 1), wordt getoond dat datzelfde Brahman het lichaam is bin-
nengegaan als de individuele ziel. Vandaar dat de kennende, in zijn essentiéle aard,
Brahman is.

Bezwaar: Als Brahman zo het Zelf is, wordt Het de handelende persoon van cogni-
tie, aangezien het een welbekend feit is dat het Zelf een kenner is. En uit de tekst,
"Hij verlangde" (II. vi. 1), is het goed vastgesteld dat degene die verlangt ook een
handelende persoon van cognitie is. Zo, Brahman zijnde de kennende, is het onge-
past om te stellen dat Brahman bewustzijn is. Bovendien leidt die (laatstgenoemde
conclusie) tot Zijn onbestendigheid. Want zelfs als wordt toegegeven dat jiiana
(cognitie) niets anders is dan bewustzijn, en dus Brahman (alleen) de verwante
betekenis (kennis) van het werkwoord ("weten", en niet de verbale betekenis van
weten) heeft, zal Het (Brahman) nog steeds openstaan voor de beschuldiging van
onbestendigheid en athankelijkheid. Want de betekenissen van werkwoorden zijn
afthankelijk van de naamvallen (van de zelfstandige naamwoorden). En kennis is
een betekenis die wordt overgebracht door een stam (athankelijk van een zelfstan-
dig naamwoord). Dienovereenkomstig wordt Brahman zowel onbestendig als af-
hankelijk.

"1 "Etymologisch duidt het woord ‘satva' op een bestaande entiteit die niet wordt opgeheven; het
woord 'jiiana' betekent de zelfopenbarende cognitie van dingen; en het woord 'ananta’ wordt

gebruikt met betrekking tot iets dat alles doordringt, zoals in (de uitdrukking) 'de hemel is onein-
dig' enz. Daarom negeren ze tegengestelde ideeén door het feit dat ze hun eigen betekenissen aan
de substantieven geven. Daarom kunnen ze niet worden gereduceerd tot loutere negatie." — AG.

2 Afgeleid van de wortel brh met de betekenis van groei, uitgestrektheid, is Brahman datgene wat
niet beperkt is door tijd, ruimte of causaliteit. Zo heeft het woord zijn eigen positieve betekenis en
kan het niet verwijzen naar een leegte.



50

Antwoord: Nee, aangezien, zonder te impliceren dat kennis scheidbaar is van
Brahman, ernaar wordt verwezen als een activiteit uit beleefdheid. (Ter verduidelij-
king): Kennis, die de ware aard van het Zelf is, is onlosmakelijk verbonden met het
Zelf, en zo is het eeuwig. Toch wordt het intellect, dat de beperkende toevoeging
van het Zelf is, getransformeerd in de vorm van de objecten terwijl het door de ogen
enz. naar buiten komt (om dingen te kennen). Deze configuraties van het intellect in
de vorm van geluid enz., blijven objectief verlicht door het Bewustzijn dat het Zelf
is, zelfs wanneer ze in een staat van incubatie zijn; en wanneer ze als cognities ver-
schijnen, worden ze nog steeds verlicht door dat Bewustzijn.' Vandaar dat deze
schijnbeelden van Bewustzijn — een Bewustzijn dat werkelijk het Zelf is — die
verwijzen naar het woord kennis en de wortelbetekenis dragen (van het werkwoord
"kennen"), door de niet-onderscheidende mensen worden voorgesteld als attributen
van de Ziel Zelf en als onderhevig aan mutatie. Maar het Bewustzijn van Brahman
is inherent aan Brahman en is daarvan onvervreemdbaar, net zoals het licht van de
zon van de zon is of de hitte van vuur van vuur is. Bewustzijn is niet athankelijk
van enige andere oorzaak (voor zijn openbaring), want het is van nature eeuwig
(licht). En aangezien alles wat bestaat onvervreemdbaar is van Brahman in tijd of
ruimte, Brahman de oorzaak is van tijd, ruimte, enz., en aangezien Brahman buiten-
gewoon subtiel is, is er niets anders, of het nu subtiel of afgeschermd of ver of ver-
leden, heden of toekomst is, dat onkenbaar voor het kan zijn. Daarom is Brahman
alwetend. Bovendien volgt dit uit de tekst van de mantra: "Hoewel Hij zonder han-
den en voeten is, rent en grijpt Hij toch; hoewel Hij zonder ogen is, ziet Hij toch;
hoewel Hij zonder oren is, hoort Hij toch. Hij kent het kenbare, en van Hem is er
geen kenner. Hem noemden zij de eerste, grote Persoon" (Sv. III. 19). Er zijn ook
Vedische teksten zoals: "Want de kenfunctie van de kenner kan nooit verloren gaan,
omdat Het onsterfelijk is; maar (Het weet niet, omdat) er niet dat tweede ding is,
(gescheiden van Het, dat Het kan kennen)" (Br. IV. lii. 30). Juist omdat de aard van
Brahman als kenner onscheidbaar is en omdat er geen athankelijkheid is van andere
bijkomstigheden zoals de zintuigen, is Brahman, hoewel intrinsiek identiek aan
kennis, welbekend als eeuwig. Aldus, aangezien deze kennis geen vorm van actie
is, draagt het ook niet de wortelbetekenis van het werkwoord. Vandaar ook dat
Brahman niet de handelende persoon van cognitie is. En hierom kan Het zelfs niet
worden aangeduid met het woord jiigna (kennis). Toch wordt Brahman getoond,
maar niet aangeduid, door het woord kennis dat werkelijk staat voor een gelijkenis
van Bewustzijn als verwijzend naar een attribuut van het intellect; want Brahman is
vrij van zaken zoals klasse enz., die het gebruik van het woord (kennis) mogelijk
maken. Evenzo wordt Brahman zelfs niet aangeduid door het woord satya (waar-
heid), aangezien Brahman van nature vrij is van alle onderscheidingen. Op deze
manier kan het woord satya, dat externe realiteit in het algemeen betekent, indirect
verwijzen naar Brahman (in dergelijke uitdrukkingen) als "Brahman is waarheid",

! In het beginstadium hebben ze de geschiktheid om te worden verlicht; en na hun ontstaan blij-
ven ze doordrenkt met bewustzijn.



51

maar het kan Het niet aanduiden. Zo onderscheiden de woorden waarheid enz., die
in onderlinge nabijheid voorkomen, en beurtelings elkaar beperken en beperkt wor-
den, Brahman van andere objecten die door de woorden, waarheid enz. worden
aangeduid, en worden zo ook geschikt om Het te defini€ren. Dus, overeenkomstig
de Vedische teksten, "Waardoor (Brahman) woorden, samen met de geest terugke-
ren, zonder het te bereiken" (IL. iv. 1), en "(Wanneer een aspirant zich onbevreesd
vestigt in dit onveranderlijke, lichaamloze,) onuitsprekelijke en niet-ondersteunende
Brahman" (II. vii. 1), is bewezen dat Brahman onbeschrijfelijk is, en dat, in tegen-
stelling tot de constructie van de uitdrukking "een blauwe lotus", Brahman niet
moet worden opgevat als de inhoud van welke zin dan ook

Yah veda, iedereen die kent — dat Brahman, eerder beschreven; als nihitam, (ver-
borgen) bestaand; guhayam, in het intellect; Guha, afgeleid van de wortel guha in
de zin van verbergen, betekent het intellect; omdat in dat intellect de categorieén —
kennis, kenbaar, en kenner — verborgen zijn; of omdat in dat intellect de twee
menselijke doelstellingen, genot en bevrijding, verborgen zijn. Parame vyoman, in
de hoogste ruimte (die zijn eigen effect, het intellect, doordringt), vvoman zijnde
hetzelfde als vyomni — in de ruimte, die het Ongemanifesteerde (d.w.z. Maya)
wordt genoemd, dat, inderdaad, de hoogste ruimte is overeenkomstig de Vedische
tekst, "Door dit Onveranderlijke (Brahman), O Gargi, wordt de (Ongemanifes-
teerde) ruimte (akasa, d.w.z., Maya) doordrongen" (Br. IIL. viii. 11), waar akdsa
voorkomt in de nabijheid van aksara (Onveranderlijke)®.

Of vanuit de appositie (van guha de holte van het intellect die binnen de (hoogste)
ruimte gedefinieerd door het hart is, is nihitam, gehuisvest, geplaatst, Brahman; met
andere woorden. Brahman wordt duidelijk waargenomen door de functie van dat
intellect; want afgezien van deze waarneming Brahman kan geen verbinding heb-
ben, (in de zin van gehuisvest te zijn in), met een bepaalde tijd of ruimte, Brahman
alomtegenwoordig zijnde en voorbij alle onderscheidingen. en vyoma) in de uit-
drukking, guhdayam vyomni, de Ongemanifesteerde ruimte (Maya) zelf is de guha
(holte); want daarin zijn ook alle dingen verborgen gedurende de drie perioden
(schepping, bestaan, en ontbinding), het is zowel hun oorzaak als subtieler. Daarin
(Maya) is Brahman verborgen. Het is echter redelijk om de ruimte die wordt omslo-
ten door de holte van het hart als de hoogste ruimte te accepteren, want de tekst wil

! Brahman kan niet worden begrepen door de gewone relatie tussen woorden en de dingen die ze
aanduiden. Evenmin kan het worden aangeduid door de relatie van substantie en kwaliteit.

2 "Het Ongeopenbaarde genaamd vyoma (ruimte, @kdsa) is inherent aan het intellect (guh), dat het
effect is van het eerste. In dat Ongemanifesteerde is Brahman geplaatst. Het element akdsa wordt
hier niet geaccepteerd als de betekenis van vyoma, aangezien het element akasa niet parama
(supreme) kan worden genoemd, het zijnde een effect van Ongeopenbaarde a@kasa. Bovendien, in
de Brhadaranyaka, komt het Ongeopenbaarde akasa en niet het Element akdsa voor in de nabij-
heid van Onveranderlijke Brahman (aksara)" — A.G.



52

hier ruimte presenteren als iets dat deel uitmaakt van realisatie of meditatie'. De
ruimte in het hart is welbekend als de hoogste ruimte uit de andere Vedische
teksten; "De ruimte die buiten het individu is (Ch. IIL. xii. 7) ... is hetzelfde als de
ruimte binnen het individu (Ch. IIL. xii. 8) (en dat weer) is hetzelfde als de ruimte in
de lotus van het hart" (Ch. II1L. xii. 9). (Dus de betekenis van de zin is): Binnen de
holte van het intellect die binnen de (hoogste) ruimte gedefinieerd door het hart is,
is nihitam, gehuisvest, geplaatst, Brahman; met andere woorden, Brahman wordt
duidelijk waargenomen door de functie van dat intellect; want afgezien van deze
waarneming. Brahman kan geen verbinding hebben, (in de zin van gehuisvest te
zijn in), met een bepaalde tijd of ruimte, Brahman alomtegenwoordig zijnde en
voorbij alle onderscheidingen.

Sah, hij — wie Brahman aldus heeft gekend; wat doet hij? asnute, geniet; sarvan,
alles zonder enige uitzondering; kaman, verlangens, d.w.z. alle genietbare dingen.
Geniet hij van zonen, hemelen, enz. achtereenvolgens zoals wij? De tekst zegt: Nee;
hij geniet van alle wenselijke dingen, die in een enkel moment gefocust worden,
saha, tegelijkertijd — door een enkele waarneming die eeuwig is zoals het licht van
de zon, die niet verschilt van Brahman Zelf, en die wij "waarheid, kennis, oneindig"
noemden. Datzelfde feit wordt hier beschreven als brahmana saha, in identificatie
met Brahman. De mens van kennis, Brahman geworden, geniet als Brahman, van
alle wenselijke dingen tegelijkertijd; en hij geniet niet achtereenvolgens van de
wenselijke dingen die afhankelijk zijn van oorzaken zoals verdienste en dementie,
en zintuigen zoals de ogen, zoals een gewoon mens, geidentificeerd met het wereld-
se Zelf dat geconditioneerd is door beperkende toevoegingen, en dat een reflectie is
(van het hoogste Zelf) zoals die van de zon of water. Hoe geniet hij dan? Als gei-
dentificeerd met het eeuwige Brahman dat alwetend is, allesdoordringend, en het
Zelf van alles, geniet hij tegelijkertijd, op de hierboven beschreven manier, van alle
wenselijke dingen die niet athankelijk zijn van al dergelijke oorzaken als verdienste
enz., en onafhankelijk zijn van de organen zoals de ogen enz. Dit is het idee.
Vipascitd betekent, als (geidentificeerd met) de intelligente, d.w.z. alwetende
(Brahman), want dat, inderdaad, is ware intelligentie die alwetendheid is. Het idee
is dat hij geniet in zijn identiteit met het alwetende Brahman. Het woord iti wordt
gebruikt om het einde van de mantra aan te geven.

De hele strekking van het hoofdstuk wordt beknopt samengevat in de zin, "De ken-
ner van Brahman bereikt het hoogste", die voorkomt in het brahmana-gedeelte. En
die kernachtige uitspraak (aforisme) wordt kort uitgelegd door de mantra (het Rk-
vers). Aangezien de betekenis van diezelfde uitspraak opnieuw uitvoerig moet wor-
den vastgesteld, wordt de volgende tekst, tasmad va etasmat enz., geintroduceerd

! Brahman is geplaatst, d.w.z. gemanifesteerd als de getuige, in de holte van het intellect die is
gehuisvest in de ruimte omsloten door het hart, en Het wordt daar direct als zodanig waargeno-
men. Als Brahman echter in het Kosmische Ongeopenbaarde wordt geplaatst, d.w.z. in het princi-
pe genaamd Maya, zal Het een object van indirecte waarneming worden. En een indirecte realisa-
tie kan de directe superimpositie waar een mens aan lijdt, niet negeren.



53

als een soort verklaring ervan. Wat dat betreft, is aan het begin van de mantra ge-
zegd dat Brahman waarheid, kennis en oneindig is. De tekst gaat verder om te laten
zien hoe Het waarheid, kennis en oneindig kan zijn. Wat dat betreft, zijn er drie
soorten oneindigheid — vanuit het oogpunt van ruimte, tijd en objecten. Ter illu-
stratie: De hemel is onbeperkt vanuit het oogpunt van ruimte, want hij is niet be-
perkt in ruimte. Maar de hemel is niet oneindig wat tijd of (andere) substanties be-
treft. Waarom? Omdat het een product is. Brahman is niet zo beperkt in tijd zoals de
hemel, aangezien Het geen product is. Een geschapen ding wordt begrensd door
tijd, maar Brahman is niet geschapen. Vandaar dat Het ook vanuit het oogpunt van
tijd oneindig is. Evenzo, ook vanuit het oogpunt van substanties. Hoe wordt, op-
nieuw, Zijn oneindigheid vanuit het oogpunt van substanties vastgesteld? Omdat
Het identiek is met alle substanties. lets anders werkt als een beperking voor een
ander. Want wanneer het intellect zich met iets bezighoudt, raakt het los van iets
anders. Dat, waardoor een idee wordt begrensd, werkt als een limiet voor dat idee.
Ter illustratie: Het idee van koeheid wordt afgestoten door het idee van paardheid;
vandaar dat paardheid koeheid uitsluit, en het idee (van koeheid) inderdaad be-
grensd wordt. Die beperking wordt gezien in het geval van afzonderlijke substan-
ties. Brahman is op deze manier niet gedifferentieerd. Vandaar dat Het oneindigheid
heeft, zelfs vanuit het oogpunt van substanties. Hoe is Brahman, opnieuw, niet-
verschillend van alles? Het antwoord is: Omdat Het de oorzaak is van alles. Brah-
man is inderdaad de oorzaak van alle dingen — tijd, ruimte, enz.

Bezwaar: Vanuit het standpunt van substanties wordt Brahman beperkt door Zijn
eigen effecten.

Antwoord: Nee, aangezien de dingen die effecten zijn onwerkelijk zijn. Want afge-
zien van de oorzaak is er werkelijk niet zoiets als effect waardoor het idee van de
oorzaak begrensd kan worden. Dit feit wordt bevestigd door een andere Vedische
tekst die zegt dat "Alle modificaties bestaan alleen in naam, ondersteund door louter
woorden; de aarde (inherent aan de modificaties van de aarde) alleen is waar" (Ch.
VL. 1. 4.); evenzo is existentie (d.w.z. Brahman dat alles doordringt) alleen waar
(Ch. VL. ii. 1). Brahman is dan ruimtelijk oneindig, zijnde de oorzaak van ruimte
enz. Want ruimte is bekend als ruimtelijk oneindig; en Brahman is de oorzaak van
die ruimte. Hieruit is bewezen dat het Zelf ruimtelijk oneindig is; want geen alles-
doordringend ding wordt in deze wereld gezien dat ontstaat uit iets dat dat niet is.
Vandaar dat de ruimtelijke oneindigheid van Brahman absoluut is. Evenzo, ook
tijdelijk. De oneindigheid van Brahman is absoluut, aangezien Brahman geen pro-
duct is. En omdat er niets anders is dan Brahman, is Het ook substanticel oneindig.
Vandaar dat Zijn realiteit absoluut is.

Met het woord tasmat, van dat, wordt het Brahman in herinnering geroepen dat kort
werd vermeld in de zin die begon met; en met het woord etasmat, van dit, wordt het
Brahman in herinnering geroepen zoals Het onmiddellijk daarna in de mantra werd
gedefinieerd. Atmanah, van het Zelf — van het Brahman dat in het begin werd ge-
formuleerd in de woorden van het brahmana-gedeelte, en dat onmiddellijk daarna



54

werd gedefinieerd als waarheid, kennis, oneindig (in de mantra) — van dat Brah-
man dat het Zelf wordt genoemd; want Het is het Zelf van allen, volgens een andere
Vedische tekst, "Het is waarheid. Het is het Zelf" (Ch VL viii-xvi). Vandaar dat
Brahman het Zelf is. Uit dat Brahman, dat identiek is met het Zelf, akasah, ruimte;
sambhiitah, werd geschapen. Akasah betekent datgene wat het kenmerk van geluid
bezit en ruimte biedt aan alle dingen die vormen hebben. Akdsah uit die ruimte;
vayuh lucht — die twee attributen heeft, bezittend van zijn eigen kwaliteit, aanra-
king, en de kwaliteit, geluid, van zijn oorzaak (akasa). Het werkwoord "werd ge-
schapen" wordt begrepen. Vayih, uit die lucht, werd agnih, vaur — die drie attribu-
ten heeft, bezittend van zijn eigen kwaliteit, kleur, en de twee eerdere (van zijn
oorzaak, lucht). Agneh, uit vuur, werd geproduceerd, apah, water — met vier attri-
buten, begiftigd met zijn eigen kwaliteit, smaak, en de drie eerdere (van vuur).
Adbhyah uit water, werd geproduceerd prthivi, aarde — met vijf attributen, be-
staande uit zijn eigen kwaliteit, geur, en de vier eerdere kwaliteiten (van zijn oor-
zaak, water). Prthivyah, uit de aarde; osadhayah, de kruiden. Osadbihyah, uit de
kruiden; annam, voedsel. Annat, uit voedsel, getransformeerd in menselijk zaad,
(werd geschapen), purusah, menselijk wezen, bezittend van de ledematen — hoofd,
handen, enz. Sah vai esa purusah, dat menselijk wezen, zoals hij is;
annarasamayah, bestaat uit de essentie van voedsel, is een transformatie van de
voedsel substantie. Aangezien het semen, het zaad, zoals het verschijnt als de ener-
gie van alle ledematen, wordt aangenomen dat het de menselijke vorm heeft, daar-
om moet degene die eruit geboren wordt ook de menselijke vorm hebben; want in
alle klassen van wezens worden de nakomelingen gevormd naar de vaders.

Bezwaar: Aangezien alle wezens, zonder uitzondering, modificaties zijn van de
essentie van voedsel en aangezien allen in gelijke mate afstammelingen zijn van
Brahman, waarom wordt dan de mens alleen gespecificeerd?

Antwoord: Vanwege zijn pre-eminentie.
Bezwaar: Waaruit bestaat die pre-eminentie dan?

Antwoord: In zijn competentie voor karma en kennis. Want alleen de mens is ge-
kwalificeerd voor riten en plichten, alsook voor kennis, krachtens zijn vermogen,
zijn verlangen (naar resultaten), en zijn niet-onverschilligheid (ten opzichte van
resultaten). Dat een persoon, verlangend (naar resultaten) en bezittend van kennis
en capaciteit gekwalificeerd is voor werk en kennis, wordt bewezen door het bewijs
van een andere Vedische tekst die zegt: "Alleen in de mens is het Zelf het meest
manifest, want hij is het best begiftigd met intelligentie. Hij spreekt wat hij weet, hij
ziet wat hij weet; hij weet wat er morgen zal gebeuren; hij kent de hogere en lagere
werelden; hij streeft ernaar onsterfelijkheid te bereiken door middel van sterfelijke
dingen. Hij is aldus begiftigd (met onderscheidingsvermogen), terwijl andere we-
zens alleen bewustzijn van honger en dorst hebben" (Ai. A. IL iii. 2. 5).

De bedoeling hier is om datzelfde menselijke wezen door kennis in het diepste
Brahman te laten binnengaan. Maar zijn intellect, dat zich bezighoudt met de bij-



55

zonderheden die de uiterlijke objecten simuleren, en deze als het Zelf beschouwt,
hoewel ze niet-Zelven zijn, kan zonder de steun van een duidelijk object niet plotse-
ling inhoudsloos worden gemaakt en zich bezighouden met de gedachten van het
diepste, inwonende Zelf. Daarom, naar analogie van de maan aan de tak,' neemt de
tekst de hulp van een fictie die een affiniteit heeft met de identificatie van het Zelf
en het fysieke lichaam; en het intellect daardoor naar binnen leidend, zegt de tekst,
tasya idam eva Sirah: tasya, van dat menselijke wezen dat een modificatie is van de
essentie van voedsel, idam eva Sirah, dit is inderdaad het hoofd — dat welbekend
is. De tekst, "Dit is inderdaad het hoofd", wordt vermeld opdat niemand zou denken
dat het hoofd hier moet worden voorgesteld, net zoals het geval is bij het vitale
lichaam enz., waar dingen die geen hoofden zijn, zo worden voorgesteld. Soortge-
lijk is de constructie in het geval van de zijde enz. Ayam, dit — de rechterhand van
een mens die naar het oosten kijkt — is de daksinah paksah, de zuidelijke zijde.
Ayam, dit — de linkerhand — is de uttarah paksah, de noordelijke zijde. Ayam, dit
— het middelste deel (romp) van het lichaam — is de arma, zelf, ziel van de lede-
maten, overeenkomstig de Vedische tekst, "Het midden van deze ledematen is in-
derdaad hun ziel" (Ai. IIL. v. 4). Idam, dit — het deel van het lichaam onder de
navel, is de puccham pratistha, de staart die stabiliseert. De afgeleide betekenis van
Pratistha staat voor datgene waardoor men op zijn plaats blijft. De puccha (hier) is
datgene wat vergelijkbaar is met een staart, naar analogie van het achteraan hangen,
zoals de staart van een koe. Op dit patroon is de symboliek vastgesteld in het geval
van het daaropvolgende vitale lichaam enz., net zoals een beeld zijn vorm krijgt van
gesmolten koper gegoten in een smeltkroes. Tat api, ook dat, illustratief voor die-
zelfde gedachte die in het brahman-gedeelte is vervat; esah bhavati slokah, hier
komt een vers voor — dat het uit voedsel gemaakte zelf presenteert.

! Hoewel de maan ver weg is, wordt er soms over gesproken als "de maan aan de tak", omdat ze
dichtbij lijkt te zijn. Het punt is dat het idee van iets, dat aan het gewone begrip ontsnapt, wordt
getracht te worden overgebracht met behulp van iets tastbaarders, hoewel de twee in werkelijk-
heid volkomen verschillend zijn.



56

HOFDSTUK I

annddvai prajah prajayante | yah kasca prthivimsritah | atho annenaiva jivanti |
athainadapi yantyantatalh | annam hi bhiitanam jyestham | tasmat
sarvausadhamucyate | sarvam vai te 'nnamdpnuvanti | ye 'nnam brahmopasate |
annam hi bhitanam jyestham | tasmat sarvausadhamucyate | annadbhiitani
Jjayante | jatanyannena vardhante | adyate 'tti ca bhiitani | tasmadannam taducya-
ta iti |

tasmadva etasmadannarasamaydat | anyo 'ntara atma pranamayah | tenaisa
piirnah | sa va esa purusavidha eva | tasya purusavidhatam | anvayam
purusavidhah | tasya prana eva siral | vyano daksinah paksah | apana uttarah
paksah | akasa atmd | prthivi puccham pratistha | tadapyesa sloko bhavati ||
(2,2.1)

1. Alle wezens die op aarde rusten, zijn inderdaad uit voedsel geboren. Boven-
dien leven ze van voedsel, en aan het einde gaan ze op in voedsel. Voedsel werd
inderdaad geboren voor alle schepselen; daarom wordt het de medicijn voor
alles genoemd. Degenen die voedsel als Brahman aanbidden, verwerven al het
voedsel. Voedsel werd inderdaad geboren voor alle schepselen; daarom wordt
het de medicijn voor alles genoemd. Schepselen worden uit voedsel geboren;
eenmaal geboren, groeien ze door voedsel. Aangezien het gegeten wordt en het
de schepselen eet, wordt het voedsel genoemd.

Vergeleken met dit zelf, gemaakt van de essentie van voedsel, zoals eerder gezegd,
is er een ander innerlijk zelf dat gemaakt is van lucht. Daardoor wordt deze gevuld.
Dit zelf heeft ook de menselijke vorm. Zijn menselijke vorm neemt de menselijke
vorm aan van die (eerdere). Hiervan is prana het hoofd, vyana de zuidelijke zijde,
apana de noordelijke zijde, ruimte het zelf, de aarde de staart die stabiliseert. Hier-
op betrekking hebbend is dit (volgende) vers:

Annat, uit voedsel — getransformeerd tot chylus; prajah, de levende wezens —
bewegend of stilstaand; prajayante, komen ter wereld; (de levende wezens), yah
kah ca, welke (ze ook mogen zijn) — zonder onderscheid; die, prthivam sritah,
rusten op, de aarde als hun toevlucht hebben genomen — zij allen zijn inderdaad uit
voedsel geboren. Het woord vai wordt gebruikt om (iets eerder genoemds) in herin-
nering te roepen. Atho, bovendien, wanneer geboren, annena eva, door voedsel,
inderdaad; zij jivanti, leven — bewaren hun leven, d.w.z. groeien. Atha, bovendien;
antatah, aan het einde, aan het einde van de groei die kenmerkend is voor het leven;
apiyanti, (zij) bewegen zich naar, het voorvoegsel api wordt gebruikt in de zin van
'naar'; enat, het, d.w.z. voedsel; het idee is dat ze geabsorbeerd worden door zich
voort te bewegen in de richting van voedsel, (en culmineerend in voedsel). Waar-
om? Hi, aangezien; annum, voedsel; jyestham, de eerstgeborene; bhiitanam, van
alle wezens. Aangezien voedsel de bron is van alle andere schepselen, beginnend
met het fysieke, ontstaan alle levende wezens uit voedsel, leven van voedsel, en
gaan op in voedsel. Aangezien dit zo is, tasmat, daarom; voedsel is ucyate, ge-



57

noemd; sarvausadham, een medicijn voor allen, een geneesmiddel dat het lichame-
lijk ongemak van allen verlicht. Het doel dat wordt bereikt door de kenner van
voedsel als Brahman wordt vermeld: Te, zij; apnuvanti, verwerven; sarvam vai
annam, al het voedsel. Wie? Ye, degenen die; upasate, mediteren op; annam brah-
ma, voedsel als Brahman — zoals eerder getoond. Hoe? Zo: "Ik ben geboren uit
voedsel, ben identiek met voedsel, en ga op in voedsel. Daarom is voedsel Brah-
man." Hoe leidt, opnieuw, de meditatie op voedsel, als identiek met zichzelf, tot het
verwerven van al het voedsel? Het antwoord is: Hi annam jyesttham bhiitanam,
aangezien voedsel de eerstgeborene is van alle wezens; aangezien het de oudste is,
geboren voor alle schepselen, tasmat sarvausadham ucyate (zie boven). Daarom is
het logisch dat iemand die al het voedsel als identiek met zichzelf aanbidt, al het
voedsel moet verwerven. De herhaling in anndat bhitani jayante, uit voedsel ont-
staan alle schepselen; jat annena vardhante, "eenmaal geboren groeien ze door
voedsel" is ter samenvatting. De etymologie van het woord anna wordt nu getoond.
Aangezien voedsel adyate, gegeten wordt, door schepselen; en zelf atti, eet,
bhiitani, de schepselen; tasmat, daarom — krachtens het gegeten worden door
schepselen en het eten van de schepselen; tat annam ucyate, het wordt voedsel ge-
noemd. Het woord iti dient om het einde van de eerste omhulling aan te geven.

Brahman is het innerlijkste van alle zelven, beginnend bij de fysieke omhulling en
eindigend bij de gelukzalige. De schrift begint met de tekst tasmat va etasmat anna-
rasa - mayat enz., met het oog op het openbaren, door middel van kennis, van dat
Brahman als het inwonende Zelf door een proces van eliminatie van de vijf omhul-
sels te volgen, net zoals rijst wordt ge€xtraheerd uit de korrel genaamd kodrava die
vele kafjes heeft. Tasmat vai etasmat, vergeleken met het lichaam gemaakt van de
essentie van voedsel, zoals hierboven beschreven; er is anyah, een ander; atma,
zelf, antarah, dat binnenin is, (dat is) door onwetendheid voorgesteld als een zelf,
net als het fysieke lichaam is; (welk laatste zelf is) pranamayah: prana is lucht
(vitale kracht), en pranamaya betekent samengesteld door lucht, overwegend lucht
bevattend. Tena, door dat luchtige (vitale) zelf; pirnah, is gevuld; esah deze — het
zelf dat bestaat uit de essentie van voedsel, net zoals blaasbalgen met lucht zijn
gevuld. Sah vai esah pranamayah arma, dit vitale zelf waarover gesproken is; is
purusavidhah eva, ook van een menselijke vorm die een hoofd, zijden, enz. bezit. Is
het zo van nature? De tekst zegt, nee. Het zelf dat bestaat uit de essentie van voed-
sel is welbekend om een menselijke vorm te hebben: ana, in overeenstemming met;
purusavidhatam tasya, de menselijke vorm van dat zelf, samengesteld uit de essen-
tie van voedsel, ayam, dit, het zelf samengesteld door lucht; is purusavidhah, men-
selijk gevormd als een beeld gegoten in een smeltkroes, maar niet van nature. Even-
zo worden de volgende zelven menselijk van vorm in overeenstemming met de
menselijke vormen van de voorgaande; en de eerdere worden gevuld door de vol-
gende. Hoe wordt, opnieuw, zijn menselijke vorm samengesteld? Het antwoord is
tasya, van hem, van het zelf samengesteld door de vitale kracht die een transforma-
tie is van lucht; pranah eva, de speciale functie van uitademen door mond en neus-



58

gaten; wordt voorgesteld, door de autoriteit van de tekst, als Sirah, hoofd. De voor-
stelling van de zijden enz., telkens weer, is alleen vanwege schriftuurlijke autoriteit.
Vyanah, de functie genaamd vyana (het hele lichaam doordringend); is daksinah
paksah, de rechterzijde. Apanah, apana (de functie van inademen); is uttara
paksah, de noordelijke zijde. Akasah, ruimte, d.w.z. de functie (van lucht) die in de
ruimte bestaat als samana; is atma, het zelf — vergelijkbaar met het Zelf. (dkasa
betekent samana), want het is de context van de functies van de vitale kracht, en het
is het zelf, omdat het in het midden is vergeleken met de andere functies die aan de
periferie zijn. Degene die in het midden bestaat, wordt erkend als het zelf in de
Veda's, overeenkomstig de tekst. "Het midden (d.w.z. de romp) van deze ledematen
is het Zelf" (Ai.IL.v.4). Prthivi puccham pratistha: prthivi betekent de godheid van
de aarde; en deze godheid ondersteunt de fysieke vitale kracht, aangezien deze god-
heid de oorzaak is van haar stabiliteit volgens een andere Vedische tekst, "Die god-
heid, met behulp van de apana in een mens" (Pr. II1. viii). Anders zou het lichaam
opstijgen vanwege de werking van de vitale functie genaamd udana, of er zou een
val zijn vanwege zijn gewicht. Daarom is de godheid van de aarde de stabiliserende
staart van het vitale zelf. Tat, betreffende diezelfde gedachte met betrekking tot het
vitale zelf; hier is esah slokah, dit vers:

HOOFDSTUK III

pranam deva anu prananti | manusyah pasavasca ye | prano hi bhiitanamayuh |
tasmat sarvayugsamucyate | sarvameva ta dyuryanti | ye pranam brahmopasate |
prano hi bhiitanamayuh | tasmat sarvayusamucyata iti | tasyaisa eva sarira atma |
yah piurvasya | tasmadva etasmat pranamayat | anyo 'ntara atma manomayah |
tenaisa piirnah | sa va esa purusavidha eva | tasya purusavidhatam | anvayam
purusavidhah | tasya yajureva Sirah | rgdaksinah paksah | samottarah paksah |
adesa atma | atharvangirasah puccham pratistha | tadapyesa sloko bhavati ||
(2,3.1)

1. De zintuigen handelen door de vitale kracht in de mond te volgen; alle men-
sen en dieren die er zijn, handelen op soortgelijke wijze; aangezien van de vita-
le kracht het leven van alle schepselen afhangt, wordt het daarom het leven
van alles genoemd. Degenen die de vitale kracht als Brahman aanbidden, be-
reiken de volle levensduur; aangezien van de vitale kracht het leven van alles
afhangt, wordt het het leven van alles genoemd.

Van het voorgaande (fysieke) is dit, inderdaad, het belichaamde zelf. Vergele-
ken met dit vitale lichaam is er een ander innerlijk zelf, samengesteld uit geest.
Daardoor wordt dit gevuld. Dat zelf, samengesteld uit geest, heeft ook een
menselijke vorm. De menselijke vorm van het mentale lichaam neemt de men-
selijke vorm aan van het vitale lichaam. Van het mentale lichaam zijn de Ya-
Jjur-mantra's het hoofd. De Rg-mantra's zijn de rechterkant, de Sama-mantra's
zijn de linkerkant; het brahmana-gedeelte is het zelf (romp), de mantra's gezien



59

door Atharvangiras zijn de stabiliserende staart. Hierover is dit (volgende)
vers:

Devah, de goden Vuur enz.; prananti, voeren de ademhaling uit, worden actief door
het functioneren van de vitale kracht; anu pranam, na het zelf dat uit lucht bestaat;
dat wil zeggen, de goden voeren de vitale functies uit door zich te identificeren met
datgene wat de kracht bezit om het leven in stand te houden. Of omdat dit de con-
text van het fysieke lichaam is, betekent devalh de zintuigen; (zij) pranam anu
prananti, worden actief door de ademhalingsfunctie te volgen, die in de mond be-
staat. Evenzo, ye manusyah pasavah ca, die menselijke wezens en dieren zijn, wor-
den actief door de ademhalingsfunctie. Daarom is het ook niet simpelweg door het
bezitten van het beperkte zelf in de vorm van het lichaam, opgebouwd uit voedsel,
dat schepselen met zelven worden begiftigd. Wat dan wel? Mensen en anderen zijn
begiftigd met zelven krachtens het bezit van een vitaal lichaam binnen elk fysiek
lichaam, welk eerstgenoemde gemeenschappelijk is aan, en doordringt, elk fysiek
lichaam als geheel. Evenzo zijn alle schepselen begiftigd met zelven krachtens het
voorzien zijn van de lichamen beginnend met het mentale en eindigend met het
zalige, die achtereenvolgens de voorgaande doordringen en die zijn samengesteld
uit de elementen, beginnend met akdsa, die de scheppingen van onwetendheid zijn.
Zo ook zijn zij gezegend met een zelf door het Zelf dat gemeenschappelijk is aan
allen, zelfbestaand, de bron van ether enz., eeuwig, onveranderlijk, allesdoordrin-
gend, gedefinieerd als "waarheid, kennis, en oneindig", en voorbij de vijf omhul-
sels. En bij implicatie wordt ook gezegd dat dit het ware Zelf van allen is. Er is
gezegd dat de zintuigen handelen door de activiteit van de vitale kracht te volgen.
Hoe komt dat zo? Dit wordt beantwoord: Hi, aangezien; pranah de vitale kracht; is
ayuh, leven; bhutanam, van schepselen — wat overeenkomt met een andere Vedi-
sche tekst, "Het leven duurt zolang de vitale kracht in dit lichaam verblijft" (Kau.
[1l- 2); daarom is het (de vitale kracht) sarvayusam. Sarvayuh is hetzelfde als
sarvayusama het leven van allen. Aangezien de dood een bekend gevolg is van het
vertrek van de vitale kracht, wordt laatstgenoemde universeel erkend als het leven
van allen. Vandaar dat degenen die, na zich losgemaakt te hebben van dit externe,
persoonlijke, fysieke lichaam, de innerlijke, gemeenschappelijke vitale kracht als
Brahman mediteren met de gedachte: "Ik ben de vitale kracht, dat is het zelf en de
bepaler van de levensduur, zijnde de bron van het leven", de volledige levensduur
in deze wereld krijgen, d.w.z. ze ontmoeten geen toevallige dood v6or de vastge-
stelde levensduur. Het woord sarvayuh moet echter, correct, (de volledige levens-
duur, d.w.z.) honderd jaar betekenen in overeenstemming met het welbekende feit
in de Vedische tekst, "Hij bereikte de volledige levensduur" (Ch. ILxi-xx, IV. xi-
xiii). Wat is de reden (van het bereiken van het volledige leven)? Pranah hi
bhiitanam ayuh tasmat sarvayusam ucyate (zie boven). De herhaling van de uit-
drukking pranah hi etc., is om de logica van het bereiken van de vrucht van medita-
tie aan te geven, namelijk: ledereen die Brahman aanbidt als bezittend van bepaalde
kwaliteiten, deelt zelf daarin.



60

Tasya piirvasya, van het eerder beschreven fysieke lichaam; esah eva, dit is inder-
daad; de sarirah atma, het zelf dat bestaat in het lichaam gemaakt van voedsel.
Welke is het? Yah esah dat wat dit is — samengesteld door de vitale kracht. De rest,
beginnend met tasmat vai etasmat, moet als voorheen worden geinterpreteerd.
Anyah antarah atma, er is een ander innerlijk zelf; manomayah samengesteld door
geest. Manah betekent het interne orgaan dat wilskracht enz. omvat. Datgene wat
uit geest bestaat, is manomaya, net zoals in het geval van annamaya. Het is het
innerlijke zelf van het vitale lichaam. Tasya, van dat mentale lichaam; yajuh eva
sirah, de Yajur-mantra's zijn het hoofd. Yajuh betekent een soort mantra waarin het
aantal letters en voeten, en lengte (van regels) niet beperkt zijn; het woord yajuh
duidt (proza)zinnen van die klasse aan. Het is het hoofd vanwege zijn pre-
eminentie, en de pre-eminentie is te danken aan zijn directe dienstbaarheid aan een
offer, want een offergave wordt aangeboden met een Yajur-mantra uitgesproken
samen met een svaha enz. Of de voorstelling van het hoofd enz., overal, is alleen
gebaseerd op de autoriteit van de tekst. (Yajuh is een bestanddeel van de mentale
omhulling) aangezien yajuh die toestand van de geest is die gerelateerd is aan orga-
nen (van uitspraak), inspanning (betrokken bij uitspraak), geluid (daardoor gepro-
duceerd), intonatie, letters, woorden en zinnen; die bestaat uit een wilskracht met
betrekking tot deze factoren; die in beslag wordt genomen door hun gedachten; die
de organen van horen enz. heeft voor zijn communicatie; en die de kenmerken van
de Yajur-mantra's heeft. Zo ook zijn (te begrijpen) de Rg-mantra's, en zo de Yajur-
mantra's. Aldus, wanneer de mantra's als mentale toestanden worden beschouwd,
wordt hun mentale herhaling (japa) mogelijk, aangezien dat impliceert dat alleen
die toestanden in de geest worden voortgezet. Anders zou mentale herhaling van
een mantra niet mogelijk zijn, aangezien de mantra dan buiten de geest zou zijn,
net zoals een pot enz. dat zijn'. Maar in feite moet de herhaling van mantra's wor-
den ondernomen (aangezien het) op verschillende manieren in verband met riten
wordt voorgeschreven.

Bezwaar: De (mentale) herhaling van een mantra kan worden bereikt door de her-
haling van de herinnering aan de letters (waaruit deze bestaat).

Antwoord: Nee, aangezien (op die veronderstelling) er geen mogelijkheid is van
herhaling in de primaire zin. De herhaling van de Rg-mantra is voorgeschreven in
de tekst: "De eerste Rg-mantra moet driemaal worden herhaald en de laatste Rg-
mantra moet driemaal worden herhaald."

Dat zijnde zo, als de Rg-mantra's zelf niet de objecten van herhaling worden ge-
maakt, en als de herhaling van hun herinnering wordt ondernomen, zal de herhaling
van de Rg-mantra, in de primaire zin, die is voorgeschreven in "de eerste Rg-
mantra moet driemaal worden herhaald", worden verworpen. Vandaar dat de man-
tra’s genaamd Yajur (in de laatste analyse) niets anders zijn dan het Bewustzijn van

! De woorden in de mantra zouden buiten de geest zijn, en de geest zou geen onafhankelijkheid
hebben met betrekking tot hen. Er zou geen mentale herhaling van hen zijn.



61

het Zelf dat identiek is met het beginloze en eindeloze Zelf dat is gehuisvest in en
geconditioneerd wordt door de mentale functies die als Zijn beperkende toevoegin-
gen fungeren. Zo is de eeuwigheid van de Veda's gerechtvaardigd. Anders, als ze
objecten zijn zoals kleur enz., zullen ze onbestendig zijn. Ook dat is niet juist. En de
Vedische tekst, "Waar alle Veda's verenigd zijn, is het Zelf in de geest"' (Cit. XL 1,
Tai. A. IIL ii. 1), die de identiteit van de Rg-mantra's enz. met het eeuwige Zelf
verklaart, kan alleen worden verzoend als de mantra's eeuwig zijn. En er is ook de
mantra tekst, "De Rg-mantra's bestaan in die onvergankelijke en hoogste ruimte
(Brahman) waar alle goden verblijven" (Sv. IV. 8). Adesah betekent hier het
brahmana-gedeelte van de Veda's, aangezien (in overeenstemming met de etymo-
logische betekenis van ddesa, gebod) het brahmana-gedeelte alles inprent dat moet
worden voorgeschreven. Atharvan-girasah, de mantra en de brahmana-gedeelten
gezien door Atharvangiras; zijn puccham prastistha, de stabiliserende staart, aange-
zien ze voornamelijk betrekking hebben op riten die worden uitgevoerd voor het
verwerven van vrede, welvaart, enz., die stabiliteit teweegbrengen. Hierop betrek-
king hebbend is een vers, net als voorheen, dat het zelf onthult dat is samengesteld
door de geest:

HOOFDSTUK IV

yato vaco nivartante | aprapya manasa saha | anandam brahmano vidvan | na
bibheti kadacaneti | tasyaisa eva sarira atma | yah pirvasya | tasmadva
etasmanmanomayat | anyontara atma vijiianamayah | tenaisa piirnah | sa va esa
purusavidha eva | tasya purusavidhatam | anvayam purusavidhah | tasya
sraddhaiva Sirah | rtam daksinah paksah | satyamuttarah paksah | yoga atma |
mahah puccham pratistha | tadapyesa sloko bhavati || (2,4.1)

1. Men wordt op geen enkel moment aan angst onderworpen als men de Ge-
lukzaligheid kent die Brahman is, die niet bereikt wordt (Brahman, geconditi-
oneerd door de geest), keren woorden, samen met de geest, terugz.

Van het voorgaande (vitale) is dit (mentale) inderdaad het belichaamde zelf.
Vergeleken met dit mentale lichaam is er een ander innerlijk zelf, samenge-
steld uit geldige kennis. Daardoor wordt dit gevuld. Dit, zoals gezegd, heeft
inderdaad een menselijke vorm. Het is menselijk gevormd in overeenstemming
met de menselijke vorm van het eerdere. Van hem is geloof inderdaad het
hoofd; rechtvaardigheid is de rechterkant; waarheid is de linkerkant; concen-
tratie is het zelf (romp); (het principe, genaamd) Mahat, is de stabiliserende
staart. Hierover is hier een vers:

! Waar het Zelf bestaat als de getuige van alle mentale functies.

2 Geest en spraak kunnen niet handelen met betrekking tot dat mentale zelf dat door henzelf is
samengesteld, aangezien niets op zichzelf kan handelen.



62

Yatah vacah nivartcinte enz. (voor commentaar zie 1. ix). Tasya purvasya, van die
voorgaande — van diegene die door vitale kracht is samengesteld; esah eva atma,
deze is inderdaad het zelf; Sarirah, bestaand in het lichaam. Welke? yah esah
manomayah, dat wat door de geest is samengesteld. Tasmad vai etasmat, vergele-
ken met deze, enz., moet als voorheen worden uitgelegd. Anyah antarah atma, er is
een ander innerlijk zelf — het intelligentie-zelf zijnde binnen het mentale-zelf. Er is
vermeld dat het mentale zelf uit de Veda's bestaat. De wijsheid over de inhoud van
de Veda's, resulterend in zekerheid, is vijiiana; en dat (vijiiana), wederom, in de
vorm van vastberadenheid, is een kenmerk van het interne orgaan. Vijianamayah is
het zelf bestaande uit dergelijke vijiiana, en het is samengesteld uit goed vastgestel-
de kennis die van nature gezaghebbend is. Want offer enz., worden ondernomen
waar kennis bestaat die voortkomt uit een geldige bron. En het (volgende) vers zal
verklaren dat het de bron is van offers. In iemand die over goed vastgestelde kennis
beschikt, ontstaat eerst, sraddha, geloof, met betrekking tot de dingen die moeten
worden uitgevoerd. Aangezien dat geloof aan alle plichten voorafgaat, is het de
Sirah, hoofd, d.w.z. vergelijkbaar met een hoofd. Rfa en satya, rechtvaardigheid en
waarheid, zijn zoals ze eerder zijn uitgelegd (L.ix). Yogah is conjunctie, concentra-
tie. Het is de arma, zelf, vergelijkbaar met het Zelf. Geloof enz., zoals de ledematen
van een lichaam, worden geschikt voor de verwerving van geldige kennis in een
mens die over een zelf beschikt krachtens zijn concentratie. Daarom, yogah, con-
centratie, is het zelf (d.w.z. romp) van het lichaam dat door kennis is samengesteld.
Mahah pucchham pratistha. Mahah betekent het principe genaamd Mahat — de
eerstgeborene, overeenkomstig een andere Vedische tekst, (Hij die weet) dit Mahat
(groot), aanbiddelijk, eerstgeboren wezen (als de Satya-Brahman)' (Br. V. iv. 1).
Het is puccham pratistha, de ondersteunende staart, aangezien het de oorzaak is
(van het intelligente zelf). De oorzaak is, in feite, de ondersteuning van de effecten,
zoals bijvoorbeeld de aarde van bomen en klimplanten is. Het principe, genaamd
Mabhat, is de oorzaak van alle intellectuele cognities. Daardoor wordt het de onder-
steuning van het cognitieve zelf dat bestaat uit intelligentie. Daarop betrekking
hebbend komt dit vers voor, net als voorheen. Net zoals er verzen zijn die het fysie-
ke zelf enz. uitdrukken, die in het brahmand-gedeelte worden genoemd, zo is er ook
een vers met betrekking tot het cognitieve.

' De Kosmische Persoon omvattende alle grove en subtiele dingen.



63

HOOFDSTUK V

vijianam yajfiam tanute | karmani tanute 'pi ca | vijianam devah sarve | brahma
Jyesthamupdsate | vijianam brahma cedveda | tasmaccenna pramadyati | sarire
papmano hitva | sarvankamansamasnuta iti | tasyaisa eva sarira atma | yah
purvasya | tasmadva etasmdadvijiianamayat | anyo 'ntara atmanandamayah |
tenaisa piirnah | sa va esa purusavidha eva | tasya purusavidhatam | anvayam
purusavidhah | tasya priyameva sirah | modo daksinah paksah | pramoda uttarah
paksah | ananda atma | brahma puccham pratistha | tadapyesa sloko bhavati ||
(2,5.1)

1. Kennis actualiseert een offer, en het voert ook de plichten uit. Alle goden
mediteren op het eerstgeboren Brahman, geconditioneerd door kennis. Als
men het kennis-Brahman kent, en als men er niet over dwaalt, dan laat men
alle zonden in het lichaam achter zich en geniet men ten volle van alle aange-
name dingen.

Van het voorgaande (mentale) is dit (cognitieve) inderdaad het belichaamde
zelf. Vergeleken met dit cognitieve lichaam is er een ander innerlijk zelf, sa-
mengesteld uit gelukzaligheid. Daardoor wordt dit gevuld. Dit, zoals gezegd,
heeft inderdaad een menselijke vorm. Het is menselijk gevormd in overeen-
stemming met de menselijke vorm van het eerdere. Van hem is vreugde inder-
daad het hoofd, genot is de rechterkant, hilariteit is de linkerkant; Gelukzalig-
heid is het zelf (romp). Brahman is de staart die stabiliseert. Hierop volgt een
vers:

Vijiianam yajiiam tanute, kennis actualiseert een offer; want een mens van kennis
voert het uit met geloof enz. Vandaar dat kennis wordt gepresenteerd als de doener
in (de uitdrukking) "Kennis actualiseert het offer". Ca, en ook; het karmani tanute,
voert de plichten uit. Aangezien alles door kennis wordt volbracht, is het redelijk te
zeggen dat het cognitieve zelf Brahman is. Bovendien, sarve devah, alle goden,
Indra en anderen; upasate, mediteren op; vijianam brahma, Brahman zoals gecon-
ditioneerd door cognitie; (wat) het jyestham, het eerstgeborene — aangezien het
voor alles werd geboren of omdat alle handelingen het vooronderstellen. Dat wil
zeggen, zij mediteren op dat kennis-Brahman, zich ermee identificerend. Vandaar
dat zij, door de aanbidding van het Mahat Brahman, kennis en glorie verwerven.
Cet, indien; veda, men weet; dat vijianam brahma, Brahman zoals geconditioneerd
door cognitie; en niet alleen weet men, maar ook, cet, indien, na pramadyati tasmat,
niet dwaalt over dat Brahman, niet afwijkt van dat Brahman. Aangezien men ge-
neigd is de externe niet-Zelven als het Zelf te beschouwen, ontstaat de mogelijkheid
van afwijking van de gedachte aan het kennis-Brahman als geidentificeerd met
iemands Zelf; om die mogelijkheid uit te sluiten, zegt de tekst: "als men niet dwaalt
over dat Brahman", dat wil zeggen, als men alle ideeén van identiteit van de fysieke
zelven enz. met zijn eigen Zelf heeft vermeden en blijft denken aan het kennis-
Brahman als zijn Zelf. Wat zal daardoor gebeuren? Het antwoord is: sarire



64

papmanah hitva, alle zonden in het lichaam achterlatend. Alle zonden worden in-
derdaad veroorzaakt door de identificatie van zichzelf met het lichaam. En naar
analogie van het verwijderen van de schaduw, bij het verwijderen van de paraplu, is
hun uitroeiing mogelijk wanneer hun oorzaak wordt verwijderd als gevolg van de
identificatie van zichzelf met het kennis-Brahman. Dus de betekenis is deze: hitva
sarire, achtergelaten hebbende in het lichaam zelf, alle fysieke papmanah, zonden,
die worden veroorzaakt door de identificatie van zichzelf met het lichaam; en gei-
dentificeerd wordend met het kennis-Brahman (d.w.z. Hiranyagarbha); men
samusnute, geniet ten volle, door het cognitieve zelf; sarvan kaman, alle wenselijke
dingen, die er in het kennis-Brahman zijn.

Tasya purvasya, van de voorgaande, van het mentale zelf; esah eva arma, dit is
inderdaad het zelf, dat is gehuisvest in het mentale sarirah, lichaam, en is daarom
de sarirah, belichaamde. Welke? Yah esah, dat wat dit is; vijiana-mayah, de cogni-
tieve.

Tasmat vai etasmat enz., is zoals reeds uitgelegd. Uit de context en uit het gebruik
van het suffix, mayat (gemaakt van), moet worden begrepen dat een geconditio-
neerd zelf wordt geimpliceerd door het woord anandamayah (gemaakt van gelukza-
ligheid). Want de geconditioneerde zelven — gemaakt van voedsel enz. die materi-
eel zijn, worden hier behandeld. En het zelf gemaakt van gelukzaligheid is ook in
die context opgenomen. Bovendien wordt het suffix mayat hier gebruikt in de zin
van transmutatie (en niet overvloed), zoals in het geval van annamaya. Vandaar dat
de anandamaya moet worden opgevat als een geconditioneerd zelf. Dit volgt ook
uit het feit van samkramana (bereiken). De tekst zal zeggen: "Hij bereikt het zelf
gemaakt van gelukzaligheid" (II. viii. 5). En dingen die niet-Zelven en effecten zijn,
blijken door anderen te worden bereikt. Bovendien wordt het zelf gemaakt van
gelukzaligheid in de tekst genoemd als het object van de handeling van het berei-
ken, net zoals het in de tekst is, annamayam atmanam upasamkramati, hij bereikt
het zelf gemaakt van voedsel (II. viii. 5). Noch is het (ongeconditioneerde) Zelf
bereikbaar, aangezien een dergelijke bereiking in strijd is met de strekking van de
passage en logisch onmogelijk is. Want het (ongeconditioneerde) Zelf kan niet door
het Zelf worden bereikt, aangezien er geen splitsing is binnen het Zelf, en Brahman
(het doel) het Zelf van de bereiker is. Bovendien (op de veronderstelling dat het
ongeconditioneerde Zelf wordt besproken), wordt het verzinnen van hoofd enz.
onlogisch. Want de voorstelling van ledematen, hoofd enz. is niet mogelijk in één
(d.w.z. in het Zelf) dat de eerder genoemde kenmerken heeft, dat de oorzaak is van
ruimte enz., en dat niet is opgenomen in de categorie van effecten. En dit wordt
bevestigd door Vedische teksten, die onderscheidende attributen in het Zelf ontken-
nen, zoals de volgende: "(Wanneer een aspirant zich onbevreesd vestigt) in dit on-
veranderlijke, lichaamloze, onuitsprekelijke en niet-ondersteunende (Brahman)" (I1.
vii. 1), "Het is noch grof noch klein" (Br. III. viii. 8), "Het Zelf is datgene wat is
beschreven als 'niet dit', 'niet dit"" (Br. IIL ix. 26). Dit volgt ook uit de onlogica
(anders) van het citeren van de (volgende) mantra; want het citaat van de mantra,



65

"Als iemand Brahman als niet-bestaand kent, wordt hij zelf niet-bestaand" (I1. vi.
1), kan niet worden gerechtvaardigd op de veronderstelling dat Brahman direct
wordt waargenomen als het zelf dat zulke ledematen heeft als vreugde als Zijn
hoofd, enzovoort, aangezien op die veronderstelling er geen twijfel kan bestaan als
"Brahman bestaat niet". Bovendien is het onverantwoord om afzonderlijk te verwij-
zen naar Brahman als de stabiliserende staart in "Brahman is de stabiliserende
staart". Dus de anandamaya (gemaakt van gelukzaligheid of gelukzalig) atma (zelf)
behoort tot de categorie van de geconditioneerde; het is niet het hoogste Zelf.
Ananda (gelukzaligheid) is een effect van meditatie en riten, en anandamaya is
samengesteld door deze gelukzaligheid. En dit zelf is innerlijker dan het cognitieve
zelf, aangezien het door de Upanisad is getoond in het cognitieve zelf te verblijven,
dat de oorzaak is van offers enz. Aangezien de vrucht van meditatie en riten be-
doeld is voor de genieter, moet het de innerlijkste van allen zijn; en het gelukzalige
zelf is de innerlijkste vergeleken met de anderen. Verder volgt dit uit het feit dat
meditatie en riten bedoeld zijn voor het verwerven van vreugde enz., want meditatie
en riten worden ondernomen voor vreugde enz. Zo, aangezien vreugde enz., die de
vruchten (of riten en meditatie) zijn, dichter bij het Zelf zijn, is het logisch dat zij
binnen het cognitieve zelf zijn; want het gelukzalige zelf, opgewekt door de indruk
van vreugde enz., wordt in een droom waargenomen als ondersteund door het cog-
nitieve zelf'.

Tasya, van hem, van het uit gelukzaligheid gemaakte zelf; het priyam, vreugde
voortkomend uit het zien van geliefde objecten zoals een zoon,; is het Sirah, hoofd
vergelijkbaar met een hoofd, vanwege zijn pre-eminentie. Modah, genot, de vreug-
de die volgt op de verwerving van een object van verlangen. Wanneer dat genot zijn
hoogtepunt bereikt, is het pramodah, uitgelatenheid. Anandah, gelukzaligheid, ple-
zier in het algemeen, dat de ziel (romp) is van de verschillende ledematen, (d.w.z.
uitdrukkingen) van geluk in de vorm van vreugde enz., want deze ananda (d.w.z.
gemeenschappelijke gelukzaligheid), doordringt hen allen. Ananda (Gelukzalig-
heid) is het hoogste Brahman; want het is Brahman dat Zich manifesteert in ver-
schillende mentale modificaties, opgeroepen door goede daden uit het verleden, met
betrekking tot zulke beperkende toevoegingen als een zoon, een vriend, enz., in de
aanwezigheid waarvan de geest, bevrijd van tamas (somberheid, duisternis, enz.),
kalm wordt. En dit is in de wereld bekend als objectief geluk. Dit geluk is vluchtig,
aangezien het resultaat van daden uit het verleden die die specifieke modificaties
van de geest teweegbrengen, onstabiel is. Dat zijnde zo, naarmate die geest gezui-
verd wordt door ascese die tamas (luiheid) verdrijft, en ook door meditatie, kuisheid
en geloof, nemen specifieke vreugdes in uitmuntendheid toe en winnen aan volume
in die kalme en vrije geest. En deze Upanisad zal zeggen: "Dat is inderdaad de bron
van vreugde; want men wordt gelukkig door in contact te komen met die bron van

! "Het zelf, bezittend van vreugde enz., is niet het primaire zelf, aangezien het wordt waargeno-
men door het getuigende Zelf in een droom." — A.G.



66

vreugde. Deze, inderdaad, verlevendigt mensen" (IL.vii). Er is ook deze andere Ve-
dische tekst ter zake, "Op een deeltje van deze zelfde Gelukzaligheid leven andere
wezens" (Br. IV. iii. 32). Zo ook zal gezegd worden dat gelukzaligheid honderd-
voudig toeneemt in elke opeenvolgende fase, in verhouding tot de perfectie van
onthechting van verlangens (ILviii)'. Zo, sprekend vanuit het standpunt van de ken-
nis van het hoogste Brahman, is Brahman zeker het hoogste vergeleken met het
gelukzalige zelf dat geleidelijk evolueert. Het Brahman dat wordt besproken — dat
wordt gedefinieerd als "waarheid, kennis, oneindig" (IL.1), voor wiens realisatie de
vijf omhulsels zijn geintroduceerd, beginnend met diegene die uit voedsel bestaat,
die de innerlijkste van hen allen is, en waardoor zij begiftigd worden met hun
zelven (entiteit) — dat brahma, Brahman, is puccham pratistha, de staart die stabi-
liseert. Dat non-duale Brahman, wederom, dat de verste grens is van alle negatie
van dualiteit, gesuperponeerd door onwetendheid, is de ondersteuning van het ge-
lukzalige zelf, want dit zelf culmineert in eenheid. (Hieruit volgt daarom dat) er wel
degelijk dat Ene, het non-duale Brahman, bestaat, als de verste grens van de negatie
van dualiteit, opgeroepen door onwetendheid, en dit Brahman ondersteunt (de dua-
liteit) als een staart. Ter illustratie van dit feit, ook hier, is een vers:

HOOFDSTUK VI

asanneva sa bhavati | asadabrahmeti veda cet | asti brahmeti cedveda |
santamenam tato viduriti | tasyaisa eva Sarira atma | yah piirvasya | athato
'nuprasnah | utavidvanamum lokam pretya | kascana gacchati3 aho vidvanamum
lokam pretya kascitsamasnuta3u | so 'kamayata | bahu syam prajayeyeti | sa tapo
'tapyata | sa tapastaptva | idam sarvamasyjata | yadidam kiiica | tatsrstva |
tadevanupravisat | tadanupravisya | sacca tyaccabhavat | niruktam caniruktam ca
| nilayanam canilayanam ca | vijianam cavijiianam ca | satyam canrtam ca saty-
amabhavat | yadidam kifica | tatsatyamitydcaksate | a tadapyesa sloko bhavati ||
(2,6.1)

1. Als iemand Brahman als niet-bestaand kent, wordt hij zelf niet-bestaand, als
iemand weet dat Brahman wel bestaat, dan beschouwen zij hem als bestaand
krachtens zijn (kennis).

Van het voorgaande (gelukzalige) is deze het belichaamde zelf. Vandaar dat
hierna deze vragen volgen: Gaat een onwetende mens na het vertrek (van hier)
naar de andere wereld (of niet)? Alternatief, bereikt een mens van kennis, na
het vertrek (van hier) de andere wereld (of niet)?

! Als de toename van gelukzaligheid alleen afhankelijk zou zijn van dingen, zou de Upanisad niet
spreken over gelukzaligheid met betrekking tot een mens van onthechting, zoals het in feite doet
in ILviii. In werkelijkheid wordt gelukzaligheid hoger in verhouding tot de zuiverheid van het
hart, de kalmte en de mate waarin het bevrijd is van objecten, waardoor het beter in staat is de
Gelukzaligheid die Brahman is te weerspiegelen.



67

Hij (het Zelf) wenste: ""Laat Mij veel zijn, laat Mij geboren worden." Hij on-
dernam een overweging. Na overwogen te hebben, schiep Hij dit alles wat be-
staat. Dat (Brahman), na (dat) geschapen te hebben, ging in datzelfde ding. En
daar binnengetreden zijnde, werd Het het gevormde en het vormloze, het gede-
finieerde en het ongedefinieerde, het ondersteunende en het niet-
ondersteunende, het voelende en het levenloze, het ware en het onware. Waar-
heid werd al dit wat er is. Zij noemen dat (Brahman) Waarheid. Hierop be-
trekking hebbend komt dit vers voor:

Sah, hij; bhavati, wordt; asan eva, inderdaad niet-bestaand — als iets niet-
bestaands; net zoals een niet-entiteit geen relatie heeft met enig menselijk doel, zo
ook blijft hij losgekoppeld van enig menselijk doel (nl. bevrijding). Wie is dat? Hij
die, cet, toevallig; veda, kent; brahma, Brahman; asat iti, als niet-bestaand. Daarte-
genover, cet veda, mocht hij dat ding kennen; brahma iti, als Brahman; dat asti, wel
bestaat — als de basis van alle diversificatie, het zaad van alle activiteit, hoewel Het
in Zichzelf vrij is van alle onderscheidingen, (dan beschouwen de kenners van
Brahman hem als bestaand). Waarom zou er, opnieuw, enige vrees voor Zijn niet-
bestaan zijn? Wij zeggen dat (dit zo is, omdat) Brahman voorbij alle empirische
relaties is. Het intellect dat geneigd is om bij alles over bestaan te denken, bezittend
van menselijke waarde en alleen spraak als substantie hebbend, kan niet-bestaan
aannemen met betrekking tot iets dat hiertegenover staat en transcendent is. Bij-
voorbeeld, het is welbekend dat een pot, begrepen als een ding waar de mens mee
kan omgaan, waar is, terwijl alles van een tegengestelde aard vals is. Aldus, door
een gelijkwaardige redenering, kan hier een vrees voor het niet-bestaan van Brah-
man ontstaan. Daarom wordt gezegd: "Als iemand weet dat Brahman wel bestaat".
Wat zal er, opnieuw, gebeuren met iemand die Brahman als bestaand kent? Dat
wordt beantwoord: Tatah, vanwege die realisatie van bestaan; de kenners van
Brahman viduh, kennen; enam, deze — die deze realisatie heeft; als santam, be-
staand — als geidentificeerd met het Zelf dat absoluut reéel is, want hij is één ge-
worden met het Brahman dat bestaat. Het idee is dat hij waardig wordt om door
anderen gekend te worden, net zoals Brahman dat is. Of (de alternatieve betekenis
is) als een mens denkt: "Brahman is niet-bestaan", dan beschouwt die mens, door
zijn gebrek aan geloof, het hele rechtvaardige pad, bestaande uit het stelsel van
kasten, levensfasen, enz., als vals (niet-bestaand), aangezien dat pad niet is bere-
kend om hem naar Brahman te leiden. Vandaar dat deze atheist asat, onrechtvaardig
— in deze wereld wordt genoemd. In tegenstelling tot zo'n mens, als iemand weet
dat "Brahman wel bestaat", dan accepteert hij, vanwege zijn geloof, werkelijk het
rechtvaardige pad, bestaande uit het stelsel van kasten, levensfasen, enz., en leidend
tot de realisatie van Brahman. Aangezien dit zo is, tatah, daarom; de goede mensen
kennen deze als santam, die het rechtvaardige pad bewandelt. De strekking van de
zin is deze: Vanwege dit feit moet Brahman als bestaand worden aanvaard.

Tasya puirvasya, van de voorgaande, van de cognitieve; esah eva, deze, inderdaad
is: Sarirah atma, het zelf dat in het lichaam bestaat. Welke is dat? Yah esah, dat wat



68

dit is — het uit gelukzaligheid gemaakte zelf. Wat dit zelf betreft, is er geen vrees
voor niet-bestaan. Maar het niet-bestaan van Brahman kan worden vermoed, aange-
zien het vrij is van alle onderscheidingen, en aangezien Het gemeenschappelijk is
voor allen'. Aangezien dit zo is, atah, daarom; atha, daarna; zijn er deze
anuprasnah: prasnah betekent vragen, door de discipel die de hoorder is, en anu
betekent na; de vragen na wat de leraar heeft gesproken zijn de anuprasnah. Brah-
man, zijnde de oorzaak van ruimte enz., is even gemeenschappelijk voor de mens
van kennis en de onwetende mens. Daarom kan worden vermoed dat de onwetende
mens ook Brahman bereikt. Uta heeft de betekenis van api, gebruikt bij het inleiden
van een vraag. Cana wordt gebruikt in de zin van api (impliciet zelfs). Pretya, ver-
trekkend, van hier; gaat kah cana avidvan, zelfs iemand die onwetend is? gacchati,
bereikt; amum lokam, die wereld — het opperste Zelf? De vraag, "Of gaat hij niet?"
is geimpliceerd vanwege het gebruik van het meervoud in anuprasnah, vragen ge-
steld na de instructie van de leraar. De resterende twee vragen hebben betrekking op
de verlichte mens. Als de onwetende mens Brahman niet bereikt, hoewel Het de
gemeenschappelijke bron van allen is, dan kan de bereiking van Brahman door een
verlichte mens evengoed worden betwijfeld. Vandaar dat met betrekking tot hem de
vraag is: Aho vidvan enz. Doet kah cit, indien, iemand; die een vidvan is, verlichte
mens kenner van Brahman; pretya, vertrekkend, van hier; anum lokam samasnute,
de andere wereld bereikt? In de uitdrukking samasnute u, wordt de ‘e' (in te) ver-
vangen door 'a)', waarvan de 'y' is weggelaten, wordt de 'a’ verlengd, en de uitdruk-
king wordt samasnute u. En de letter ', die later voorkomt, moet van onderen wor-
den overgebracht en de letter 'fa' moet worden losgemaakt van uta, dat eerder voor-
komt, (om een nieuw woord uta te vormen). Door dit (nu) uta voor het woord @ho
te plaatsen, wordt de vraag gesteld: Uta aho vidvan enz., of bereikt de verlichte
mens de andere wereld? De andere vraag is: Of bereikt de verlichte mens het niet,
net zoals de onwetende mens dat niet doet? Alternatief (hier zijn slechts twee vra-
gen die betrekking hebben op de verlichte en onverlichte mensen. Het meervoud
verwijst naar andere vragen die door implicatie kunnen opduiken. Uit het horen,
"Als men Brahman als niet-bestaand kent", en "als men weet dat Brahman wel be-
staat", ontstaat de twijfel of Het bestaat of niet bestaat. Daaruit, door implicatie,
ontstaat (zijn eerste vraag na de instructie van de leraar: "Bestaat Brahman of niet?"
De tweede is: "Aangezien Brahman onpartijdig is, bereikt de onverlichte mens Het
wel of niet?" Zelfs als Brahman gelijk is aan allen. De niet-bereiking ervan, in het
geval van de verlichte mens, kan evenzeer worden vermoed als in het geval van de
onverlichte; en vandaar de derde vraag die volgt op de instructie van de leraar: "Be-
reikt de mens van kennis het wel of niet?" De daaropvolgende tekst wordt geintro-
duceerd om deze vragen te beantwoorden.

! Aangezien Brahman alles doordringt, moet Zijn nut bij elke gelegenheid waarneembaar zijn.
Maar in werkelijkheid is dit niet zo. Vandaar dat Zijn bestaan in twijfel kan worden getrokken.
Maar het bestaan van de anandamaya (gelukzalige zelf) wordt in deze zin niet betwijfeld. Van-
daar dat de anandamaya niet het onderwerp is van het bovenstaande vers.



69

Hierop aansluitend wordt eerst over existentie gesproken. Het moet nog worden
uitgelegd welk soort waarheid wordt bedoeld in de bewering die als volgt werd
gedaan: "Brahman is waarheid, kennis, en oneindig". Daarom wordt gezegd: De
waarheid van Brahman wordt bevestigd door te spreken over Zijn existentie; want
er wordt beweerd dat het bestaande het ware is (een echo van Ch. VL ii. 1). Daarom
komt de bevestiging van existentie zelf neer op een belijdenis van realiteit. Hoe is
bekend dat deze tekst zo'n inhoud heeft? Uit de strekking van de woorden van deze
tekst. Want de volgende zinnen, zoals "Zij noemen dat Brahman waarheid" (II. vi.
1), "(Wie zal inderdaad inademen en wie uitademen; als deze Gelukzaligheid
(Brahman) er niet is in de hoogste ruimte (in het hart)?"

Bezwaar: Op dit punt rijst het vermoeden dat Brahman niet-existent is. Waarom?
Omdat alles wat bestaat wordt waargenomen als bezittend van onderscheidende
attributen, zoals bijvoorbeeld een pot enz. Wat niet-existent is, wordt niet waarge-
nomen, zoals bijvoorbeeld de hoorn van een haas enz. Brahman wordt op die ma-
nier niet waargenomen. Dus Brahman bestaat niet, aangezien Het niet wordt waar-
genomen als bezittend van onderscheidende attributen.

Antwoord: Dit is niet houdbaar, aangezien Brahman de oorzaak is van ruimte enz.
Het is geen feit dat Brahman niet bestaat. Waarom? Aangezien alle producten van
Brahman, zoals ruimte enz., worden waargenomen. Het is een algemeen ervaren feit
in deze wereld dat alles waaruit iets wordt geproduceerd wel degelijk bestaat, zoals
bijvoorbeeld aarde, zaad, enz., die de oorzaken zijn van een pot, een spruit, enz.
Dus Brahman bestaat wel, aangezien Het de oorzaak is van ruimte enz. Ook wordt
geen enkel effect in deze wereld waargenomen als geproduceerd uit niet-entiteit.
Als dergelijke effecten als naam en vorm uit niet-entiteit waren ontstaan, hadden ze
niet waargenomen moeten worden aangezien ze geen realiteit hebben. Maar, in
feite, worden ze waargenomen. Vandaar dat Brahman bestaat. Mocht enig effect uit
niet-entiteit ontstaan, dan zou het doordrenkt moeten blijven in onwerkelijkheid,
zelfs terwijl het wordt waargenomen. Maar feiten wijzen anders uit. Daarom bestaat
Brahman. Hierop betrekking hebbend wijst een andere Vedische tekst — "Hoe kan
een ding, dat bestaat, voortkomen uit een ding dat niet bestaat?" (Ch.VLii.2) — op
de logische onmogelijkheid van de schepping van iets uit niets. Daarom is het rede-
lijk dat Brahman een realiteit is.

Bezwaar: Wat dat betreft, mocht Brahman de oorzaak zijn zoals aarde, zaad, enz.,
dan zal het levenloos zijn.

Antwoord: Nee, aangezien Het in staat is te verlangen. Het is zeker geen kwestie
van ervaring dat iemand die kan verlangen levenloos kan zijn. En we hebben ge-
zegd dat Brahman inderdaad alwetend is; en dus is het redelijk dat Het in staat moet
zijn te verlangen.

Bezwaar: Aangezien Brahman verlangens heeft, heeft Het gebreken zoals wijzelf.

Antwoord: Niet zo, want Het is onafhankelijk. Zulke gebreken als verlangen kun-
nen Brahman niet tot actie aanzetten, zoals ze anderen wel doen, door hen aan hun



70

invloed te onderwerpen. Wat zijn deze (verlangens van Brahman) dan? Ze zijn van
nature waarheid en kennis, en ze zijn puur krachtens hun identiteit met Brahman.'
Brahman wordt niet door hen tot actie aangezet.

Maar Brahman ordeneert ze in overeenstemming met de resultaten van handelingen
van de schepselen. Daarom heeft Brahman onathankelijkheid met betrekking tot
verlangens. Dus Brahman heeft geen gebrek. En dit volgt ook uit het feit van Brah-
mans niet-athankelijkheid van enig ander middel. Ter verduidelijking. Brahman is
niet athankelijk van bijkomstigheden enz., zoals anderen wier verlangens niet gei-
dentificeerd zijn met zichzelf maar athankelijk zijn van oorzaken zoals rechtvaar-
digheid, en de externe lichaam en zintuigen als hun instrumenten vereisen. Hoe
bestaan ze dan (in Brahman)? Ze verschillen niet van Hemzelf.” Dat feit wordt ver-
meld in sah akamayata: sah, het Zelf waaruit ruimte ontstond; akamayata, verlang-
de. Hoe? Bahu syam: syam, 1k zal worden, bahu, veel.

Bezwaar: Hoe kan de Ene veel worden, tenzij Het iets anders binnengaat?

Het antwoord is prajayeya, Ik zal geboren worden. De vermenigvuldiging hier ver-
wijst niet naar het worden van iets externs zoals men doet door een zoon te verwek-
ken. Hoe dan? Door de manifestatie van naam en vorm die latent in Hemzelf zijn.
Wanneer naam en vorm, latent bestaand in het Zelf, gemanifesteerd worden, evolu-
eren ze naar alle toestanden door hun intrinsieke aard als het zelf te behouden en
ononderscheidbaar te blijven van Brahman in tijd en ruimte. Dan is die evolutie van
naam en vorm (wat genoemd wordt) de verschijning van Brahman als veel. Op geen
andere manier kan men ofwel de evolutie van Brahman als een pluraliteit, of Zijn
eindigheid rechtvaardigen. Zijn eindigheid en pluraliteit zijn net zoals in het geval
van (de begrenzing en diversificatie van) ruimte, waar deze de scheppingen zijn van
externe factoren. Vandaar dat het Zelf alleen door deze veelvoudig wordt. Want
geen zo'n subtiel, losstaand en afgelegen ding bestaat als een niet-Zelf, in het verle-
den, heden of toekomst, dat verschilt van het Zelf en ervan gescheiden is door tijd
of ruimte. Daarom is het vanwege het Zelf (d.w.z. Brahman) dat naam en vorm
onder alle omstandigheden hun bestaan hebben, maar Brahman bestaat niet uit hen.
Er wordt gezegd dat ze essentieel Brahman zijn, aangezien ze ophouden te bestaan
wanneer Brahman wordt ge€limineerd. En zoals geconditioneerd door deze twee

! "Brahman, zoals weerspiegeld in Maya, is de materi€le oorzaak van de wereld, en Het bezit
verlangens die de modificaties van Maya zijn. Maar deze modificaties zijn niet te onderscheiden
van waarheid en kennis, aangezien ze doordrongen zijn van Bewustzijn dat niet onderhevig is aan
onwetendheid enz.; en ze zijn puur, aangezien ze onaangetast zijn door ongerechtigheid enz.
krachtens hun niet-onderscheid van Brahman." — A.G.

2 " Aangezien Maya, als bezittend van de indrukken van verlangens, identiteit heeft met Brahman
(door superimpositie), hebben de verlangens, die de modificaties van deze Maya zijn, ook identi-
teit met Brahman. Daarom is er geen behoefte aan een fysiek lichaam, enz." (om het bestaan van
verlangens in Brahman mogelijk te maken, zoals in ons geval) — A.G.



71

beperkende toevoegingen. Brahman wordt een factor in alle empirische handelingen
die woorden als kennis, kenner en kenbaar, alsook hun implicaties enz. omvatten.

Met zo'n verlangen, sah, Hij — dat Zelf; tapah atapyata: met tapah wordt kennis
bedoeld, aangezien een andere Vedische tekst zegt: "Hij wiens fapah uit kennis
bestaat (Mu. L.i.9), en aangezien het andere soort fapah (ascese) misplaatst is in
iemand in wie alle verlangens vervuld blijven. Dat soort fapah, kennis, Hij atapya-
ta, beoefende. Het idee is dat het Zelf reflecteerde op het plan enz. van de schep-
ping van de wereld. Sah tapah taptva, Hij, aldus gereflecteerd hebbende; asrjata,
schiep; in overeenstemming met zulke bijdragende factoren als de resultaten van
handelingen van schepselen; idam sarvam, dit alles; yat idam kimca, wat er ook is,
zonder enige uitzondering — dit universum, samen met ruimte, tijd, naam en vorm
zoals Hij het waarnam, en zoals het door alle wezens onder alle omstandigheden
wordt waargenomen. Brahman, srstva, geschapen hebbende; fat, dat, deze wereld.
Wat deed Hij? Het antwoord is; fat eva, in diezelfde wereld — die was geschapen;
anupravisat, Hij ging binnen.

Wat dit betreft, is het een kwestie van overweging hoe Hij binnenging. Ging de
Schepper binnen in de gedaante van de Schepper zelf of in een andere gedaante?
Welke positie is redelijk?

Pseudo-Vedantist: Uit het gebruik van het suffix ktva, volgt dat de Schepper Zelf
binnenging.'

Bezwaar: Is dat niet onlogisch, aangezien op de veronderstelling dat Brahman een
(materi€le) oorzaak is in dezelfde zin als klei dat is, de effecten niet-verschillend
zijn van Brahman? Want het is de oorzaak die wordt omgezet in het effect. Vandaar
dat het onlogisch is dat, na de productie van het effect, de oorzaak opnieuw in het
effect zou moeten binnengaan als een afzonderlijke entiteit, alsof het dat nog niet
had gedaan.” Afgezien van het gevormd worden tot een pot, heeft klei geen andere
toegang tot de pot, dat is zeker.

Pseudo-Vedantist: Net zoals aarde, in de vorm van stof, een pot binnengaat (ge-
maakt van aarde), zo kan het Zelf in naam en vorm binnengaan onder een andere
vermomming. En dit volgt ook uit een andere Vedische tekst: "Binnengaand in de
vorm van deze individuele ziel" (Ch. VL iii. 2).

Bezwaar: Dit is niet juist, aangezien Brahman é¢én is. In het geval van de aarde is
het echter mogelijk om een pot binnen te gaan in de vorm van stof, aangezien aar-
deklompen talrijk zijn en delen hebben, en aangezien aarde poeder nog niet door het
is doorgedrongen. In het geval van het Zelf kan er echter geen enkele ingang moge-

! De grammatica geeft aan dat het werkwoord in de hoofdzin en het werkwoord met het achter-
voegsel ktva in dezelfde zin naar hetzelfde onderwerp verwijzen.

? De handeling die wordt aangeduid door het werkwoord met het achtervoegsel kfva gaat vooraf
aan de handeling van het hoofdwerkwoord. Dit is hier niet mogelijk, aangezien de productie van
het effect en het binnengaan van de oorzaak daarin gelijktijdig zijn.



72

lijk zijn, aangezien Het één is op hetzelfde moment dat Het geen dimensie heeft en
nergens binnen kan gaan.

Pseudo-Vedantist: Wat voor soort ingang zal het dan zijn? Het feit van ingang
moet hoe dan ook worden gehandhaafd met het oog op de Upanisadische uitspraak:
"Hij ging in datzelfde ding." Dat zijnde zo, Brahman kan evengoed dimensies heb-
ben, en dimensies hebbende, is het maar passend dat Brahmans ingang in naam en
vorm zou zijn als die van een hand in de mond.

Bezwaar: Nee, aangezien er geen lege ruimte is. Want Brahman, dat is getransfor-
meerd in effecten, heeft geen andere ruimte, afgezien van die welke wordt ingeno-
men door de effecten, bestaande uit naam en vorm, die ervan verstoken is en waarin
Het als een individuele ziel kan binnengaan. Mocht Het (d.w.z. Brahman als de
individuele ziel) de oorzaak binnengaan (nl. Brahman als naam en vorm),' dan zal
Het ophouden een individuele ziel te zijn, net zoals een pot ophoudt een pot te zijn
bij het binnengaan in (d.w.z. bij het reduceren tot) aarde. Vandaar dat de tekst, "Hij
ging in datzelfde ding", niet terecht de implicatie van ingang in de oorzaak kan
inhouden.

Pseudo-Vedantist: Laat (de ingang zijn in) een ander effect. De tekst, "Hij ging in
datzelfde ding," betekent dat één effect, namelijk de individuele ziel, een ander
effect, namelijk naam en vorm, binnenging.

Bezwaar: Nee, aangezien dit een tegenspraak inhoudt; want een pot gaat niet op in
een andere pot. Bovendien is dit in strijd met de Vedische teksten die spreken over
hun onderscheid; zodat de Vedische teksten die het verschil van de individuele ziel
van het effect, naam en vorm, bevestigen, zullen worden tegengesproken. Boven-
dien, als de ziel opgaat in naam en vorm, zal bevrijding onmogelijk zijn. Het is niet
redelijk dat men opgaat in datgene waaruit men probeert bevrijd te worden. Een
geboeide dief toe-eigent zijn ketenen niet’.

Pseudo-Vedantist: Stel dat Brahman wordt getransformeerd in twee delen, extern
en intern. Om uit te leggen, datzelfde Brahman, dat de oorzaak is, is gediversifieerd
als recervoir in de vorm van lichaam enz., en als het ding dat in de vorm van de
belichaamde ziel is.

Bezwaar: Nee, want ingang is alleen mogelijk voor wat buiten is. Niet dat een ding
dat (natuurlijk) binnen een ander is begrepen, gezegd wordt daarin te zijn binnenge-
gaan. De ingang moet van iets zijn dat buiten is, want het woord ingang (pravesa)
draagt die betekenis, zoals bijvoorbeeld in de zin: "Hij ging het huis binnen nadat
hij het had opgericht."

! Brahman is de gemeenschappelijke oorzaak van alles, inclusief de individuele zielen. Nu kan de
individuele ziel Brahman binnengaan, dat, hoewel getransformeerd als naam en vorm, nog steeds
zijn oorzaak is.

2 De vrijheid van een aangehouden dief ligt niet in zijn 'binnengaan' van de ketenen.



73

Pseudo-Vedantist: De ingang kan zijn zoals die van reflecties, zoals van de zon
enz. in water.

Bezwaar: Nee, aangezien Brahman niet beperkt is, en aangezien Het geen configu-
ratie heeft. lets dat beperkt is en kenmerken heeft, kan gereflecteerd worden op iets
anders dat van nature transparant is, zoals bijvoorbeeld de zon enz. gereflecteerd
kan worden op water; maar van het Zelf kan er geen reflectie zijn, aangezien Het
geen vorm heeft. Bovendien is de intrede van het Zelf in de vorm van een reflectie
niet mogelijk, aangezien het Zelf alomtegenwoordig is, zijnde de oorzaak van ruim-
te enz., en aangezien er geen andere substantie is die de reflectie van het Zelf kan
vasthouden door ergens te worden geplaatst dat niet verbonden is met het Zelf. Dit
zijnde zo, is er geen enkele intrede. Noch vinden we enige andere mogelijke inter-
pretatie voor de tekst "Hij ging in datzelfde ding." En een Vedische tekst is bedoeld
om ons te verlichten over bovenzintuiglijke realiteiten. Maar uit deze zin kunnen
zelfs ijverige mensen geen enkele verlichting afleiden. Welnu, dan moet deze zin,
"Geschapen hebbende, ging Hij in datzelfde ding", worden verworpen, aangezien
hij geen betekenis overbrengt.

Antwoord van de Vedantist: Nee, (het hoeft niet te worden verworpen). Aange-
zien de zin een andere betekenis heeft, waarom dan deze discussie die buiten de
context valt? U moet de andere betekenis die in deze zin geimpliceerd is en die hier
het onderwerp van discussie is, in gedachten houden, zoals vermeld in de tekst: "De
kenner van Brahman bereikt het hoogste. . . Brahman is waarheid, kennis, en onein-
dig. Hij die (dat Brahman) kent als bestaand in het intellect (gehuisvest in de hoog-
ste ruimte in het hart)" (IL.i). De kennis die moet worden overgedragen, is van dat
Brahman, en dat is ook het onderwerp van discussie. En de effecten, beginnend met
ruimte en eindigend met het uit voedsel gemaakte lichaam, zijn geintroduceerd met
het oog op het opwekken van kennis over de aard van dat Brahman, en het onder-
werp waarmee begonnen is, is ook de kennis van Brahman. Hiervan woont het uit
vitale kracht gemaakte zelf in en verschilt het van het uit voedsel gemaakte zelf;
daarbinnen bevindt zich het uit geest gemaakte zelf en het uit intellect gemaakte
zelf. Zo (stapsgewijs) is het zelf in de holte van het intellect gebracht. En daar is,
opnieuw, een afzonderlijk zelf gepresenteerd dat uit gelukzaligheid is gemaakt.
Hierna moet men, door het begrip van het gelukzalige zelf dat als een aanwijzing
(voor het Gelukzalige Brahman) fungeert, binnen deze zelfde holte van het hart, dat
Zelf realiseren als het hoogtepunt van de groei van gelukzaligheid, dat Brahman is
(opgevat) als de stabiliserende staart (van het gelukzalige zelf), dat de ondersteu-
ning is van alle modificaties en dat vrij is van alle modificaties, het is met dit idee
dat de intrede van het Zelf wordt aangenomen. Aangezien Brahman geen onder-
scheidend attribuut heeft, kan Het nergens anders worden gerealiseerd, het is een
kwestie van ervaring dat kennis van een ding afhankelijk is van zijn associatie met



74

afzonderlijke entiteiten. Net zoals de kennis van Rahu' voortkomt uit zijn associatie
met de afzonderlijke entiteiten, de zon en de maan, zo ook veroorzaakt de associatie
van het Zelf met de holte van het interne orgaan de kennis van Brahman, want het
interne orgaan heeft nabijheid (tot het Zelf) en de kracht van verlichting. Net zoals
potten enz. worden waargenomen bij contact met licht, zo ook wordt het Zelf waar-
genomen bij contact met het licht van intellectuele overtuiging.” Vandaar dat het
past in de context om te zeggen dat het Zelf is gehuisvest in de holte van het intel-
lect dat de oorzaak is van Zijn ervaring. In de huidige passage, die echter een soort
uitwerking van dat thema is, wordt hetzelfde idee herhaald in de vorm: "Geschapen
hebbende, ging Hij in datzelfde ding." Datzelfde Brahman Zelf — dat de oorzaak is
van ruimte; en dat srsfva, na het creéren, het effect; in de schepping is binnenge-
gaan, als het ware; wordt waargenomen, binnen de holte van het intellect, als bezit-
tend van zulke onderscheidingen als een ziener, een hoorder, een denker, een ken-
ner, enz. Dat, inderdaad, is Zijn intrede. Vandaar dat Brahman, als de oorzaak van
dit fenomeen, moet bestaan. Dienovereenkomstig, juist omdat Het bestaat, moet Het
als zodanig worden begrepen.

Wat deed Het nadat Het de schepping binnenging? Het abhavat, werd; sat ca, het
gevormde (grove); tyat ca, en het vormloze (subtiele). Het gevormde en het vorm-
loze, die in het Zelf bestaan in hun staat van ongemanifesteerde naam en vorm,
worden gemanifesteerd door het inwonende Zelf: en zelfs wanneer gemanifesteerd
en bekend als het gevormde en het vormloze, blijven ze nog steeds onafscheidelijk
van het Zelf in tijd en ruimte. Met dit feit in gedachten, wordt gezegd dat het Zelf
deze twee werd. Bovendien, het (Zelf werd) niruktam ca aninruktam ca, het defini-
eerbare en het ondefinieerbare. Nirukta is datgene wat definieerbaar is als dit is dat,
door het te onderscheiden van dingen van zijn eigen klasse alsook van dingen van
andere klassen, en door het te associ€ren met een bepaalde tijd en ruimte. Anirukta
is het tegenovergestelde. Nirukta en anirukta, ook, zijn slechts attributen van het
gevormde en het vormloze. Net zoals het gevormde en het vormloze het zichtbare
en onzichtbare zijn, zo ook zijn de nilayanam ca ani - layanam ca, het ondersteu-
nende en het niet-ondersteunende. Nilayana betekent een nest, een ondersteunend
ding; en dit is een attribuut van het gevormde. Anilayana, een niet-ondersteunend
ding — is tegengesteld daaraan (nilayana) en is een attribuut van het vormloze.
Hoewel onzichtbaar, ondefinieerbaar en niet-ondersteunend de attributen zijn van
het vormloze, hebben ze alleen betrekking op het gemanifesteerde, want ze worden
in de Veda's genoemd als voorkomend na de schepping. Met #yat, het vormloze,

! Rahu is een mythologisch wezen dat behalve een hoofd geen ledematen heeft. Tijdens verduiste-
ringen slokt het de zon of de maan op, en dan pas zijn we ons bewust van zijn bestaan.

2 Een ding wordt alleen verlicht met het licht van kennis wanneer het interne orgaan ermee in
contact staat, en anders niet. Een reflecterend medium moet transparant genoeg zijn om een beeld
goed op te vangen. Alleen het intellect kan het Zelf het beste weerspiegelen. Licht verwijdert
duisternis, hoewel beide levenloos zijn, en intellectuele overtuiging verwijdert onwetendheid,
hoewel beide levenloos zijn. Het intellect kan Brahman niet objectief openbaren.



75

wordt de vitale kracht enz. bedoeld; en zij, wederom, zijn zowel onuitsprekelijk als
niet-ondersteunend. Dus al deze bijvoeglijke naamwoorden die tot het vormloze
behoren, hebben betrekking op het gemanifesteerde (geschapen). Vijrianam is voe-
lend, en avijiianam is verstoken van gevoel, levenloze steen enz. Uit de context
volgt dat satyam waarachtigheid is zoals die wordt gevonden in empirische hande-
lingen, en niet absolute waarheid. Want de absolute waarheid is slechts één, die
Brahman is. Maar hier wordt verwezen naar de relatieve waarheid, zoals die wordt
gevonden in de empirische wereld; zoals bijvoorbeeld, water wordt gezegd waar te
zijn in vergelijking met het water in een luchtspiegeling dat vals is. Anrtam, on-
waarheid, is het tegenovergestelde daarvan. Wat is het dat abhavat, werd, dit alles?
Dat wat satyam, de absolute waarheid, is. Wat is dat, alweer? Het is Brahman; want
het is Brahman dat is geintroduceerd als het onderwerp van discussie door de zin,
"Brahman is waarheid, kennis, oneindig". De kenners van Brahman dcaksate noe-
men het satyam, waarheid, omdat het de ene Brahman is, genaamd satya, waarheid;
dat abhavat, werd; yat kim ca idam, al dit wat er is — alle modificaties, zonder
enige uitzondering, beginnend met het zichtbare en het onzichtbare, die allemaal de
kenmerken zijn van het gevormde en het vormloze — er is geen bestaan van welke
van deze modificaties van naam en vorm dan ook, afgezien van dat Brahman.

De vraag die na de instructie van de leraar werd gesteld, betrof bestaan en niet-
bestaan. Als antwoord hierop is gezegd dat het Zelf verlangde: "Ik zal veel wor-
den." Hij schiep, in overeenstemming met Zijn wens, producten zoals ruimte enz.,
die worden gekenmerkt als het zichtbare en onzichtbare enz., en toen ging Hij erin
om te verschijnen als veel door Zijn handelingen van zien, horen, denken en ken-
nen. Vandaar dat impliciet wordt dat het Zelf als bestaand moet worden aanvaard,
aangezien Het de oorzaak is van ruimte enz., bestaat in deze schepping, is gehuis-
vest in de hoogste ruimte in de holte van het hart, en wordt waargenomen door Zijn
diverse reflecties op de mentale concepten'.

Tat, met betrekking tot dit betreffende dit idee uitgedrukt in het brahmana-gedeelte;
esah slokah bhavati, komt dit vers voor. Net zoals in de voorgaande vijf hoofdstuk-
ken verzen voorkwamen die de zelven uitdrukten, te tellen vanaf die welke door
voedsel is samengesteld, zo is er ook dit vers dat door Zijn effecten het bestaan van
het Zelf aangeeft dat alles doordringt.

! De mentale concepten zijn "Ik ben een doener", "Ik ben een genieter", enz.; en deze, wederom,
zijnde de verschillende verschijningen van het licht van het Zelf, openbaren het Zelf in Zijn ge-
conditioneerde vorm, en niet in Zijn ongeconditioneerde essentie.



76

HOOFDSTUK VII

asadvd idamagra asit | tato vai sadajayata | tadatmanam svayamakuruta |
tasmattatsukrtamucyata iti | yadvai tat sukrtam | raso vai sah | rasam hyevayam
labdhvanandt bhavati | ko hyevanyatkah pranyat | yadesa akasa anando na syat |
esa hyevanandayati | yada hyevaisa etasminnadysye 'natmye 'nirukte 'nilayane
'bhayam pratistham vindate | atha so 'bhayam gato bhavati | yada hyevaisa
etasminnudaramantaram kurute | atha tasya bhayam bhavati | tatveva bhayam
viduso 'manvanasya | tadapyesa sloko bhavati || (2,7.1)

1. In het begin was dit alles slechts het ongemanifesteerde (Brahman). Daaruit
ontstond het gemanifesteerde. Dat Brahman schiep Zichzelf door Zichzelf.
Daarom wordt Het de zelfschepper genoemd.

Datgene wat bekend staat als de zelfschepper is inderdaad de bron van vreug-
de; want men wordt gelukkig door in contact te komen met die bron van
vreugde. Wie zal inderdaad inademen, en wie zal uitademen, als deze Gelukza-
ligheid niet aanwezig is in de hoogste ruimte (in het hart). Deze, inderdaad,
bezielt (mensen). Want, wanneer een aspirant zich onbevreesd vestigt in dit
onwaarneembare, lichaamloze, onuitsprekelijke en niet-ondersteunende
Brahman, bereikt hij de staat van onbevreesdheid. Want, wanneer de aspirant
de geringste differentiatie erin creéert, wordt hij bevangen door angst. Niette-
min is datzelfde Brahman een terreur voor de (zogenaamde) geleerde mens die
het verenigende perspectief mist.

Ter illustratie hiervan is dit vers hier:

Asat vai idam agre asit, in het begin was dit alles slechts het ongemanifesteerde
(Brahman). Met het woord asat wordt het ongeconditioneerde Brahman bedoeld, in
tegenstelling tot de toestand waarin onderscheidingen van naam en vorm gemani-
festeerd worden. Niet dat absolute niet-bestaan (de grondbetekenis van het woord,
asat) wordt bedoeld, want het bestaande kan niet uit het niet-bestaande voortkomen.
Idam, dit, staande voor de gemanifesteerde wereld, bezittend van de onderscheidin-
gen van naam en vorm; agre, in het begin — voor de schepping; asit asat, was
slechts Brahman dat asar genoemd kon worden. Tatah, daaruit — uit dat ongecon-
ditioneerde; vai, inderdaad; sat dat wat wordt onderscheiden door gemanifesteerde
naam en vorm; ajayata werd geboren. Is het effect geheel gescheiden van die (oor-
zaak), net zoals een zoon van de vader is? Het antwoord wordt ontkennend gege-
ven: Tat, dat wat het ongeconditioneerde (Brahman) wordt genoemd; svayam, Zich-
zelf, akuruta, schiep atmanam, Zichzelf. Aangezien dit zo is, tasmat, daarom; tat,
dat Brahman Zelf; ucyate, wordt genoemd; sukrtam, zelfschepper.1 Krachtens het
zijn van de oorzaak van alles, is Brahman in deze wereld welbekend als de zelf-
schepper. Of, aangezien Brahman Zelf alles schiep krachtens Zijn zijn alles, daarom

! Suktram (staande voor svakrta) zou zelf geschapen moeten betekenen. Maar Sankara vat het op
als een Vedische consent voor "zelfschepper" — A.G.



77

wordt datzelfde Brahman, dat de oorzaak is vanuit het oogpunt van deugdzaamheid,
ook sukrta (verdienste) genoemdl. Hoe dan ook, of de betekenis van sukrta nu
"verdienste" is of de andere (zelfschepper), een oorzaak die gerelateerd is aan de
vrucht enz. is in de wereld bekend als sukrta. Die universele erkenning is alleen
mogelijk als er een eeuwig bewustzijn is dat als oorzaak fungeert. Vandaar dat, uit
het universele feit van de erkenning van sukrta, volgt dat Brahman bestaat.

Het bestaat om deze verdere reden. Welke reden? Aangezien Het de bron van
vreugde is. Hoe is Brahman welbekend als de bron van vreugde? Het antwoord is:
Yat vai tat sukrtam, dat wat bekend staat als de zelfschepper; rasah vai sah, is in-
derdaad de rasah (een bron van vreugde). Rasah staat voor alles wat een middel is
tot voldoening, d.w.z. een bron van vreugde, zoals zoete en zure dingen die in de
wereld welbekend zijn. Rasam lahdhva, iets van vreugde verkrijgend; ayam bhava-
ti, men wordt, anandi gelukkig. Een niet-entiteit wordt in deze wereld niet gezien
als een oorzaak van geluk. Aangezien die Brahmanen (die Brahman hebben gereali-
seerd) net zo gelukkig blijken te zijn als iemand die een externe bron van vreugde
verkrijgt — hoewel ze in feite geen gebruik maken van externe middelen van geluk,
geen moeite doen en geen verlangen koesteren — volgt hieruit, vanzelfsprekend,
dat Brahman de bron is van hun vreugde. Vandaar dat dat Brahman bestaat, dat vol
is van vreugde’ en de bron is van hun geluk.

Brahman bestaat om deze aanvullende reden. Welke? Aangezien handelingen zoals
uitademen worden waargenomen. Dit lichaam, ook, van een levend wezen, ademt
uit door die functie van de vitale kracht genaamd pranra en ademt in door die andere
genaamd apana. Zo worden het lichaam en de zintuigen, in hun associatie, gezien
als het uitvoeren van hun vitale en organische functies. Deze verwezenlijking van
eenheid voor het dienen van een gemeenschappelijk doel is niet mogelijk tenzij er
een intelligentie is die geen deel uitmaakt van dit conglomeraat. Want zo is het
nergens anders het geval3. Dat feit wordt vermeld: yat, als; esah anandah, deze
Gelukzaligheid; na syat, er niet zou zijn; akase, in de (hoogste) ruimte — die in de
holte van het hart is gehuisvest; dan in deze wereld, kah hi eva, wie, inderdaad,;
anyat, zou inademen — zou de functie van apana uitvoeren; of kah pranyat, wie
zou uitademen — zou de functie van prapa uitvoeren? Daarom bestaat dat Brah-
man. Het geluk van mensen wordt veroorzaakt door diezelfde entiteit waarvoor er
zulke activiteiten van het lichaam en de zintuigen zijn, zoals uitademen enz. Hoe?
Esah hi eva, deze — dit hoogste Zelf — inderdaad; anandayati (is hetzelfde als
anandayati), bezielt — mensen, in overeenstemming met hun verdienste. Het idee

! Sukrta (lett. goed gedaan) betekent verdienste, wat een van de oorzaken van schepping is.

? De uitdrukking "rasavat", die "als een sap, d.w.z. iets zoets" (in plaats van "vol vreugde") bete-
kent, kan als volgt worden vertaald: "Brahman, dat de bron van hun geluk is, net zoals iets zoets."

3 Bouwmaterialen zelf, bijvoorbeeld, bouwen geen structuur. Een huis staat er omdat iemand het
gebouwd heeft en er toch geen deel van uitmaakte.



78

is dit: Datzelfde Zelf, dat van nature Gelukzaligheid is, wordt door mensen als be-
perkt en gediversifieerd gedacht vanwege hun onwetendheid.

Dat Brahman bestaat als de oorzaak van angst en onbevreesdheid van respectieve-
lijk de onwetende en wetende mensen. Want onbevreesdheid komt voort uit het
zoeken van toevlucht in iets dat bestaat, terwijl angst niet kan ophouden door toe-
vlucht te nemen tot iets dat niet bestaat. Hoe wordt Brahman de oorzaak van onbe-
vreesdheid? Het antwoord is: Hi, aangezien; yada eva, op het moment dat esa/,
deze — een aspirant; efasmin, in deze — in Brahman. (Brahman) van welk soort?
Adrsye: drsya is alles wat bedoeld is om gezien te worden, dat wil zeggen, elke
modificatie; want een modificatie is bedoeld om waargenomen te worden; wat geen
drsya is, is adrsya, d.w.z. onveranderlijk, in dit adrsye, onveranderlijk, dat wat geen
object van cognitie is. Anatmye, in het onbelichaamde. Aangezien Het onmerkbaar
is, is Het onstoffelijk. Aangezien Het onstoffelijk is, is Het aniruktam, onuitspreke-
lijk. Alleen iets dat eigenschappen bezit, kan in woorden worden uitgedrukt, en
alles wat eigenschappen bezit, is veranderlijk, terwijl Brahman onveranderlijk is,
zijnde de bron van alle modificaties. Vandaar dat Het onuitsprekelijk is. Dat zijnde
70, is Het anilayanam: nilayana is een nest, toevlucht; anilayana is het tegenover-
gestelde daarvan; Het is niet de instandhouder. De betekenis van de zin is: (Wan-
neer) in die entiteit die dit onveranderlijke, onbelichaamde, onuitsprekelijke, niet-
ondersteunende Brahman is, (de aspirant) vindate, verkrijgt; pratiststham, stabili-
teit, Zelf-absorptie; abhayam, op een onbevreesde manier. Het woord, ahhayam
(onbevreesd), wordt bijwoordelijk gebruikt (om het werkwoord vindate, verkrijgt,
te modificeren); of het moet in geslacht worden veranderd naar ahhayam (onbe-
vreesd) om het zelfstandig naamwoord (pratistham, stabiliteit) te kwalificeren.
(Wanneer de aspirant deze onbevreesde stabiliteit in Brahman krijgt) atha, dan;
aangezien hij dan geen diversiteit ziet die de schepping is van onwetendheid en de
oorzaak van angst is, daarom, sah, hij; ahhayam gatah bhavati, wordt gevestigd in
onbevreesdheid. Wanneer hij gevestigd wordt in zijn ware aard, dan ziet hij niets
anders, hoort hij niets anders, weet hij niets anders. lemand wordt bang voor ie-
mand anders, maar het is niet logisch dat het Zelf bang zou zijn voor het Zelf. Van-
daar dat het Zelf de bron is van onbevreesdheid voor het Zelf. Er zijn Brahmanen te
vinden die vrij zijn van angst uit alle hoeken. Dit zou onrechtvaardig zijn als Brah-
man, de beschermer tegen angst, er niet zou zijn, terwijl de oorzaken van angst
bleven bestaan. Daarom, uit het feit van het waarnemen van hun onbevreesdheid,
volgt dat Brahman bestaat als de bron van die onverschrokkenheid. Wanneer be-
reikt die aspirant onbevreesdheid? Wanneer hij niets anders waarneemt en geen
antaram, verschil, in het Zelf cre€ert, dan bereikt hij onbevreesdheid. Dit is het
idee.

Integendeel, 4i, aangezien; yada, wanneer, in de staat van onwetendheid; esah,
deze, de onwetende mens; in dit Zelf iets ziet, gepresenteerd door onwetendheid,
zoals het visioen van een tweede maan gezien door een man die lijdt aan de oog-
ziekte genaamd timira: en etasmin, in deze, in Brahman; kurute, hij creéert; ut



79

aram, zelfs een lichte; antaram, kloof, verschil — aangezien de waarneming van
verschil de oorzaak van angst is,' betekent het dat zelfs als hij het geringste verschil
ziet — atha, dan, vanwege dat zien van verschil; tasya, voor die ziel die verschil
waarneemt; bhayam bhavati, angst opkomt. Dus het Zelf alleen is de oorzaak van
angst voor de onwetende mens zelf. De Upanisad vermeldt precies dat feit hier: T,
niettemin; tat eva, datzelfde Brahman; is bhayam, een terreur; vidusah, voor de man
van (schijnbare) geleerdheid, die verschil waarneemt: datzelfde Brahman, wanneer
waargenomen door een gevoel van dualiteit en God genoemd, wordt een terreur
voor de (ogenschijnlijk) geleerde man die aldus weet: "God verschilt van mij, en ik
ben een werelds schepsel dat verschilt van God," en die het geringste verschil cre-
eert — (een terreur) amanvanasya, voor die onnadenkende (geleerde) man, die niet
vanuit het standpunt van eenheid kijkt. Dienovereenkomstig is de man die de enti-
teit van het Zelf niet als één en ongedifferentieerd realiseert, werkelijk onverlicht,
hoewel hij geleerd mag zijn. ledereen die zichzelf als vernietigbaar beschouwt,
wordt met angst bevangen bij het loutere zien van een vernietigende instantie. Een
vernietiger (in de ultieme analyse) kan dat alleen zijn als hij zelf onvernietigbaar is*.
Nu, als er geen oorzaak van vernietiging zou zijn, zou er geen dergelijke angst zijn
in het vernietigbare die voortkomt uit een waarneming van een vernietiger. De hele
wereld blijkt echter met angst bevangen te zijn. Daarom, uit het waargenomen feit
van angst in de wereld, volgt dat er wel degelijk een angstaanjagend iets bestaat dat
een onvernietigbare vernietigingsinstantie is, waardoor de wereld beeft.

Ter uitdrukking van dit idee, ook hier, is dit vers:

! Een andere lezing is bhedadarsanam eva hi antarakarayam — "het zien van verschil zelf is de
schepper van verschil".

2 De uiteindelijke oorzaak van angst moet zelf onvernietigbaar zijn, aangezien een tegengestelde
veronderstelling tot een oneindige regressie zal leiden. En zo'n eeuwige agens is Brahman.



80

HOOFDSTUK VIII

bhisasmadvatah pavate | bhisodeti siiryah | bhisasmadagniscendrasca |
mytyurdhavati paiicama iti | saisanandasya mimamsa bhavati | yuva
syatsadhuyuvadhyayakah | asistho drdhistho balisthah | tasyeyam prthivi sarva
vittasya piirna syat | sa eko manugsa anandah | te ye satam manusa anandah ||
(2,8.1)

sa eko manugyagandharvanamanandah | Srotriyasya cakamahatasya | te ye Satam
manugsyagandharvapnamanandah | sa eko devagandharvanamanandah |
srotriyasya cakamahatasya | te ye satam devagandharvanamanandah | sa ekah
pitirnam ciralokalokanamanandah | srotriyasya cakamahatasya | te ye satam
pitirnam ciralokalokanamanandah | sa eka ajanajanam devanamanandah ||
2,8.2)

Srotriyasya cakamahatasya | te ye satam djanajanam devanamanandah | sa ekah
karmadevanam devanamanandah | ye karmana devanapiyanti | Srotriyasya
cakamahatasya | te ye satam karmadevanam devanamanandah | sa eko
devanamanandah | Srotriyasya cakamahatasya | te ye Satam devanamanandah |
sa eka indrasyanandah || (2,8.3)

srotriyasya cakamahatasya | te ye satamindrasyanandah | sa eko
brhaspateranandah | Srotriyasya cakamahatasya | te ye satam brhaspateranandah
| sa ekah prajapateranandah | srotriyasya cakamahatasya | te ye satam
prajapateranandah | sa eko brahmana anandah | Srotriyasya cakamahatasya ||
(2,8.4)

1-4. Uit Zijn vrees blaast de Wind. Uit vrees rijst de Zon. Uit Zijn vrees ren-
nen Vuur, alsook Indra, en Dood, de vijfde.

Dit is dan een evaluatie van die Gelukzaligheid:

Stel je een jonge man voor — in de bloei van zijn leven, goed, geleerd, uiterst
snel, het sterkst gebouwd en het meest energiek. Stel dat deze aarde voor hem
ligt, gevuld met rijkdom. Dit zal één eenheid van menselijke vreugde zijn.' Als
deze menselijke vreugde honderd keer wordt vermenigvuldigd, is het één
vreugde van de man-Gandharvas, en zo ook van een volger van de Veda's die
onaangetast is door verlangens. Als deze vreugde van de man-Gandharvas
honderd keer wordt vermenigvuldigd, is het één vreugde van de goddelijke-
Gandharvas, en zo ook van een volger van de Veda's die onaangetast is door
verlangens. Als de vreugde van de goddelijke-Gandharvas honderdvoudig
wordt verhoogd, is het één vreugde van de voorouders wier wereld eeuwig is,
en zo van een volger van de Veda's die onaangetast is door verlangen. Als de
vreugde van de voorouders die in de eeuwige wereld verblijven honderdvoudig
wordt verhoogd, is het één vreugde van degenen die als goden in de hemel ge-
boren zijn, en zo van een volger van de Veda's die onaangetast is door verlan-

! Een maateenheid voor de inschatting van Gelukzaligheid.



81

gen. Als de vreugde van degenen die als goden in de hemel geboren zijn hon-
derdvoudig wordt vermenigvuldigd, is het één vreugde van de goden genaamd
de Karma-Devas, die de goden bereiken door middel van Vedische riten, en zo
van een volger van de Veda's die onaangetast is door verlangen. Als de vreugde
van de goden, genaamd de Karma-Devas, honderdvoudig wordt vermenigvul-
digd, is het één vreugde van de goden, en zo van een volger van de Veda's die
onbesmet is door verlangen. Als de vreugde van de goden honderd keer wordt
verhoogd, is het één vreugde van Indra, en zo van een volger van de Veda's die
onaangetast is door verlangen. Als de vreugde van Indra honderdvoudig wordt
vermenigvuldigd, is het één vreugde van Brhaspati en zo van een volger van de
Veda's die onaangetast is door verlangen. Als de vreugde van Brhaspati hon-
derd keer wordt verhoogd, is het één vreugde van Virat, en zo van een volger
van de Veda's die onbesmet is door verlangen. Als de vreugde van Virat hon-
derdvoudig wordt vermenigvuldigd, is het één vreugde van Hiranyagarbha, en
zo is het ook van de volger van de Veda's die onbesmet is door verlangen.

Bhisa, door vrees; asmat, van Hem,; vatah pavate, (de god van) Wind blaast. Bhisa,
door vrees; udeti, rijst; siryah, de Zon. Bhisa asmat, door vrees van Hem; dhavati,
rent; agnih, ca Indrah ca, Vuur alsook Indra; (en) mrtyuh pana-mah, Dood, de vijf-
de. Aangezien Wind enz., hoewel zelf zeer aanbiddelijk en heerszuchtig, zich re-
gelmatig bezighouden met zulke zeer inspannende werken als blazen, is het redelijk
om te concluderen dat dit mogelijk is op de veronderstelling van een heerser dankzij
wie zij hun gedisciplineerde activiteit hebben. Aangezien zij hun plichten vervullen
uit vrees voor deze Brahman, net zoals dienaren doen uit vrees voor een koning,
daarom bestaat Brahman wel degelijk als hun heerser als een angstaanjagende enti-
teit.

En dat Brahman, de bron van angst, is Gelukzaligheid. Esa bhavati, dit is;
mamansa, een evaluatie; anandasya, van de Gelukzaligheid, dat is het voornoemde
Brahman. Wat moet er beoordeeld worden aan de Gelukzaligheid? Het antwoord is:
De Gelukzaligheid kan zo vanuit dit oogpunt worden bestudeerd; of Het voortkomt
uit het contact van subject en object, zoals het geval is met wereldse gelukzaligheid,
of dat Het natuurlijk is. Wat dat betreft, de wereldse gelukzaligheid bereikt uitmun-
tendheid door een samenloop van externe en interne middelen. De aldus verkregen
gelukzaligheid wordt hier als voorbeeld genoemd als een benadering van de Geluk-
zaligheid die Brahman is; want door deze bekende gelukzaligheid kan de Gelukza-
ligheid die begrepen wordt door een intellect, vrij van objectieve gedachte, worden
benaderd. Zelfs wereldse gelukzaligheid is een deeltje van de Gelukzaligheid die
Brahman is, die wordt omgezet in onbestendige wereldse gelukzaligheid, als gevolg
van kennis die bedekt wordt door onwetendheid, en onwetendheid die achtereen-
volgens dikker wordt naargelang de individuen, beginnend met Hiranyagarbha,
deze Gelukzaligheid op verschillende manieren denken onder de impuls van het
resultaat van hun vroegere acties en in overeenstemming met hun vroegere contem-
platies. Wederom, naarmate onwetendheid en verlangen worden afgezwakt, ver-



82

schijnt diezelfde Gelukzaligheid aan het gezicht van iemand die geleerd is, bedre-
ven in de Veda's, en vrij van hartstocht, als telkens honderdvoudig stijgend, in de
vlakken beginnend met die van de man-Gandharvas, totdat de gelukzaligheid van
Hiranyagarbha, Brahma, wordt bereikt. Maar wanneer de scheiding van subject en
object door verlichting wordt geélimineerd; is er alleen de allesdoordringende en
intrinsieke Gelukzaligheid die één is zonder een tweede. Om dit idee over te bren-
gen, zegt de tekst: yuva syat enz.

Yuva, een jongere — iemand in de bloei van zijn leven. S@hu-yuva is een bijvoeg-
lijk naamwoord van jeugd, en betekent iemand die zowel jong als goed is. Een jon-
gere kan slecht zijn, en een goed mens hoeft niet jong te zijn. Vandaar de specifica-
tie: "Stel dat er een jongeman is die een goede jongere is." Adhyayakah, is iemand
die de Veda's heeft bestudeerd. Asisthah, de beste heerser of de snelste in actie.
Drdhisthah, meest gehard (d.w.z. alle zintuigen intact hebbend). Balishah, sterkste.
(Stel dat de jongere) gezegend is met zulke fysieke attributen. (En laat er zijn) ta-
sya, voor hem, iyam sarva prthivi, deze hele aarde; purna gevuld, verrijkt; vittasya,
(moet eerder vittena zijn), met rijkdom — met waargenomen objecten die bedoeld
zijn voor genot, en ongeziene objecten die voortvloeien uit karma. Het idee is dat
hij een koning is die over de aarde heerst. Sakh, de vreugde die hij heeft; is ekah
manusah anandah een enkele menselijke gelukzaligheid — een eenheid van de
hoogste menselijke gelukzaligheid. Te ye satam manusah anandah, die menselijke
gelukzaligheid honderdvoudig vermenigvuldigd; is sah ekah manusya-
gandharvanam anandah, een eenheid van de gelukzaligheid van de man-
Gandharvas. Het geluk van man-Gandharvas wordt honderd keer beter dan dat van
de mens. Man-Gandharvas zijn die menselijke wezens die Gandharvas worden door
een aantal speciale karma's en meditaties. Aangezien zij de kracht van verdwijnen
enz. bezitten, begiftigd zijnde met subtiele lichamen en zintuigen, zijn obstakels op
hun weg weinig, en zij hebben de kracht om obstakels te weerstaan en hebben een
schat aan accessoires. Daarom zal een man-Gandharva mentale rust hebben, aange-
zien hij onweerlegd blijft en oppositie kan afweren. Uit de voortgang van die rust
volgt een progressieve uitdrukking van Gelukzaligheid. Zo is het redelijk dat in
verhouding tot de verbetering van rust op de volgende vlakken vergeleken met die
op de voorgaande, de uitmuntendheid van gelukzaligheid ook honderdvoudig toe-
neemt. De mens vrij van verlangen is in het beginstadium niet in overweging ge-
nomen met het oog op het aantonen dat de gelukzaligheid van iemand die Vedische
plichten nakomt en onaangetast is door verlangen naar het genot van menselijke
objecten, honderd keer hoger is dan de menselijke gelukzaligheid en vergelijkbaar
is met die van een man-Gandharva. Toewijding aan Vedische plichten en zonde-
loosheid (Br. I'V. iii. 33) worden geimpliceerd door de twee termen "geleerd" en
"jong en goed". Deze twee kwaliteiten zijn inderdaad gemeenschappelijk voor alle
vlakken. Maar begeerteloosheid is onderscheidend behandeld om de superioriteit en
inferioriteit van gelukzaligheid aan te tonen onafhankelijk van de superioriteit en
inferioriteit van objecten. Zo, aangezien geluk blijkt te verbeteren honderdvoudig



83

evenredig met de toename van begeerteloosheid, wordt het hier behandeld met het
00g op het voorschrijven van onthechting als een middel voor het bereiken van de
hoogste Gelukzaligheid. De rest is reeds uitgelegd.

Deva-Gandharvah, goddelijke-Gandharvas, zijn dat van geboorte. De term
ciralokalokanam, van degenen wier wereld voor altijd duurt, is een bijvoeglijk
naamwoord van pitrnam, van de voorouders, waarbij de voorouders zo worden
gekwalificeerd omdat hun wereld (relatief) voor altijd duurt. Ajana is de wereld van
de goden; degenen die daar geboren worden — geboren in de gebieden van goden
als gevolg van speciale riten voorgeschreven door de Smytis — zijn de Ajanaja
goden. De kannadevah zijn degenen die de goden bereiken door louter Vedische
karma, zoals Agnihotra enz. De devah, goden, zijn degenen die drieéndertig in aan-
tal zijn' en offergaven ontvangen. Indra is hun heer. Zijn leermeester is Brhaspati.
Prajapati is Virat die de drie werelden (aarde, hemel en tussenruimte) als zijn li-
chaam heeft.” Brahma doordringt het hele universum als de kosmische en indivi-
duele personen. Deze Brahma is Hiranyagarbha in wie al deze variéteiten van ge-
lukzaligheid verenigd worden, en in wie deugdzaamheid verblijft als de oorzaak
van die gelukzaligheid, bewustzijn van die gelukzaligheid, en onthechting van de
hoogste orde. Deze gelukzaligheid van Hem wordt overal direct waargenomen door
iemand die bedreven is in de Veda's, vrij van zonde, en onbesmet door verlangen.
Hieruit wordt afgeleid dat deze drie kwaliteiten de middelen zijn (voor het bereiken
van Gelukzaligheid). Hiervan zijn Vedische kennis en zondeloosheid onveranderlijk
(in alle vlakken), terwijl begeerteloosheid verbetert; en daarom is de laatste bekend
als het beste middel. De Gelukzaligheid van Brahman die waarneembaar is bij de
perfectie van begeerteloosheid en ook openstaat voor de directe visie van iemand
die de Veda's volgt, die hoogste Gelukzaligheid, een deeltje of een stukje waarvan
de gelukzaligheid van deze Brahma vormt, overeenkomstig de Vedische tekst, "Op
een deeltje van deze zelfde Gelukzaligheid leven andere wezens" (Br. IV. iii. 32), is
diezelfde Gelukzaligheid waarvan al deze gelukzaligheid zich heeft afgescheiden
als nevel van de zee en waarin het weer verenigd wordt. Het is de natuurlijke hoog-
ste Gelukzaligheid, en daarin is geen splitsing van de vreugde en de genieter, aan-
gezien Het non-duaal is.

Het resultaat van deze evaluatie wordt hier samengevat:

! Acht Vasu's, elf Rudra's, twaalf Aditya's, Indra en Prajapati.

? Commentaar op Br IIL. iii. 2.



84

sa yascayam puruse | yascasavaditye | sa ekah | sa ya evamvit | asmallokatpretya |
etamannamayamatmanamupasankramati | etam
pranamayamatmanamupasankramati | etam
manomayamatmanamupasankramati | etam
vijiianamayamatmanamupasankramati |
etamanandamayamatmanamupasankramati | tadapyesa sloko bhavati || (2,8.5)

5. Hij die hier in de menselijke persoon is, en Hij die daar in de zon is, zijn één.
Hij die aldus weet, bereikt, na zich van deze wereld af te wenden, dit zelf ge-
maakt van voedsel, bereikt dit zelf gemaakt van vitale kracht, bereikt dit zelf
gemaakt van geest, bereikt dit zelf gemaakt van intelligentie, bereikt dit zelf
gemaakt van gelukzaligheid.

Ter uitdrukking hiervan komt dit vers voor:

Hjj die, na alle schepping — beginnend met de ruimte en eindigend met het lichaam
gemaakt van de essentie van voedsel — te hebben geprojecteerd, daarin binnenging
en gehuisvest is in de hoogste ruimte in de holte van het hart, wordt hier aangeduid
met de woorden sah yah, Hij die. Wie is Hij? Ayam puruse yah ca asau aditye, Hij
is in de menselijke persoon, en Hijj is dezelfde die in de zon verblijft. De hoogste
Gelukzaligheid, die is aangeduid als direct waarneembaar voor de volgeling van de
Veda's, en op een deeltje waarvan alle wezens, waardig van vreugde — tellend
vanaf Brahma — bestaan, die hoogste Gelukzaligheid wordt beschreven als "Hij is
dezelfde die in de zon verblijft". Hij is één in dezelfde zin dat de ruimte in een pot,
afzonderlijk staand, één is met de ruimte (als zodanig).

Bezwaar: Wat betreft het beschrijven van die Gelukzaligheid, moet de lichamelijke
ziel niet in algemene termen worden genoemd door te zeggen: "Hij die in de mense-
lijke persoon is", maar is het juister om die ziel aan te duiden door te zeggen: "En
Hij die in het rechteroog is" (Br.1L.iii.5, 1V.ii.2, V.v.2.), dat is beter bekend.

Antwoord: Nee, want de discussie gaat hier over het hoogste Zelf.! Het hoogste
Zelf vormt zeker het onderwerp hier in de teksten, "In het onveranderlijke, lichaam-
loze" (ILviii), "Uit Zijn vrees blaast de Wind" (Il.viii.1), "Dit, dan, is een evaluatie
van die Gelukzaligheid" (ibid). Het is niet redelijk om plotseling iets buiten de con-
text te noemen. En het onderwerp dat moet worden onderwezen, is de kennis van
het hoogste Zelf. Daarom wordt het hoogste Zelf* aangeduid in de vitdrukking, sah
ekah, Hij is é&én.

! De andere, hierboven geciteerde tekst, heeft betrekking op een meditatie gebaseerd op de identi-
teit van de individuele ziel en Hiranyagarbha, en niet de identiteit, als zodanig, van het individue-
le zelf en het hoogste Zelf.

? Dezelfde onovertroffen Gelukzaligheid van de bewuste Werkelijkheid die wordt gereflecteerd
op een superieur medium, nl. de zon, wordt ook gereflecteerd op een inferieur medium, nl. een
mens die hoofd, handen, enz. bezit. Zo, vanuit het standpunt van de hoogste Gelukzaligheid, staan
de twee afzonderlijke entiteiten op één lijn, en intrinsiek zijn ze hetzelfde. Dit is wat wordt on-
derwezen."



85

Bezwaar: Is het onderwerp niet begonnen met een schatting van Gelukzaligheid?
Het resultaat van die schatting moet ook worden geconcludeerd door te zeggen: "De
Gelukzaligheid die niet-verschillend en intrinsiek is, en niet een product van het
contact tussen het subject en het object, is het hoogste Zelf."

Antwoord: Is het niet helemaal in lijn daarmee om (dat Zelf) aan te duiden door de
onderscheidingen, die betrekking hebben op verschillende plaatsen, die we hier
tegenkomen in de zin, "Hij die in de menselijke persoon is en die in de zon is, is
hetzelfde"?

Bezwaar: Zelfs dan, is het niet nutteloos om de zon apart te noemen?

Antwoord: Nee, het is niet nutteloos, want het is bedoeld om (noties van) superiori-
teit en inferioriteit te elimineren. In de zon bevindt zich de hoogste perfectie van
dualiteit, bestaande uit het gevormde en het vormloze. Als, vanuit het standpunt van
de hoogste Gelukzaligheid, die perfectie op dezelfde voet kan worden geplaatst met
de menselijke persoonlijkheid, na het elimineren van de eigenaardigheden van de
laatste, zal er geen superioriteit of inferioriteit meer zijn voor iemand die dat doel
bereikt; en vandaar dat het redelijk wordt om te zeggen dat "hij een staat van onbe-
vreesdheid bereikt" (11.vii).

De vraag of Brahman bestaat of niet, gesteld na de instructie van de leraar, is be-
handeld. Een van deze post-vragen is afgewezen door te zeggen dat uit de redene-
ringen die de fenomenen van schepping, verwerving van vreugde, functioneren van
het leven, het bereiken van een staat van onbevreesdheid, en ervaring van angst
rechtvaardigen, volgt dat Brahman wel degelijk bestaat als de oorzaak van die ruim-
te enz. Er zijn twee andere post-vragen met betrekking tot het bereiken of niet-
bereiken van Brahman door de verlichte mens en de onverlichte mens. Hiervan is
de laatste post-vraag: "Bereikt de verlichte mens het wel of niet?" Om dit op te
lossen, wordt (zoals hieronder) gezegd. De middelste post-vraag wordt beantwoord
door het antwoord op de laatste; en vandaar dat er geen (aparte) moeite wordt ge-
daan om het op te lossen.

Sah yah, iedereen die; is evamvit, een kenner van dit soort die, na alle ideeén van
superioriteit en inferioriteit te hebben verworpen, Brahman, eerder beschreven, op
deze manier kent: "Ik ben de non-duale waarheid, kennis, oneindigheid"; want het
woord evam, aldus, wordt gebruikt om te verwijzen naar een onderwerp dat reeds
ter sprake is gekomen. Wat wordt hij? De totaliteit van geziene en ongeziene dingen
wordt aangeduid met de term "deze wereld"; hij, pretya, (lett. na te zijn vertrokken),
afziend, onverschillig wordend; asmat lokat, van deze wereld — zoals beschreven;
upasamkramati, bereikt; etam annamayam atmanam, dit lichaam opgebouwd uit
voedsel, zoals reeds beschreven. Het idee is dat hij de totaliteit van objecten niet als
verschillend van zijn lichaam opgebouwd uit voedsel waarneemt; hij ziet alle grove



86

elementen als identiek met zijn lichaam opgebouwd uit voedsel.' Dan bereikt hij
etam pranamayam atmanam, dit lichaam samengesteld door de vitale kracht, dat
zelf onverdeeld is en zich in het (kosmische) lichaam bevindt dat is opgebouwd uit
al het voedsel. Dan bereikt hij dit lichaam gemaakt van geest, dit lichaam gemaakt
van intelligentie,” dit lichaam gemaakt van gelukzaligheid. Dan bereikt hij de staat
van onbevreesdheid in het onveranderlijke, lichaamloze, onuitsprekelijke en niet-
ondersteunende (II.vii).

Wat dat betreft, moet dit worden overwogen: Wat is hij die aldus weet, en hoe be-
reikt hij? Is de bereiker anders dan of hetzelfde als het hoogste Zelf? Wat volgt
daaruit? Mocht de bereiker verschillen, dan zal de conclusie in strijd zijn met Vedi-
sche teksten zoals "Dat geschapen hebbende, ging Hij in datzelfde ding" (II. vi),
"(Wie een andere god aanbidt, denkende), 'Hij is één, en ik ben een ander', hij weet
niet" (Br. L.iv.10), "Eén zonder een tweede" (Ch. VLii.l), "Gij zijt dat" (Ch. V1. viii-
xvi). Integendeel, als het Zelf zelf het gelukzalige zelf bereikt, zullen we geconfron-
teerd worden met de onjuistheid van dezelfde entiteit die zowel subject als object is;
bovendien zal het hoogste Zelf ofwel worden gereduceerd tot een transmigrerende
ziel of een niet-entiteit.

Bezwaar: De discussie is nutteloos als de fout die bij elke aanname ontstaat onver-
mijdelijk is. Aan de andere kant, als een van de aannames vrij is van defecten, of als
een derde, foutloze aanname dat is, dan is dat alleen de betekenis van de schrift,
zodat de discussie ongepast is.

Antwoord: Nee, want de discussie is bedoeld voor de vaststelling ervan. Het is
waar dat het oplopende defect niet kan worden vermeden door een van de twee
posities te accepteren, en dat de discussie nutteloos wordt als een derde, foutloze
positie wordt vastgesteld; maar dat derde alternatief is niet bepaald. Vandaar dat
deze overweging vruchtbaar is, aangezien het is berekend om tot die vaststelling te
leiden.

Bezwaar: Het is waar dat een onderzoek vruchtbaar is voor zover het culmineert in
het vaststellen van de betekenis van een schrift. Maar in uw geval zult u eenvou-
digweg nadenken zonder ooit tot enige betekenis te komen.

Antwoord: Is het uw standpunt dat er een Vedische zin kan voorkomen wiens bete-
kenis niet hoeft te worden bepaald?

Bezwaar: Nee.

Tegenbezwaar: Hoe dan (is de discussie nutteloos)?

! Hij bereikt identiteit met Virat, de grove Kosmische Persoon, wiens lichaam is samengesteld uit
de drie werelden — aarde, hemel en tussenruimte.

? Hiranyagarbha, opgevat als bezittend van de krachten van actie, wil en kennis, heeft een subtiel
lichaam dat is samengesteld uit de totaliteit van vitale, mentale en intellectuele energie.



87

Bezwaar: Omdat er veel tegenstanders zijn. U bent een monist, aangezien u de
Vedische ideeén volgt, terwijl de dualisten, die buiten het Vedische bereik vallen en
tegen u zijn, talrijk zijn. Daarom vrees ik dat u niet zult kunnen bepalen.

Antwoord: Dit zelf is een zegen voor mij dat u me brandmerkt als trouw aan het
monisme en geconfronteerd met velen die het pluralisme zijn toegedaan. Daarom
zal ik allen overwinnen; en zo begin ik de discussie.

De bereiker moet het hoogste Zelf alleen zijn, aangezien versmelting in die toestand
het geimpliceerde idee is. Wat hier in de tekst, "De kenner van Brahman bereikt het
hoogste" (I1.1), wordt getracht over te brengen, is het worden van het hoogste Zelf
door Zijn kennis. Het ene ding kan zeker niet iets anders worden.

Bezwaar: Is het niet ook onjuist om te zeggen dat de individuele ziel het hoogste
Zelf wordt?

Antwoord: Nee, want het overgebrachte idee is dat van het verwijderen van de
identiteit (met het lichaam enz.) die door onwetendheid is gecreéerd. Het bereiken
van iemands eigen Zelf door de kennis van Brahman, dat wordt onderwezen, is
bedoeld om de eliminatie van de verschillende zelven — zoals het voedsel-zelf, de
producten van onwetendheid — die werkelijk niet-Zelven zijn, gesuperponeerd als
Zelven, te impliceren.

Bezwaar: Hoe wordt zo'n betekenis begrepen?

Antwoord: Omdat alleen kennis wordt voorgeschreven. Het effect van kennis blijkt
de uitroeiing van onwetendheid te zijn; en hier wordt die kennis alleen voorge-
schreven als middel voor het bereiken van het Zelf.

Bezwaar: Mag dat niet zijn zoals het communiceren van informatie over een pad?
Dus de loutere voorschrijving van kennis als middel komt niet neer op het aantonen
dat het hoogste Zelf het Zelf van de bereiker is.

Tegenbezwaar: Waarom?

Tegenstander: Want men ziet dat, wat betreft het bereiken van een andere plaats,
de informatie over de weg wordt gecommuniceerd. Niet dat het dorp zelf de reiziger
kan zijn.'

Antwoord: Niet zo, want de analogie is ongeschikt.” In de aangehaalde illustratie is
de overgebrachte informatie niet van het dorp, maar van het pad, dat leidt tot ie-
mands aankomst daar. Maar in dit geval wordt geen informatie over enig ander
middel afgezien van de kennis van Brahman overgebracht.

! De reiziger is niet het dorp, hoewel de kennis van het pad naar het dorp waardevol is voor hem.
Evenzo is het individu niet Brahman, hoewel de instructie over de kennis van Brahman waardevol
is; want door deze te beoefenen kan hij Brahman bereiken.

2 Men zegt niet: "Jij bent het dorp", wanneer men over het pad ernaartoe spreekt, terwijl de identi-
teit van de twee hier expliciet wordt onderwezen.



88

Bezwaar: De kennis van Brahman, athankelijk van middelen zoals riten enz., die
eerder zijn voorgeschreven, wordt onderwezen als middel voor het bereiken van het
hoogste.

Antwoord: Nee, want dit werd eerder weerlegd door te zeggen: "Aangezien bevrij-
ding eeuwig is" enz.' En de tekst, "Na dat geschapen te hebben, ging Hij in datzelf-
de ding" (1l.vi), toont aan dat het Zelf, immanent in de schepping, identiek is met
het Hoogste. En dit volgt uit de logica van het bereiken van de staat van onbe-
vreesdheid. Want als de verlichte mens niets als verschillend van zijn eigen Zelf
ziet, dan wordt de bewering, "Hij vestigt zich in die staat van onbevreesdheid",
passend, aangezien (voor hem) niets bestaat als een afzonderlijke entiteit die angst
kan veroorzaken. Bovendien, als dualiteit een schepping van onwetendheid is, dan
is het pas redelijk om de verdwijning ervan door middel van kennis aan te tonen;
want (het bewijs van) het niet-bestaan van een tweede maan bestaat in het feit dat
deze niet wordt gezien door iemand wiens ogen niet zijn aangetast door de ziekte
genaamd timira.

Bezwaar: Maar niet-waarneming van dualiteit is dus geen kwestie van ervaring.

Antwoord: Nee, want dualiteit wordt niet waargenomen door degenen die diep in
het Zelf zijn opgenomen tijdens slaap (of samadhi).

Bezwaar: De niet-waarneming van dualiteit in diepe slaap is vergelijkbaar met de
niet-waarneming door iemand die met iets anders bezig is.

Antwoord: Niet zo, want dan (d.w.z. in slaap en samdadhi) is er niet-waarneming
van alles (zodat er geen bezigheid met iets kan zijn).

Bezwaar: Dualiteit bestaat vanwege de waarneming ervan in de droom- en waak-
toestanden.

Antwoord: Nee, want de droom- en waaktoestanden zijn scheppingen van onwe-
tendheid. De waarneming van dualiteit die voorkomt in de droom- en waaktoestan-
den is het resultaat van onwetendheid, omdat het ophoudt bij het ophouden van
onwetendheid.

Bezwaar: De niet-waarneming (van dualiteit) in slaap is ook een gevolg van onwe-
tendheid.

Antwoord: Nee, want het is natuurlijk. De natuurlijke staat van een substantie is
onveranderlijk, want het bestaat op eigen kracht. Veranderlijkheid is niet zijn ware
aard, aangezien dat athangt van andere factoren. De ware toestand van een substan-
tie kan niet afhankelijk zijn van externe instanties. Elke bijzonderheid die ontstaat
in een bestaande substantie is een gevolg van externe instanties, en een bijzonder-
heid impliceert een verandering. De waarnemingen die voorkomen in de droom- en
waaktoestanden zijn slechts modale uitdrukkingen, want de ware toestand van een

! Brahman is identiek aan bevrijding, en als zodanig hoeft het niet bereikt te worden. Maar we
kunnen Brahman kennen in de zin dat onze onwetendheid erover kan worden weggenomen.



89

ding is datgene wat op eigen kracht bestaat, en de onwerkelijke toestand is datgene
wat athangt van anderen, voor zover het ophoudt met het ophouden van anderen.
Vandaar dat, in tegenstelling tot wat er gebeurt in de droom- en waaktoestanden, er
geen modaliteit optreedt in diepe slaap, want de niet-waarneming in die laatste staat
is natuurlijk.

Voor degenen echter, voor wie God verschilt van het Zelf, en schepping, ook, ver-
schillend is, is er geen eliminatie van angst; want angst wordt veroorzaakt door iets
externs; en noch kan een bestaande worden vernietigd, noch kan een niet-bestaande
tot stand komen.

Bezwaar: lets externs wordt de bron van angst wanneer het wordt aangevuld met
1
andere .

Antwoord: Dat staat ook op gelijke voet. Want die permanente of onbestendige
instantie’, die de tekortkoming enz. helpt, en wiens hulp dat iets anders gebruikt om
de oorzaak van angst voor anderen te worden, kan geen zelfvernietiging hebben
door het feit van wat die instantie wordt verondersteld te zijn’; of mocht die zelf-
vernietiging hebben, dan zullen het werkelijke en het onwerkelijke onderling uit-
wisselbaar worden, zodat niemand ergens geloof in zal hebben. Vanuit het stand-
punt van non-dualiteit, echter, heeft dat bezwaar geen betrekking, aangezien de
wereld een super-impositie is door onwetendheid. Want een tweede maan, gezien
door een man die lijdt aan de oogziekte genaamd timira, verkrijgt geen enkele reali-
teit, noch wordt deze vernietigd.

Bezwaar: Kennis en onwetendheid zijn eigenschappen van het Zelf".

Antwoord: Niet zo, want ze worden waargenomen. Discriminatie (d.w.z. kennis)
en niet-discriminatie (d.w.z. onwetendheid) worden direct waargenomen, zoals
kleur enz., als attributen van de geest. Niet dat kleur, waargenomen als een object,
een attribuut van de waarnemer kan zijn. En onwetendheid wordt vastgesteld door
dergelijke vormen van waarneming ervan als: "ik ben onwetend", "Mijn kennis is
onduidelijk". Evenzo wordt het verschil van kennis (van het Zelf) waargenomen, en
de verlichte mensen communiceren de kennis van het Zelf aan anderen; en zo, ook,
begrijpen anderen het. Dienovereenkomstig moeten kennis en onwetendheid wor-

" God, in associatie met verdiensten en tekortkomingen van schepselen, veroorzaakt angst. Maar
de bevrijde mens heeft geen angst voor God, aangezien hij vrij is van verdiensten enz.

2 Adrsta, ongezien resultaat, wiens hulp God gebruikt.

? Deze bovenstaande visie kan noch door de Samkhya's noch door de Naiyayika's worden aange-
voerd; want de eersten geloven niet dat een bestaande tekortkoming geheel kan worden vernie-
tigd; en de laatsten zeggen niet dat zolang de tekortkomingvoortduurt, het effect ervan totaal
afwezig zal zijn. Adrsta credert ook dezelfde moeilijkheid.

* Als kennis onwetendheid verwijdert, dan moeten beide eigenschappen van de ziel zijn, en moet
de ziel onderhevig zijn aan mutatie door hun verschijning of verdwijning.



90

den gerangschikt met naam en vorm; ze zijn geen attributen van het Zelf,' overeen-
komstig een andere Vedische tekst, "(Dat wat Ruimte wordt genoemd) bewerkstel-
ligt de manifestatie van naam en vorm. Dat waarin deze twee bestaan, is Brahman"
(Ch. VILxiv.l). En die naam en vorm worden voorgesteld te bestaan in Brahman
zoals nacht en dag in de zon, hoewel ze in werkelijkheid daar niet zijn.

Bezwaar: Als (het Zelf en Brahman) niet-verschillend zijn, dan ontstaat de absurdi-
teit van dezelfde entiteit die zowel subject als object wordt in de tekst, "Hij bereikt
dat zalige Zelf" (IL.viii 5).

Antwoord: Niet zo, want de bereiking bestaat in louter verlichting. Het hier geleer-
de bereiken is niet zoals dat door een bloedzuiger. Hoe dan? De tekst die over be-
reiken handelt, betekent louter realisatie.”

Bezwaar: Bereiken in letterlijke zin wordt hier bedoeld met de uitdrukking
upasamkramati.

Antwoord: Niet zo, want dit wordt niet gezien in het geval van het lichaam gemaakt
van voedsel; want in het geval van iemand die het (kosmische) voedsel-lichaam
(d.w.z. Virat) bereikt, wordt men niet gezien als uit deze externe wereld te reiken
als een bloedzuiger of op enige andere manier.

Bezwaar: (Bereiken is mogelijk in die zin dat) het mentale lichaam of het intellectu-
ele lichaam, wanneer het is uitgetreden (in droom enz.), kan terugkeren om opnieuw
zijn eigen natuurlijke staat te verwerven.

Antwoord: Nee, want er kan geen actie zijn in iemands eigen Zelf. (Bovendien) was
het onderwerp dat (door u) werd geopperd dat iemand, anders dan het voedsel-
lichaam, het voedsel-lichaam bereikt; om nu te zeggen dat ofwel het mentale li-
chaam of het intellectuele lichaam zijn eigen staat bereikt, houdt een tegenspraak in.
Evenzo is het terugkeren naar zijn eigen staat door het zalige zelf niet de betekenis
van samkramana.3

" "De beginloze en ondoorgrondelijke onwetendheid, afhankelijk van puur Bewustzijn voor zijn
bestaan, wordt getransformeerd als het interne orgaan. Dat orgaan, wederom, wordt gemodifi-
ceerd in de vorm van ware kennis en dwaling in overeenstemming met de overweging van zijn
sattvika of tamasika kwaliteiten. De substantie genaamd Bewustzijn, wanneer gereflecteerd op
zo'n orgaan, is of verlicht of misleid genoemd. In werkelijkheid is Bewustzijn noch verlicht noch
onverlicht." — A.G.

2 "Het zalige zelf is niet het hoogste Zelf, noch is er enige samkramana in de zin van intrede.
Maar wat hier bedoeld wordt, is de transcendentie of negatie van het zalige zelf, dat ten onrechte
als het Zelf wordt aanvaard, door de realisatie van Brahman, niet als een object, maar als identiek
met het Zelf." — A.G.

? De tegenstander zou kunnen zeggen dat de sarkaramana, in het geval van het zalige zelf, de
verwerving van zijn natuurlijke kalmte na een droevige ervaring betekent. Maar dit is ook onder-
hevig aan het bezwaar dat dit in strijd is met de argumentatielijn van de tegenstander, en het
bestaan in iemands eigen natuur is geen verwerving in de ware zin. angst, verwerving, enz. zijn
toegeschreven aan Brahman, opgevat als de basis van alle empirische handelingen; maar met



91

Daarom betekent sarkramana geen verwerving, noch betekent het het bereiken van
een van de vijf omhulsels, beginnend met het voedsel-lichaam, door een van hen.
Uiteindelijk kan samkramana redelijkerwijs alleen bestaan in realisatie door een
entiteit, anders dan de zelven, beginnend met het voedsel-zelf en eindigend met het
zalige zelf. Als samkramana alleen realisatie betekent, dan wordt door die
samkramana, d.w.z. door het ontstaan van kennis over het verschil van het Zelf
(van het niet-Zelf), de fout van het denken aan de niet-Zelven zoals het voedsel-
lichaam als het Zelf, welke fout voortkomt uit de associatie van het Zelf met de
holte van het hart, verwijderd; want het Zelf, terwijl het in het zalige zelf verblijft,
doordringt werkelijk alles, aangezien Het na het projecteren van alle dingen, geteld
van ruimte tot voedsel, de schepping binnenging. Het woord samkramana wordt
figuurlijk gebruikt met betrekking tot deze uitroeiing van de door onwetendheid
gecre€erde fout, want op geen andere manier kan de verwerving van het allesdoor-
dringende Zelf worden gerechtvaardigd. Bovendien is er geen ander ding (dat het
Zelf kan bereiken). Bovendien kan het bereiken niet van zichzelf zijn; want een
bloedzuiger bereikt zichzelf niet. Vandaar dat het met het oog op het realiseren van
het Zelf, dat hierboven is gedefinieerd in de tekst, "Brahman is waarheid, kennis,
oneindigheid" (1L.i.1), dat veel wordend, het binnengaan in de schepping, de verwer-
ving van gelukzaligheid,

Wat dit betreft ook — met betrekking tot het feit dat door het bereiken, d.w.z. het
realiseren, van het ongeconditioneerde Zelf stapsgewijs op deze manier, men ner-
gens meer angst van heeft, en men zich vestigt in de staat die onbevreesdheid is — ;
esah slokah bhavati, hier komt dit vers voor. Dit vers staat voor het beknopt uit-
drukken van de betekenis van het hele onderwerp, de essentie van dit deel, genaamd
de Anandavalli, het deel over Gelukzaligheid.

HOOFDSTUK IX

yato vaco nivartante | aprapya manasa saha | anandam brahmano vidvan | na
bibheti kutascaneti | etam ha vava na tapati | kimaham sadhu nakaravam |
kimaham papamakaravamiti | sa ya evam vidvanete atmanam sprunute | ubhe
hyevaisa ete atmanam sprunute | ya evam veda | ityupanisat || (2,9.1)

1. De verlichte mens is niet bang voor iets na het realiseren van die Gelukza-
ligheid van Brahmanl, die niet bereikt wordt, keren woorden, samen met de
geest, terug.

Hem, inderdaad, treft dit berouw niet: ""Waarom heb ik geen goede daden
verricht, en waarom heb ik slechte daden verricht? Hij die aldus verlicht is,

betrekking tot het werkelijk transcendente Brahman, voorbij alle voorwaarden, kan er geen derge-
lijke toeschrijving zijn.

! Brahman, en @nanda (Gelukzaligheid) zijn niet-verschillend. Spreken over Brahmans ananda is
als spreken over 'het lichaam van een mortier'.



92

versterkt het Zelf waarmee deze twee identiek zijn; want hij is het, inderdaad,
die aldus weet, die het Zelf kan versterken dat deze twee werkelijk zijn. Dit is
de geheime leer.

Yatah, dat waaruit — uit het Zelf, dat ongeconditioneerd is, de voornoemde defini-
tie heeft, en non-duaal en Gelukzaligheid is; vacah, woorden die staan voor gecon-
ditioneerde objecten. Hoewel woorden door hun gebruikers zelfs met betrekking tot
het ongeconditioneerde en non-duale Brahman worden toegepast, verwachtende Het
uit te drukken vanwege Zijn gelijkenis met andere substanties, toch keren die woor-
den aprapya, zonder te bereiken, zonder (dat Brahman) uit te drukken; nivartante,
terug, worden beroofd van hun kracht. Het woord manah staat voor een notie, een
cognitie. En zoals een woord naar iets voortschrijdt, hoe bovenzintuiglijk het ook
moge zijn, streeft conceptuele kennis er ook naar om dat ding alsook zijn betekenis
te omvatten; en waar kennis is, daar gaan ook woorden. Daarom bewegen woorden
en ideeén, spraak en geest, overal samen. Daarom, dat Brahman dat voorbij alle
concepten en alle woorden is, en dat zulke attributen heeft als onzichtbaarheid,
vanwaar woorden, hoewel gebruikt door hun uitsprekers op alle mogelijke manieren
om Brahman uit te drukken, terugkeren manasa saha, samen met de geest — met
conceptuele kennis die in staat is om al het andere te omvatten; de vidvan, degene
die heeft gekend, door het voornoemde proces; dat brahmanah anandam, Gelukza-
ligheid van Brahman — de hoogste Gelukzaligheid van Brahman dat het Zelf is van
de volgeling van de Veda's, die zondeloos is, onaangetast door verlangen, en geheel
vrij van alle hunkering — de Gelukzaligheid die vrij is van de relatie van subject en
object, natuurlijk, eeuwig, en ondeelbaar is; (de mens van kennis) die die Gelukza-
ligheid heeft gekend, na bibheti kutascana, is nergens bang voor, want er blijft geen
oorzaak van angst. Er bestaat zeker niets, verschillend van de mens van kennis,
waarvoor hij bang kan zijn; want er is gezegd dat, wanneer iemand het geringste
verschil in dit Brahman creéert, door onwetendheid, dan is men onderworpen aan
angst (II.vii). Maar aangezien voor de verlichte mens de effecten van onwetendheid
zijn weggenomen zoals de tweede maan gezien door een man met zieke ogen, is het
juist dat hij nergens bang voor is. Dit vers werd ook geciteerd in de context van het
mentale zelf, omdat de geest een hulpmiddel is voor de kennis van Brahman. Maar
daar werd het idee van Brahman gesuperponeerd op het mentale zelf, en toen door
te zeggen, ter lofprijzing van dat denkbeeldige Brahman, dat "men nergens bang
voor is" (IL.vii), werd alleen angst ontkend; maar door te zeggen, "hij is nergens
bang voor", in de (huidige) context van het non-duale (Brahman), wordt de oorzaak
zelf van angst ontkend.

Bezwaar: Maar oorzaken van angst, namelijk het nalaten van goede daden en het
begaan van slechte daden, blijven bestaan (zelfs in zijn geval).

Antwoord: Niet zo.

Bezwaar: Hoe?



93

Het antwoord is: (Zulke nalatigheid en handelingen) na tapati, maken zich geen
zorgen of kwellen niet; efam, zo'n man, die een kenner is zoals gezegd. Ha en vava,
zijn deeltjes die nadruk impliceren.

Bezwaar: Waarom, opnieuw, kwellen het nalaten van deugd en het begaan van
zonde hem niet?

Het antwoord is: Wanneer de dood nadert, komt het berouw in de vorm — "Kim,
waarom,; na akaravam, heb ik niet gedaan; sadhu, goede daden?" Evenzo, de be-
rouw in de vorm — "Kim, waarom; akaravam, heb ik gedaan; papam, verboden
dingen?" — komt tot hem die in de hel wordt geworpen. Deze twee — het nalaten
van het goede en het begaan van het kwade — kwellen deze niet, zoals ze de onwe-
tende mens wel kwellen.

Bezwaar: Waarom, opnieuw, kwellen ze de verlichte mens niet?

Het antwoord is: Sah yah evam vidvan, hij die (Brahman) aldus kent; sprnute ver-
heugt of versterkt; ete atmanam, deze twee — deugd en ondeugd, de oorzaken van
verdriet — die (werkelijk) het Zelf zijn. Het idee is dat hij beide als geidentificeerd
met het hoogste Zelf beschouwt. Hi, aangezien, hij die, na zowel deugd als ondeugd
van hun individuele onderscheidingen te hebben ontdaan, efe atrmanam eva heeft
gekend, deze twee als inderdaad het Zelf; hij atrmanam sprnute, versterkt het Zelf.
Wie? Yah evam veda, hij die Brahman aldus kent — als non-duaal en Gelukzalig-
heid zoals eerder beschreven. Deugd en ondeugd, door hem als geidentificeerd met
het Zelf gezien, worden machteloos en onschadelijk, en ze brengen geen wederge-
boorte teweeg. Iti Upanisad, dit is de geheime instructie — zo is in dit Deel de ken-
nis van Brahman genaamd Upanisad uiteengezet. Het idee is dat de meest geheime
van alle kennis is geopenbaard; want daarin is de hoogste volmaaktheid verankerd.

om | saha nav avatu | saha nau bhunaktu | saha virvam karavavahai | tejasvi nav
adhitam astu ma vidvisavahai || om santih Santih santih ||



94

DEEL III
Over Bhrgu's Verlichting
HOOFDSTUK I

om | saha nav avatu | saha nau bhunaktu | saha virvam karavavahai | tejasvi nav
adhitam astu ma vidvisavahai || om santih Santih santih ||

Aangezien Brahman, dat waarheid, kennis en oneindigheid is, deze schepping tot
stand bracht — beginnend met de ruimte en eindigend met het uit voedsel gemaakte
lichaam — en vervolgens daarin binnenging, en onderscheidingen lijkt te bezitten
vanwege deze daad van binnengaan, daarom moet men aldus realiseren: "Ik ben dat
Brahman dat de Gelukzaligheid is die verschilt van alle schepping en dat zulke
kenmerken bezit als onzichtbaarheid." Want het (onderwerp van) binnengaan (van
Brahman) is bedoeld om dit te impliceren. In het geval van iemand die aldus weet,
leiden goede en slechte daden niet tot een wedergeboorte. Dit was het idee dat be-
doeld was te worden overgebracht in het deel Over Gelukzaligheid (Ananda-vall).
De kennis van Brahman is ook afgesloten. Hierna zal concentratie worden onder-
wezen, die behulpzaam is voor de kennis van Brahman, alsook meditaties met be-
trekking tot voedsel enz., die tot nu toe niet zijn behandeld. Daarom begint dit deel.
Het verhaal is bedoeld om de waarde van de kennis te verhogen door te laten zien
dat deze door een vader aan een zoon werd overgedragen'.

bhrgurvai varunih | varunam pitaramupasasara | adhthi bhagavo brahmeti |
tasma etatprovaca | annam pranam caksuh srotram mano vacamiti | tam hovaca |
yato va imani bhiitani jayante | yena jatani jivanti | yatprayanyabhisamvisanti |

.....

1. Bhrgu, de welbekende zoon van Varuna, benaderde zijn vader Varuna met
het (formele) verzoek: "O, geachte heer, leer mij Brahman''. Tot hem zei hij
(Varuna) dit: "Voedsel, vitale kracht, oog, oor, geest, spraak — (dit zijn de
hulpmiddelen tot kennis van Brahman)." Tot hem zei hij (Varuna) dit: "Hun-
kert om dat te kennen waaruit al deze wezens geboren worden, dat waardoor
zij leven nadat zij geboren zijn, dat waarheen zij bewegen en waarin zij op-
gaan. Dat is Brahman." Hij, concentratie beoefend hebbende’. Hij, concentra-
tie beoefend hebbende -,

Het deeltje vai, verwijzend naar een erkend feit, roept een welbekende persoon met
de naam Bhrgu in herinnering. Varunih is de zoon van Varuna. Varuna's zoon, ver-
langend geworden om Brahman te kennen, upasara, benaderde; zijn pitaram
varunam, vader Varuna; met, iti, dit, heilige formule (mantra): "Adhihi bhagavah

! Als een waardevol erfgoed van genegenheid.

? Hij overwoog met concentratie.



95

brahma, leer (mij) Brahman, O geachte heer." En tasmai, tot hem, die in de juiste
vorm was genaderd; de vader, ook, provdaca, sprak; etat, dit — deze zin: "Annam'’
enz. Hij sprak over annam, voedsel, d.w.z. het lichaam; over pranam, de vitale
kracht, die zich binnen dat lichaam bevindt en die de eter is; en (hij sprak) over de
hulpmiddelen tot kennis, nl. over caksuh, srotram, manah, vacam, oog, oor, geest,
spraak — hij sprak over deze als de deuren tot de realisatie van Brahman.' En na
over voedsel enz. gesproken te hebben als deuren, uvaca, vertelde hij tam, hem,
Bhrgu; de definitie van Brahman. Wat is die (definitie)? Yatah vai, dat waaruit,
inderdaad; imani bhitani, al deze wezens — beginnend met Brahma en eindigend
met een grashalm; jayante, ter wereld komen; jatani, geboren zijnde; yena jivanti,
dat waardoor zij leven — groeien; yat, dat Brahman waarheen prayanti, zij voort-
gaan, waarin zij abhisamvisanti, binnengaan, waarmee zij volledig geidentificeerd
worden, ten tijde van hun ontbinding — dat waarmee de wezens hun identiteit niet
verliezen gedurende de tijden van schepping, bestaan en ontbinding. Dit, dan, is de
Brahman. Realiseer, met behulp van voedsel enz., dat Brahman dat aldus is gedefi-
nieerd — dit is het idee. Een andere Vedische tekst, ook, toont aan dat dit de deuren
zijn tot de realisatie van Brahman; "Degenen die de Vitale Kracht van de vitale
kracht, het Oog van het oog, het Oor van het oor, en de Geest van de geest hebben
gekend, hebben het oeroude Brahman gerealiseerd”" (Br.IV.iv.l 8). Na van zijn
vader de deuren tot de realisatie van Brahman te hebben gehoord, alsook de defini-
tie van Brahman, sah, hij — Bhrgu; atapyata, beoefende; tapah, (lett. ascese), con-
centratie — als middel tot de realisatie van Brahman.

Bezwaar: Hoe kon Bhrgu, opnieuw, tapah (concentratie) als middel accepteren,
aangezien het niet zo werd onderwezen?

Antwoord: (Hij accepteerde dit) vanwege de onvolledigheid van de instructie.
Varuna zei dat voedsel enz. de deuren zijn tot de realisatie van Brahman, en dat Zijn
definitie is: "Dat waaruit al deze wezens geboren worden" enz. Dat is inderdaad
onvolledig; want Brahman werd daar niet direct aangewezen. Want ware het geen
onvolledige verklaring geweest, Brahman, in Zijn ware aard, zou zijn aangeduid
door te zeggen: "Deze Brahman is van dit soort", tegen de zoon die wilde weten.
Niet dat hij dat zo aangaf. Hoe deed hij het dan? Hij zei het op een onvolledige
manier. Dus moet worden begrepen dat, voor de kennis van Brahman, de vader
zeker een andere discipline voor ogen had. Wat betreft het uitkiezen van tapah
(concentratie), dit is omdat het de beste discipline is, want het is in de wereld wel-
bekend dat van alle middelen die causaal gerelateerd zijn aan zekere doelen, con-

! "Deze zijn deuren in die zin dat ze behulpzaam zijn bij het onderscheiden van het beoogde
object. Want het is uit het feit van de onmogelijkheid van de activiteiten van het lichaam enz. om
op een andere manier voort te gaan (dan door het bewustzijn van het Zelf) dat bewustzijn daarvan
wordt onderscheiden als een afzonderlijke entiteit." — A.G.



96

centratie de beste is.' Dus Bhrgu accepteerde tapah als een middel tot de kennis van
Brahman, hoewel het niet door zijn vader werd onderwezen. Deze fapah bestaat uit
de concentratie van de uiterlijke en innerlijke organen, want dat vormt de deur tot
de kennis van Brahman overeenkomstig de Smrti: "De concentratie van de geest en
de zintuigen is de hoogste tapah. Aangezien het hoger is dan alle deugden, wordt
het de hoogste deugd genoemd" (Mbh.$a. 250.4).

HOOFDSTUK 11

annam brahmeti vyajandat | annadadhyeva khalvimani bhutani jayante | annena
Jjatani jivanti | annam prayantyabhisamvisantiti | tadvijiidya | punareva varunam
pitaramupasasara | adhihi bhagavo brahmeti | tam hovdca | tapasa brahma

.....

1. (Hij) realiseerde voedsel (d.w.z. Virat, de grove Kosmische persoon) als
Brahman, want het is inderdaad uit voedsel dat al deze wezens geboren wor-
den, van voedsel leven zij nadat zij geboren zijn, en zij bewegen zich naar en
gaan op in voedsel. Nadat hij dat had gerealiseerd, benaderde hij opnieuw zijn
vader Varuna met het (formele) verzoek: "O, geachte heer, leer mij Brahman.
Tot hem zei hij (Varuna) dit: "Hunkert om Brahman te kennen door concen-
tratie; concentratie is Brahman." Hij beoefende concentratie. Hij, concentratie
beoefend hebbende.

Vyajanat, hij wist: annam brahma iti, voedsel als Brahman; want voedsel is begif-
tigd met de voornoemde kenmerken. Hoe? Hi, want; annat, uit voedsel; khalu eva,
inderdaad; imani bhiitani jayante, deze wezens worden geboren; jatani jivanti, ge-
boren zijnde, leven zij; annam, van voedsel; en prayanti abhisamvisanti, zij bewe-
gen zich naar en gaan in; annam, voedsel. Vandaar dat het redelijk is dat voedsel
Brahman is. Dit is het idee. Hij beoefende concentratie op deze manier; en fat
vijiiaya, dat voedsel gekend hebbende, als Brahman, vanuit zijn kenmerken alsook
redenering; varunam pitaram upasasara, benaderde zijn vader Varuna; punah eva,
opnieuw; met, iti, dit, formele verzoek, "Adhihi bhagavah brahma, O geachte heer,
leer mij Brahman."

Bezwaar: Wat was dan, opnieuw, de aanleiding voor zijn twijfel?
Het antwoord is: Omdat voedsel een oorsprong blijkt te hebben.

Concentratie wordt herhaaldelijk ingeprent om het feit te benadrukken dat het de
beste discipline is. Het idee is dit: "'Concentratie alleen is jouw discipline totdat de
beschrijving van Brahman niet verder kan worden gevoerd en totdat jouw verlangen

! Uit de beschrijving van Brahman door de vader kon Brhgu geen niet-samengesteld, eenheid
gericht concept van Brahman afleiden dat alle dualiteit uitsloot en dat niet kon worden terugge-
bracht tot zijn samenstellende delen; want de beschrijving zelf was doordrenkt van pluraliteit.
Bhrgu streefde naar een onoplosbaar concept, en daarom bleef hij in zijn gedachten herhalen wat
hij had gehoord. Dat was zijn tapah.



97

om te weten tot rust komt. Door concentratie alleen, verlang je om Brahman te ken-
nen." De rest is gemakkelijk.

HOOFDSTUK III

prano brahmeti vyajanat | pranadadhyeva khalvimani bhiitani jayante | pranena
Jjatani jivanti | pranam prayantyabhisamvisantiti | tadvijiidya | punareva varunam
pitaramupasasara | adhihi bhagavo brahmeti | tam hovdca | tapasa brahma

ooooo

1. (Hij) kende de vitale kracht als Brahman;' want uit de vitale kracht ont-
springen inderdaad al deze wezens; eenmaal ontstaan, leven zij door de vitale
kracht; zij bewegen zich naar en gaan op in de vitale kracht. Nadat hij aldus
gekend had, benaderde hij opnieuw zijn vader Varuna met het (formele) ver-
zoek: "O, geachte heer, leer mij Brahman"'. Tot hem zei hij (Varuna) dit:
"Hunkert om Brahman te kennen door concentratie; concentratie is Brah-
man." Hij beoefende concentratie. Nadat hij concentratie beoefend had -,

HOOFDSTUK IV

mano brahmeti vyajandt | manaso hyeva khalvimani bhiitani jayante | manasa
Jjatani jivanti | manah prayantyabhisamvisantiti | tadvijiiaya | punareva varunam
pitaramupasasara | adhihi bhagavo brahmeti | tam hovdca | tapasa brahma

.....

1. (Hij) kende de geest als Brahman; want uit de geest ontspringen inderdaad
al deze wezens; eenmaal geboren, worden zij door de geest in stand gehouden;
en zij bewegen zich naar en gaan op in de geest. Nadat hij dat had gekend,
benaderde hij opnieuw zijn vader Varuna en deed het (formele) verzoek: "O
geachte heer, leer mij Brahman. Tot hem zei hij (Varuna) dit: "Hunkert om
Brahman te kennen door concentratie; concentratie is Brahman." Hij beoe-
fende concentratie. Hij beoefende concentratie. Hij beoefende concentratie-.

HOOFDSTUK V

vijiianam brahmeti vyajanat | vijianadadhyeva khalvimani bhitani jayante |
vijiianena jatani jivanti | vijianam prayantyabhisamvisantiti | tadvijiidaya | puna-
reva varunam pitaramupasasara | adhihi bhagavo brahmeti | tam hovdca | tapasa

! Als Virat (het voedsel-Brahman) een oorsprong heeft, kon Virat de beschrijving niet volledig
beantwoorden. Dus zette Bhrgu zijn onderzoek voort om bij Hiranyagarbha te komen, opgevat als
bezittend van vitale energie. Toen bereikte hij dezelfde Hiranyagarbha, als bezittend van mentale
energie, en tenslotte als bezittend van de energie van kennis.



98

1. (Hij) kende Kennis als Brahman; want uit kennis ontspringen inderdaad al
deze wezens; eenmaal geboren, worden zij door kennis in stand gehouden; zij
bewegen zich naar en gaan op in kennis. Nadat hij dat had gekend, benaderde
hij opnieuw zijn vader Varuna, met het (formele) verzoek: 'O geachte heer,
leer mij Brahman. Tot hem zei hij (Varuna) dit: "Hunkert om Brahman te
kennen door concentratie; concentratie is Brahman." Hij beoefende concen-
tratie. Nadat hij concentratie beoefend had -.

HOOFDSTUK VI

anando brahmeti vyajanat | anandadhyeva khalvimani bhiitani jayante |
anandena jatani jivanti | anandam prayantyabhisamvisantiti | saisa bhargavi
varuni vidyd | parame vyomanpratisthitd | sa ya evam veda pratitisthati |
annavanannado bhavati | mahanbhavati prajaya pasubhirbrahmavarcasena |
mahan kirtya || (3,6.1)

1. (Hij) kende Gelukzaligheid als Brahman; want uit Gelukzaligheid, inder-
daad, ontspringen al deze wezens; eenmaal geboren, worden zij door Gelukza-
ligheid in stand gehouden; zij bewegen zich naar en gaan op in Gelukzaligheid.
Deze kennis, gerealiseerd door Bhrgu en overgedragen door Varuna (begint
bij het voedsel-zelf en) eindigt in het hoogste (Gelukzaligheid), gevestigd in de
holte van het hart. Hij die aldus weet, wordt stevig gevestigd; hij wordt de
bezitter van voedsel en de eter van voedsel; en hij wordt groot in nageslacht,
vee en de glans van heiligheid, en groot in glorie.

Zo, zuiver wordend door concentratie en de kenmerken van Brahman niet in hun
volheid vindend in de zelven, samengesteld uit de vitale kracht enz., drong Bhrgu
geleidelijk naar binnen, en met de hulp van concentratie alleen realiseerde hij de
innerlijkste Gelukzaligheid die Brahman is. Daarom is het idee dat door dit onder-
werp wordt overgebracht, dat iedereen die Brahman wil kennen, de concentratie van
interne en externe organen moet ondernemen, wat de meest uitstekende praktijk van
tapah (ascese) is.

Nu, losstaand van het verhaal, vermeldt de Upanisad de strekking van het verhaal in
eigen woorden: sa esa, dit, dan, is; de vidya, kennis; (die was) bhargavi, gereali-
seerd door Bhrgu; (en) varuni, overgedragen door Varuna; (die) beginnend van het
zelf, samengesteld door voedsel, pratisthita, culmineert; in de hoogste, non-duale
Gelukzaligheid die gehuisvest is parame vyoman, in de holte die de hoogste ruimte
in het hart is. Iedereen anders, die de Gelukzaligheid die Brahman is realiseert door
via dit zelfde proces en door concentratie alleen als zijn hulpmiddel binnen te gaan
— die mens, ook, als gevolg van zijn kennis die stevig geworteld wordt, wordt op
soortgelijke wijze vastgezet in de Gelukzaligheid die het hoogste Brahman is; dat
wil zeggen, hij wordt Brahman Zelf.



99

Bovendien wordt een zichtbaar resultaat hem toegekend: Annavan moet worden
opgevat in de zin van iemand die over veel voedsel beschikt, aangezien kennis geen
eer zou krijgen als de term simpelweg bezit van voedsel als zodanig zou betekenen,
want dat is een gerechtvaardigd feit in het geval van iedereen. Evenzo, annadah,
(afgeleid in de zin van een eter van voedsel), betekent dat hij gezegend is met een
goede spijsvertering. Mahan bhavati, hij wordt groot. Waarin bestaat de grootheid?
Het antwoord is: prajaya, in zonen enz.; pasubhih, in koeien, paarden, enz.; brah-
mavarcasena, in de glans die voortkomt uit de beheersing van externe en interne
organen, kennis, enz. Hij wordt mahan, groot; kirtya, met roem, uit een deugdzaam
leven.

HOOFDSTUK VII

annam na nindyat | tadavratam | prano va annam | Sariramanndadam | prane
Sariram pratisthitam | Sarire pranah pratisthitah | tadetadannmanne pratisthitam
| sa ya etadannamanne pratisthitam veda pratitisthati | annavanannado bhavati |
mahanbhavati prajaya pasubhirbrahmavarcasena | mahan kirtya || (3,7.1)

1. Zijn gelofte is dat hij voedsel niet zal verachten. De vitale kracht is inder-
daad het voedsel, en het lichaam is de eter; want de vitale kracht is gehuisvest
in het lichaam. (Wederom is het lichaam het voedsel en de vitale kracht de
eter, want) het lichaam is gefixeerd op de vitale kracht. Zo (zijn het lichaam en
de vitale kracht beide voedsel; en) het ene voedsel is gehuisvest in het andere.
Hij die aldus weet dat het ene voedsel gehuisvest is in het andere, wordt stevig
gevestigd. Hij wordt een bezitter en een eter van voedsel. Hij wordt groot in
nageslacht, vee, en de glans van heiligheid en groot in glorie.

Bovendien, aangezien Brahman wordt gerealiseerd via de ingangvan voedsel, na
nindyat, moet men voedsel niet verachten; annam, voedsel; net zoals men zijn le-
raar niet zou bekritiseren. (Dit is) tad-vratam, een gelofte die is opgelegd aan hem
die Brahman aldus kent. De inpepering van de gelofte is bedoeld ter lofprijzing van
voedsel; en voedsel is lofwaardig, aangezien het een hulpmiddel is voor de realisa-
tie van Brahman. Pranah vai annam, de vitale kracht is inderdaad een voedsel, want
de vitale kracht is omhuld in het lichaam. Alles wat door een ander wordt omvat,
wordt het voedsel van die laatste; en sarire pranah pratisthita, de vitale kracht is
gehuisvest in het lichaam; daarom is de vitale kracht het voedsel, en sariram
annddam, het lichaam is de eter. Evenzo is het lichaam ook een voedsel en de vitale
kracht een eter. Waarom? Aangezien prane sariram pratistitham, het lichaam ge-
fixeerd is op de vitale kracht, aangezien de voortzetting van het lichaam athankelijk
is van laatstgenoemde. Daarom zijn beide — het lichaam en de vitale kracht —
(wederzijds) voedsel en eter. In het aspect van hun gehuisvest zijn in elkaar, zijn ze
voedsel; en in het aspect van het ondersteunen van elkaar zijn ze eters. Vandaar dat
zowel de vitale kracht als het lichaam voedsel en eter zijn. Sakh yah hij die; veda,
weet; etat annam anne pratisthitam, dit voedsel als gevestigd op voedsel;



100

pratitisthati, wordt stevig gevestigd — in de vorm van voedsel en eter. Bovendien,
hij bhavati, wordt; annavan, een bezitter van (veel) voedsel; annadah, een eter
(d.w.z. een verteerder) van voedsel. Dit alles moet als voorheen worden uitgelegd.

HOOFDSTUK VIII

annam na paricaksita | tadavratam | apo va annam | jyotirannadam | apsu jyotih
pratisthitam | jyotisyapah pratisthitah | tadetadannamanne pratisthitam |sa ya
etadannamanne pratisthitam veda pratitisthati | annavanannado bhavati |
mahanbhavati prajaya pasubhirbrahmavarcasena | mahan kirtya || (3,8.1)

1. Zijn gelofte is dat hij voedsel niet zal afdanken. Water, inderdaad, is voed-
sel; vuur is de eter; want water is gevestigd op vuur. (Vuur is voedsel en water
is de eter, want) vuur verblijft in water. Zo is het ene voedsel gehuisvest in het
andere voedsel. Hij die aldus weet dat het ene voedsel gehuisvest is in het ande-
re, wordt stevig gevestigd. Hij wordt een bezitter en een eter van voedsel. Hij
wordt groot in nageslacht, vee, en de glans van heiligheid, en groot in glorie.

Annum na paricaksita, hij mag voedsel niet afdanken. Dit is een gelofte voor hem,
die, net als voorheen, bedoeld is als lof (voor voedsel). Zo wordt het voedsel, dat
niet wordt genegeerd door ideeén van goed of slecht, geprezen en in achting ver-
hoogd. Het idee, zoals eerder uitgelegd, moet op soortgelijke wijze worden begre-
pen als geimpliceerd in de volgende teksten: apah vai annam, water, inderdaad, is
voedsel, enz.

HOOFDSTUK IX

annam bahu kurvita | tadavratam | prthivi va annam | akaso 'nnadah |
prthivvamakasah pratisthitah | akase prthivi pratisthita | tadetadannamanne
pratisthitam | sa ya etadannamanne pratisthitam veda pratitisthati |
annavanannado bhavati | mahanbhavati prajaya pasubhirbrahmavarcasena |
mahankirtya || (3,9.1)

Zijn gelofte is dat hij voedsel overvloedig zal maken. Aarde is voedsel; ruimte
is de eter; want aarde is geplaatst in de ruimte. (Ruimte is voedsel; en aarde is
eter, want) ruimte is geplaatst op aarde. Zo is het ene voedsel gehuisvest in het
andere voedsel. Hij die aldus weet dat het ene voedsel gehuisvest is in het ande-
re, wordt stevig gevestigd. Hij wordt een bezitter en een eter van voedsel. Hij
wordt groot in nageslacht, vee, en de glans van heiligheid en groot in glorie.

De gelofte om voedsel overvloedig te maken is bedoeld voor iemand die vuur en
water aanbidt als bezittend van de attributen van voedsel en eter op de manier die
werd vermeld door de tekst, "water is gevestigd op vuur" enz. (in het voorgaande
hoofdstuk).



101

HOOFDSTUK X

na kaiicana vasatau pratydacaksita | tadavratam | tasmadyaya kaya ca vidhaya
bahvannam prapnuyat | aradhyasma annamitydacaksate | etadvai mukhato 'nam
raddham | mukhato 'sma annam radhyate | etadvai madhyato 'nam raddham |
madhyato 'sma annam radhyate | edadvai antato 'nnam raddham | antato 'sma
annam radhyate || (3,10.1)

1-2. Zijn gelofte is dat hij niemand zal weigeren die om onderdak komt. Daar-
om moet men overvloedig voedsel verzamelen op welke manier dan ook. (En
men moet voedsel verzamelen om de verdere reden dat) zij zeggen: "Voedsel is
klaar voor hem''. Omdat hij op jonge leeftijd gekookt voedsel met eer aan-
biedt, valt hem op jonge leeftijd met eer voedsel ten deel. Omdat hij op mid-
delbare leeftijd voedsel aanbiedt met matige beleefdheid, valt hem op middel-
bare leeftijd met matige eer voedsel ten deel. Omdat hij op hoge leeftijd voed-
sel aanbiedt met weinig achting, valt hem op hoge leeftijd met weinig achting
voedsel ten deel. Hem die aldus weet (komt het resultaat zoals beschreven).

(Op Brahman moet gemediteerd worden) als behoud in spraak; als verwerving en
behoud in uit- en inademen; als actie in de handen; als beweging in de voeten; als
ontlading in de anus. Dit zijn meditaties op het menselijke vlak.

Dan volgen de goddelijken. (Op Brahman moet gemediteerd worden) als tevreden-
heid in regen; als energie in bliksem.

Z0 00Kk is er een gelofte voor wie op aarde en ruimte mediteert (als wederzijds
voedsel en eter): na pratyacaksita, hij mag niemand weigeren; kam cana, wie dan
ook; vasatau, in de kwestie van wonen. De betekenis is dat hij niemand mag terug-
sturen die om onderdak komt. Aangezien, als onderdak wordt gegeven, ook voedsel
moet worden geleverd, daarom yaya kaya ca vidhaya, op welke manier dan ook;
prapnuyat bahu annam, hij moet krijgen, d.w.z. verzamelen, overvloedig voedsel.
Aangezien de verlichte mensen (d.w.z. mediterenden) die voedsel bezitten,
acaksate, "Annam aradhi asmai, voedsel is gekookt voor deze man," en zij hem niet
weigeren door te zeggen "Er is geen voedsel”, daarom ook, moet men overvloedig
voedsel verwerven. Dit is hoe dit deel moet worden geconstrueerd met het eerdere.
Bovendien wordt de grootsheid van de voedselgave vermeld: Voedsel begroet men
op diezelfde manier en in diezelfde periode (van het leven) waarin het wordt aange-
boden. Hoe? Dat wordt uitgelegd: Etat vai, het feit dat, annam, voedsel; raddham,
gekookt; mukhatah, op jonge leeftijd, of met de beste houding, met eerbied; "hij
biedt aan de gast die voedsel zoekt", dit moet worden toegevoegd om de zin te ver-
volledigen. Welk resultaat zal hij krijgen? Het antwoord is: Asmai, voor deze —
voor de gever van voedsel; annam radhyate, voedsel wordt gekookt; mukhatah, op
jonge leeftijd, of op de beste manier. Het idee is dat voedsel hem ten deel valt pre-
cies zoals het werd aangeboden. Evenzo betekent madhyatah gedurende het middel-
ste deel van het leven, en met matige beleefdheid. Zo ook betekent antatah op hoge
leeftijd, en met weinig beleefdheid, d.w.z. met onbeleefdheid. Op die manier annam



102

radhyate asmai, voedsel wordt voor hem gekookt, voedsel komt hem toe. Yah evam
veda, hij die aldus weet — weet de grootsheid van voedsel zoals het hem is verteld,
hem overkomt het voornoemde resultaat van die gave.

Nu wordt een meditatieproces op Brahman vermeld: Ksemal betekent het behoud
van wat is verworven. Op Brahman moet worden gemediteerd als bestaand vaci, in
spraak, in de vorm van behoud. Yogah betekent de verwerving van wat men niet
bezit. Hoewel deze verwerving en behoud plaatsvinden zolang uit- en inademen
krachtig functioneren, worden ze toch niet teweeggebracht door het loutere feit van
leven. Waaraan zijn ze dan te danken? Ze worden veroorzaakt door Brahman.
Daarom moet op Brahman worden gemediteerd als bestaand pranapanayoh, in
uitademing en inademing, in de vorm van verwerving en behoud. Evenzo, met be-
trekking tot de andere volgende gevallen. Op Brahman moet worden gemediteerd
als geidentificeerd met elk ding. Aangezien werk wordt gedaan door Brahman,
moet op Brahman worden gemediteerd als bestaand hastayoh, in de handen; karma
iti, in de vorm van werk; gatih iti, als beweging; padyaoh, in de voeten: vimuktih iti,
als ontlading; payau, in de anus. [ti, deze zijn; samdajnah, cognities, waarnemingen
d.w.z. meditaties; die manusyah (moet eerder manusih zijn), betrekking hebbend op
mensen, behorend tot het fysieke lichaam. Atha, hierna; daivih, (moet eerder daivah
zijn), goddelijk, de meditaties met betrekking tot de goden — worden gerelateerd.
Trptih iti vrstau, als tevredenheid in regen. Aangezien regen tevredenheid veroor-
zaakt door voedsel enz. te produceren. Op Brahman moet worden gemediteerd als
bestaand in regen in de vorm van tevredenheid. Evenzo, in het geval van andere
dingen. Brahman moet worden gemediteerd als bestaand in die vormen. Zo ook
moet op Brahman worden gemediteerd als energie in bliksem.

yasa iti pasusu | jyotiriti naksatresu | prajatiramrtamananda ityupasthe |
sarvamityakase | tatpratisthetyupasita | pratisthavan bhavati | tanmaha ityupdasita
| mahanbhavati | tanmana ityupasita | manavanbhavati || (3,10.3)

tannama ityupasita | namyante 'smai kamah | tadabrahmetyupasita |
brahmavanbhavati | tadabrahmanah parimara ityupdasita | paryenam mriyante
dvisantah sapatnah | pari ye 'priya bhratrvyah | sa yascayam puruse |
yascasavaditye | sa ekah || (3,10.4)

3-4. Brahman moet aanbeden worden als faam in beesten; als licht in de ster-
ren; als voortplanting, onsterfelijkheid en vreugde in het voortplantingsor-
gaan; als alles in de ruimte. Men moet op dat Brahman mediteren als de on-
dersteuning; daardoor wordt men ondersteund. Men moet op dat Brahman
mediteren als groot; daardoor wordt men groot. Men moet op Het mediteren
als denkend; daardoor wordt men in staat om te denken. Men moet op Het
mediteren als buigend; daardoor buigen de genietbare dingen naar men. Men
moet op Brahman mediteren als het meest verheven; daardoor wordt men
verheven. Men moet op Brahman mediteren als Brahmans middel van vernie-



103

tiging; daardoor sterven de tegenstanders die zo iemand benijden, en zo ook de
vijanden die deze niet mag.

Dit wezen dat in de menselijke persoonlijkheid is, en het wezen dat daar in de
zon is, zijn één.

(Brahman moet aanbeden worden) als yasah, roem; pasusu, onder dieren;1 als
Jjyotih, licht, naksatresu, in sterren. Prajatih, voortplanting; amyrtam, onsterfelijk-
heid, het verkrijgen van onsterfelijkheid — dit wordt teweeggebracht door het te-
rugbetalen van de schulden door de zoon; anandah, geluk — al deze ontspringen uit
het voortplantingsorgaan en Brahman moet worden gemediteerd als bestaand in die
vormen in het voortplantingsorgaan. Aangezien sarvam, alles, geplaatst is @kase in
de ruimte (of het Ongemanifesteerde); daarom moet men aldus mediteren: "Alles
wat in de ruimte is, is Brahman." En die ruimte, ook, is Brahman. Daarom moet op
die ruimte-Brahman gemediteerd worden als de ondersteuning van alles. Door te
mediteren op het attribuut van een instandhouder te zijn, wordt men goed gevestigd.
Zo ook met betrekking tot de vorige gevallen, moet worden begrepen dat elk effect
dat wordt geproduceerd door elk van de factoren,” slechts Brahman alleen is; en
door daarop te mediteren (dat effect als Brahman) wordt men er de bezitter van. Dit
volgt ook uit een andere Vedische tekst: "Zoals hij Hem aanbidt, zo wordt hij"
(Mud. 1. 3). Tat mahah enz.: Updasita, men moet tat, dat (Brahman), mahah iti,
aanbidden als bezittend van grootheid; (daardoor) bhavati mahan, wordt men groot.
Tat manah enz.: (Brahman moet gemediteerd worden als) manah, denkend; (daar-
door) bhavati manavan, wordt hij in staat om te denken. Tat namad, enz.: nama
betekent buigen, (bezittend van soepelheid); Brahman moet aanbeden worden als
bezittend van soepelheid; (daardoor) kamah, verlangens, dingen die verlangd wor-
den, d.w.z. genietbare dingen; namyante, buigen; asmai, voor zo'n mediterende. Tat
brahma enz.: Men moet tat, dat Brahman; brahma iti, aanbidden als het meest ver-
heven; (daardoor) men bhavati brahmavan, wordt bezitter van die kwaliteit van het
meest verheven te zijn’. Tat brahmanah enz.: parimarah is afgeleid in de zin van
datgene waarin de vijf goden, nl. Bliksem, Regen, Maan, Zon en Vuur, van alle
kanten sterven. Daarom is lucht hun parimarah, vernietiging — in overeenstem-
ming met een andere Vedische tekst, ("Lucht [Virat] is inderdaad de verslinder",
(Ch. IV.iii. 1). Wederom, deze zelfde lucht is niet-verschillend van ruimte; vandaar
dat ruimte brahmanah parimarah, Brahmans middel van vernietiging is. Upasita,
men moet tat, op die ruimte, die niet-verschillend is van lucht,4 mediteren als
Brahmans middel van vernietiging. (Als gevolg hiervan) sapatnah tegenstanders;
die dvisatah, afgunstig zijn; enam, jegens deze man; pari mriyante, hun leven laten.

' D.w.z. als bestaand in vee-rijkdom, aangezien rijkdom een mens beroemd maakt.
2 Bijv. behoud, geproduceerd door spraak, is Brahman.
3 Zoals Virt, bezittend van alle grove middelen van genot.

* Aangezien lucht uit de ruimte komt.



104

Er kunnen tegenstanders zijn die niet afgunstig zijn; vandaar de uitverkiezing in
deze vorm, "de afgunstige tegenstanders". Die tegenstanders die afgunstig zijn je-
gens deze man sterven. Bovendien, ye bhratrvyah, die tegenstanders (van deze
man); die apriyah, gehaat zijn (door hem), hoewel ze misschien niet kwaadaardig
zijn — ook zij sterven.

Beginnend met de tekst, "de vitale kracht is inderdaad het voedsel, en het lichaam is
de eter", en eindigend met de ruimte, is de hele schepping getoond als voedsel en
eter van voedsel.

Bezwaar: Het zou zo gezegd kunnen zijn; wat dan nog?

Antwoord: Daardoor wordt dit bewezen: Wereldlijk bestaan, omvattende genot en
genieterschap, heeft alleen betrekking op geschapen dingen, maar niet op het Zelf;
het wordt echter door onwetendheid op het Zelf gesuperponeerd.

Bezwaar: Het Zelf is ook een product van het hoogste Zelf, en vandaar is het we-
reldlijke bestaan van het Zelf heel normaal.

Antwoord: Nee, want de Upanisad verwijst naar de intrede van het Transcendente
(Brahman). In de tekst, "Na dat geschapen te hebben, ging Hij in datzelfde ding"
(IL.vi.1), wordt de intrede in de schepping toegeschreven aan het transcendente
hoogste Zelf dat de oorzaak is van ruimte enz. Vandaar dat het Zelf dat de schep-
ping is binnengegaan als de individuele ziel niets anders is dan het bovenaardse,
hoogste Zelf. Bovendien volgt dit uit de gepastheid van dezelfde entiteit die het
onderwerp is van de twee werkwoorden in de uitdrukking, "geschapen hebbende,
ging hij binnen". Alleen als de twee werkwoorden die schepping en intrede implice-
ren hetzelfde onderwerp hebben, is het achtervoegsel ktva (-ing) gerechtvaardigd.

Bezwaar: Maar degene die binnengaat, ondergaat een verandering.

Antwoord: Nee, aangezien de intrede is uitgelegd door er een andere betekenis aan
te geven (1l.vi.).

Bezwaar: Mag de intrede niet via een verandering van attributen zijn, aangezien
een categorische tekst als "binnengaand in de vorm van deze individuele ziel," (Ch.
Vr.iii.2) spreekt over intrede onder een andere modus.

Antwoord: Nee, aangezien herstel in de eerdere modus wordt genoemd in "Gij zijt
Dat" (Ch.VILviii-xvi).

Bezwaar: Het is een meditatie, waarbij het grotere op het mindere wordt gesuper-
poneerd, die berekend is om een verandering die over één (van de twee) is geko-
men, te verwijderen.

Antwoord: Nee, want de twee worden op dezelfde voet geplaatst in de tekst: "Dat
is waarheid. Dat is het Zelf; en gij zijt Dat." (ibid).

Bezwaar: De wereldse staat van de individuele ziel is een waargenomen realiteit.

Antwoord: Nee, want de waarnemer kan niet worden waargenomen (Br.ILiv. 14).



105

Bezwaar: Het (individuele) Zelf, als begiftigd met wereldse attributen, wordt waar-
genomen.

Antwoord: Niet zo; (want als het werkelijke attributen van het Zelf zijn, dan), aan-
gezien de attributen van een ding onafscheidelijk zijn van het substraat, kunnen ze
redelijkerwijs geen objecten van waarneming worden, net zoals hitte en licht (van
vuur) niet onderworpen kunnen worden aan branden of verlichting (door vuur).

Bezwaar: De ziel wordt afgeleid als bezittend van verdriet enz., aangezien angst
enz. (er) in worden gezien.

Antwoord: Nee; want angst enz. en verdriet kunnen niet de kwaliteiten van de
waarnemer (ziel) zijn, aangezien ze (door hem) worden waargenomen.

Bezwaar: Dit is in strijd met de (Samkhya) schrift die door Kapila is gepromul-
geerd, en met de wetenschap van de logica die door Kanada en anderen is opge-
bouwd.

Antwoord: Niet zo; want als ze geen Vedische basis hebben of als ze in strijd zijn
met de Veda's, is het redelijk om ze als foutief te bestempelen. En uit de Veda's,
alsook uit redenering, wordt het Zelf bewezen transcendent te zijn. Bovendien volgt
dit uit de eenheid van het Zelf.

Bezwaar: Hoe is die eenheid?

Antwoord: Dat wordt vermeld (in sah, yah ca ayam enz.). De hele tekst, sah yah
ca ayam enz., moet worden geinterpreteerd zoals reeds uitgelegd (IL.viii.5).

sa ya evamvit | asmallokatpretya | etamannamayamatmanamupasankramya |etam
pranamayamatmanamupasankramya | etam
manomayamatmanamupasankramya | etam
vijianamayamatmanamupasankramya |
etamanandamayamatmanamupasankramya | imamllokankamanni
kamaripyanusaiicaran | etat sama gayannaste | ha3vu ha3vu ha3vu || (3,10.5)

ahamannamahamannamahamannam | ahamanndado3 'hamannado3
'hamanndadah | aham slokakrdaham slokakrdaham slokakyt | ahamasmi
prathamaja rta3sya | purvam devebhyo 'mrtasya na3bhayi | yo ma dadati sa ideva
ma3vah | ahamannamannamadantama3dmi | aham visvam
bhuvanamabhyabhava3m | suvarna jyotih | ya evam veda | ityupanisat || (3,10.6)

5-6. Hij die aldus weet, bereikt, na zich van deze wereld af te wenden, dit zelf
gemaakt van voedsel. Na dit zelf gemaakt van voedsel te hebben bereikt, dan
dit zelf gemaakt van vitale kracht te hebben bereikt, dan dit zelf gemaakt van
geest te hebben bereikt, dan dit zelf gemaakt van intelligentie te hebben be-
reikt, dan dit zelf gemaakt van gelukzaligheid te hebben bereikt, en over deze
werelden te zwerven met beheersing over voedsel naar believen en beheersing
over alle vormen naar believen, blijft hij dit sama-lied zingen: '""Oho! Oho!
Oho! Ik ben het voedsel, ik ben het voedsel, ik ben het voedsel; ik ben de eter,



106

ik ben de eter, ik ben de eter; ik ben de vereniger, ik ben de vereniger, ik ben
de vereniger; ik ben (Hiranyagarbha) de eerstgeborene van deze wereld be-
staande uit het gevormde en het vormloze, ik (als Virat) ben eerder dan de
goden. Ik ben de navel van onsterfelijkheid. Hij die mij aldus (als voedsel)
aanbiedt, beschermt mij precies zoals ik ben. Ik, voedsel zoals ik ben, eet hem
op die voedsel eet zonder aan te bieden. Ik versla (d.w.z. omvat) het hele uni-
versum. Onze glans is als die van de zon. Dit is de Upanisad.

Beginnend bij het zelf, samengesteld uit voedsel, en anandamayam atmanam
upasamkramya, het zelf bereikend, samengesteld uit vreugde'; dste; hij zit (gaat
door) gayan, zingend, on, etat sama, dit sama (lied).

De betekenis van de Rg-mantra — "Satyam jiianam enz. — Brahman is waarheid,
kennis," enz. (IL. i.) — is uitvoerig uitgelegd in het Deel Over Gelukzaligheid, dat
een uiteenzetting ervan is. Maar de betekenis van de verklaring van het resultaat
ervan, vervat in de tekst, "Hij geniet, als geidentificeerd met het alwetende Brah-
man, van alle wenselijke dingen tegelijkertijd" (IL.1), is niet uitvoerig behandeld. Nu
begint de volgende tekst, aangezien nog moet worden aangetoond wat deze resulta-
ten zijn, wat de objecten van al die verlangens zijn, en hoe hij ervan geniet tegelij-
kertijd in zijn identiteit met Brahman. Wat dat betreft, in het verhaal van de vader
en de zoon (in Deel III), dat een aanvulling is op de eerder overgedragen kennis (in
Deel 1), is concentratie genoemd als middel voor de kennis van Brahman. Boven-
dien is getoond hoe de schepping, beginnend bij de ruimte en eindigend bij voedsel,
kan worden verdeeld in de eter en het ge€tene; en de meditaties op Brahman zijn
genoemd. Verder zijn alle genietingen die er zijn en betrekking hebben op diverse
producten zoals ruimte enz., getoond als de resultaten van veelvoudige middelen die
systematisch gerelateerd zijn aan hun resultaten. Bij het bereiken van eenheid kan
echter logischerwijs geen verlangen of verlangende overblijven, aangezien alle
diversiteit opgaat in het Zelf. Dus hoe kan men van alle verlangens tegelijkertijd
genieten in de staat van identiteit met Brahman? Als antwoord op deze vraag wordt
gezegd dat dit mogelijk is doordat hij het Zelf van allen wordt. Op de vraag: "Hoe is
er een bereiking van identiteit met het Zelf van allen?" — Iuidt het antwoord: Na
uitmuntendheid en niet-uitmuntendheid te hebben verworpen als gevolg van de
kennis van de identiteit van het Zelf dat in het individu en de zon bestaat, achter-
eenvolgens de zelven te hebben bereikt — beginnend met diegene die uit voedsel is
gemaakt en eindigend met diegene die uit gelukzaligheid is samengesteld — die
door onwetendheid worden voorgesteld, en als resultaat Brahman te hebben gereali-
seerd dat waarheid, kennis en oneindigheid is, dat onveranderlijk enz. van aard is,
dat natuurlijke Gelukzaligheid is, en dat geboorteloos, onsterfelijk, onbevreesd en
non-duaal is; en dan (die mens van kennis) anusaricaran, zwervend; op iman lokan,

"LLviii.5 verwijst naar bevrijding na de dood, terwijl dit deel van de huidige tekst verwijst naar
bevrijding zelfs tijdens het leven (jivanmukti) — S



107

deze werelden — de aarde enz.; dit is hoe de uitdrukking iman lokan moet worden
geconstrueerd met het verre woord anu-samcaran. Zwervend hoe? (Wordend)
kamanni — iemand die anna, voedsel, krijgt, naar kama, wens, is kamannt, (heb-
bende beheersing over voedsel naar believen); evenzo, iemand die ripa's, vormen,
krijgt, naar zijn wens is kamaript: zwervend over al deze werelden, in zijn identiteit
met alles, d.w.z. al deze werelden waarnemend als het Zelf. Wat doet hij? Etat sama
gayan aste. aste, hij gaat door; gayan, zingend, uitsprekend; etat sama, dit sama
(lied). Brahman Zelf is de sama, omdat Het sama, gelijk, niet-verschillend van alles
is. (Dus het idee is): Hij blijft de eenheid van het Zelf verklaren en kondigt, voor het
welzijn van anderen, het resultaat van die kennis aan, bestaande uit absolute tevre-
denheid.

Hoe zingt hij? (Hij zingt): "Ha-a-a-vu,, Ha-a-a-vu, Ha-a-a-vu": de uitdrukking
wordt gebruikt in de zin van 'oho' om opperste verrassing aan te duiden. Wat is dan
die verrassing? Het antwoord is: Hoewel ik werkelijk het onbezoedelde, non-duale
Zelf ben, ben ik toch annam, het voedsel, alsook annadah, de eter. Bovendien ben
ikzelf de slokakrt: sloka betekent eenheid — eenheid van het voedsel en de eter; het
bewuste wezen dat die eenheid omvat, is de Slokakyt. Of de uitdrukking kan dit
betekenen: ik breng de samenkomst tot stand van het voedsel zelf, dat van nature
bedoeld is voor iemand anders dan zichzelf, nl. de eter, en dat gediversifieerd wordt
door dit zelfde feit. De drie herhalingen zijn bedoeld om verbazing uit te drukken.
Aham asmi, ik ben, prathamajah (is hetzelfde als prathamajah), de eerstgeborene
(Hiranyagarbha); rtasya, van deze wereld, bestaande uit het gevormde en het vorm-
loze; en (ik ben Virat die is) piarvam, eerder; devebyah, dan de goden. (Ik ben)
nabhih de navel, het middendeel; amrtasya, van onsterfelijkheid, d.w.z. de onsterfe-
lijkheid van levende wezens is in mijn bewaring. Yah, iedereen die, dadati ma, mij
aanbiedt, aan degenen die voedsel vragen — over mij spreekt als het voedsel; sah,
hij; iti, op deze manier; avah d.w.z. avati, beschermt (mij); evam, intact en precies
zoals ik ben. Integendeel, aham, ik; die niets anders ben dan annam, het voedsel,
voor het heden; admi, eet op; adantam annam, die eter van voedsel — elke andere
man, die voedsel eet zonder mij in de vorm van voedsel aan zijn verzoekers op het
juiste moment aan te bieden.

Op dit punt kan iemand zeggen: "Als dit zo is, ben ik bang voor bevrijding, be-
staande uit het worden van het Zelf van alles. Laat mijn wereldlijke bestaan zelf
voortduren; want zelfs bevrijd, zal ik nog steeds voedsel zijn dat door iemand gege-
ten wordt." (Het antwoord) is: Koester zo'n angst niet, want het genieten van alle
wenselijke dingen valt binnen het bereik van relatieve existentie. Maar deze mens
van kennis is Brahman geworden door, door verlichting, alles wat wordt beschreven
als de eter en het ge€tene, dat binnen het domein van empirische ervaring valt en
dat de scheppingen van onwetendheid zijn, te overstijgen. Voor hem bestaat er niets
afzonderlijks waarvoor hij bang kan zijn. Vandaar dat er niets te vrezen is in bevrij-
ding.



108

Bezwaar: Als dit zo is, wat wordt er dan bedoeld met te zeggen: "Ik ben het geéte-
ne en de eter"?

Antwoord: Dit fenomenale bestaan, samengesteld uit de eter en het geétene, dat
voortduurt als een product, is niets anders dan een fenomeen; het is geen re€le sub-
stantie. Maar hoewel het zo is, wordt dit fenomeen, met het oog op het feit dat het
bestaat vanwege Brahman en dat het tot een niet-entiteit wordt gereduceerd afge-
zien van Brahman, in de tekst genoemd, "Ik ben voedsel" enz., ter wille van het
aanbevelen van de staat van identiteit met Brahman die voortvloeit uit de kennis
van Brahman. Daarom, wanneer onwetendheid is uitgeroeid, kan er voor de mens,
geidentificeerd met Brahman, geen enkel overblijfsel bestaan van zulke smetten als
angst die de scheppingen van onwetendheid zijn. Dienovereenkomstig, aham, ik;
abhyabhavam, overrompel, omvat in mijn ware aard als God; visvam, het hele,
bhuvanam, universum — afgeleid betekend datgene wat genoten wordt door alle
wezens, tellend vanaf Brahma, of dat waarop alle schepselen geboren worden.
Suvah na jyotih: Suvah is de zon; na drukt gelijkenis uit. De betekenis is: Onze
jyotih, glans, is eeuwig schijnend suvah na, zoals de zon. Iti Upanisad, dit is de
kennis van het hoogste Zelf, ingeprent in de twee Delen (Il en III). Hem komen de
voornoemde vruchten toe die de bovengenoemde Upanisad beheerst door de statuur
van Bhrgu te bereiken na het verwerven van beheersing over de innerlijke en uiter-
lijke organen, onthechting, onverstoorbaarheid en concentratie.

om saha navavatu | saha nau bhunaktu | saha viryam karavavahai | tejasvi
navadhitam astu ma vidvisavahai | om Santih santih santih ||



