
 

     TAITTIRĪYA UPANIṢAD 

(BHĀṢYA) 

 

 

Met uitleg door 

Śrī Śaṅkarācārya 



 

  



 

 

 

 

 

 

TAITTIRĪYA UPANIṢAD 

(BHĀṢYA) 
 

Met uitleg door 

Śrī Śaṅkarācārya 
 

 

 

 

 

 

  



 

 

Deze vertaling is ontleend aan "Eight Upanişads, volume one, with the commenta-

ry of Śaṅkarācārya". Translated by Swāmī Gambhirānanda. Advaita Ashramam, 

Calcutta 1959. 

De overige zeven Upaniṣads uit dat boek zijn reeds uitgegeven onder de titel "Ze-

ven Upaniṣads"  door Uitgeverij Ka.Dag (www.uitgeverijkadag.nl), in samenwer-

king met: Stichting Ars Floreat (www.arsfloreat.nl) 

Ferit Arav aug. 2025 

 

 

 

 

Wij zijn Advaita Ashrama, India, erkentelijk voor de toelating van deze Nederland-

se vertaling uit 'Eight Upanishads' (band I) met het commentaar van Śaṅkara door 

Swami Ganbhirananda, uitgegeven in het Engels door Advaita Ashrama, P.O. 

Mayavati, Uttarakhand, India, van zijn publicatieafdeling in Kolkatta, India. 

We thankfully acknowledge Advaita Ashrama, India for permitting this Dutch 

translation from Eight Upanishads (Vol. I) with commentary of Sri Shankaracharya 

by Swami Ganbhirananda published in English by Advaita Ashrama, P.O. Ma-

yavati, Uttarakhand, India from its Publication Department at Kolkata, India. 

 

 

 

ISBN: 



iii 

 
Inhoudsopgave 

DEEL I Over de Uitspraakleer enz. 

Hoofdstuk I    7 

Hoofdstuk II  12  

Hoofdstuk III  13 

Hoofdstuk IV  16 

Hoofdstuk V  20 

Hoofdstuk VI  23 

Hoofdstuk VII  25 

Hoofdstuk VIII  27 

Hoofdstuk IX  28 

Hoofdstuk X  30 

Hoofdstuk XI  31 

Hoofdstuk XII  42 

DEEL II Over de Gelukzaligheid die Brahman is 

Hoofdstuk I  43 

Hoofdstuk II  56 

Hoofdstuk III  58 

Hoofdstuk IV  61 

Hoofdstuk V  63 

Hoofdstuk VI  66 

Hoofdstuk VII  76 

Hoofdstuk VIII  80 

Hoofdstuk IX  91 

DEEL III Over Bhṛgu's Verlichting 

Hoofdstuk I  94 

Hoofdstuk II  96 

Hoofdstuk III  97 

Hoofdstuk IV  97 

Hoofdstuk V  97 

Hoofdstuk VI  98 

Hoofdstuk VII  99 

Hoofdstuk VIII  100 

Hoofdstuk IX  100 

Hoofdstuk X  101 

 

  



iv 

 
Lijst van afkortingen  

A.G.  Ānanda Giri 

Ai.  Aitareya Upaniṣad  

Ai.A  Aitareya Araṇyaka 

Āp.   Āpastamba Dharma-sūtras 

Bṛ.  Bṛhadāranyaka Upaniṣad 

Ch.  Chāndogya Upaniṣad  

Cit.  Cityupaniṣad 

G.   Bhagavad Gītā  

Gar.  Garuḍa Purāṇa 

Gau.  Gautama Smṛti 

Īś.  Īśa Upaniṣad 

Īti.  Ītihās Upaniṣad 

jā.  Jābāla Upaniṣad 

Ka.  Kaṭha Upaniṣad 

Kau.   Kauṣītaki Upaniṣad 

Ke.  Kena Upaniṣad 

L.P.  Liṅga Puraāṇa 

M.  Manu Saṁhitā 

Mai.  Maitrayaṇi Upaniṣad 

Mā.  Māṇḍūkya Upaniṣad 

Mbh.  Mahābhārata 

Mu.  Muṇḍaka Upaniṣad 

Mud.  Mudgalopaniṣad 

Muk.   Muktika Upaniṣad 

Np.  Nārada-parivrājaka Upaniṣad 

Pr.  Praśna Upaniṣad 

Ṛ.  Ṛg-veda 

Ś.  Śaṅkarānanda 

Śv.  Śvetāśvatara Upaniṣad 

Tai.  Taittirīya Upaniṣad 

Tai. Ā.  Taittirīya Āraṇyaka 

Tai. B.  Taittirīya Brāhmaṇa 

Tai. S.   Taittirīya Saṁhita 

V.P.  Viṣṇu Purāṇa 

Y.  Yajur-veda 

 

  



v 

 
Richtlijnen voor de uitspraak van letters in Sanskrit woorden 

Klinkers: 

a als a in kat (kort) 

ā als a in klaar, daken (verlengd) 

u als oe in boek (kort) 

ū als oe in boer (langer) 

i als i in dit (kort) 

ī als i in indien (verlengd) 

e altijd lang als ee in feest  

o altijd lang als oo in mooi 

ai als aï in Aida 

au als au in kauwen 

ḥ als h in kashbah 

 

Medeklinkers: 

Gutturale klanken: 

k als k in kat 

g als g in go in het Engels 

Neusklanken: ṁ, ṃ, ṅ of ṇ 

Sisklanken: 

s als s in besef 

ṣ (cerebraal) als s in sugar (Engels) 

ś (palataal) als ch in ich (Duits) 

ñ (cerebraal) señor in het Spaans 

c als tja in het Nederlands 

j als j in Jack (Engels) of dja (Nederlands) 

y als j in jij 

v als ua in aqua of what in het Engels  

h achter een medeklinker betekent aspireren als in tophit 

jñ als g in budget 

Overige medeklinkers als r, ṭ, ḍ en ṇ worden cerebraal uitgesproken. L, t, d, en  n 

zijn net als in het Nederlands dentale klanken. V, p, b en m zijn de labiale 

(lip)klanken als in het Nederlands. 

De w, f en z klanken in het Nederlands komen in het Sanskrit niet voor 

 

 

  



6 

 
 

 

 

 

 

om śaṁ no mitraḥ śaṁ varuṇaḥ | śaṁ no bhavatvaryamā | 

śaṁ na indro bṛhaspatiḥ | śaṁ no viṣṇururukramaḥ | 

namo brahmaṇe | namaste vāyo | tvameva pratyakṣaṁ brahmāsi | 

tvāmeva pratyakṣaṁ brahma vadiṣyāmi | ṛtaṁ vadiṣyāmi | 

satyaṁ vadiṣyāmi | tanmāmavatu | tadvaktāramavatu | 

avatu mām | avatu vaktāram | 

om śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ || 1|| 

(Zie I.i voor de vertaling en uitleg) 

 

oṃ saha nāvavatu | saha nau bhunaktu | saha vīryaṃ karavāvahai |  

tejasvi nāvadhītam astu mā vidviṣāvahai |  

oṃ śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ 

(Zie II.i voor de vertaling en uitleg) 

 

 



7 

 
 

DEEL I 

Over de Uitspraakleer enz. 

HOOFDSTUK I 

Hulde aan dat (Brahman) dat van de aard van bewustzijn is, waaruit dit hele univer-

sum is voortgekomen, waarin het oplost, en waardoor dit in stand wordt gehouden. 

Ik buig mij te allen tijde neer voor die eerbiedwaardige Leraren door wie in het 

verleden deze Upaniṣad werd uitgelegd, met inachtneming van de woorden, de 

zinnen en de middelen tot geldige kennis. 

Met de genade van mijn Leraar, en ten bate van hen die een duidelijke uiteenzetting 

verkiezen, stel ik deze uitleg samen van deze Upaniṣad, die de essentie is van (dat 

deel van de Veda's, genaamd) de Taittirīya. 

Inleiding: In de voorgaande tekst
1
 zijn de voorgeschreven plichten bestudeerd die 

bedoeld zijn om de opgestapelde zonden te verminderen, en de optionele riten die 

worden beoefend door mensen die naar resultaten verlangen. Nu wordt aangevan-

gen met de kennis van Brahman, met het doel de oorzaken te schuwen die leiden tot 

het verrichten van karma
2
. Verlangen moet de bron van karma zijn, aangezien het 

aanzet tot handelen; want geen aandrang tot activiteit is mogelijk in het geval van 

hen wier verlangens zijn vervuld, omdat zij dan als gevolg van de afwezigheid van 

verlangen gevestigd zijn in hun eigen Zelf. En de vervulling van verlangens volgt 

uit het verlangen naar het Zelf
3
, in zoverre het Zelf, voorwaar, Brahman is, en voor 

de kenner van Brahman zal de bereiking van het Hoogste worden verkondigd 

(II.i.1). Daarom staat het verblijven in het eigen Zelf, na de uitroeiing van onwe-

tendheid, gelijk aan de bereiking van het Hoogste, een feit dat wordt ondersteund 

door Vedische teksten als: “Men wordt zonder vrees gevestigd in (Brahman)” 

(II.vii), “Hij bereikt dit Zelf, gemaakt van Gelukzaligheid” (II. viii. 5). 

Bezwaar: Kan er niet gesteld worden dat bevrijding bestaat uit het gevestigd blij-

ven in het eigen Zelf zonder enige actieve inspanning – een toestand die volgt uit 

het niet-aanvangen van optionele en verboden activiteiten, de uitputting door het 

ervan genieten van karma's die reeds zijn aangevangen, en de afwezigheid van 

zonde dankzij het verrichten van verplichte plichten? Of, anderszins, dat bevrijding 

voortvloeit uit de activiteiten zelf, aangezien karma's de bron zijn van dat onover-

troffen geluk dat de hemel wordt genoemd? 

                                                      
1 De Taittirīya Āraṇyaka, waarvan deze Upaniṣad een deel uitmaakt. 
2 Riten, plichten, enz., voorgeschreven door de geschriften. 
3 In wezen heeft verlangen betrekking op het niet-Zelf, en dit houdt op bij de realisatie van het 
Zelf. Daarom dient 'het verlangen naar het Zelf' te worden opgevat als een onbelemmerde toewij-
ding aan het Zelf, vanuit de gedachte dat Het alleen de Werkelijkheid is en niets anders bestaat. 



8 

 
Antwoord: Dit kan niet zo zijn, omdat karma veelsoortig is; en als zodanig bestaat 

de mogelijkheid dat de handelingen, verricht in vele vorige levens en die vruchten 

dragen (in dit leven) of in ruste blijven, tegengestelde gevolgen kunnen hebben. 

Dientengevolge, aangezien die handelingen die nog niet zijn begonnen vrucht te 

dragen (in dit leven) onmogelijk kunnen worden uitgeput door het ervan te genieten 

in (dit) ene enkele leven, is het aannemelijk dat er een nieuw lichaam wordt gescha-

pen als gevolg van de resterende vruchten van de handelingen; en het bestaan van 

resterende vruchten van werk wordt ook bewezen door honderden Vedische en 

Smṛti-teksten, zoals: “Zij die hier deugdzaam handelen (worden in een goede 

schoot geboren)” (Ch. V. x.7); “Vanwege de resterende (gevolgen, krijgt de ziel 

haar toekomstige geboorte)” (Āp. II. 2. 2. 3; Go. Sm. 11). 

Bezwaar: De verplichte plichten zijn bedoeld om alle goede en slechte vruchten 

van handelingen die nog niet werkzaam zijn, teniet te doen. 

Antwoord: Nee; want er wordt gesteld dat het niet-verrichten (van verplichte plich-

ten) pratyavāya met zich meebrengt. En het woord pratyavāya betekent kwade 

gevolgen. Aangezien wordt aanvaard dat de verplichte plichten bedoeld zijn om het 

kwade gevolg in de vorm van toekomstig leed af te weren, kunnen ze niet bedoeld 

zijn om de handelingen die nog niet zijn begonnen vrucht te dragen, teniet te doen. 

Toegegeven echter, dat de verplichte plichten in staat zijn om de handelingen die 

nog niet werkzaam zijn te doen verdwijnen, dan kunnen zij enkel de onzuivere 

wegvagen en niet de zuivere; want er is geen tegenspraak (tussen de zuivere hande-

lingen en de verplichte plichten) in zoverre de handelingen met wenselijke gevolgen 

van nature zuiver zijn, en als zodanig kunnen zij logischerwijs niet tegengesteld zijn 

aan de verplichte plichten, daar redelijkerwijs enkel het zuivere en het onzuivere 

aan elkaar tegengesteld zijn. 

Bovendien, aangezien verlangens, die de drijfveren van handelen zijn, niet kunnen 

ophouden tenzij er verlichting is, bestaat er geen mogelijkheid tot de uitroeiing van 

handelingen als geheel. En er is gezegd dat, aangezien verlangen zich richt op ob-

jecten buiten het Zelf, het behoort tot iemand die het Zelf niet heeft gerealiseerd; dat 

er geen verlangen kan zijn in het eigen Zelf, omdat Het altijd gerealiseerd is
1
; en dat 

het Zelf het allerhoogste Brahman is. Daarnaast is het niet-verrichten van de ver-

plichte plichten een negatie, waaruit redelijkerwijs geen kwaad gevolg kan voort-

vloeien
2
; vandaar is het niet-naleven van de verplichte plichten een aanwijzing voor 

het tot wasdom komen van de kwade gevolgen die voortvloeien uit de in het verle-

den opgestapelde zonden. Dientengevolge is het gebruik van het achtervoegsel śatṛ 

(-ing) niet onredelijk in de tekst: “Door de verplichte plicht niet te verrichten (... 

                                                      
1 Voor hen die alles als het Zelf zien, kan er wezenlijk geen object (van verlangen) zijn en derhal-
ve is er geen mogelijkheid tot verlangen. – Ā.G. 
2 Een toekomstig leed wordt een pratyavāya genoemd. Omdat dit een positieve entiteit is, kan het 
geen niet-entiteit als oorzaak hebben. Want volgens de Vedische tekst ‘Zonde komt voort uit 
zonde’ (Bṛ IV. iv. 5) wordt leed veroorzaakt door het verrichten van verboden handelingen.” Ā.G 



9 

 
zoekt een mens zijn eigen ondergang)

1
 (M. XI. 44). Anders zal er een positieve 

entiteit uit een niet-entiteit voortkomen, een feit dat alle middelen tot geldige kennis 

teniet zou doen. Daarom is het niet bewezen dat een dergelijk mens (als gevolg van 

karma) in zijn Zelf gevestigd blijft zonder enige actieve (spirituele) inspanning. 

Wat betreft de stelling dat "bevrijding bereikbaar is door activiteit, in zoverre het 

onovertroffen geluk, de hemel genaamd, een gevolg is van werken", ook die is on-

juist. Want bevrijding is een permanente entiteit, en niets dat eeuwigdurend is, kan 

ooit een begin hebben. Al wat in deze wereld wordt voortgebracht, is vergankelijk. 

Daarom is bevrijding geen schepping van werk. 

Bezwaar: Heeft karma, in combinatie met meditatie (en aanbidding), niet het ver-

mogen om iets blijvends voort te brengen? 

Antwoord: Nee, want dat houdt een tegenspraak in. Het is tegenstrijdig om te zeg-

gen dat iets wat eeuwig is, toch geschapen wordt. 

Bezwaar: Aangezien juist datgene wat vernietigd is niet opnieuw kan worden 

voortgebracht, kan bevrijding, hoewel permanent, tot stand worden gebracht, net als 

het niet-bestaan in de vorm van vernietiging (dat door handelen wordt veroor-

zaakt)
2
. 

Antwoord: Nee, want vrijheid is een positieve entiteit
3
. (Bovendien,) aangezien 

vormen van niet-bestaan (als zodanig) niet te onderscheiden zijn, is het louter een 

verzinsel om te beweren dat niet-bestaan in de vorm van vernietiging een begin 

heeft
4
. Niet-bestaan is in feite datgene wat tegengesteld is aan bestaan. Naar analo-

gie van het feit dat bestaan, hoewel het één is, wordt onderscheiden door een pot of 

een doek, als het bestaan van een pot of het bestaan van een doek, zo wordt ook het 

niet-bestaan, hoewel ononderscheiden, verondersteld onderscheiden te zijn door de 

                                                      
1 Het gebruik van de śatṛ (-ing) samen met een negatie (in ‘niet verrichten’) kan niet zo worden 
uitgelegd dat het niet-verrichten de oorzaak is van de ondergang; want de zin laat een redelijker 
interpretatie toe. Goede mensen wijzen namelijk als volgt op kwade gevolgen: ‘‘Was er een juiste 
uitvoering geweest van de verplichte en occasionele plichten, dan zou er een vermindering zijn 
geweest van de opgestapelde zonden. Maar deze man heeft de voorgeschreven plichten niet ver-
richt; vandaar dat er pratyavāya moet zijn (d.w.z. het niet-elimineren van toekomstig leed).’ Het 
niet-verrichten is dus slechts een aanwijzing en geen oorzaak. 
2 Volgens de Nyāya-filosofie zijn er vier soorten niet-bestaan: (i) absoluut niet-bestaan 
(atyantābhāva), (ii) wederzijds niet-bestaan (anyonyābhāva), (iii) niet-bestaan in de vorm van 
vernietiging (pradhvaṃsābhāva), en (iv) voorgaand niet-bestaan (prāgabhāva). Wat betreft de 
derde soort niet-bestaan, deze doet zich voor wanneer een ding, bv. een pot, gebroken wordt. 
Aangezien diezelfde pot niet opnieuw kan worden geschapen, duurt de vernietiging, eenmaal 
voltrokken, voor eeuwig voort. Of, met andere woorden, de vernietiging wordt geschapen, maar is 
eeuwig. Op dezelfde wijze kan een geschapen verlossing eeuwig zijn. 
3 En niet een niet-bestaan, wat vernietiging wel is. 
4 Het is onjuist om een begin te ontkennen voor andere vormen van niet-bestaan, terwijl men dit 
alleen voor vernietiging toestaat. Nyāya gelooft dat bevrijding de vernietiging van leed betekent 
en niets positiefs. 



10 

 
(verbeelde) associatie (ermee) van handeling, eigenschap, enz. Het is niet zo dat een 

niet-bestaan kan samengaan met een eigenschap in de zin zoals een lotus dat doet 

(met zijn kleur enz.). Zou het een bijvoeglijk naamwoord bezitten, dan zou het niets 

anders dan bestaan worden
1
. 

Tegenwerping: Aangezien de uitvoerder van meditatie en handeling eeuwig is, is 

de verlossing die voortvloeit uit een stroom van meditatie en handeling
2
 ook eeu-

wig. 

Antwoord: Nee. Want het uitvoerderschap, dat vloeit als de stroom van de Ganges, 

is op zichzelf een kwaad, en de verlossing zal ophouden te bestaan bij het ophouden 

van het uitvoerderschap
3
. Daarom bestaat verlossing uit het verblijven in het eigen 

Zelf na het ophouden van de materiële oorzaak, namelijk onwetendheid, verlangen 

en activiteit. Het Zelf, als zodanig, is Brahman en uit de kennis van Brahman volgt 

de bevrijding die bestaat uit de uitroeiing van onwetendheid. Daarom wordt deze 

Upaniṣad aangevangen, die bedoeld is om te leiden tot het verwerven van de kennis 

van Brahman. 

Met het woord Upaniṣad wordt Kennis (zelf) aangeduid, want voor hen die zich 

eraan wijden, maakt zij zaken als de geboorte in een moederschoot en ouderdom los 

of beëindigt zij die; of omdat zij iemand nabij Brahman brengt; of omdat het hoog-

ste goed er zeer nabij in besloten ligt. En ook het boek wordt de Upaniṣad genoemd, 

omdat het voor dat doel bestemd is. 

om śaṁ no mitraḥ śaṁ varuṇaḥ | śaṁ no bhavatvaryamā | 

śaṁ na indro bṛhaspatiḥ | śaṁ no viṣṇururukramaḥ | 

namo brahmaṇe | namaste vāyo | tvameva pratyakṣaṁ brahmāsi | 

tvāmeva pratyakṣaṁ brahma vadiṣyāmi | ṛtaṁ vadiṣyāmi | 

satyaṁ vadiṣyāmi | tanmāmavatu | tadvaktāramavatu | 

avatu mām | avatu vaktāram | 

om śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ || 1|| 

 

                                                      
1 Een bijvoeglijk naamwoord bestaat samen met een zelfstandig naamwoord. Nu kan niet-bestaan 
niet samengaan met zijn tegenhanger — een positief attribuut — hoewel dit laatste eraan vooraf-
gaat als een bijvoeglijk naamwoord (zoals in ghaṭābhāva – het niet-bestaan van de pot); want als 
co-existentie mogelijk was, dan zou, onder de aanname dat pradhvaṃsābhāva eeuwig is, zijn 
bijvoeglijke tegenhanger, nl. de pot, ook eeuwig worden. Bovendien, als het samen met de pot 
bestaat, dan kan het geen niet-bestaan zijn, want bestaan en niet-bestaan sluiten elkaar wederzijds 
uit. Daarom is de veronderstelling dat verschillende klassen van niet-bestaan kunnen worden 
onderscheiden slechts een dwaling die voortkomt uit vergelijkbare concepten die betrekking 
hebben op hun positieve tegenhangers. 
2 Aangezien de middelen vloeien als een constante stroom, zal ook het doel gelijktijdig en eeuwig 
blijven vloeien. 
3 Als het uitvoerderschap onophoudelijk doorstroomt, zal er geen bevrijding zijn; en als de stroom 
stopt, zal ook de bevrijding stoppen. 



11 

 
1. Moge Mitra ons heilzaam zijn. Moge Varuṇa ons heilzaam zijn. Moge 

Aryaman ons heilzaam zijn. Moge Indra en Bṛhaspati ons heilzaam zijn. Moge 

Viṣṇu, van lange schreden, ons heilzaam zijn. Hulde aan Brahman. Hulde aan 

u, O Vāyu. U, voorwaar, bent het onmiddellijke Brahman. U alleen zal ik het 

directe Brahman noemen. Ik zal u gerechtigheid noemen. Ik zal u waarheid 

noemen. Moge Hij mij beschermen. Moge Hij de leraar beschermen. Moge Hij 

mij beschermen. Moge Hij de leraar beschermen. Om, vrede, vrede, vrede.  

Moge Mitra — de godheid die zich vereenzelvigt met en de bezieler is van de func-

tie van het uitademen en van de dag — śam, heilzaam, naḥ, voor ons, zijn. Evenzo 

is Varuṇa de godheid die zich vereenzelvigt met en de bezieler is van de functie van 

het inademen en van de nacht. Aryaman vereenzelvigt zich met het oog en de zon, 

Indra met kracht, en Bṛhaspati met spraak en intellect. Viṣṇu is urukramaḥ, van 

lange schreden — en hij vereenzelvigt zich met de voeten. 

Dit zijn de godheden in de context van het lichaam. De uitdrukking, śam naḥ bha-
vatu, 'moge hij ons heilzaam zijn', dient op allen betrokken te worden. Aangezien 

het begrip, het onthouden en de overdracht van de kennis van Brahman zonder be-

lemmering kunnen voortgaan wanneer de goden welwillend zijn, wordt om hun 

welwillendheid gebeden door te zeggen, śam naḥ bhavatu enz. 

Door wie naar de kennis van Brahman verlangt, wordt hulde en lof gebracht aan 

Vāyu (Lucht), opdat de belemmeringen voor de kennis van Brahman afgewend 

mogen worden; want de vruchten van alle handelingen berusten bij hem. Vāyu is 

Brahman; brahmaṇe, aan dat Brahman, namaḥ, (nederige) hulde; de uitdrukking 

'breng ik' moet worden toegevoegd om de zin te voltooien. Namaḥ, hulde; te, aan u; 

vāyo, o Vāyu, d.w.z. ik breng u hulde. Aldus wordt naar Vāyu (Lucht, Leven) zelf 

zowel middellijk als onmiddellijk verwezen. 

Bovendien, (O Lucht), aangezien tvam eva asi, gij zelf zijt, het pratyakṣam brahma, 

het directe en onmiddellijke Brahman — omdat het nabij is en zonder tussenkomst, 

in tegenstelling tot uiterlijke organen zoals het oog enz. — daarom, vadiṣyāmi, zal 

ik tvām eva, u alleen, het pratyakṣam brahma, het directe en onmiddellijke Brah-

man
1
, noemen. 

Ṛtam, gerechtigheid, is een idee, volledig vastgesteld door het intellect in overeen-

stemming met de geschriften en conform de praktijk; aangezien ook dat aan u on-

                                                      
1 Naar Brahman wordt middellijk verwezen door woorden als ‘Dat’, en onmiddellijk door het 
woord Vāyu; want Vāyu, in de vorm van de levenskracht (prāṇa), wordt onmiddellijk waargeno-
men, hoewel hij als sūtra (Hiraṇyagarbha die alles verbindt) middellijk gekend wordt. De levens-
kracht wordt directer gekend dan de zintuigen zoals het oog enz., die afgeleid moeten worden uit 
het feit dat zij kleur enz. waarnemen. De levenskracht wordt onmiddellijk gekend door de Getuige 
(het Zelf); en vergeleken met de zintuigen staat zij dichter bij het Zelf. Bovendien betekent het 
woord Brahman, etymologisch gezien, ‘dat wat voedt’; de levenskracht voedt het lichaam. Daar-
om is zij Brahman met betrekking tot het lichaam. 

 



12 

 
derhevig is, vadiṣyāmi, zal ik u alleen dat (ṛta) noemen. Satyam, waarheid, is dat 

wat in de praktijk wordt gebracht door spraak en lichamelijk handelen; aangezien 

ook die waarheid onder u wordt beoefend, vadiṣyāmi, zal ik u die waarheid noemen. 

Moge tat, dat alomtegenwoordige Brahman, Vāyu genaamd, dat aldus door mij, die 

naar kennis smacht, wordt aangebeden, avatu mām, mij beschermen — door mij te 

begiftigen met kennis. Moge tat, datzelfde Brahman, avatu, de vaktāram, de uitleg-

ger, beschermen — door hem te begiftigen met de kracht van het uiteenzetten. 

De herhaling van de uitdrukkingen, avatu mām, avatu vaktāram, dient om de grote 

zorg (voor de kennis) te tonen. De drievoudige herhaling in Om śāntiḥ, śāntiḥ, 
śāntiḥ, (Om, vrede, vrede, vrede) is bedoeld om de drie soorten hindernissen voor 

het verwerven van kennis te vernietigen, te weten: de fysieke, de natuurlijke en de 

bovennatuurlijke. 

 

HOOFDSTUK II  

Om śīkṣāṁ vyākhyāsyāmaḥ | varṇaḥ svaraḥ | mātrā balam | 

sāma santānaḥ | ityuktaḥ śīkṣādhyāyaḥ || 1|| 

1. Om! We zullen spreken over de uitspraakleer. 

(Wat geleerd moet worden is:) het alfabet, de klemtoon, de maat, de nadruk, 

de gelijkmatigheid en de aaneenschakeling. 

Het hoofdstuk 'Over de Uitspraakleer' wordt aangevangen opdat er geen verslapping 

optreedt in de inspanning die de voordracht van de tekst met zich meebrengt; het 

begrip van de betekenis speelt immers een belangrijke rol in de Upaniṣad. 

Śikṣā (etymologisch gezien), datgene aanduidend waardoor iets geleerd wordt, is de 

leer over de uitspraak van letters enz. Of, vanuit de (afgeleide) betekenis van de 

dingen die geleerd worden, betekent śikṣā de letters enz. Śīkṣā is hetzelfde als śikṣā, 

waarbij de verlenging (van de i) een Vedische vrijheid is. Die śikṣām, uitspraakleer, 

vyākhyāsyāmah, zullen wij uitleggen — (wat etymologisch betekent) wij zullen 

spreken (khyāsyāmah), duidelijk (vi) en volledig (ā). Deze werkwoordsvorm, die de 

openbaring van de activiteit (van het spraakorgaan) aanduidt, is afgeleid van de 

wortel cakṣiṇ, die optioneel verandert in khyā en wordt voorafgegaan door vi en ā. 

Nu, de varṇaḥ, het alfabet, bestaat uit a enz. De svaraḥ, het accent, is udātta (ver-

heven) enz. (svaritaḥ, hoog; en anudātta, onbeklemtoond). De mātrāḥ, de maten 

(de tijd die nodig is voor de uitspraak), zijn kort enz. Balam, de nadruk, is een soort 

inspanning (bij de uitspraak). Sāmaḥ is gelijkmatigheid — een gemiddelde wijze 

van uitspraak van letters. Santānaḥ is hetzelfde als saṃhitā, d.w.z. aaneenschake-
ling (het verbinden van de letters enz.). Dit is, inderdaad, wat onderwezen dient te 

worden. 

Dit śikṣādhyāyaḥ, het hoofdstuk waarin śikṣā voorkomt, uktaḥ, is besproken. De 

afsluiting met het woord uktaḥ is bedoeld om de weg vrij te maken voor wat volgt. 

 



13 

 
HOOFDSTUK III  

saha nau yaśaḥ | saha nau brahmavarcasam | 

athātaḥ saṃhitāyā upaniṣadam vyākhyāsyāmaḥ | 

pañcasvadhikaraṇeṣu | 

adhilokamadhijyautiṣamadhividyamadhiprajamadhyātmam | 

tā mahāsaṃhitā ityācakṣate | athādhilokam | 

pṛthivī pūrvarūpam | dyauruttararūpam | 

ākāśaḥ sandhiḥ || 1|| 

1. Mogen wij beiden samen roem verwerven. Moge geestelijke voortreffelijk-

heid ons beiden samen ten deel vallen.  

Welnu, daarom zullen wij de meditatie over de aaneenschakeling uiteenzetten 

aan de hand van vijf categorieën – met betrekking tot de werelden, de hemelli-

chamen, de kennis, het nageslacht en het lichaam. Deze noemt men de grote 

aaneenschakelingen. Nu dan, wat betreft de meditatie over de werelden. De 

aarde is de eerste letter. De hemel is de laatste letter. Het uitspansel is de plaats 

van samenkomst. 

Nu wordt de esoterische meditatie over de saṃhitā (aaneenschakeling van letters) 

uiteengezet. Daarbij moge de yasaḥ, de roem — waarom gebeden wordt als belo-

ning voor de volledige kennis van de esoterische meditatie over de saṃhitā enz. — 

saha, tegelijkertijd, nau, ons beiden — de leraar en de leerling — ten deel vallen. 

En de brahma-varcasam, de geestelijke voortreffelijkheid, de luister die daaruit 

voortvloeit, moge ook die saha, tegelijkertijd, nau, ons beiden ten deel vallen. 

Dit is de uiting van een gebed van de kant van de leerling. Want voor een leerling is 

een gebed passend, aangezien zijn streven nog niet verwezenlijkt is. Maar dit is niet 

een gebed van de leraar, daar hij de gewenste vervulling reeds heeft bereikt. Want 

een leraar wordt zo genoemd wanneer zijn streven is vervuld. 

Atha, hierna, na de uiteenzetting van de wetenschap van de studie; aangezien het 

intellect, dat te zeer in beslag wordt genomen door de (letterlijke) tekst, niet gemak-

kelijk tot het doorgronden van de betekenis kan worden geleid, ataḥ, daarom, 

vyākhyāsyāmaḥ, zullen wij upaniṣadam saṃhitāyaḥ uiteenzetten, de Upaniṣad, 

d.w.z. de meditatie, met betrekking tot de saṃhitā (aaneenschakeling van letters) — 

een onderwerp dat nauw verbonden is met de tekst zelf; pañcasu adhikaraṇeṣu, 

onder vijf rubrieken — door middel van vijf middelen of kennisonderwerpen. 

Welke zijn dat? Ze worden opgesomd: adhilokam, de meditatie die betrekking heeft 

op de werelden; evenzo, adhijyautisam, de meditatie betreffende de hemellichamen; 
adhividyam, de meditatie betreffende de kennis; adhiprajam, de meditatie betref-

fende het nageslacht; adhyātmam, de meditatie betreffende het lichaam
1
. 

                                                      
1 Zoals men een beeld als Vişṇu beschouwt, zo kan men de verschillende factoren in een neven-
schikking beschouwen als de godheden die erover heersen, waarbij de meditatie gericht is op de 
godheden en niet op de dingen die onder de vijf categorieën worden opgesomd. 



14 

 
De kenners van de Veda's, ucakṣate, spreken van, tāḥ, deze — deze meditaties over 

vijf onderwerpen — als mahāsaṃhitāḥ, grote aaneenschakelingen — omdat zij 

groot zijn, aangezien ze betrekking hebben op grote zaken zoals de wereld, en te-

vens saṃhitā's (aaneenschakelingen) zijn. 

Atha, nu dan, wordt van al deze, zoals ze in volgorde worden gepresenteerd, adhilo-
kam, de meditatie met betrekking tot de werelden, uiteengezet. Het woord atha 

wordt overal gebruikt om de volgorde (van meditatie) aan te geven. 

Pṛthivī, de aarde, is de pūrvarūpam, de eerdere vorm, de eerste letter; dit komt erop 

neer dat men de eerste letter die in een aaneenschakeling voorkomt, als de aarde 

dient te beschouwen. Evenzo is de uttararūpam, de laatste letter, de dyauḥ, de he-

mel. Ākāśaḥ, het uitspansel (of de ruimte) is de sandhiḥ, de plaats van samenkomst, 

de middelste tussen de eerste en de laatste letter, aangezien daarin de eerste en laat-

ste vorm verenigd worden. 

vāyuḥ sandhānam | ityadhilokam | athādhijautiṣam | 

agniḥ pūrvarūpam | āditya uttararūpam | āpaḥ sandhiḥ | 

vaidyutaḥ sandhānam | ityadhijyautiṣam | athādhividyam | 

ācāryaḥ pūrvarūpam || 2|| 

antevāsyuttararūpam | vidyā sandhiḥ | 

pravacanaṃsandhānam | 

ityadhividyam | athādhiprajam | mātā pūrvarūpam | 

pitottararūpam | prajā sandhiḥ  

ityadhiprajam || 3|| 

athādhyātmam | adharāhanuḥ pūrvarūpam | 

uttarāhanūttararūpam | vāksandhiḥ | jihvāsandhānam | 

ityadhyātmam | itīmāmahāsaṃhitāḥ | 

ya evametā mahāsaṃhitā vyākhyātā veda | 

sandhīyate prajayā paśubhiḥ | 

brahmavarcasenānnādyena suvargyeṇa lokena || 4|| 

2-4. Vāyu is de verbinding. Dit is de meditatie met betrekking tot de werelden. 

Vervolgens de meditatie met betrekking tot de hemellichamen. Vuur is de eer-

ste letter. De zon is de laatste letter. Water is het punt van samenkomst. Blik-

sem is de verbinding. Dit is de meditatie met betrekking tot de hemellichamen. 

Vervolgens de meditatie met betrekking tot de kennis. 

De leraar is de eerste letter. De leerling is de laatste letter. Kennis is de plaats 

van samenkomst. Onderricht is de verbinding. Dit is de meditatie met betrek-

king tot de kennis. 

Vervolgens de meditatie met betrekking tot het nageslacht. De moeder is de 

eerste letter. De vader is de laatste letter. Het nageslacht is het middelpunt. 

Voortplanting is de verbinding. Dit is de meditatie met betrekking tot het na-

geslacht. 



15 

 
Vervolgens de meditatie met betrekking tot het (individuele) lichaam. De on-

derkaak is de eerste letter. De bovenkaak is de laatste letter. De spraak is de 

plaats van samenkomst. De tong is de verbinding. Dit is de meditatie met be-

trekking tot het (individuele) lichaam. 

Dit zijn de grote aaneenschakelingen. Eenieder die mediteert op deze grote 

aaneenschakelingen, zoals ze worden uitgelegd, wordt verbonden met nage-

slacht, vee, de luister van heiligheid, eetbaar voedsel en de hemelse wereld. 

Vāyuḥ, lucht, is de sandhānam, de verbinding (een katalytisch middel), afgeleid in 

de betekenis van 'datgene waardoor dingen worden samengevoegd
1
. 

Iti, tot zover is adhilokam, de meditatie met betrekking tot de werelden, uiteengezet. 

Atha adhijyautiṣam enz. dienen op dezelfde wijze uitgelegd te worden. De twee 

woorden, iti en imaḥ, 'aldus' en 'deze', verwijzen naar het eerdergenoemde. Yaḥ, 

eenieder die; evam, aldus; veda, mediteert; over etāḥ mahāsaṃhitāḥ, deze grote 

aaneenschakelingen; vyākhyātāḥ, zoals uitgelegd. De betekenis van het woord veda 

dient upāsana, meditatie of aanbidding, te zijn, omdat het onderwerp volmaakte 

kennis
2
 is en omdat er de tekst is: "Aldus, O Prācīnayogya, mediteert u" (I.vi.2). En 

meditatie bestaat uit een stroom van gelijkvormige concepten, niet onderbroken 

door ongelijksoortige, die verloopt volgens de geschriften en betrekking heeft op 

een object dat in de geschriften wordt voorgeschreven. Bovendien is het woord 

upāsana in de wereld welbekend in zinnen als: "Hij upāsate, dient (d.w.z. aanbidt), 

de Guru", "Hij upāsate, dient (d.w.z. aanbidt), de koning". Want van een man die 

voortdurend de Guru en anderen dient, wordt gezegd dat hij hun upāsana (aanbid-

ding) bewijst; en hij verwerft de vrucht van zijn aanbidding. Evenzo wordt ook in 

de huidige context hij die aldus mediteert sandhīyate, verbonden met de zaken die 

beginnen bij het nageslacht en eindigen met de hemel; dat wil zeggen, hij verwerft 

de vruchten zoals het nageslacht en andere.

                                                      
1 Ter illustratie: In de tekst iśe tvā is de e die volgt op de i het symbool van de aarde; de t die volgt 
is identiek aan de hemel; de tussenruimte tussen deze twee letters is ākāśa (de ontmoetingsplaats); 
de andere t die door verdubbeling in die ruimte ontstaat als gevolg van het samenvoegen van de 
twee delen — waarbij de feitelijke uitspraak iśet-tvā is — wordt geïdentificeerd met Vāyu (het 
verbindende middel). Zo dient men te mediteren. — Śaṇkarānanda. 
2 Als deze meditatie wordt beoefend door iemand die naar de vruchten ervan verlangt, verkrijgt 
hij enkel deze. Een verlangenloos mens leidt dit echter wederom tot de kennis van Brahman, en 
het is dit tweede doel dat deze Upaniṣad beoogt. 



16 

 
HOOFDSTUK IV  

1. yaśchandasāmṛṣabho viśvarūpaḥ | 

chandobhyo'dhyamṛtātsambabhūva | 

sa mendro medhayā spṛṇotu | 

amṛtasya deva dhāraṇo bhūyāsam | 

śarīraṁ me vicarṣaṇam | jihvā me madhumattamā | 

karṇābhyāṁ bhūriviśruvam | 

brahmaṇaḥ kośo'si medhayā pihitaḥ | 

śrutaṁ me gopāya | āvahantī vitanvānā || 1|| 

 

2. kurvāṇā'cīramātmanaḥ | vāsāṃsi mama gāvaśca | 

annapāne ca sarvadā | tato me śriyamāvaha | 

lomaśāṁ paśubhiḥ saha svāhā | 

āmāyantu brahmacāriṇaḥ svāhā | 

vimā''yantu brahmacāriṇaḥ svāhā | 

pramā''yantu brahmacāriṇaḥ svāhā | 

damāyantu brahmacāriṇaḥ svāhā | 

śamāyantu brahmacāriṇaḥ svāhā || 2|| 

 
1-2. De Om die de meest verhevene is in de Veda's, die alle woorden doordringt 

en die uit de onsterfelijke Veda's is voortgekomen als hun kwintessens, moge 

hij, die Indra is (d.w.z. Om), de allerhoogste Heer, mij begiftigen met intelli-

gentie. O Heer, moge ik het vat van de onsterfelijkheid zijn. Moge mijn li-

chaam krachtig zijn; moge mijn tong buitengewoon zoet zijn; moge ik veel 

horen met mijn oren. U bent de schede van Brahman; u bent bedekt door (we-

reldse) wijsheid. Bescherm wat ik gehoord heb. 

Schenk dan aan mij, die haar (d.w.z. de Voorspoed) toebehoor, die Voorspoed 

die voor mij voor altijd kleding, vee, voedsel en drank brengt, vermeerdert en 

snel bewerkstelligt, en die vergezeld gaat van wolharige en andere dieren. 

Svāhā. 

Mogen de Brahmacarins (d.w.z. studenten) van alle kanten naar mij toe ko-

men. Svāhā. 

Mogen de Brahmacarins op verschillende wijzen naar mij toe komen. Svāhā. 

Mogen de Brahmacarins op de juiste wijze naar mij toe komen. Svāhā. 

Mogen de Brahmacarins fysieke zelfbeheersing hebben. Svāhā. 

Mogen de Brahmacarins mentale zelfbeheersing hebben. Svāhā.  



17 

 
In de tekst, beginnend met yaḥ chandasām, worden voor hem die intelligentie en 

rijkdom wenst, een gebed en een offer vermeld die de middelen zijn om deze te 

verwerven; en deze conclusie wordt ondersteund door de aanwijzingen die besloten 

liggen in: “Moge die Indra mij sterken met wijsheid” en “Breng mij dan rijkdom”. 

Yaḥ, hij die; chandasām, te midden van de Veda's; een ṛṣabhaḥ is, een stier — als 

een stier, vanwege zijn voortreffelijkheid; viśvarūpaḥ, alvormig — omdat hij alle 

spraak doordringt, in overeenstemming met een andere Vedische tekst: “Ter illu-

stratie: zoals bladnerven over een gehele blad verspreid zijn (Ch. II. xxiii.3), zo 

doordringt Om alle spraak". Daarom is Om de stier. 

Om is hier het object dat aanbeden dient te worden; en daarom is zijn lofprijzing, 

door middel van woorden als “stier”, passend. Chandobhyaḥ, uit de Veda's; amṛtāt, 

uit onsterfelijkheid — de Veda's zijn voorwaar onsterfelijk — uit die onsterfelijk-

heid werd hij adhisambabhūva, op buitengewoon voortreffelijke wijze geboren. 

De gedachte is dat Om verscheen als de kwintessens toen Prajāpati ascese beoefen-

de (d.w.z. intens beraadslaagde) met het doel het wezenlijkste aan de werelden, de 

goden en de Veda's te onttrekken. Het was slechts een openbaring (voor hem), want 

in het geval van Om, dat eeuwigdurend is, kan redelijkerwijs geen werkelijk ont-

staan worden voorgesteld. 

Saḥ, hij — de Om, die van deze aard is en die indraḥ is, de bestierder van alle ver-

langens, de allerhoogste Heer; spṛṇotu, moge (Hij) mij bevredigen of sterken — 

want de kracht van wijsheid is het doel waarom gebeden wordt; mā, mij; medhayā, 

met wijsheid. 

Deva, o God; bhūyāsam, moge ik worden; dhāraṇaḥ, de drager; amṛtasya, van de 

onsterfelijkheid — namelijk van de kennis van Brahman, die de oorzaak is van 

onsterfelijkheid, aangezien dit de context van die kennis
1
 is. 

Bovendien, moge me, mijn; śarīram, lichaam; vicarṣaṇam worden, bekwaam, 

d.w.z. krachtig. Het werkwoord bhūyāsam (in de eerste persoon) dient (hier) veran-

derd te worden in bhūyāt (in de derde persoon). Moge me, mijn; jihvā, tong; 

madhumattamā (worden), buitengewoon zoet, d.w.z. overvloedig begiftigd met 

zoete spraak. Karṇābhyām, met de oren; viśruvam, moge ik horen — dat wil zeg-

gen, moge ik een hoorder worden van; — waarbij viśruvam hetzelfde is als 

vyaśruvam; bhūri, veel. 

De betekenis van de passage is dat mijn lichaam en zintuigen geschikt dienen te 

worden voor de kennis van het Zelf. 

                                                      
1 Tenzij een mens intelligentie bezit, kan hij de kennis van Brahman niet verwerven. Daarom is 
zelfs een gebed om intelligentie gericht op die kennis. En aangezien een arm mens zijn hart niet 
kan zuiveren door middel van de voorgeschreven riten, moet hij een offer brengen dat erop bere-
kend is hem welvarend te maken. Aldus is ook een dergelijk offer een indirect hulpmiddel voor de 
kennis. 



18 

 
Met hetzelfde doel wordt ook om intelligentie gebeden. Van Brahman 

(Brahmaṇaḥ), bent u (asi) de schede (kośaḥ) — zoals de schede van een zwaard, 

omdat u de zetel van de realisatie bent; want u bent het symbool van Brahman, in u 

wordt Brahman gerealiseerd. U bent pihitaḥ, bedekt, medhayā, door wereldse intel-

ligentie; uw werkelijkheid wordt niet gekend door mensen met een gewoon intel-

lect. (U) gopāya, bescherm, me, mijn, śrutam, de gehoorde dingen — de kennis, 

enz., van het Zelf, die ik door het horen heb verworven. De gedachte is: vergun dat 

er geen vergeetachtigheid enz. moge zijn van wat ik erdoor heb verworven. Deze 

mantra's zijn bedoeld voor zelf-recitatie door iemand die intelligentie wenst. 

Nu worden de mantra's vermeld die gebruikt moeten worden voor het brengen van 

offergaven door iemand die voorspoed wenst. 

Aangezien voorspoed voor een onwijs mens een oorzaak van kwaad is, daarom, 

tataḥ (daarna), na het schenken van intelligentie, āvaha (breng) de śriyam, de (Go-

din van de) Voorspoed, die een āvahantī is, een brenger; een vitanvana, een ver-

meerderaar – want de wortel tan impliceert een dergelijke handeling; (sarvadā, 

altijd); een kurvāṇā, een bewerkstelliger, acīram, snel – waarbij acīram hetzelfde is 

als acirāt, en de verlenging (van de i) een Vedische vrijheid is; of de lezing kan 

zijn, ciram kurvāṇā, een bewerkstelliger voor altijd; ātmanaḥ mama, voor mijzelf 

die de Voorspoed zelf toebehoor. 

(Een brenger, enz.) van wat? Dat wordt nu gezegd: van vāsāṃsi, kleding, ca, en, 

gāvaḥ, dat wil zeggen gāḥ, vee, ca annapāne, en voedsel en drank. (Breng) de 

Voorspoed die, sarvadā, voor altijd, dit alles bewerkstelligt. 

Hoe is die Voorspoed gekwalificeerd? Lomaśām, wolharig – (Voorspoed die is) 

begiftigd met geiten, schapen enz.; saha, samen met – (Voorspoed die is) begiftigd 

met – andere paśubhiḥ, dieren. 

Uit de context, zoals bepaald door 'āvaha, breng', volgt dat Om zelf (met āvaha) 

verbonden moet worden als het onderwerp (nominatief). De uitspraak van svāhā 

dient om het einde aan te duiden van de mantra die bedoeld is voor het brengen van 

een offergave. 

De constructie van ā is met het verderop staande woord yantu, als volgt: āyantu 
mām (brahmacāriṇaḥ), mogen de Brahmacarins naar mij toe komen (van alle kan-

ten). Evenzo, mogen de brahmacāriṇaḥ, de Brahmacarins; vi mā āyantu, op ver-

schillende wijzen naar mij toe komen; pra mā āyantu, op de juiste wijze naar mij 

toe komen
1
; damāyantu, lichamelijk beheerst zijn; śamāyantu, mentaal beheerst 

zijn; enz. 

  

                                                      
1 Vimāyantu en pramāyantu worden ook als volgt geïnterpreteerd: “Mogen zij oprecht jegens mij 
zijn, mogen zij ontvangers zijn van geldige kennis.” 

 



19 

 
 yaśo jane'sāni svāhā | śreyān vasyaso'sāni svāhā | 

taṁ tvā bhaga praviśāni svāhā | 

sa mā bhaga praviśa svāhā | 

tasmin sahasraśākhe | nibhagā'haṁ tvayi mṛje svāhā | 

yathā''paḥ pravatā''yanti | yathā māsā aharjaram | 

evaṁ māṁ brahmacāriṇaḥ | dhātarāyantu sarvataḥ svāhā | 

prativeśo'si pramābhāhi pramāpadyasva || 3|| 

iti caturtho'nuvākaḥ || 

3. Moge ik beroemd worden onder de mensen. Svāhā. 

Moge ik prijzenswaardig worden onder de welgestelden. Svāhā. 

O aanbiddelijke, moge ik u binnengaan, zoals u bent. Svāhā. 

O eerbiedwaardige, moge u, zoals u bent, mij binnengaan. Svāhā. 

O aanbiddelijke, die zeer veelvormig bent, moge ik mijn zonden in u zuiveren. 

Svāhā. 

Zoals water van een helling stroomt, zoals maanden overgaan in een jaar, 

evenzo, O Heer, mogen de studenten van alle kanten naar mij toekomen. 

Svāhā. 

U bent als een toevluchtsoord word mij dus geopenbaard, doordring mij volle-

dig. 

Moge ik Asāni; yaśaḥ, d.w.z. yaśasvī beroemd, worden, jane onder de men-

sen.Vasyasaḥ is hetzelfde als vasīyasaḥ, en betekent 'van de uiterst welgestelde' of 

'van hem die alle welgestelden overtreft'; śreyān, prijzenswaardiger, asāni, moge ik 

worden — dit is de constructie. 

Bovendien, in u, zoals u bent tam tvā — als de schede van Brahman — O eerbied-

waardige bhaga, moge ik binnengaan praviśāni, en na het binnengaan, moge ik 

vereenzelvigd worden, uw eigen Zelf worden; dit is de gedachte. Ook u Saḥ, O 

aanbiddelijke bhaga, ga binnen praviśa in mij mā; moge er niets dan identiteit tus-

sen ons zijn. 

In u Tasmin, zoals u bent, die zeer veelvormig bent sahasraśākhe, zuiver ik aham 
nimṛje mijn zondige daden. 

Zoals yathā water āpaḥ van een helling stroomt pravatā yanti; en zoals yathā de 

maanden māsāḥ overgaan in het aharjaram, het jaar — het jaar is aharjara omdat 

het, door dag na dag te veranderen, de mensen uitput, of omdat de dagen erin uitge-

put, d.w.z. opgenomen, worden. Zoals de maanden ernaartoe gaan, evenzo evam, O 

Bestierder dhātaḥ van alles, mogen de brahmacāriṇaḥ, de Brahmacarins, van alle 

kanten sarvataḥ naar mij toekomen mām āyantu. 

Prativeśaḥ betekent een rustplaats, een huis dat nabij is. 

Aldus bent u voor hen die u toegewijd zijn, prativeśaḥ asi, een toevluchtsoord, een 

plaats waar alle smarten die voortvloeien uit zonde, kunnen worden weggenomen. 

Daarom, openbaar prabhāhi uzelf aan mij mā, en doordring mij volledig 



20 

 
prapadyasva — maak mij vol van u en met u vereenzelvigd, zoals een metaal 

wanneer het in kwik gedrenkt wordt. 

Het gebed om voorspoed wordt in deze context van kennis behandeld ter wille van 

de rijkdom; want rijkdom is nodig voor riten, en riten zijn bedoeld om opgestapelde 

zonden te verminderen, na de uitputting waarvan kennis wordt geopenbaard. Ter 

ondersteuning van deze opvatting is er deze Smṛti: “Zoals men zichzelf ziet op het 

heldere oppervlak van een spiegel, zo ontstaat kennis voor de mens na de uitputting 

van de zonde” (Mbh. Śā.204.8; Garuda.l. 237.6). 

 

HOOFDSTUK V  

bhūrbhuvaḥ suvariti vā etāstisro vyāhṛtayaḥ | 

tāsāmuhasmai tāṁ caturthīm | māhācamasyaḥ pravedayate | 

maha iti | tadbrahma | sa ātmā | aṅgānyanyā devatāḥ | 

bhūriti vā ayaṁ lokaḥ | bhuva ityantarikṣam | 

suvarityasau lokaḥ || 1|| 

maha ityādityaḥ | ādityena vāva sarveloka mahīyante | 

bhūriti vā agniḥ | bhuva iti vāyuḥ | suvarityādityaḥ | 

maha iti candramāḥ | candramasā vāva 

sarvāṇi jyotīṃṣi mahīyante | bhūriti vā ṛcaḥ | 

bhuva iti sāmāni | 

suvariti yajūṃṣi || 2|| 

1-2. Bhūḥ, Bhuvaḥ, Suvaḥ — deze drie zijn inderdaad de Vyāhṛti's. Van deze 

kende Māhācamasya een vierde — Maha genaamd. Het is Brahman; het is het 

Zelf. De andere goden zijn de ledematen. Bhūḥ is inderdaad deze wereld. 

Bhuvaḥ is de tussenruimte. Suvaḥ is de andere wereld. Maha is de zon; door de 

zon gedijen inderdaad alle werelden. Bhūḥ is inderdaad het vuur. Bhuvaḥ is de 

lucht. Suvaḥ is de zon. Maha is de maan; door de maan gedijen inderdaad alle 

hemellichamen. Bhūḥ is inderdaad de Ṛg-Veda. Bhuvaḥ is de Sāma-Veda. 

Suvaḥ is de Yajur-Veda. 

De meditatie met betrekking tot het samenvoegen is uiteengezet. Daarna zijn op 

ordelijke wijze de mantra's behandeld voor iemand die intelligentie en voorspoed 

verlangt. Ook deze zijn indirect behulpzaam voor kennis. Vervolgens wordt de 

interne meditatie op Brahman als geïdentificeerd met de Vyāhṛti's
1
, die als resultaat 

de verwerving van onafhankelijke soevereiniteit heeft (I.vi.2), aangevangen. Het 

reciteren van de tekst bhūḥ bhuvaḥ suvaḥ iti dient om de aandacht te vestigen op 

                                                      
1 Bhūḥ, bhuvaḥ, suvaḥ, enz., die staan voor de respectievelijke werelden, worden technisch de 
Vyāhṛti's genoemd. "Deze Vyāhṛti's waren met geloof aanvaard (door de student). Als Brahman 
nu wordt onderwezen door deze te negeren, zal het niet worden begrepen door het intellect van de 
student. Daarom wordt Brahman, belichaamd in de Vyāhṛti's als Hiraṇyagarbha, gepresenteerd 
voor zijn innerlijke meditatie." — A. G. 



21 

 
wat eerder is gezegd. De uitspraak etāḥ tisraḥ, deze drie, dient om de opgesomde 

elementen in herinnering te roepen; en vai (inderdaad) wordt gebruikt om het ge-

heugen op te frissen met betrekking tot de opgeroepen zaken. Zo worden we herin-

nerd aan deze drie bekende Vyāhṛti's. Tāsām, van deze; dit is de vierde Vyāhṛti 
genaamd Maha. Māhācamasyaḥ, de zoon van Māhācamasa, pravedaycite, weet — 

d.w.z. wist of visualiseerde, omdat (de partikels) u, ha en sma verwijzen naar wat in 

het verleden ligt; tām etām caturthīm, deze vierde. De vermelding van 

Māhācamasya is een verwijzing naar de ziener (Ṛṣī). En uit het feit van zijn ver-

melding in de instructie hier, moet worden begrepen dat ook de herinnering aan de 

ziener deel uitmaakt van de meditatie. De Vyāhṛti die werd gezien (ontdekt) door 

Māhācamasya, Mahaḥ iti, als Maha; tat, dat, is brahma, Brahman; want Brahman is 

groot maha), en de Vyāhṛti is ook Maha. Wat is dat dan weer? Het is het Zelf — het 

woord ātmā (Zelf) is afgeleid van de wortel āp in de zin van omvatten; want de 

andere Vyāhṛti's, bestaande uit de werelden, goden, de Veda's en de vitale krachten, 

worden omvat door het Zelf in de vorm van de Vyāhṛti, Maha, die identiek is aan de 

zon, de maan, de Atharva-Veda en voedsel. Daarom zijn anyāḥ devatāḥ, de andere 

goden, de aṇgāni, ledematen. De vermelding van de goden is ook suggestief voor 

de werelden en andere factoren. Aangezien de anderen, namelijk de goden, de we-

relden, enz., de ledematen zijn van het Zelf in de vorm van de Vyāhṛti, genaamd 

Maha, zegt de tekst daarom dat de werelden enz. groot worden gemaakt door de 

zon enz., net zoals de ledematen groot worden gemaakt door het zelf (d.w.z. de 

romp van het lichaam). Groot worden (mahanam) is groeien, zich ontwikkelen; dus 

mahīyante betekent (zij) groeien. Ayam lokaḥ (deze wereld), agniḥ (vuur), ṛgvedaḥ 

(de Ŗg-Veda), pranaḥ (uitademing) — dit zijn de eerste Vyāhṛti, Bhūḥ. Zo wordt 

elk van de volgende viervoudig
1
. 

 maha iti brahma | brahmaṇā vāva sarvevedā mahīyante | 

bhūriti vai prāṇaḥ | bhuva ityapānaḥ | suvariti vyānaḥ | 

maha ityannam | annena vāva sarve prāṇa mahīyante | 

tā vā etāścatasraścaturdhā | catasraścatasro vyāhṛtayaḥ | 

tā yo veda | 

sa veda brahma | sarve'smaidevā balimāvahanti || 3|| 

3. Maha is Brahman (d.w.z. Om), want door Brahman (Om) worden inderdaad 

alle Veda's gevoed. Bhūḥ is inderdaad prāṇa; Bhuvaḥ is apāna; Suvaḥ is vyāna; 

Maha is voedsel; want door voedsel worden inderdaad alle vitale krachten 

gevoed. Deze, die dan vier zijn, zijn (elk) viervoudig. De Vyāhṛti's zijn verdeeld 

                                                      
1 De Vyāhṛti, genaamd Maha, is de romp of het zelf van het lichaam van Brahman in Zijn aspect 
van Hiraṇyagarbha, want de romp is het belangrijkste waarop de ondergeschikte ledematen zijn 
gefixeerd en waardoor ze worden ondersteund. De eerste Vyāhṛti (bhūḥ) vormt de benen; de 
tweede (bhuvaḥ) vormt de handen; de derde (suvaḥ) is het hoofd van de Kosmische Persoon. De 
belangrijkste voorschrift hier betreft de meditatie op Brahman zoals belichaamd in de Vyāhṛti's. 
Daarna volgen vier andere ondergeschikte meditaties op de individuele Vyāhṛti's, waarvan elk 
moet worden beschouwd als identiek met vier dingen. 



22 

 
in vier groepen van vier (elk). Wie deze kent, kent Brahman. Alle goden bren-

gen hem geschenken. 

Maha is Brahman. Brahman betekent Om, want dit is een context van woorden, en 

elke andere betekenis is ontoelaatbaar. Het resterende deel is reeds verklaard. Tāḥ 
vai etāḥ, deze bovengenoemde – Bhūḥ, Bhuvaḥ, Suvaḥ, Mahaḥ; deze catasraḥ, vier 

– elk afzonderlijk is caturdhā, van vier soorten, waarbij het suffix dha een modus 

impliceert. De betekenis is dat zij, groepen van vier (dingen) vormend, viervoudig 

worden (individueel)
1
. En de instructie, opnieuw, met betrekking tot diezelfde din-

gen die eerder werden bedacht, is om een strikte regel te maken over de volgorde 

van hun meditatie. Yaḥ veda, iedereen die weet; tāḥ, die – de Vyāhṛti's zoals ver-

meld; saḥ veda, hij weet. Weet wat? Brahma, Brahman. 

Bezwaar: Is het niet zo dat wanneer Brahman reeds bekend is in (de tekst), "Het is 

Brahman, het is het Zelf", er niet opnieuw de uitspraak moet zijn, "hij kent Brah-

man", alsof het nog onbekend is? 

Antwoord: Nee, er is geen fout; aangezien de intentie is om een bepaalde speciali-

teit over Brahman te vermelden. Het is waar dat Brahman bekend was als geïdenti-

ficeerd met de vierde Vyāhṛti (Mahaḥ), maar het speciale feit dat Het in het hart 

wordt gerealiseerd was niet bekend, noch waren de eigenschappen bekend die be-

ginnen met "die door de geest (d.w.z. kennis) wordt gerealiseerd" enz., en eindigen 

met "verrijkt met vrede" (I.vi. 1-2) die worden gepresenteerd via een relatie van 

substantie en kwaliteiten. Daarom, met het oog op het spreken hierover, gaat de 

schrift ervan uit alsof Brahman onbekend is, en zegt: "hij kent Brahman". Zo is er 

geen defect. Het idee is dit: Hij, inderdaad, kent Brahman die Het kent als gekwali-

ficeerd door de eigenschappen die hierna zullen worden vermeld. 

Daarom is het huidige hoofdstuk verbonden met het volgende door een enkele ge-

dachte; want in beide hoofdstukken is er slechts één meditatie. En dit wordt ook 

bevestigd door een aanwijzing (liṇga). Want (de continuïteit van gedachte en beeld-

spraak die betrokken is bij) de uitspraak, "Hij verblijft in vuur in de vorm van de 

Vyāhṛti Bhūḥ" enz., (voorkomend in het zesde hoofdstuk) wijst op de eenheid van 

de meditatie. Bovendien volgt deze (eenheid) uit de afwezigheid van enig (onaf-

hankelijk) werkwoord van gebod, want (in het zesde hoofdstuk) is er geen impera-

tief woord zoals veda (moet mediteren), upāsitavyaḥ (moet worden gemediteerd)
2
. 

En bovendien, aangezien de uitspraak tāḥ yaḥ veda (hij die op hen mediteert) (I.v.3) 

                                                      
1 Zoals de maan uit zestien delen bestaat, zo kan ook de Kosmische Persoon worden voorgesteld 
als samengesteld uit zestien ledematen. Door dus elk van de vier Vyāhṛti's te beschouwen als 
bestaande uit vier delen, mediteert men werkelijk op de Kosmische Persoon in Zijn totaliteit. 
2 We vinden geen twee onafhankelijke werkwoorden van gebod, waaruit we het idee van twee 
onafhankelijke meditaties zouden kunnen halen. Bovendien kan de indeling van de twee hoofd-
stukken gerechtvaardigd worden door het ene als een primaire instructie en het andere als een 
ondergeschikte instructie te beschouwen. Dienovereenkomstig is er geen rechtvaardiging voor het 
opsplitsen van de meditatie.” — A.G. 



23 

 
iets impliceert dat nog moet worden vermeld, is er niets dat leidt tot een opsplitsing 

van de meditatie (in tweeën). En door te beweren dat er een intentie is om een spe-

cialiteit te vermelden, hebben wij reeds aangetoond hoe dit hoofdstuk een ideologi-

sche verbinding heeft met wat volgt. 

Asmai, aan deze — die aldus heeft gekend: sarve devāḥ, alle godheden — die de 

ledematen vormen; āvahanti, dragen, brengen; balim, offer — d.w.z. wanneer "hij 

zelf onafhankelijke soevereiniteit verwerft" (I.vi.2). 

 

HOOFDSTUK VI 

Er is gezegd dat de andere godheden, namelijk die van Bhūḥ, Bhuvaḥ en Suvaḥ, de 

ledematen zijn van Brahman zoals geïdentificeerd met de Vyāhṛti genaamd Mahaḥ. 

Net zoals een Śālagāma (een stenen symbool van Viṣṇu) het geval is voor Viṣṇu, zo 

wordt de holte van het hart gepresenteerd als de plaats voor de directe realisatie van 

en de meditatie op Brahman, waarvan die Vyāhṛti's de ledematen zijn. Want wan-

neer Brahman daar wordt gemediteerd, wordt Het direct gerealiseerd als bezittend 

van eigenschappen zoals gerealiseerd door kennis enz., als een myrobalan-vrucht in 

de hand. Bovendien moet de weg naar de realisatie (van Brahman) als het Zelf van 

alles worden vermeld. Vandaar dat dit hoofdstuk begint: 

sa ya eṣo 'ntarahṛdaya ākāśaḥ | tasminnayaṃ puruṣo manomayaḥ | amṛto 

hiraṇmayaḥ | antareṇa tāluke | ya eṣa stana ivāvalaṃbate | sendrayoniḥ | 

yatrāsau keśānto vivartate | vyapohya śīrṣakapāle | bhūrityagnau pratitiṣṭhati | 

bhuva iti vāyau || (1,6.1) 

suvarityāditye | maha iti brahmaṇi | āpnoti svārājyam | āpnoti manasaspatim | 

vākpatiścakṣuṣpatiḥ | śrotraptirvijñānapatiḥ | etattato bhavati | ākāśaśarīraṃ 

brahma | satyātma prāṇārāmaṃ mana ānandam | śānti samṛddhamamṛtam | iti 

prācīnayogyopāssva || (1,6.2) 

1-2. In de ruimte die er in het hart is, bevindt zich deze Persoon die realiseer-

baar is door kennis, en die onsterfelijk en stralend is. Dit ding dat tussen de 

gehemelten naar beneden hangt als een tepel, daardoor loopt het pad van 

Brahman; en bereikt waar de haren scheiden, het passeert naar buiten door de 

schedels te scheiden. (Passerend door dat pad, wordt een mens) gevestigd in 

Vuur als de Vyāhṛti Bhūḥ; hij wordt gevestigd in Lucht als de Vyāhṛti Bhuvaḥ; 

in de Zon als de Vyāhṛti Suvaḥ; in Brahman als de Vyāhṛti Mahaḥ. Hij ver-

krijgt zelf onafhankelijke soevereiniteit; hij bereikt de heer van de geest; hij 

wordt de heerser van spraak, de heerser van ogen, de heerser van oren, de 

heerser van kennis. Boven al deze wordt hij Brahman dat belichaamd is in 

ākāśaḥ, dat geïdentificeerd is met het grove en het subtiele en waarheid als 

Zijn ware aard heeft, dat zich verheugt in het leven, onder wiens bezit de geest 

een bron van gelukzaligheid is, dat verrijkt is met vrede en onsterfelijk is. Zo, 

O Prācīnayogya, aanbidt u. 



24 

 
Het woord saā (hij) moet worden geconstrueerd met ayam puruśaḥ (deze Persoon), 

waarbij de tussenliggende woorden worden overgeslagen. Yaḥ eṣaḥ, deze (ruimte) 

die antaḥ hṛdaye is, binnenin het hart. Het hart is een brok vlees in de vorm van een 

lotus, die de zetel is van de vitale kracht, die zich opent via vele zenuwen, die zijn 

steel naar boven en zijn gezicht naar beneden heeft, en die als een vertrouwd ding 

wordt waargenomen wanneer een dier wordt ontleed. Binnenin dat bevindt zich de 

ākāśaḥ, ruimte — die heel vertrouwd is, zoals de ruimte in een waterpot; tasmin, 

daarbinnen; bestaat ayam puruṣaḥ, deze Persoon — die eerder werd genoemd. 

Puruṣa wordt (afgeleid) zo genoemd vanwege het slapen (śayana) binnen puri, de 

stad (van het hart); of Hij door Wie de werelden, zoals de aarde, zijn opgevuld 

(pūrṇa) is de Puruṣa. (Hij is) manomayaḥ: manaḥ betekent kennis, afgeleid van de 

wortel man die weten impliceert; manomaya betekent bestaande uit die kennis, 

omdat Hij daardoor wordt gerealiseerd.
1
 

Of manaḥ kan het interne orgaan (geest) betekenen, afgeleid van de wortel man in 

de zin van datgene waardoor men denkt; en iemand die over de geest heerst, ermee 

geïdentificeerd is, of erdoor wordt aangeduid, is manomayaḥ. (Hij is) amṛtah, on-

sterfelijk, hiraṇmayaḥ, stralend. Een pad wordt aangegeven dat leidt tot de realisatie 

van die Indra (d.w.z. Brahman) in Zijn voornoemde aard, Die deze eigenschappen 

bezit, en Die wordt gerealiseerd in de holte van het hart, en Die het Zelf is van de 

mens van kennis. De zenuw, genaamd suṣumṇā, gaat omhoog vanuit het hart en is 

welbekend in de geschriften over Yoga. En die zenuw loopt, antarenā, in het wel-

bekende middelste deel; tāluke (moet talukayoḥ zijn), van de twee gehemelten. En 

yaḥ eṣaḥ, datgene — het stukje vlees dat; stanaḥ.iva avalambate, naar beneden 

hangt als een tepel — tussen de gehemelten; (de suṣumna loopt) ook daardoorheen 

— dit is het idee. En yatra, waar; keśāntaḥ, de uiteinden of wortels, van de haren; 

vivartate, zich splitsen — d.w.z. de bovenkant van het hoofd; dat punt bereikend, 

(het pad) komt eruit, vyapohya, splitsend; śīrṣakāpale, de schedelbeenderen op het 

hoofd; datgene wat (aldus) naar buiten komt, sa indrayoniḥ, dat is het pad van In-

dra, Brahman — het pad voor de realisatie van Zijn ware aard. De mens van kennis, 

die aldus het Zelf als geïdentificeerd met de geest realiseert, gaat door het hoofd en 

pratitiṣṭhti, vestigt zich; agnau, in Vuur — (de godheid) die heerst over deze we-

reld, die geïdentificeerd is met de Vyāhṛti Bhūḥ, en die een ledemaat is van het 

grote Brahman (zoals geïdentificeerd met Mahaḥ). 

De gedachte is dat hij, allesdoordringend zijnde, de respectieve zintuigen verwerft 

door identificatie met het zintuig van alle wezens. Bovendien, tataḥ, bovenal dat; 

etat bhavati, hij wordt dit. Wat is dat? Het antwoord wordt gegeven; (Hij wordt) 

ākāśaśārīram — dat wat ākāśa (ruimte) als zijn lichaam heeft of wiens lichaam zo 
subtiel is als ākāśa. Wie is dat? Brahma, het Brahman, dat wordt besproken. Het is 

satyātma: dat wat satya, het grove en het subtiele alsmede waarheid als Zijn ātma, 

                                                      
1 Omdat Brahman de geest doordringt, wordt Het gerealiseerd in de geest die wordt getransfor-
meerd als kennis (van Brahman). 



25 

 
ware kenmerk, heeft, is deze satyātma. (Dat Brahman is) prāṇārāmam: dat wat zijn 

āramaṇa, vermaak, in de prāṇas, vitale krachten, heeft, is prāṇarāma; of dat waarin 

de levenskrachten zijn ārama, genot, vindt, is prāṇārāma. (Het is) mana-ānandam: 

dat wiens geest (manaḥ) gelukzaligheid (ānanda) is geworden, een producent van 

geluk is mana-ānanda. (Het is) śānti-samṛddham: śantiḥ is vrede; de entiteit zelf 

die vrede is, tevens welvarend (samṛddha) zijnde, is  śānti-samṛddha; of dat wat 

gezien wordt als verrijkt (samṛddha) met vrede is śānti-samṛddham. (Het is) 

amṛtam onsterfelijk van aard. Deze aanvullende eigenschappen moeten worden 

opgevat als behorend tot de eerdere context beginnend met manomayaḥ enz. Zo, 

prācīnayogya, O Prācīnayogya; upāssva mediteer op het voornoemde Brahman als 

bezittend van de kwaliteiten van realiseerbaar zijn door kennis enz. Dit is een pre-

sentatie van de uitspraak van de leraar als een demonstratie van zijn liefde (voor 

meditatie). De betekenis van het woord upāsana (meditatie) is reeds verklaard. 

 

HOOFDSTUK VII 

Van datzelfde Brahman (d.w.z. Hiraṇyagarbha) dat is gepresenteerd voor meditatie 

als geïdentificeerd met de Vyāhṛti's, wordt een andere meditatie, als geïdentificeerd 

met de groepen van vijf dingen beginnend met de aarde, vermeld. Vanwege de 

gelijkenis van het getal vijf, worden ze gelijkgesteld met de meter genaamd Paṅkti.
1
 

Daardoor wordt alles geïdentificeerd met Paṅkti. En een offer, ook, wordt geïdenti-

ficeerd met Paṅkti, omdat de (meter) Paṅkti vijf voeten heeft (met vijf letters in 

elk), en een Vedische tekst zegt: Het offer wordt gelijkgesteld met Paṅkti
2
 (Bṛ. 

I.iv.17). Als gevolg hiervan worden alle dingen, beginnend met de werelden en 

eindigend met de ātmā (Virāṭ) die worden gezien als gereduceerd tot Paṅkti, daar-

door virtueel voorgesteld als een offer. Door het offer, aldus voorgesteld, wordt 

men Prajāpati, die geïdentificeerd is met alles wat gelijkgesteld is met Paṅkti. Wat 

dat betreft, wordt getoond hoe dit hele universum bestaat uit Paṅkti (vijf factoren): 

pṛthivyantarikṣaṃ dyaurdiśo 'vāntaradiśāḥ | agnirvāyurādityaścandramā 

nakṣatrāṇi | āpa oṣadhayo vanaspataya ākāśa ātmā | ityadhibhūtam | 

athādhyātmam | prāṇo vyāno 'pāna udānaḥ samānaḥ | cakṣuḥ śrotraṃ mano vāk 

tvak | carma māṃsaṃ snāvāsthi majjā | etadadhividhāya ṛṣiravocat | pāṅktaṃ vā 

idaṃ sarvam | pāṅktenaiva pāṅktaṃ spṛṇotīti ||(1,7.1) 

1. De aarde, hemel, de primaire windstreken en de tussenliggende windstre-

ken; vuur, lucht, de zon, de maan en de sterren; water, kruiden, bomen, lucht 

                                                      
1 Sampat is een soort meditatie waarin een lager ding wordt opgevat als een ander hoger ding 
vanwege een punt van gelijkenis. Hier is het punt van gelijkenis het getal vijf. De verschillende 
vijf factoren, die de lagere menselijke persoonlijkheid vormen, worden hier geïdentificeerd met 
de factoren die de hogere kosmische Virāṭ vormen 
2 Aangezien een offer wordt uitgevoerd met vijf factoren — de offeraar en zijn vrouw, de priester, 
goddelijke rijkdom en menselijke rijkdom. Zo kan alles niet alleen gelijkgesteld worden aan de 
meter Paṅkti, maar ook aan offer. 



26 

 
en Virāṭ — deze hebben betrekking op natuurlijke factoren. Dan volgen de 

individuele: prāṇa, vyāṇa, apāṇa, udāṇa en samāṇa
1
; het oog, het oor, de geest, 

spraak en het tastzintuig; huid, vlees, spieren, en botten, en merg. Nadat hij 

deze aldus had voorgesteld, zei de ziener: Dit alles is samengesteld uit vijf fac-

toren; men vult de (uiterlijke) vijfvoudige aan met de (individuele) vijfvoudige. 

De aarde, lucht, hemel, de (primaire) windstreken en de tussenliggende windstreken 

— deze vormen de groepen van vijf in de context van de werelden. Vuur, Lucht, 

Zon, Maan, Sterren — deze vormen de groep van vijf godheden (lett. stralende). 

Water, kruiden, bomen, ruimte en ātmā, vormen de verzameling van vijf natuurlijke 

dingen. Het woord ātmā impliceert het kosmische grove lichaam (Virāṭ) omdat dit 

een context is van natuurlijke factoren. Iti adhibhūtam, dit met betrekking tot na-

tuurlijke dingen — deze uitdrukking wordt gebruikt om ook de twee groepen van 

vijf werelden en de vijf godheden te impliceren, omdat de verzamelingen van de 

vijf werelden en de vijf godheden ook eerder zijn genoemd. Atha, daarna; 

adhyātmam, met betrekking tot de menselijke persoon — de drie groepen van elk 

vijf, in de context van het individu, worden vermeld: Die beginnen met prāṇa 

(functie van uitademen) vormen de groep van vijf vitale krachten. Die beginnen met 

cakṣu (oog) vormen de groep van vijf zintuigen. Die beginnen met carma (huid) 

vormen de groep van vijf materiële bestanddelen van het lichaam. Dit, inderdaad, is 

alles wat betrekking heeft op de menselijke persoon. En het externe is ook vijfvou-

dig. Daarom, etat adhividhāya, deze aldus voorgesteld hebbende; ṛṣiḥ, de Veda's, of 

een ziener begiftigd met dit visioen; avocat, zei. Wat? Dat wordt gezegd: pāṅktam 

vai idam sarvam, dit alles is samengesteld uit vijf factoren; pāṅktena eva, door de 

vijfvoudige — die betrekking hebben op de menselijke persoon; spṛṅoti, men ver-

sterkt, vult aan; pāṅktam, de (externe) vijfvoudige; dat wil zeggen, ze worden ge-

realiseerd als identiek. De betekenis is dat hij die dit alles (bestaan) als vijfvoudig 

realiseert, geïdentificeerd wordt met Prajāpati Zelf. 

                                                      
1 Deze verschillende vormen van de vitale kracht vervullen respectievelijk deze functies: uitade-
men, doordringen, inademen, het lichaam verlaten en verteren. 

 



27 

 
HOOFDSTUK VIII 

De meditatie op Brahman zoals geïdentificeerd met de Vyāhṛti's werd vermeld 

(I.v.vi). Daarna volgde een meditatie op hetzelfde Brahman, opgevat als een vijf-

voudige entiteit (I.vii). Nu wordt een meditatie op Om voorgeschreven, die als fac-

tor betrokken is bij alle meditaties. Want hoewel Om slechts een woord is, wordt 

het een middel voor het bereiken van het hoogste Brahman of van Hiraṇyagarbha, 

al naargelang het wordt gemediteerd met het idee van het hoogste Brahman of van 

Hiraṇyagarbha. Want net zoals een beeld een symbool is van Viṣṇu, zo is Om een 

symbool voor beide, (Brahman en Hiraṇyagarbha), overeenkomstig de Vedische 

tekst: (de verlichte ziel) wordt verenigd met een van beide met behulp van dit ene 

middel alleen (namelijk Om) (d.w.z. symbool) (Pr. V.2). 

 omiti brahma | omitīdaṃ sarvam | omityetadanukṛtirha sma vā apyo 

śrāvayetyāśrāvayanti | omiti sāmāni gāyanti | oṃśomiti śastrāṇi śaṃsanti | 

omityadhvaryuḥ pratigaraṃ pratigṛṇāti | omiti brahmā prasauti | 

omityagnihotramanujānāti | omiti brāhmaṇaḥ pravakṣyannāha 

brahmopāpnavānīti | brahmaivopāpnoti || (1,8.1) 

Om is Brahman. Om is dit alles. Om is welbekend als een woord van imitatie 

(d.w.z. instemming). Bovendien laten ze hen (aan de goden) reciteren met de 

woorden: Om, reciteer (aan de goden). Ze beginnen Sāmas te zingen met Om. 

De woorden Om śom uitsprekend reciteren ze de śastras. De (priester) Adhva-

ryu spreekt de bemoedigende woorden uit met Om. De (priester) Brahma 

keurt goed met het woord Om. Men staat de uitvoering van het Agnihotra-

offer toe met het woord Om. Een Brahmana, wanneer hij op het punt staat de 

Veda's te reciteren, spreekt Om uit met de gedachte: Ik zal Brahman bereiken. 

Hij bereikt inderdaad Brahman. 

Om iti: het woord iti (dit) wordt gebruikt om het woord Om als zodanig te onder-

scheiden (en niet de betekenis ervan). Men moet in gedachten overwegen, d.w.z. 

mediteren, dat Om, als woord, Brahman is. Want Om iti idam sarvam, dit alles, dat 

uit klank bestaat, is Om — aangezien alles door Om doordrongen is, overeenkom-

stig een andere Vedische tekst: "Zoals de bladeren door de nerven bij elkaar worden 

gehouden", zo zijn alle woorden door Om verbonden (Ch. II. xxiii. 3). En aangezien 

alles wat benoembaar is, afhankelijk is van de namen, wordt gezegd dat dit alles 

Om is. De rest van de passage is ter lofprijzing van Om, want er moet over gemedi-

teerd worden. Om iti etat, dit woord dat Om is, is anukṛtiḥ, een woord van instem-

ming (lett. imitatie). Wanneer iemand zegt: Ik doe of Ik ga, keurt een ander de han-

deling of de spraak goed door het woord Om uit te spreken. Daarom is Om een 
woord van samenloop. Ha, sma en vai duiden iets welbekends aan, want Om is 

welbekend als een woord van imitatie (instemming). Api, bovendien, aśrāvayanti, 
(zij) laten hen reciteren, met de woorden van aanwijzing, O śrāvaya iti, Om, laat (de 



28 

 
goden) horen

1
. Evenzo zingen de zangers van Sāmas, gāyanti, (beginnen te zingen); 

Om iti, het woord Om uitsprekend. De zingers van de śastras, ook, śaṃsanti, into-

neren; śastrāṇi, de śastras
2
; om śom iti, door de woorden Om śom

3
 uit te spreken. 

Evenzo spreekt de priester, Adhvaryu, pratigrṇāti uit; pratigaram, de bemoedigen-

de woorden; om iti, met het woord Om
4
. Brahmā, de priester genaamd Brahmā (die 

bedreven is in alle Veda's en het ritueel superviseert), prasauti, keurt goed — door 

aanwijzing, laat hen reciteren. Wanneer gezegd wordt: Ik zal een offergave gieten, 

Om iti agni-hotram anujānāti, geeft hij toestemming voor het Agnihotra-offer door 

het woord Om uit te spreken. Brāhmaṇaḥ, de Brahmaan; Pravakṣyam, wanneer hij 

op het punt staat de Veda's te reciteren, wanneer hij van plan is te studeren; āha, 

spreekt; Om iti, het woord Om — inderdaad; dat wil zeggen, hij neemt zijn toe-

vlucht tot Om ter wille van de studie; onder het idee, upāpnavāni iti, moge ik krij-

gen — ik zal verwerven; brahma, de Veda's; upāpnoti eva brahma, hij beheerst 

inderdaad de Veda's. Of brahma betekent het hoogste Zelf. (In dit geval is de bete-

kenis dit): Pravakṣyan, wensende het Zelf te doen bereiken; onder het idee 

upāpnavāni iti, Moge ik het hoogste Zelf bereiken; Om iti āha, men spreekt het 

woord Om uit — inderdaad; en hij bereikt inderdaad Brahman — door dat Om. De 

strekking van de passage is dat, aangezien de activiteiten die worden ondernomen 

met het uitspreken van Om vruchtbaar worden, Op Om moet worden gemediteerd 

als Brahman. 

 

HOOFDSTUK IX 

Uit de bewering dat kennis alleen leidt tot het verwerven van onafhankelijke soeve-

reiniteit (I.vi), zou kunnen volgen dat de plichten die door de Veda's en Smṛiti's 

worden opgelegd, nutteloos zijn. Om een dergelijke mogelijkheid te vermijden, 

worden de plichten hier gepresenteerd, zodat ze kunnen worden getoond als bijdra-

gend aan het bereiken van menselijke doelen. 

ṛtaṃ ca svādhyāyapravacane ca | satyaṃ ca svādhyāyapravacane ca | tapaśca 

svādhyāyapravacane ca | damaśca svādhyāyapravacane ca | śamaśca 

svādhyāyapravacane ca | agnayaśca svādhyāyapravacane ca | agnihotraṃ ca 

                                                      
1 De priesters die offergaven brengen, krijgen de aanwijzing van hun leider aldus: Om, laat de 
goden de formules voor offergaven horen, en daarna zingen ze de mantra's. 
2 De Ṛg-mantra's die op muziek zijn gezet, zijn de Sāma's; degenen die dat niet zijn, zijn de 
Śastra's. 
3 Śam, wat gelukzaligheid betekent, verandert in śom, in om śom, uitgesproken als een acceptatie 
van de instructies van de leidende priester. 
4 Adhvaryu is de priester die verantwoordelijk is voor de Yajur-mantra's. De priester die verant-
woordelijk is voor de Ṛg-mantra's vraagt zijn toestemming met de woorden Om, mogen wij 
bidden. En hij antwoordt: Om, dit zal ons welgevallig zijn. Śaṇkarānanda geeft echter een alterna-
tieve betekenis aldus: Pratigara is een ritueel; prati pratigaram, met betrekking tot dit ritueel; 
gṛṇāti, hij spreekt (Om) uit 



29 

 
svādhyāyapravacane ca | atithayaśca svādhyāyapravacane ca | mānuṣaṃ ca 

svādhyāyapravacane ca | prajā ca svādhyāyapravacane ca | prajanaśca 

svādhyāyapravacane ca | prajātiśca svādhyāyapravacane ca | satyamiti satyavacā 

rāthītaraḥ | tapa iti taponityaḥ pauruśiṣṭiḥ | svādhyāyapravacane eveti nāko 

maudagalyaḥ | taddhi tapastaddhi tapaḥ || (1,9.1) 

Rechtvaardigheid en leren en onderwijzen (moeten worden beoefend). Waar-

heid en leren en onderwijzen (moeten worden beoefend). Boetedoening en le-

ren en onderwijzen (moeten worden toegepast). Beheersing van de uiterlijke 

zintuigen en leren en onderwijzen (moeten worden beoefend). Beheersing van 

de innerlijke organen en leren en onderwijzen (moeten worden toegepast). De 

vuren (moeten worden aangestoken), en leren en onderwijzen (moeten worden 

gevolgd). Het Agnihotra (moet worden uitgevoerd), en leren en onderwijzen 

(moeten worden voortgezet). Gasten (moeten worden ontvangen), en leren en 

onderwijzen (moeten worden beoefend). Sociaal goed gedrag (moet worden 

nageleefd), en leren en onderwijzen (moeten worden gevolgd). Kinderen (moe-

ten worden verwekt), en leren en onderwijzen (moeten worden voortgezet). 

Voortplanting en leren en onderwijzen (moeten worden voortgezet). Een klein-

zoon (moet worden opgevoed), en leren en onderwijzen (moeten worden beoe-

fend). Waarheid (is het ding) — dit is wat Satyavacā, uit de lijn van Rathītara, 

denkt. Boetedoening (is het ding) — dit is wat Taponitya, zoon van Puruśiṣṭi, 

denkt. Leren en onderwijzen alleen (zijn de dingen) — dit is wat Nāka, zoon 

van Mudgala, denkt. Want dat is inderdaad de boetedoening; want dat is in-

derdaad de boetedoening. 

Het woord ṛta is verklaard
1
. Svādhyāyah is studie (van de geschriften). Pravacanam 

is onderwijzen (van de geschriften), of zelfrecitatie van de Veda's (brahmayajña 

genoemd). Deze, namelijk ṛta enz., moeten worden beoefend — dit wordt aan het 

einde van de zin begrepen. En satyam betekent waarachtigheid in spraak of wat 

eerder is verklaard
2
; tapaḥ is ascese enz.; damaḥ is de beheersing van de uiterlijke 

organen; samaḥ is de beheersing van de innerlijke organen (geest). Agnayaḥ, de 

vuren — moeten worden opgestapeld. En agnihotram, het Agnihotra-offer — moet 

worden uitgevoerd. En atithayaḥ, de gasten — moeten worden geëerd. Manusam 

betekent sociaal goed gedrag; dat moet ook worden beoefend zoals de gelegenheid 

vereist. En prajā nageslacht — moet worden verwekt. Prajanaḥ ca, en voortplan-

ting op zijn tijd. Prajātiḥ is het opvoeden van een kleinzoon; met andere woorden, 

de zoon moet trouwen. Leren en onderwijzen worden in alle contexten genoemd om 

te impliceren dat deze twee zorgvuldig moeten worden beoefend, zelfs door iemand 

die zich bezighoudt met al deze plichten. Het begrip van de betekenis is afhankelijk 
van studie; en het hoogste doel (emancipatie) is afhankelijk van het begrip van de 

betekenis. En onderwijzen is voor het behoud van die herinnering en voor de toe-

                                                      
1 Zie I.i:De duidelijke ideeën over plicht, opgedaan uit de geschriften: 
2 Zie I.i: Rechtvaardigheid omgezet in praktijk 



30 

 
name van de deugd. Daarom moet men een liefde koesteren voor leren en onderwij-

zen. Satyam iti, waarheid alleen — moet worden beoefend. Satyavacāḥ is iemand 

wiens spraak uit waarheid bestaat; of Satyavacā is zijn naam, rāthitaraḥ de leraar 

Rathītara, geboren in de lijn van Rathītaraḥ, denkt. Tapaḥ iti, ascese alleen — moet 

worden ondernomen. Taponityaḥ iemand die altijd (nitya) verdiept is in ascese (ta-
pah), of wiens naam Taponitya is. De leraar pauruśiṣṭiḥ, die de zoon is van 

Puruśiṣṭi, denkt. Svādhyāya-pravacane eva, leren en onderwijzen alleen — moeten 

worden beoefend; iti dit is wat; de leraar denkt, die nākaḥ, Nāka genaamd was, en 

Maudgalyaḥ, een zoon van Mudgala. Hi, aangezien; tat, dat — leren en onderwij-

zen, inderdaad tapaḥ, ascese, vormen; daarom moeten zij worden gevolgd — dit is 

het idee. Hoewel waarheid, ascese, leren en onderwijzen eerder werden genoemd, 

worden ze opnieuw behandeld om de bekommering voor hen te tonen. 

 

HOOFDSTUK X 

De mantra die begint met aham vṛkṣasya rerivtā wordt hier geïntroduceerd ter wille 

van zelfrecitatie (japa), en uit de context volgt dat de zelfrecitatie dient ter ontwik-

keling van kennis; want het huidige onderwerp betreft kennis, en geen ander doel 

lijkt geïmpliceerd te worden; bovendien wordt aangenomen dat kennis ontstaat in 

iemand wiens geest gezuiverd is door zelfrecitatie. 

ahaṃ vṛkṣasya rerivā | kīrtiḥ pṛṣṭhaṃ gireriva | ūrdhvapavitro vājinīva 

svamṛtamasmi | draviṇaṃ savarcasam | sumedha amṛtokṣitaḥ | iti 

triśaṅkorvedānuvacanam || 1,10.1) 

Ik ben de bezieler van de boom (van de wereld). Mijn roem is hoog als de top 

van een berg. Mijn bron is het zuivere (Brahman). Ik ben als die zuivere reali-

teit (van het Zelf) die in de zon is. Ik ben de stralende rijkdom. Ik bezit een fijn 

intellect, en ben onsterfelijk en onvergankelijk. Aldus was de verklaring van 

Triśaṁku na het bereiken van realisatie. 

Aham, ik — als het zelf dat van binnenuit regeert — ben; reriva, de bezieler; 

vṛkṣasya, van de boom — de boom van samsara (de wereld), die onderhevig is aan 

ontworteling. Mijn kīrtiḥ, roem — is hoog; iva, als; pṛṣṭham, de rug; gireḥ, van een 

berg. Ūrdhvapavitraḥ, ik die het allesdoordringende Zelf ben, en wiens ūrdhvam, 

oorzaak, pavitram, zuiverend, openbaar door kennis — het zuivere, hoogste Brah-

man — dat ik ūrdhvapavitra ben. Vājini iva is hetzelfde als vājavati iva; vājam is 

voedsel, en (vājini betekent) in iemand die voedsel bezit — dat wil zeggen, in de 

zon. Net zoals het een feit is, welbekend uit honderden Vedische en Smṛti-teksten, 
dat de amṛtam, nectar, de realiteit van het Zelf, die in de zon verblijft, zuiver is; zo 

ook, asmi, en ik; de svamṛtam, mooie, heilige, realiteit van het Zelf. Savarcasam 

betekent stralend; en draviṇam is rijkdom; (en) "Ik ben die (rijkdom) die de realiteit 

van het Zelf is" — de uitdrukking "Ik ben" moet aan het einde worden aangevuld. 

Of de kennis van Brahman is stralend, voor zover het de realiteit van het Zelf open-



31 

 
baart; en het wordt rijkdom genoemd, vergelijkbaar met rijkdom vanwege het pro-

duceren van de gelukzaligheid van emancipatie. 

Bij deze interpretatie moet aan het einde "(deze rijkdom) is door mij bereikt" (en 

niet "Ik ben") worden aangevuld. Ik, wiens wijsheid (medhas) mooi (su) is, geken-

merkt door alwetendheid, die ik sumedhāḥ ben; deze fijne wijsheid is te danken aan 

mijn bekwaamheid om de wereld te behouden, te scheppen en te vernietigen. En 

daarom ben ik amṛtaḥ, begiftigd met het kenmerk van onsterfelijkheid, (en) akṣitaḥ, 

onuitputtelijk, onvergankelijk. Of het (laatste) woord kan ukṣitaḥ zijn, doordrenkt 

met, d.w.z. doordrenkt met amṛta, nectar; want er is ook een Brāhmaṇa-tekst: "Ik 

ben doordrenkt met nectar." Iti, aldus; was de vedānuvacanam: (vacanam) is de 

verklaring (anu), na — na het bereiken van, (vedaḥ d.w.z. vedanam), de realisatie 

van de eenheid van het Zelf — triśaṅkoḥ van Triśaṅku — een ziener die Brahman 

had gekend en Brahman was geworden. 

Deze uitspraak (van hem) was bedoeld om uit te drukken dat hij het doel van alle 

verlangens had bereikt, net zoals Vāmadeva (Ai. II. 5). Het idee is dat de traditione-

le tekst in de vorm van de mantra, zoals gevisualiseerd door Triśaṅiku door de ogen 

van een ziener, de kennis van het Zelf openbaart. En men kan begrijpen dat de zelf-

herhaling van deze mantra berekend is om tot kennis te leiden. Uit de introductie 

van plicht in het hoofdstuk dat begint met "Rechtvaardigheid en" (I. ix), en de con-

clusie later met de tekst, "Aldus was de uitspraak na het bereiken van realisatie", 

wordt het duidelijk dat de visioenen van de zieners, met betrekking tot het Zelf enz., 

geopenbaard worden aan iemand die zich bezighoudt met de verplichte plichten die 

in de Veda's en Smṛti's zijn voorgeschreven, die vrij is van egoïstische motieven, en 

die hunkert naar de realisatie van het hoogste Brahman. 

 

HOOFDSTUK XI 

De instructie over plichten, in de tekst die begint met "Na het onderwijzen van de 

Veda's", is bedoeld om aan te geven dat, vóór de realisatie van Brahman, de plich-

ten die in de Veda's en Smṛti's worden ingeprent, regelmatig moeten worden uitge-

voerd; want de Vedische verwijzing naar post-instructie (d.w.z. instructie na de 

studie van de Veda's, geïmpliceerd in anuṣāsti) is bedoeld om de juiste neigingen 

bij een mens te creëren; want overeenkomstig de Smṛti, "Hij roeit zonde uit door 

ascese, en verkrijgt onsterfelijkheid door kennis" (M. XII. 104), breekt de kennis 

van het Zelf gemakkelijk aan bij iemand die de juiste mentale aanleg heeft en wiens 

geest gezuiverd is. En deze Upaniṣad zal zeggen: "Hunkert om Brahman te kennen 

door concentratie" (III. ii. 5). Daarom moeten de plichten worden ondernomen, 
opdat kennis mag ontstaan. Uit de vermelding van het gebod, geïmpliceerd in de 

uitdrukking "verleent deze post-instructie", volgt dat schuld het gevolg zal zijn van 

de overtreding van het gebod. Bovendien is er het feit van de eerdere behandeling 

van de riten enz. Riten enz. zijn behandeld vóór de introductie van de absolute ken-

nis van Brahman. En deze Upaniṣad zal de afwezigheid van riten enz. na het ont-



32 

 
staan van kennis tonen, in passages zoals, "(Wanneer de aspirant) zich onbevreesd 

vestigt (in Brahman)" (II.vii.1), "(De verlichte mens) heeft niets te vrezen" (II. ix. 

1). "(Hem, inderdaad, treft dit berouw niet): waarom heb ik geen goede daden ver-

richt?" (II. ix1). Hieruit is bekend dat plichten berekend zijn om te leiden tot het 

aanbreken van kennis door de uitroeiing van zonden die in het verleden zijn geac-

cumuleerd. En dit wordt bevestigd door de Vedische tekst: "Over de dood heengaan 

door riten enz., bereikt men onsterfelijkheid door meditatie" (Īś.II). De eerdere in-

perking van ṛṭa (gerechtigheid) enz. (I.ix) was ter vermijding van het idee van hun 

nutteloosheid. En de huidige instructie is bedoeld om een bindende regel te maken 

over hun uitvoering, aangezien zij zijn voorgeschreven om te leiden tot het ontstaan 

van kennis. 

vedamanūcyācāryontevāsinamanuśāsti | satyaṃ vada | dharmaṃ cara | 

svādhyāyānmā pramadaḥ | ācāryāya priyaṃ dhanamāhṛtya prajātantuṃ mā 

vyavacchetsīḥ | satyānna pramaditavyam | dharmānna pramaditavyam | 

kuśalānna pramaditavyam | bhūtyaina pramaditavyam | 

svādhyāyapravacanābhyāṃ na pramaditavyam || (1,11.1) 

1. Na de Veda's onderwezen te hebben, geeft de preceptor deze nabeschouwing 

aan de studenten: "Spreek de waarheid. Beoefen rechtvaardigheid. Maak geen 

fouten met studeren. Nadat je de gewenste rijkdom aan de leraar hebt aange-

boden, verbreek de lijn van het nageslacht niet. Er mag geen onoplettendheid 

zijn over de waarheid. Er mag geen afwijking zijn van rechtvaardige activiteit. 

Er mag geen fout zijn over zelfbescherming. Verwaarloos geen gunstige activi-

teiten. Wees niet onvoorzichtig met leren en onderwijzen." 

Anūcya, na onderwezen te hebben; vedam, de Veda's; ācāryaḥ, de leraar; anuśāsti, 
geeft een nabeschouwing; d.w.z. (anu), na de beheersing van de verbale tekst; ṣasti, 
laat hem, d.w.z. de antevāsinam, de discipel, de betekenis ervan begrijpen. Hieruit 

volgt dat een student, die de Veda's heeft bestudeerd, het huis van zijn leermeester 

niet mag verlaten zonder zich te verdiepen in de schriftuurlijke plichten. En dit 

wordt ondersteund door de Smṛti: "Men moet de plichten beginnen na ze begrepen 

te hebben" (Āp. II. xxi. 5). Hoe instrueert hij? Het antwoord is: Satyam vada, spreek 

de waarheid; satyam is datgene wat overeenkomt met wat wordt begrepen door 

geldige kennisbronnen en geschikt is om uitgesproken te worden; dat ding vada, 

(jij) spreekt. Evenzo, dharmam cara, beoefen rechtvaardigheid. Aangezien waar-

heid enz. specifiek worden genoemd, is het woord dharma (rechtvaardigheid) een 

generieke term voor alles wat moet worden beoefend. Svādhyāyat, van studie; mā 
pramadaḥ maak geen afwijking. Ācāryāya, voor de leermeester; āhṛtya, gebracht 
hebbende, aangeboden hebbende; priyam dhanam, de gewenste rijkdom, in ruil 

voor de kennis; en na met zijn toestemming een waardige partner te hebben geno-

men, mā vyavacchetsīḥ, breek niet; prajātantum, de lijn van het nageslacht — de 

familielijn mag niet worden verbroken. Het idee is dat, zelfs als een zoon niet wordt 

verwekt, er moeite moet worden gedaan voor zijn geboorte door middel van riten 

zoals de Putreṣṭi, welke conclusie volgt uit de vermelding van de zoon, voortplan-



33 

 
ting en het krijgen van een kleinzoon (I. ix); want anders zou het enkele woord 

voortplanting (daar) zijn genoemd. Satyāt na pramaditavyam, er mag geen nalatig-

heid zijn over waarheid. Onoplettendheid over waarheid is gelijk aan onwaarheid. 

Uit de kracht van het woord pramāda, onoplettendheid, volgt dat een onwaarheid 

zelfs door vergeetachtigheid niet mag worden uitgesproken; dit is het idee. Anders 

zou er een louter verbod op onwaarachtigheid zijn geweest. Dharmāt na pramadi-
tavyam: aangezien het woord dharma betrekking heeft op praktijken die moeten 

worden ondernomen, bestaat de pramāda, onoplettendheid, uit het niet ondernemen 

van de praktijken; dat mag niet het geval zijn. Dat wil zeggen, rechtvaardige hande-

lingen moeten worden ondernomen. Evenzo, kuṣalāt, van een handeling bedoeld 

voor iemands eigen bescherming, na pramaditavyam. Bhūtḥ betekent vibhūtiḥ, 

welzijn; bhūtyai, van dat welzijn, van een activiteit bedoeld voor welzijn, van gun-

stig werk; na pramaditavyam. Svādhyāya - pravacandbhyam na pramaditavyam:  
Svādhyāya is leren, en pravacana is onderwijzen; er mag geen onvoorzichtigheid 

zijn over hen. Het idee is dat ze regelmatig moeten worden beoefend. 

devapitṛkāryābhyāṃ na pramaditavyam | mātṛdevo bhava | pitṛdevo bhava | 

ācāryadevo bhava | atithidevo bhava | yānyanavadyāni karmāṇi | tāni sevitavyāni | 

no itarāṇi | yānyasmākaṃ sucaritāni | tāni tvayopāsyāni || (1,11.2) 

no itarāṇi | ye ke cārumacchreyāṃso brāhmaṇāḥ | teṣāṃ tvayāsanena 

praśvasitavyam | śraddhayā deyam | aśraddhayādeyam | śriyā deyam | hriyā dey-

am | bhiyā deyam | saṃvidā deyam | atha yadi te karmavicikitsā vā vṛttavicikitsā 

vā syāt || (1,11.3) 

ye tatra brāhmaṇāḥ saṃmarśinaḥ | yuktā āyuktāḥ | alūkṣā dharmakāmāḥ syuḥ | 

yathā te tatra varteran | tathā tatra vartethāḥ | athābhyākhyāteṣu | ye tatra 

brāhmaṇāḥ saṃmarśinaḥ | yuktā āyuktāḥ | alūkṣā dharmakāmāḥ syuḥ | yathā te 

teṣu varteran | tathā teṣu vartethāḥ | eṣa ādeśaḥ | eṣa upadeśaḥ | eṣā vedopaniṣat | 

etadanuśāsanam | evamupāsitavyam | evamu caitadupāsyam || (1,11.4) 

2-4. Er mag geen fout zijn in de plichten tegenover de goden en voorouders. 

Laat uw moeder een godin voor u zijn. Laat uw vader een god voor u zijn. 

Laat uw leraar een god voor u zijn. Laat uw gast een god voor u zijn. De wer-

ken die niet laakbaar zijn, moeten worden uitgevoerd, maar niet de andere. 

Deze daden van ons die prijzenswaardig zijn, moeten door u worden gevolgd, 

maar niet de andere. U moet, door zitplaatsen aan te bieden, de vermoeidheid 

wegnemen van die Brahmanen die onder ons prijzenswaardiger zijn. De offer-

gave moet met eerbied zijn; de offergave mag niet met oneer zijn. De offergave 

moet in overvloed zijn. De offergave moet met bescheidenheid zijn. De offerga-

ve moet met ontzag zijn. De offergave moet met medeleven zijn. Dan, mocht u 

enige twijfel hebben met betrekking tot plichten of gewoonten, dan moet u zich 

in die zaken gedragen zoals de Brahmanen doen, die daar aanwezig mogen zijn 

en die bekwame overleggers zijn, die bedreven zijn in die plichten en gewoon-

ten, die niet door anderen worden geleid, die niet wreed zijn, en die verlangend 



34 

 
zijn naar verdienste. Dan, wat betreft de beschuldigde mensen, moet u zich 

gedragen met betrekking tot hen net zoals de Brahmanen doen, die daar aan-

wezig mogen zijn en die bekwame overleggers zijn, die bedreven zijn in die 

plichten en gewoonten, die niet door anderen worden geleid, die niet wreed 

zijn, die verlangend zijn naar verdienste. Dit is het gebod. Dit is de instructie. 

Dit is het geheim van de Veda's. Dit is een goddelijk gebod. Dit is hoe de medi-

tatie moet worden gedaan. Dit is hoe hierover moet worden gemediteerd. 

Zo ook devapitṛ-kāryābhyām, van plichten tegenover de goden en voorouders; na 
pramaditavyam, er mag geen afwijking zijn; de plichten tegenover de goden en 

voorouders moeten worden uitgevoerd. Mātṛ-devaḥ is iemand voor wie de moeder 

een godheid is; als zodanig, you bhava, word, mātṛ-devaḥ. Evenzo word je 

pitṛdevaḥ, ācāryadevaḥ, atithidevaḥ: het idee is dat deze (vader, leraar, gast) als 

goden moeten worden aanbeden. Bovendien, yāni karmāṇi, die activiteiten; die 

anavadyāni, niet laakbaar zijn, die het gedrag van de goede mensen vormen; tāni 
sevitavyāi, die moeten door jou worden nageleefd; no itarāṇi, niet de anderen — de 

anderen die laakbaar zijn, moeten worden vermeden, hoewel ze door de goede men-

sen kunnen worden gevolgd. Yāni, die; asmākam, van ons — van ons leraren; 

sucaritāni, goed gedrag — niet in strijd met de geschriften; tāni, die — alleen, 

upāsyāni tvayā, moeten door jou worden uitgevoerd, ter wille van ongeziene resul-

taten; dat wil zeggen, ze moeten regelmatig worden ondernomen; no itarāṇi, niet de 

anderen, die hiertegen in strijd zijn, hoewel ze door de leraar kunnen worden ge-

daan. Ye ke ca asmat-śreyāṁsaḥ, degenen die superieur zijn aan, of prijzenswaardi-

ger zijn dan, ons — wie ze ook mogen zijn — krachtens hun onderscheiding in 

leraarschap enz.; en zijn brahmānaḥ, Brahmanen — en niet Kṣatriya's en anderen; 

teṣām, van hen; praśvasitavyam tvayā, de vermoeidheid moet door jou worden 

weggenomen; āsanena, door het aanbieden van een zitplaats enz.; praśvasanam is 

hetzelfde als praśvāsaḥ het wegnemen van vermoeidheid. Bovendien (de zin kan 

als volgt worden geïnterpreteerd): Teṣām āsane, in hun verzameling, wanneer ze 

zijn samengekomen voor een vergadering; na praśvasitavyam tvayā, (zoveel als) 

diep ademhalen mag niet door jou worden gedaan — je moet alleen proberen de 

betekenis te begrijpen van wat zij zeggen. 

Bovendien, wat ook gegeven moet worden, deyam, moet gegeven worden; 

śraddhayā, met eerbied; het adeyam, moet niet gegeven worden; aśraddhayā, res-

pectloos. Het deyam, moet worden aangeboden; śriyā, naar (eigen) welvaart. En 

deyam, moet gegeven worden; hriyā, met bescheidenheid. En deyam, moet gegeven 

worden; bhiyā, met vrees; en saṁvidā, met saṁvid, wat vriendelijke actie, enz. 

betekent. Atha, dan — terwijl je je zo gedraagt; yadi, als — op enig moment; syat, 
mocht er zijn; te, (in) jouw (geest); karma-vicikitsā vā vṛtta-vicikitsā vā: vicikitsā, 

twijfel, met betrekking tot de karmas, riten en plichten, ingeprent door de Veda's en 

Smṛti's, of met betrekking tot vṛtta, gedrag, bestaande uit gewoontegedrag; mocht er 

twijfel zijn, dan moet je vartethāḥ, je gedragen; tathā, op die manier; yathā, zoals, 

op de manier waarop; tatra, met betrekking tot dat werk of gedrag; te, zij — die 



35 

 
Brahmanen varteran, zich mogen gedragen; ye brāhmaṇāḥ, de Brahmanen, die; 

syuḥ, aanwezig mogen zijn; tatra, op dat moment of plaats, om yuktāḥ, bedreven te 

zijn; tatra, in die werken, enz. — het woord tatra is gerelateerd aan het verre woord 

yuktaḥ — (de Brahmanen die zijn) saṃmarśinaḥ, bekwame overleggers; yūktah, 

bedreven in plichten of gewoonten; ayūktaḥ, niet geleid door anderen; alūkṣāḥ — is 

hetzelfde als arūṣāḥ, niet wreed (of niet krom) van aard; dharmakāmāḥ, verlangend 

naar verdienste, d.w.z. niet bewogen door passie. Atha, dan; abhyākhyateṣu: abhya-
khyātāḥ zijn degenen die door iemand beschuldigd worden van enige twijfelachtige 

schuld, met betrekking tot hen ook; je moet de hele tekst, ye tatra, enz., toepassen 

op de eerder getoonde manier. Eṣaḥ, dit is; ādeśaḥ, (de schriftuurlijke) instructie; 

eśaḥ dit is; upadeśaḥ, instructie — aan zonen en anderen door vaders en anderen; 

eśā, dit is veda-upaniṣat, het geheim van de Veda's, d.w.z. de betekenis van de 

Veda's. Etat, dit is — inderdaad; anuśāsanam, het gebod van God — want het 

woord ādeśa is reeds verklaard als (schriftuurlijke) instructie. Of anuśāsanam bete-

kent de aanwijzing van allen die als gezaghebbend worden aanvaard. Aangezien dit 

zo is, daarom, etat, dit; upāsitavyam, moet worden gemediteerd; evam, zo. Evam u 
ca etat upāsyam, en zo moet hierover worden gemediteerd en deze meditatie mag 

niet worden verwaarloosd. De herhaling is om bezorgdheid te tonen. 

 

Karma, Kennis en Bevrijding 

Hier, ter wille van het onderscheid tussen kennis en karma (d.w.z. schriftuurlijke 

riten en plichten), gaan we over tot een beschouwing van de vraag of het hoogste 

doel (bevrijding) voortkomt uit karma's alleen, of uit karma's geholpen door kennis, 

of uit karma's en kennis in combinatie, of uit kennis geholpen door karma's, of uit 

kennis alleen. 

Eerste tegenstander: Wat dat betreft, moet het hoogste doel het resultaat zijn van 

karma's alleen, aangezien een mens die bedreven is in de volle betekenis van de 

Veda's bekwaam is voor karma's, overeenkomstig de Smṛti, "De Veda's, samen met 

hun geheim, moeten door de tweemaal geborenen worden beheerst." En de beheer-

sing moet gepaard gaan met de strekking van de Upaniṣads, die bestaat uit de ken-

nis van het Zelf enz. Bovendien wordt de competentie voor plichten overal ver-

klaard in termen als: "De mens van kennis verricht een offer", "De wetende mens 

laat het offer verrichten." En er is de verdere tekst, "Na kennis volgt de praktijk.
1
" 

Sommige mensen beschouwen de Veda's als geheel bedoeld voor karma; nu, als het 

hoogste doel onbereikbaar is door karma, zullen de Veda's nutteloos worden. 

Antwoord: Nee, want vrijheid is een permanente entiteit. Die vrijheid is eeuwig is 
een erkend feit. Het is een algemeen ervaren feit dat alles wat door actie wordt ge-

produceerd, onbestendig is. Mocht bevrijding een resultaat zijn van actie, dan zal 

het vergankelijk zijn; en dit is onwenselijk, aangezien het de logisch te rechtvaardi-

                                                      
1 Het lijkt een echo van G.XVII.24. 



36 

 
gen Vedische tekst tegenspreekt: "Zoals het resultaat van actie in deze wereld uit-

geput raakt (zo ook) de andere wereld die door deugd wordt verworven, uitgeput 

raakt" (Ch. VIII. i. 6). 

Bezwaar: Aangezien de verplichte karma's worden ondernomen
1
, en aangezien de 

werken die door motieven worden ingegeven en die verboden zijn, niet worden 

uitgevoerd, en aangezien de werken die in dit leven vrucht beginnen te dragen door 

genot en lijden worden verbruikt, volgt emancipatie onafhankelijk van kennis. 

Antwoord: Dat is ook ontoelaatbaar. Want dit werd door ons weerlegd door te 

zeggen dat, aangezien er de mogelijkheid is van resterende resultaten van werk, er 

de mogelijkheid bestaat van de productie van een nieuw lichaam door hen, en door 

te zeggen dat aangezien de resterende resultaten van werk niet in strijd zijn met het 

uitvoeren van verplichte plichten, hun eliminatie (door de laatstgenoemde) onlo-

gisch is (zie Inleiding). Wat betreft de bewering dat een mens, die de volle beteke-

nis van de Veda's bezit, bekwaam is voor karma (en dat, daarom, het hoogste doel 

het resultaat van karma moet zijn), dat is ook verkeerd; want er is zoiets als medita-

tie dat verschilt van wat wordt verworven door louter het horen van de Veda's (in 

het huis van de leraar). Want men wordt bekwaam om karma's te ondernemen van-

uit een loutere kennis die is verkregen door te horen, en men hoeft niet te wachten 

op meditatie; terwijl meditatie is voorgeschreven los van een dergelijke Vedische 

studie (in het huis van de leraar). En deze meditatie heeft emancipatie als resultaat 

en is welbekend als anders (dan louter studie). Bovendien, na te hebben gezegd, 

"(Het Zelf) moet gehoord worden", worden andere inspanningen voorgeschreven 

door te zeggen, "Het moet gedacht worden aan en gemediteerd worden op" (Bṛ. II. 

iv. 5); en overpeinzing en meditatie zijn (in het leven) welbekend als verschillend 

van de kennis die door horen wordt verkregen
2
. 

Tweede tegenstander: In dat geval zal emancipatie voortkomen uit karma gehol-

pen door kennis. Karma, in combinatie met kennis, heeft de kracht om een ander 

resultaat te produceren. Net zoals gif, yoghurt, enz., die op zichzelf berekend zijn 

om de dood of koorts te veroorzaken, verschillende resultaten kunnen produceren 

wanneer ze gemengd worden met heilige formules, suiker, enz., zo wordt emancipa-

tie gegenereerd door karma wanneer het geassocieerd wordt met kennis. 

                                                      
1 Er is weliswaar de algemene instructie over de studie van de Veda's. Maar de studie kan louter 
van de tekst zijn of ook van de betekenis ervan. Bovendien hoeft men de betekenis van alle 
teksten niet te kennen om gekwalificeerd te zijn voor riten en plichten, aangezien men daartoe kan 
overgaan na alleen die teksten te hebben begrepen die daarop betrekking hebben; het gedeelte dat 
over meditatie gaat, kan gerust worden overgeslagen, aangezien dat gedeelte niet nodig is voor 
deze riten en plichten. 
2 Śravaṇa (lett. horen) betekent intelligent begrip van de betekenis; manana (lett. denken) bete-
kent zichzelf overtuigen door erover na te denken en tegenstrijdige ideeën tegen te gaan; en 
nididhyāsaṅa (lett. geconcentreerde meditatie) betekent het deel maken van iemands wezen door 
constante meditatie. 



37 

 
Antwoord: Nee, want het defect werd (door ons) aangetoond door te stellen dat 

alles wat geproduceerd wordt, onbestendig is. 

Bezwaar: Op gezag van schriftuurlijke tekst — b.v. "Hij keert niet terug" (Ch. VIII. 

xv. 1) — is emancipatie eeuwig, hoewel het geproduceerd wordt. 

Antwoord: Nee, want een schriftuurlijke tekst is slechts informatief. Een schriftuur-

lijke passage geeft informatie over iets dat als zodanig bestaat; het kan geen ding 

creëren dat niet bestaat. Alles wat eeuwig is, kan geen begin hebben ondanks hon-

derd teksten (die het tegendeel beweren); noch kan iets onverwoestbaar zijn als het 

een begin heeft. 

Derde tegenstander beantwoord: Hiermee wordt de opvatting weerlegd dat kennis 

en karma
1
 in hun combinatie emancipatie kunnen produceren. 

Bezwaar: Kennis en karma verwijderen de oorzaken die emancipatie belemmeren. 

Antwoord: Nee, want karma staat bekend om een ander effect te hebben; want 

karma staat bekend om te resulteren in schepping, verbetering (zuivering), trans-

formatie of verwerving. En bevrijding is in tegenspraak met dergelijke voltooiingen 

als schepping enz. 

Bezwaar: Bevrijding is haalbaar overeenkomstig Vedische teksten die spreken over 

koersen (die door vertrekkende zielen worden gevolgd). Dat bevrijding kan worden 

verworven, wordt bewezen door teksten als: "Zij gaan verder langs het pad van de 

zon" (Mu. I. ii. 11), "Omhooggaand door die (zenuw)" (Ka. IT. iii. 16). 

Antwoord: Nee, omdat het (d.w.z. bevrijding, identiek met Brahman zijnde) alom-

tegenwoordig is en niet verschilt van de vertrekkenden. Brahman is alomtegen-

woordig, omdat Het de (materiële) oorzaak is van ākāśa (ruimte) enz., en alle be-

wuste zielen verschillen niet van Brahman. En daarom is bevrijding niet (een) haal-

baar (resultaat). Een reiziger moet een plaats bereiken die anders is dan hijzelf. Niet 

dat de plaats zelf die niet verschilt van zichzelf door zichzelf kan worden bereikt. 

En dit volgt uit het welbekende feit van identiteit (van het individu en Brahman) 

verzameld uit honderden Vedische en Smṛti-teksten zoals: "Nadat Hij het (de we-

reld) had geschapen, ging Hij erin" (II. vi.), "Ken de individuele ziel ook als me-

zelf" (G. XIII. 2). 

Bezwaar: Deze (conclusie) is in strijd met de Vedische teksten over paden (die de 

vertrekkende zielen volgen), en de glorie (die zij bereiken), enz. Bovendien, als 

emancipatie onbereikbaar is, zullen niet alleen de teksten die over paden spreken 

worden tegengesproken, het zal ook in strijd zijn met Vedische teksten zoals: "Hij 

neemt een enkele vorm aan (hij neemt twee vormen aan, enz.)" (Ch. VII. xxvi. 2). 

                                                      
1 De belemmeringen zijn onwetendheid, ondeugd, enz. Kennis en karma verwijderen ze; maar ze 
produceren geen emancipatie zelf. Zo kan het voortbestaan in iemands natuurlijke staat (van 
vrijheid) eeuwig zijn, aangezien niet-bestaan in de vorm van vernietiging (hier — vernietiging 
van ondeugd enz.) bekend is als eeuwigdurend. — A. G. 



38 

 
"Mocht hij verlangen zich met de voorouders te verenigen, (de voorouders vereni-

gen zich met hem door zijn loutere wens)" (Ch. VIII. ii. 1), "(Blijvend in zijn eigen 

aard, beweegt hij zich voort, genietend van geluk) in gezelschap van vrouwen of 

met voertuigen" (Ch. VIII. xii. 3). 

Antwoord: Nee, want zij (d.w.z. die teksten) hebben betrekking op het geconditio-

neerde Brahman. Vrouwen en anderen kunnen alleen bestaan in het geconditioneer-

de Brahman, maar niet in het ongeconditioneerde, volgens Vedische teksten zoals: 

"Eén alleen zonder een tweede" (Ch. VI. ii. 1), "Waar men niets anders ziet" (Ch. 

VII. xxiv. 1). "Wat zal men daar zien en waarmee?" (Bṛ. II. iv. 14; IV. v. 15). Bo-

vendien is de combinatie van kennis en karma niet mogelijk, vanwege hun weder-

zijdse tegenstrijdigheid. Want kennis — die betrekking heeft op een entiteit waarin 

alle onderscheidingen van bijkomstigheden, zoals de handelende persoon, opgaan 

— is antithetisch aan karma dat moet worden volbracht met bijkomstigheden die 

daaraan (kennis) tegengesteld zijn. Want hetzelfde kan niet tegelijkertijd in werke-

lijkheid zowel bezeten worden gevisualiseerd van dergelijke onderscheidingen als 

handelende persoon enz., als daarvan verstoken. Eén van de twee moet noodzake-

lijkerwijs onwaar zijn. En wanneer de een of de ander onwaar moet zijn, is het rede-

lijk dat onwaarheid betrekking heeft op die dualiteit die het object is van natuurlijke 

onwetendheid, overeenkomstig honderden Vedische teksten zoals: "Want wanneer 

er dualiteit is, als het ware, (dan ruikt men iets, ziet men iets, enz.)" (Bṛ. II. iv. 14); 

"Hij gaat van dood naar dood (wie verschillen ziet, als het ware, daarin)" (Ka. II. i. 

10; Bṛ. IV. iv. 19), "En dat, waarin men een tweede waarneemt, is beperkt" (Ch. 

VII. xxiv. 1); "Terwijl hij die een andere god aanbidt (denkende), Hij is één en ik 

ben een ander (weet niet)" (Bṛ. I. iv. 10); "Want wanneer deze (d.w.z. de aspirant) 

het geringste verschil daarin maakt, (wordt hij getroffen door angst)" (II. vii. 1). En 

waarheid behoort tot eenheid, volgens Vedische teksten zoals: "Het moet in één 

vorm alleen worden gerealiseerd" (Bṛ. IV. iv. 20), "Eén zonder een tweede" (Ch. 

VI. ii. 1), "Dit alles is niets dan Brahman" (Mu. II. ii. 11). "Dit alles is niets dan het 

Zelf" (Ch. VII. xxv. 2). Evenmin is karma mogelijk zonder het waarnemen van het 

verschil geïmpliceerd door zulke (grammaticale) naamvallen als de datief enz. Bo-

vendien, de veroordeling van de waarneming van verschil in de sfeer van kennis is 

op duizend plaatsen in de Veda's te vinden. Vandaar dat er een tegenstelling bestaat 

tussen kennis en karma, en vandaar ook dat hun combinatie onmogelijk is. Dit zijn-

de zo, is de bewering dat bevrijding tot stand wordt gebracht door een combinatie 

van kennis en karma niet gerechtvaardigd. 

Bezwaar: (Bij een dergelijke aanname) is er een tegenspraak met de Veda's, want 

karma's worden (door hen) voorgeschreven. Als, net als de kennis van het touw 
enz., bedoeld om de valse kennis van de slang enz. uit te roeien, de kennis van de 

eenheid van het Zelf wordt ingeprent om het onderscheid van dergelijke bijkom-

stigheden als de uitvoerder enz. uit te roeien, dan wordt een tegenspraak onvermij-

delijk, aangezien de Vedische voorschriften over karma zonder enige reikwijdte 



39 

 
blijven. Maar in feite worden karma's voorgeschreven, en die tegenspraak is ontoe-

laatbaar, aangezien Vedische teksten allemaal middelen zijn van geldige kennis. 

Antwoord: Nee, want het doel van de Veda's is om instructie te geven met betrek-

king tot menselijke doelen. Dat zijnde zo, de Vedische teksten die gewijd zijn aan 

de communicatie van kennis houden zich bezig met de openbaring van kennis in de 

overtuiging dat, aangezien een mens bevrijd moet worden van de wereld, onwe-

tendheid, die de oorzaak is van de wereld, moet worden uitgeroeid door kennis. 

Vandaar dat er geen tegenspraak is. 

Bezwaar: Zelfs dan worden de geschriften die het bestaan van de bijkomstigheden, 

namelijk uitvoerder enz., vaststellen, zeker tegengesproken. 

Antwoord: Nee; de geschriften, uitgaande van het hypothetische bestaan van de 

bijkomstigheden, schrijven riten en plichten voor om de opgehoopte zonden te doen 

verdwijnen van degenen die naar bevrijding streven, en ook als middel voor het 

bereiken van vruchten door degenen die naar resultaten hunkeren. (Maar) zij hou-

den zich niet bezig met het vaststellen van de realiteit van die bijkomstigheden. Ter 

verduidelijking: het ontstaan van kennis kan niet worden voorgesteld voor iemand 

die belemmeringen heeft die bestaan uit opgehoopte zonden. Bij het wegnemen van 

die zonden zal kennis ontstaan; daaruit zal de beëindiging van onwetendheid vol-

gen, en daaruit de absolute beëindiging van de wereld. Bovendien heeft een mens 

die iets als niet-Zelf waarneemt, verlangen naar dat niet-Zelf. En een mens, gedre-

ven door verlangen, begeeft zich in werken. Daaruit volgt de wereldse staat, be-

staande uit belichaming enz., ter wille van het genieten van de vruchten van dat 

verlangen. Integendeel, voor een mens die, in afwezigheid van de waarneming van 

het niet-Zelf, de eenheid van het Zelf ziet, ontstaat er geen verlangen, aangezien 

objecten (van verlangen) niet bestaan. Bovendien, aangezien verlangen niet kan 

ontstaan met betrekking tot zichzelf, wegens niet-verschil, volgt bevrijding bestaan-

de uit bestaan in iemands eigen Zelf. Hieruit volgt ook dat kennis en karma tegen-

strijdig zijn. En juist vanwege dit conflict is kennis niet afhankelijk van karma wat 

emancipatie betreft. En wij hebben gezegd dat in de kwestie van het bereiken van 

iemands Zelf, het verplichte karma de oorzaak wordt voor het aanbreken van kennis 

door de belemmering die bestaat uit opgehoopte zonden weg te nemen. En wij heb-

ben erop gewezen dat dit de reden is waarom karma's in de huidige context zijn 

geïntroduceerd. Aldus zijn de Vedische teksten die karma's voorschrijven niet in 

strijd (met de Upanisads). Vandaar dat is vastgesteld dat het hoogste doel alleen 

door kennis kan worden bereikt. 

Bezwaar: In dat geval is er geen mogelijkheid voor een ander levensstadium 
(āśrama). Aangezien het ontstaan van kennis afhankelijk is van karma en karma is 

voorgeschreven in verband met het leven van huisvaders, kan er slechts één levens-

stadium zijn. En vanuit dit oogpunt worden de Vedische teksten, zoals "Men moet 

het Agnihotra-offer gedurende zijn hele leven uitvoeren", toepasselijker. 



40 

 
Antwoord: Nee, want karma's zijn veelvoudig. Het is niet zo dat Agnihotra enz. de 

enige praktijken zijn die moeten worden ondernomen. Er bestaan ook praktijken 

zoals celibaat, ascese, waarachtigheid, beheersing van externe en interne organen, 

en geweldloosheid, die bekend zijn in verband met de andere levensstadia, naast 

praktijken zoals concentratie, meditatie, enz. — die allemaal het best berekend zijn 

om te dienen als middel voor het ontstaan van kennis, aangezien ze onvervalst zijn 

(met zondige daden). En deze Upaniṣad zal verklaren: "Hunkert om Brahman te 

kennen door concentratie" (III. ii. 5). En aangezien, zelfs vóór het betreden van het 

leven van een huisvader, kennis kan ontstaan uit de praktijken die in eerdere levens 

zijn ondernomen, en aangezien men het leven van een huisvader omarmt voor het 

uitvoeren van karma's, wordt de acceptatie ervan zeker zinloos wanneer men reeds 

de kennis heeft verworven die (geacht wordt) het resultaat te zijn van karma's (die 

in het huiselijk leven moeten worden uitgevoerd). Bovendien, aangezien zonen enz. 

bedoeld zijn voor de (verwerving van) werelden, hoe kan er enige aanhoudende 

neiging zijn tot karma in iemand die (reeds) heeft afgezien van alle verlangens naar 

deze werelden — namelijk deze wereld, de wereld van de voorouders, en de wereld 

van de goden, die bereikbaar zijn door middel van zonen (en karma en meditatie) 

(Bṛ. I. v. 16) — die de wereld van het Zelf heeft bereikt die eeuwig bestaat, en die 

niets te bereiken heeft door karma? Zelfs voor iemand die het leven van een huis-

vader heeft aanvaard, zal er eenvoudigweg een stopzetting van karma zijn na het 

ontstaan van kennis en na de verzaking van alles bij de volwassenheid van kennis 

wanneer men geen behoefte voelt aan enig karma, overeenkomstig de Vedische 

aanwijzing geïmpliceerd in teksten zoals: "Mijn beste (Maitreyī), ik ga dit leven 

verzaken voor het monastieke leven" (Bṛ. IV. v. 2). 

Bezwaar: Dit is onhoudbaar, aangezien de Veda's zo veel moeite doen om karma 

voor te schrijven. De Veda's tonen veel bezorgdheid voor karma's zoals Agnihotra; 

en karma's vergen grote inspanning, aangezien Agnihotra enz. moeten worden uit-

gevoerd met een verscheidenheid aan benodigdheden. En aangezien de praktijken 

die behoren tot de andere levensfasen, zoals ascese, celibaat, enz., in gelijke mate 

aanwezig zijn in het huiselijk leven, en aangezien de andere praktijken weinig 

moeite vergen, volgt hieruit dat de plicht van een huisvader niet als een alternatief 

moet worden beschouwd, op gelijke voet met de plichten van andere levensfasen. 

Antwoord: Nee, want (voor de onthechte mens) is er de gunstigheid die wordt ver-

zekerd door praktijken in zijn vorige levens. Wat betreft de bewering dat "de Veda's 

veel moeite doen om karma voor te schrijven" enz., dat is niets schadelijks; want de 

karma's zoals Agnihotra, alsook de praktijken van celibaat enz., ondernomen in de 

vorige levens, worden behulpzaam voor het ontstaan van kennis, waardoor sommi-
gen vanaf hun geboorte niet gehecht blijken te zijn aan de wereld, terwijl anderen 

zich bezighouden met karma, gehecht zijn aan de wereld, en afkerig zijn van ver-

lichting. Dienovereenkomstig is het in het geval van degenen die onthecht zijn ge-

worden, als gevolg van de neigingen die in het verleden zijn gecreëerd, wenselijk 

om zich tot het andere levensstadium te wenden. En aangezien er een overvloed aan 



41 

 
karma's is die leiden tot een overvloed aan resultaten bestaande uit nageslacht, he-

mel, glorie van heiligheid, enz., en aangezien mensen een overvloed aan verlangen 

hebben naar die resultaten, is het redelijk dat de Veda's een grote zorg voor karma's 

die voor hen bedoeld zijn, tonen: want het is een kwestie van ervaring dat de ver-

langens van mensen, uitgedrukt in vormen als "Laat dit van mij zijn", "Moge die 

van mij zijn", veelvoudig zijn. Bovendien, aangezien karma's een middel zijn (tot 

verlichting, besteden de Veda's meer moeite daaraan). Wij zeiden dat karma's be-

hulpzaam zijn voor het ontstaan van verlichting; en men moet meer aandacht beste-

den aan het middel dan aan het doel. 

Bezwaar: Aangezien verlichting wordt veroorzaakt door karma, is er geen behoefte 

aan enige andere inspanning. Als het een feit is dat verlichting ontstaat bij het weg-

nemen van de in het verleden geaccumuleerde zonden door middel van karma's 

alleen, dan is het afgezien van de karma's onnodig om enige inspanning te leveren 

voor het horen (d.w.z. begrijpen) enz. van de Upaniṣads. 

Antwoord: Nee, want daarover is geen beperkende regel. Er is zeker geen regel dat 

kennis ontstaat door louter het elimineren van de belemmeringen alleen, en niet 

door de genade van God of de beoefening van ascese, meditatie, enz.; want (in fei-

te) geweldloosheid, celibaat, enz., zijn hulpmiddelen voor verlichting; en horen, 

denken en mediteren zijn de directe oorzaken ervan. Hiermee is de noodzaak van 

andere levensfasen vastgesteld, en is ook bewezen dat mensen in alle levensfasen 

naar kennis kunnen streven, en dat het hoogste doel alleen door kennis kan worden 

bereikt. 

 



42 

 
HOOFDSTUK XII 

Een invocatie wordt gelezen ter afwering van de obstructies van de reeds behandel-

de kennis: 

śaṃ no mitraḥ śaṃ varuṇaḥ | śaṃ no bhavatvaryamā | śaṃ na indro bṛhaspatiḥ | 

śaṃ no viṣṇururukramaḥ | namo brahmaṇe | namaste vāyo | tvameva pratyakṣaṃ 

brahmāsi | tvāmeva pratyakṣaṃ brahmāvādiṣam | ṛtamavādiṣam | 

satyamavādiṣam | tanmāmāvīt | tadvaktāramāvīt | āvīnmām | āvīt vaktāram | oṃ 

śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ || (1,12.1) 

Dit is eerder uitgelegd
1
 (Hoofdstuk I). 

 

* * * 

                                                      
1 De werkwoorden in de tweede helft staan echter in de verleden tijd. De vertaling van deze helft 
is: "Ik sprak van u als het onmiddellijke Brahman. Ik sprak van u als satya. Ik sprak van u als ṛta. 
Hij beschermde mij. Hij beschermde de leraar. Hij beschermde mij, beschermde de leraar." 

 



43 

 
DEEL II 

Over de Gelukzaligheid die Brahman is. 

 

HOOFDSTUK I 

De aanroeping beginnend met śam no mitraḥ werd gereciteerd (aan het einde van 

het laatste deel) om de belemmeringen voor de verwerving van de eerder uiteenge-

zette kennis af te wenden. Nu wordt de aanroeping, śam no mitraḥ enz., evenals 

saha nāvavatu enz., gereciteerd om de obstakels voor de verwerving van de kennis 

van Brahman die zal worden vermeld, af te wenden: 

(Voor "Śam no" enz. zie I.i) 

oṃ saha nāvavatu | saha nau bhunaktu | saha vīryaṃ karavāvahai | 

 tejasvi nāvadhītam astu mā vidviṣāvahai | oṃ śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ 

Moge Hij ons beiden samen beschermen. Moge Hij ons beiden samen voeden. 

Mogen wij beiden samen kracht verwerven. Laat onze studie schitterend zijn. 

Mogen wij elkaar niet bekritiseren. Om! Vrede! Vrede! Vrede! 

Śam no enz. is gemakkelijk te begrijpen, net als voorheen. Saha nāvavatu: Avatu, 

moge Hij beschermen, nau, ons beiden — de leraar en de lerende; saha, samen: 

Bhunaktu, moge Hij voeden; nau saha. Karavāvahai, mogen wij beiden volbren-

gen; vīryam, kracht — voortkomend uit kennis; saha. Laat de adhītam, studie; nau, 

van ons beiden — die beiden helder zijn; tejasvi astu, schitterend zijn; — laat wat 

we lezen goed gelezen worden, d.w.z. laat het bevorderlijk zijn voor het begrip van 

de betekenis. Er is gelegenheid voor kritiek van de kant van de student in zaken van 

leren, alsook van de kant van de leraar, als gevolg van onopzettelijke tekortkomin-

gen; vandaar dat het gebed, "Mogen wij niet bekritiseren" enz., wordt gedaan om 

dit te voorkomen. Ma vidviśāvahai, mogen wij elkaar geen kritiek toedragen. De 

drie herhalingen in de vorm śāntiḥ, śāntiḥ, śāntiḥ – vrede, vrede, vrede — zijn reeds 

uitgelegd (als bedoeld om lichamelijke, natuurlijke en bovennatuurlijke hindernis-

sen af te wenden). Bovendien dient deze aanroeping om de belemmeringen voor de 

kennis die zal worden overgedragen, af te wenden. Een onbelemmerde verwerving 

van de kennis van het Zelf wordt gebeden, aangezien het hoogste doel afhankelijk is 

van that. 

De meditaties met betrekking tot het samenvoegen die niet in strijd zijn met riten en 

plichten zijn vermeld ( I. iii). Daarna is, met behulp van de Vyāhṛti's, de meditatie 

op het geconditioneerde Zelf in het hart beschreven (I. v-vi), welke (meditatie) cul-

mineert in het bereiken van iemands onafhankelijke soevereiniteit door zichzelf (I. 
vi. 2). Maar daardoor bereikt men niet de totale uitroeiing van het zaad van het 

wereldse bestaan. Vandaar dat de tekst, brahmavidāpnoti param enz., wordt begon-

nen, ter wille van het realiseren van het Zelf als bevrijd van alle onderscheidingen 

die zijn gecreëerd door beperkende toevoegingen, zodat (als gevolg van de realisa-

tie) onwetendheid, die het zaad is van alle ellende, mag ophouden. En de noodzaak 



44 

 
van deze kennis van Brahman is de beëindiging van onwetendheid, alsook de totale 

uitroeiing van het wereldse bestaan dat daaruit voortvloeit. En de Upaniṣad zal 

verklaren: "De verlichte mens heeft niets te vrezen" (II. ix.), en dat het ondenkbaar 

is om in een staat van onbevreesdheid te zijn zolang de oorzaken van het wereldse 

bestaan voortduren (II. vii), en dat dingen die gedaan en niet gedaan zijn, deugd en 

ondeugd, hem niet met wroeging vervullen (II. ix). Daarom wordt begrepen dat de 

absolute beëindiging van het wereldse bestaan voortvloeit uit deze kennis die 

Brahman als inhoud heeft, dat het Zelf van alles is. En om ons vanaf het begin op de 

hoogte te stellen van zijn eigen relatie en nut, verklaart de Upaniṣad zelf zijn nut in 

de zin; brahmavid āpnoti param - de kenner van Brahman bereikt het hoogste. 

Want men houdt zich alleen bezig met het horen, beheersen, koesteren en beoefe-

nen van een wetenschap wanneer het nut en de relatie ervan welbekend zijn. Het 

resultaat van kennis volgt zeker na het horen enz., overeenkomstig andere Vedische 

teksten zoals "Het moet gehoord worden, overdacht worden en gemediteerd wor-

den" (Bṛ. II. iv. 5, IV. v. 6). 

oṃ brahmavidāpnoti param | tadeṣābhuktā |  

satyaṃ jñānamanantaṃ brahma | yo veda nihitaṃ guhāyāṃ parame vyoman | so 

'śnute sarvān kāmān saha | brahmaṇā vipaściteti |  

tasmādvā etasmādātmana ākāśaḥ saṃbhūtaḥ | ākāśādvāyuḥ | vāyoragniḥ | 

agnerāpaḥ | adabhyaḥ pṛthivī | pṛthivyā oṣadhayaḥ | oṣadhībhyonnam | 

annātpuruṣaḥ | sa vā eṣa puruṣo 'nnnarasamayaḥ | tasyedameva śiraḥ | ayaṃ 

dakṣiṇaḥ pakṣaḥ | ayamuttaraḥ pakṣaḥ | ayamātmā | idaṃ pucchaṃ pratiṣṭhā | 

tadapyeṣa śloko bhavati || (2,1.1) 

1. De kenner van Brahman bereikt het hoogste. Hier is een vers dat precies dat 

feit uitspreekt: "Brahman is waarheid, kennis en oneindig. Hij die dat Brah-

man kent als bestaand in het intellect, gehuisvest in de hoogste ruimte in het 

hart, geniet, als geïdentificeerd met het alwetende Brahman, tegelijkertijd van 

alle wenselijke dingen. 

Uit dat Brahman, dat het Zelf is, ontstond ruimte. Uit ruimte ontstond lucht. 

Uit lucht werd vuur geboren. Uit vuur werd water geschapen. Uit water ont-

stond aarde. Uit aarde werden de kruiden geboren. Uit de kruiden werd voed-

sel geproduceerd. Uit voedsel werd de mens geboren. Die mens, zoals hij is, is 

een product van de essentie van voedsel: Van hem is dit, inderdaad, het hoofd; 

dit is de (rechts) zuidkant
1
; dit is de (links) noordkant; dit is het Zelf; dit is de 

stabiliserende staart. 

Hier is een vers dat precies daarop betrekking heeft: 

Brahmavit, de kenner van Brahman; Brahman is datgene wiens kenmerken zullen 

worden vermeld en dat Brahman wordt genoemd vanwege (de etymologische bete-

                                                      
1 Pakşaḥ wordt door  G en Ś als 'vleugel' geïnterpreteerd.  



45 

 
kenis van) bṛhattamattva, het grootste zijn. Hij die vetti, kent, dat Brahman brah-

mavit is. Hij āpnoti, bereikt; param, het absoluut hoogste. Datzelfde Brahman (dat 

voorkomt als object van het werkwoord, vid, kennen) moet het hoogste (doel) zijn, 

aangezien het bereiken van iets niet logisch voortvloeit uit de kennis van iets anders 

en aangezien een andere Vedische tekst, namelijk "Hij die dat hoogste Brahman 

kent, wordt inderdaad Brahman" enz., (Mu. III. ii. 9), duidelijk de bereiking van 

Brahman door de kenner van Brahman aantoont. 

Bezwaar: De Upaniṣad zal zeggen dat Brahman alles doordringt en het Zelf van 

alles is; daarom is Het niet bereikbaar. Bovendien wordt gezien dat het ene door het 

andere wordt bereikt — het ene beperkte ding door het andere beperkte ding. En 

Brahman is onbeperkt en identiek aan alles; vandaar dat de bereiking ervan — als 

van iets dat beperkt is en verschilt van iemands Zelf — ongerijmd is. 

Antwoord: Dit is geen fout. 

Bezwaar: Hoe zo niet? 

Antwoord: Omdat de bereiking of niet-bereiking van Brahman afhankelijk is van 

Zijn realisatie of niet-realisatie. De individuele ziel, hoewel intrinsiek niets anders 

dan Brahman, identificeert zich nog steeds met, en raakt gehecht aan, de omhulsels 

gemaakt van voedsel enz., die extern, beperkt en samengesteld zijn uit de subtiele 

elementen; en zoals (in het verhaal) een man, wiens geest volledig opgaat in het 

tellen van anderen, zichzelf vergeet te tellen, hoewel die persoonlijkheid het dichtst 

bij hem staat en het ontbrekende nummer aanvult,
1
 zo ook, de individuele ziel, on-

der de betovering van onwetendheid, die gekenmerkt wordt door het niet-

waarnemen van iemands eigen ware aard als Brahman, accepteert de niet-Zelven, 

zoals het lichaam samengesteld uit voedsel, als het Zelf, en begint als gevolg daar-

van te denken: "Ik ben niets anders dan die niet-Zelven samengesteld uit voedsel 

enz." Op precies deze manier kan Brahman, dat het Zelf is, het niet-Zelf worden 

door onwetendheid. Net zoals door onwetendheid er een niet-ontdekking (in het 

verhaal) is van het individu zelf dat het vereiste aantal vormt, en net zoals er de 

ontdekking is van diezelfde persoon door kennis wanneer hij door iemand aan die 

persoon wordt herinnerd, zo ook in het geval van iemand, voor wie Brahman onbe-

reikbaar blijft door zijn onwetendheid, kan er een ontdekking van datzelfde Brah-

man zijn door te realiseren dat dat alomtegenwoordige Brahman niets anders is dan 

iemands eigen Zelf — een realisatie die komt door verlichting als gevolg van de 

instructie van de geschriften. 

"De zin 'De kenner van Brahman bereikt het hoogste' is een korte samenvatting van 

de strekking van het hele Deel (II). De ideeën die betrokken zijn bij het citeren van 

                                                      
1 Tien mannen, na een rivier te zijn overgestoken, werden geconfronteerd met de vraag: "Hebben 
we er een verloren in de stroom?" Dus gingen ze zichzelf tellen. Maar ieder vergat zichzelf mee te 
tellen en concludeerde dat ze maar met negen waren, en dat er één daadwerkelijk verdronken was. 
Ze begonnen toen te klagen, toen een voorbijganger hun dwaasheid ontdekte, hen één voor één 
telde, en zich toen tot de laatste teller wendde en zei: "Jij bent de tiende." Dat stelde hen gerust. 



46 

 
een Ṛg-mantra met de woorden 'Tad eṣā abhyuktā — hier is een vers dat precies dat 

feit uitspreekt', zijn (als volgt). (Ten eerste) wordt getracht de ware aard van Brah-

man te bepalen door middel van een definitie die de intrinsieke aard (in al zijn 

naaktheid) van precies dat Brahman kan aangeven, dat kort werd aangeduid als een 

kenbare entiteit in de kernachtige zin 'De kenner van Brahman bereikt het hoogste', 

maar waarvan elk onderscheidend kenmerk onbepaald bleef; (ten tweede) nadat de 

kennis van dat Brahman (eerder) op een onbepaalde manier was besproken, wordt 

nu getracht datzelfde Brahman realiseerbaar te maken als niet-verschillend van 

iemands eigen inwendige Zelf; (en ten slotte) is het de bedoeling aan te tonen dat 

het bereiken van het hoogste Brahman door een kenner van Brahman — welke 

(bereiking) wordt genoemd als het resultaat van de realisatie van Brahman — in 

werkelijkheid niets anders is dan identiteit met het Zelf van alles, dat Brahman zelf 

is dat alle wereldse attributen overstijgt. 'Tat', met betrekking tot dat — met betrek-

king tot wat door het Brahman-gedeelte (van de Upaniṣad) is gezegd, 'eṣā', deze Ṛk 

(mantra); is 'abhyuktā', uitgesproken: 

De zin 'satyam jñānam anantam brahma - Brahman is waarheid, kennis, oneindig' 

is bedoeld als een definitie van Brahman. Want de drie woorden die beginnen met 

'satya' zijn bedoeld om Brahman te onderscheiden, dat het substantief is. En uit het 

feit dat Brahman het beoogde te kennen ding is, volgt dat Brahman het substantief 

is. Aangezien Brahman wordt gepresenteerd als het voornaamste object van kennis 

— het kenbare moet het substantief zijn. En juist omdat (Brahman en satya enz.) 

gerelateerd zijn als het substantief en zijn attributen, hebben de woorden die begin-

nen met 'satya' dezelfde naamvalsuitgang, en staan ze in appositie. Brahman, ge-

kwalificeerd door de drie adjectieven, 'satya' enz., wordt onderscheiden van andere 

zelfstandige naamwoorden. Zo, inderdaad, wordt iets bekend wanneer het wordt 

onderscheiden van anderen; zoals bijvoorbeeld in het gewone spraakgebruik, een 

bepaalde lotus bekend is wanneer hij wordt beschreven als blauw, groot en zoetgeu-

rend. 

Bezwaar: Een zelfstandig naamwoord kan alleen worden onderscheiden wanneer er 

de mogelijkheid is om een ander bijvoeglijk naamwoord (dat er niet bij hoort) uit te 

sluiten, zoals bijvoorbeeld een (witte) lotus kan worden onderscheiden door rood of 

blauw uit te sluiten. Een bijvoeglijk naamwoord is zinvol wanneer er veel zelfstan-

dige naamwoorden zijn die tot dezelfde klasse behoren en die veel bijvoeglijke 

naamwoorden kunnen hebben; maar het kan geen betekenis hebben met betrekking 

tot een enkel zelfstandig naamwoord, waar er geen mogelijkheid is van een alterna-

tief bijvoeglijk naamwoord. Er is één Brahman, net zoals er één zon is; er bestaan 

geen andere Brahmanen waarvan Het kan worden onderscheiden, in tegenstelling 
tot een blauwe lotus die kan worden (onderscheiden van een rode). 

Antwoord: Nee, er is niets mis, aangezien de bijvoeglijke naamwoorden (hier) ook 

ter definitie worden gebruikt. 

Bezwaar: Hoe? 



47 

 
Antwoord: Aangezien de bijvoeglijke naamwoorden (hier) een overwegend defini-

ërende betekenis dragen en geen kwalificerende betekenis. 

Bezwaar: Wat is dan weer het verschil tussen de twee relaties — (1) die welke 

bestaat tussen de definitie en het gedefinieerde ding; en (2) die tussen de kwaliteit 

en het gekwalificeerde ding? 

Het antwoord is: Een bijvoeglijk naamwoord onderscheidt een zelfstandig naam-

woord van dingen van zijn eigen klasse, terwijl een definitie het onderscheidt van al 

het andere, zoals bijvoorbeeld (de definitie van) ākāśa is datgene wat ruimte biedt. 

En we zeiden dat de zin (waarover wordt gediscussieerd) staat voor een definitie. 

De woorden, satya enz., zijn onderling niet gerelateerd, aangezien ze iets anders 

dienen; ze zijn bedoeld om te worden toegepast op het substantief. Dienovereen-

komstig is elk van de bijvoeglijke woorden aldus gerelateerd aan het woord Brah-

man, onafhankelijk van de andere: satyam brahma, jñanam brahma, anantam 
brahma. Wat satya betreft, een ding wordt satya, waar, genoemd wanneer het de 

aard die als zijn eigen is vastgesteld, niet verandert; en een ding wordt onwerkelijk 

genoemd wanneer het de aard die als zijn eigen is vastgesteld, verandert. Vandaar 

dat een veranderlijk ding onwerkelijk is, want in de tekst, "Een veranderlijk ding 

(zoals een aarden vat) bestaat alleen in naam afhankelijk van spraak; alleen de aarde 

is waar" (Ch. VI. i. 4), is benadrukt dat alleen dat waar is dat bestaat (Ch. VI. ii. 1). 

Dus de frase satyam brahma (Brahman is waarheid) onderscheidt Brahman van 

onwerkelijke dingen. 

Hieruit zou kunnen volgen dat (het onveranderlijke) Brahman de (materiële) oor-

zaak is (van alle daaropvolgende veranderingen); en aangezien een materiële oor-

zaak een substantie is, kan het ook een attribuut zijn, waardoor het levenloos wordt 

zoals de aarde. Vandaar dat wordt gezegd dat Brahman jñānam is. Jñāna betekent 

kennis, bewustzijn. Het woord jñāna geeft de abstracte notie van het werkwoord 

(jñā, kennen) weer; en als een attribuut van Brahman, samen met waarheid en on-

eindigheid, duidt het niet de handelende persoon van het kennen aan. Als Brahman 

de handelende persoon van het kennen zou zijn, kunnen waarheid en oneindigheid 

er niet terecht aan worden toegeschreven. Want als de handelende persoon van het 

kennen, wordt Het veranderlijk; en, als zodanig, hoe kan Het waar en oneindig zijn? 

Dat, inderdaad, is oneindig dat van niets gescheiden is. Als Het de handelende per-

soon van het kennen is, wordt Het begrensd door het kenbare en de kennis, en van-

daar kan er geen oneindigheid zijn, overeenkomstig een andere Vedische tekst: "Dat 

is het Oneindige waarin men niets anders kent. En dat waarin men iets anders kent, 

is beperkt" (Ch. VII. xxiv. 1). 

Bezwaar: Uit de ontkenning van bijzonderheden in de (bovenstaande) uitspraak, 

"Men kent niets anders", volgt dat men het Zelf kent. 

Antwoord: Nee, want de zin is bedoeld om een definitie van het Oneindige te for-

muleren. De zin, "waarin men niets anders ziet", enz., is geheel gewijd aan de pre-

sentatie van de onderscheidende kenmerken van Brahman. De welbekende principe 



48 

 
erkennend dat men iets ziet dat anders is dan zichzelf, wordt de aard van het Onein-

dige in die tekst uitgedrukt door te verklaren dat het Oneindige datgene is waarin 

dat soort handeling niet bestaat. Dus, aangezien de uitdrukking "iets anders" (in de 

bovenstaande zin) wordt gebruikt om het erkende feit van dualiteit op te heffen, is 

de zin niet bedoeld om het bestaan van actie (de daad van kennen) in iemands Zelf 

te bewijzen. En aangezien er geen splitsing is in iemands Zelf, is cognitie onmoge-

lijk (daarin). Bovendien, als het Zelf kenbaar zou zijn, zou er niemand anders (als 

kenner) overblijven om Het te kennen, aangezien het Zelf reeds als het kenbare is 

gepostuleerd. 

Bezwaar: Hetzelfde zelf kan zowel als de kenner als het gekende bestaan. 

Antwoord: Nee, dit kan niet tegelijkertijd, aangezien het Zelf zonder delen is. Een 

kenmerkloos (ondeelbaar) ding kan niet tegelijkertijd zowel de kenner als het ge-

kende zijn. Bovendien, als het Zelf kan worden gekend in de zin dat een pot dat is, 

wordt (schriftuurlijke) instructie over Zijn kennis nutteloos. Want als een object 

reeds bekend is, net als een pot bijvoorbeeld, kan de (Vedische) instructie over het 

kennen ervan geen betekenis hebben. Vandaar dat als het Zelf een kenner is, Het 

redelijkerwijs niet oneindig kan zijn. Bovendien, als Het zulke onderscheidende 

eigenschappen heeft als het worden van de handelende persoon van het kennen, kan 

Het logischerwijs geen pure existentie zijn. En pure existentie is waarheid, volgens 

een andere Vedische tekst, "Het is waarheid" (Ch. VI. vii. 7). Daarom wordt het 

woord jñāna (kennis), bijvoeglijk gebruikt samen met waarheid en oneindigheid, 

afgeleid in de verwante zin van het werkwoord, en het wordt gebruikt om de frase, 

jñānam brahma (Brahman is kennis), te vormen, om (van Brahman) alle instrumen-

taliteit als die van een handelende persoon uit te sluiten, alsook om niet-bewustzijn 

als die van aarde enz. te ontkennen. 

Uit de uitdrukking jñānam brahma zou kunnen volgen dat Brahman beperkt is, 

want menselijke kennis blijkt eindig te zijn. Vandaar dat, om dit te voorkomen, de 

tekst zegt: anantam, oneindig. 

Bezwaar: Aangezien de woorden, satya (waarheid) enz., alleen bedoeld zijn voor 

het negeren van eigenschappen zoals onwaarheid, en aangezien het substantief 

Brahman geen welbekende entiteit is zoals een lotus, heeft de zin die begint met 

satya niets anders dan een niet-entiteit als inhoud, net zoals het geval is met de zin, 

"Nadat hij in het water van de luchtspiegeling had gebaad, en een kroon van hemel-

bloemen op zijn hoofd had gezet, gaat de zoon van een onvruchtbare vrouw, gewa-

pend met een boog gemaakt van een hazenhoorn." 

Antwoord: Nee, want de zin is bedoeld als een definitie. En we zeiden dat hoewel 
satya enz. attributieve woorden zijn, hun voornaamste doel is te definiëren. Aange-

zien een zin, die de differentia van een niet-bestaand substantief vermeldt, nutteloos 

is, en aangezien de huidige zin bedoeld is om te definiëren, heeft hij, naar onze 

mening, geen betrekking op een niet-entiteit. Mocht zelfs satya enz. een bijvoeglij-



49 

 
ke betekenis hebben, dan geven ze zeker hun betekenissen niet op.

1
 Als de woorden 

satya enz. betekenisloos zouden zijn, kunnen ze logischerwijs hun substantief niet 

onderscheiden. Maar als ze betekenisvol zijn, als hebbende de betekenissen van 

waarheid enz., kunnen ze terecht hun substantief Brahman onderscheiden van ande-

re substantieven die tegengestelde kwaliteiten bezitten. En het woord Brahman 

heeft ook zijn eigen individuele betekenis
2
. Onder deze woorden wordt het woord 

ananta een bijvoeglijk naamwoord door eindigheid te negeren; terwijl de woorden 

satya en jñāna bijvoeglijke naamwoorden worden, zelfs terwijl ze hun eigen (posi-

tieve) betekenissen aan het substantief geven. 

Aangezien in de tekst, "Uit dat Brahman dat het Zelf is, (ontstond deze ruimte)" 

(II.i), het woord Zelf (ātmā) wordt gebruikt met betrekking tot Brahman Zelf, volgt 

hieruit dat Brahman het Zelf is van het kennende individu; en dit wordt ondersteund 

door de tekst, "Hij bereikt dit zelfgemaakte van gelukzaligheid" (II. vii. 5), waar 

Brahman wordt getoond als het Zelf. Bovendien is het Brahman dat is binnenge-

gaan (in mensen); want door de tekst, "dat geschapen hebbende, ging Hij (Hij) in 

datzelfde ding" (II. vi. 1), wordt getoond dat datzelfde Brahman het lichaam is bin-

nengegaan als de individuele ziel. Vandaar dat de kennende, in zijn essentiële aard, 

Brahman is. 

Bezwaar: Als Brahman zo het Zelf is, wordt Het de handelende persoon van cogni-

tie, aangezien het een welbekend feit is dat het Zelf een kenner is. En uit de tekst, 

"Hij verlangde" (II. vi. 1), is het goed vastgesteld dat degene die verlangt ook een 

handelende persoon van cognitie is. Zo, Brahman zijnde de kennende, is het onge-

past om te stellen dat Brahman bewustzijn is. Bovendien leidt die (laatstgenoemde 

conclusie) tot Zijn onbestendigheid. Want zelfs als wordt toegegeven dat jñāna 

(cognitie) niets anders is dan bewustzijn, en dus Brahman (alleen) de verwante 

betekenis (kennis) van het werkwoord ("weten", en niet de verbale betekenis van 

weten) heeft, zal Het (Brahman) nog steeds openstaan voor de beschuldiging van 

onbestendigheid en afhankelijkheid. Want de betekenissen van werkwoorden zijn 

afhankelijk van de naamvallen (van de zelfstandige naamwoorden). En kennis is 

een betekenis die wordt overgebracht door een stam (afhankelijk van een zelfstan-

dig naamwoord). Dienovereenkomstig wordt Brahman zowel onbestendig als af-

hankelijk. 

                                                      
1 ¹ "Etymologisch duidt het woord 'satya' op een bestaande entiteit die niet wordt opgeheven; het 
woord 'jñāna' betekent de zelfopenbarende cognitie van dingen; en het woord 'ananta' wordt 
gebruikt met betrekking tot iets dat alles doordringt, zoals in (de uitdrukking) 'de hemel is onein-
dig' enz. Daarom negeren ze tegengestelde ideeën door het feit dat ze hun eigen betekenissen aan 
de substantieven geven. Daarom kunnen ze niet worden gereduceerd tot loutere negatie." — AG. 
2 Afgeleid van de wortel bṛh met de betekenis van groei, uitgestrektheid, is Brahman datgene wat 
niet beperkt is door tijd, ruimte of causaliteit. Zo heeft het woord zijn eigen positieve betekenis en 
kan het niet verwijzen naar een leegte. 



50 

 
Antwoord: Nee, aangezien, zonder te impliceren dat kennis scheidbaar is van 

Brahman, ernaar wordt verwezen als een activiteit uit beleefdheid. (Ter verduidelij-

king): Kennis, die de ware aard van het Zelf is, is onlosmakelijk verbonden met het 

Zelf, en zo is het eeuwig. Toch wordt het intellect, dat de beperkende toevoeging 

van het Zelf is, getransformeerd in de vorm van de objecten terwijl het door de ogen 

enz. naar buiten komt (om dingen te kennen). Deze configuraties van het intellect in 

de vorm van geluid enz., blijven objectief verlicht door het Bewustzijn dat het Zelf 

is, zelfs wanneer ze in een staat van incubatie zijn; en wanneer ze als cognities ver-

schijnen, worden ze nog steeds verlicht door dat Bewustzijn.
1
 Vandaar dat deze 

schijnbeelden van Bewustzijn — een Bewustzijn dat werkelijk het Zelf is — die 

verwijzen naar het woord kennis en de wortelbetekenis dragen (van het werkwoord 

"kennen"), door de niet-onderscheidende mensen worden voorgesteld als attributen 

van de Ziel Zelf en als onderhevig aan mutatie. Maar het Bewustzijn van Brahman 

is inherent aan Brahman en is daarvan onvervreemdbaar, net zoals het licht van de 

zon van de zon is of de hitte van vuur van vuur is. Bewustzijn is niet afhankelijk 

van enige andere oorzaak (voor zijn openbaring), want het is van nature eeuwig 

(licht). En aangezien alles wat bestaat onvervreemdbaar is van Brahman in tijd of 

ruimte, Brahman de oorzaak is van tijd, ruimte, enz., en aangezien Brahman buiten-

gewoon subtiel is, is er niets anders, of het nu subtiel of afgeschermd of ver of ver-

leden, heden of toekomst is, dat onkenbaar voor het kan zijn. Daarom is Brahman 

alwetend. Bovendien volgt dit uit de tekst van de mantra: "Hoewel Hij zonder han-

den en voeten is, rent en grijpt Hij toch; hoewel Hij zonder ogen is, ziet Hij toch; 

hoewel Hij zonder oren is, hoort Hij toch. Hij kent het kenbare, en van Hem is er 

geen kenner. Hem noemden zij de eerste, grote Persoon" (Śv. III. 19). Er zijn ook 

Vedische teksten zoals: "Want de kenfunctie van de kenner kan nooit verloren gaan, 

omdat Het onsterfelijk is; maar (Het weet niet, omdat) er niet dat tweede ding is, 

(gescheiden van Het, dat Het kan kennen)" (Bṛ. IV. lii. 30). Juist omdat de aard van 

Brahman als kenner onscheidbaar is en omdat er geen afhankelijkheid is van andere 

bijkomstigheden zoals de zintuigen, is Brahman, hoewel intrinsiek identiek aan 

kennis, welbekend als eeuwig. Aldus, aangezien deze kennis geen vorm van actie 

is, draagt het ook niet de wortelbetekenis van het werkwoord. Vandaar ook dat 

Brahman niet de handelende persoon van cognitie is. En hierom kan Het zelfs niet 

worden aangeduid met het woord jñāna (kennis). Toch wordt Brahman getoond, 

maar niet aangeduid, door het woord kennis dat werkelijk staat voor een gelijkenis 

van Bewustzijn als verwijzend naar een attribuut van het intellect; want Brahman is 

vrij van zaken zoals klasse enz., die het gebruik van het woord (kennis) mogelijk 

maken. Evenzo wordt Brahman zelfs niet aangeduid door het woord satya (waar-
heid), aangezien Brahman van nature vrij is van alle onderscheidingen. Op deze 

manier kan het woord satya, dat externe realiteit in het algemeen betekent, indirect 

verwijzen naar Brahman (in dergelijke uitdrukkingen) als "Brahman is waarheid", 

                                                      
1 In het beginstadium hebben ze de geschiktheid om te worden verlicht; en na hun ontstaan blij-
ven ze doordrenkt met bewustzijn. 



51 

 
maar het kan Het niet aanduiden. Zo onderscheiden de woorden waarheid enz., die 

in onderlinge nabijheid voorkomen, en beurtelings elkaar beperken en beperkt wor-

den, Brahman van andere objecten die door de woorden, waarheid enz. worden 

aangeduid, en worden zo ook geschikt om Het te definiëren. Dus, overeenkomstig 

de Vedische teksten, "Waardoor (Brahman) woorden, samen met de geest terugke-

ren, zonder het te bereiken" (II. iv. 1), en "(Wanneer een aspirant zich onbevreesd 

vestigt in dit onveranderlijke, lichaamloze,) onuitsprekelijke en niet-ondersteunende 

Brahman" (II. vii. 1), is bewezen dat Brahman onbeschrijfelijk is, en dat, in tegen-

stelling tot de constructie van de uitdrukking "een blauwe lotus", Brahman niet 

moet worden opgevat als de inhoud van welke zin dan ook
1
. 

Yaḥ veda, iedereen die kent — dat Brahman, eerder beschreven; als nihitam, (ver-

borgen) bestaand; guhayam, in het intellect; Gūha, afgeleid van de wortel guha in 

de zin van verbergen, betekent het intellect; omdat in dat intellect de categorieën — 

kennis, kenbaar, en kenner — verborgen zijn; of omdat in dat intellect de twee 

menselijke doelstellingen, genot en bevrijding, verborgen zijn. Parame vyoman, in 

de hoogste ruimte (die zijn eigen effect, het intellect, doordringt), vyoman zijnde 

hetzelfde als vyomni — in de ruimte, die het Ongemanifesteerde (d.w.z. Māyā) 

wordt genoemd, dat, inderdaad, de hoogste ruimte is overeenkomstig de Vedische 

tekst, "Door dit Onveranderlijke (Brahman), O Gargi, wordt de (Ongemanifes-

teerde) ruimte (ākāśa, d.w.z., Māyā) doordrongen" (Bṛ. III. viii. 11), waar ākāśa 

voorkomt in de nabijheid van akṣara (Onveranderlijke)
2
. 

Of vanuit de appositie (van guha de holte van het intellect die binnen de (hoogste) 

ruimte gedefinieerd door het hart is, is nihitam, gehuisvest, geplaatst, Brahman; met 

andere woorden. Brahman wordt duidelijk waargenomen door de functie van dat 

intellect; want afgezien van deze waarneming Brahman kan geen verbinding heb-

ben, (in de zin van gehuisvest te zijn in), met een bepaalde tijd of ruimte, Brahman 

alomtegenwoordig zijnde en voorbij alle onderscheidingen. en vyoma) in de uit-

drukking, guhāyām vyomni, de Ongemanifesteerde ruimte (Māyā) zelf is de guha 

(holte); want daarin zijn ook alle dingen verborgen gedurende de drie perioden 

(schepping, bestaan, en ontbinding), het is zowel hun oorzaak als subtieler. Daarin 

(Māyā) is Brahman verborgen. Het is echter redelijk om de ruimte die wordt omslo-

ten door de holte van het hart als de hoogste ruimte te accepteren, want de tekst wil 

                                                      
1 Brahman kan niet worden begrepen door de gewone relatie tussen woorden en de dingen die ze 
aanduiden. Evenmin kan het worden aangeduid door de relatie van substantie en kwaliteit. 
2 "Het Ongeopenbaarde genaamd vyoma (ruimte, ākāśa) is inherent aan het intellect (guḥ), dat het 
effect is van het eerste. In dat Ongemanifesteerde is Brahman geplaatst. Het element ākāśa wordt 
hier niet geaccepteerd als de betekenis van vyoma, aangezien het element ākāśa niet parama 
(supreme) kan worden genoemd, het zijnde een effect van Ongeopenbaarde ākāśā. Bovendien, in 
de Bṛhadāranyaka, komt het Ongeopenbaarde ākāśa en niet het Element ākāśa voor in de nabij-
heid van Onveranderlijke Brahman (akşara)" — A.G. 



52 

 
hier ruimte presenteren als iets dat deel uitmaakt van realisatie of meditatie

1
. De 

ruimte in het hart is welbekend als de hoogste ruimte uit de andere Vedische 

teksten; "De ruimte die buiten het individu is (Ch. III. xii. 7) ... is hetzelfde als de 

ruimte binnen het individu (Ch. III. xii. 8) (en dat weer) is hetzelfde als de ruimte in 

de lotus van het hart" (Ch. III. xii. 9). (Dus de betekenis van de zin is): Binnen de 

holte van het intellect die binnen de (hoogste) ruimte gedefinieerd door het hart is, 

is nihitam, gehuisvest, geplaatst, Brahman; met andere woorden, Brahman wordt 

duidelijk waargenomen door de functie van dat intellect; want afgezien van deze 

waarneming. Brahman kan geen verbinding hebben, (in de zin van gehuisvest te 

zijn in), met een bepaalde tijd of ruimte, Brahman alomtegenwoordig zijnde en 

voorbij alle onderscheidingen. 

Saḥ, hij — wie Brahman aldus heeft gekend; wat doet hij? aśnute, geniet; sarvān, 

alles zonder enige uitzondering; kāmān, verlangens, d.w.z. alle genietbare dingen. 

Geniet hij van zonen, hemelen, enz. achtereenvolgens zoals wij? De tekst zegt: Nee; 

hij geniet van alle wenselijke dingen, die in een enkel moment gefocust worden, 

saha, tegelijkertijd — door een enkele waarneming die eeuwig is zoals het licht van 

de zon, die niet verschilt van Brahman Zelf, en die wij "waarheid, kennis, oneindig" 

noemden. Datzelfde feit wordt hier beschreven als brahmaṇā saha, in identificatie 

met Brahman. De mens van kennis, Brahman geworden, geniet als Brahman, van 

alle wenselijke dingen tegelijkertijd; en hij geniet niet achtereenvolgens van de 

wenselijke dingen die afhankelijk zijn van oorzaken zoals verdienste en dementie, 

en zintuigen zoals de ogen, zoals een gewoon mens, geïdentificeerd met het wereld-

se Zelf dat geconditioneerd is door beperkende toevoegingen, en dat een reflectie is 

(van het hoogste Zelf) zoals die van de zon of water. Hoe geniet hij dan? Als geï-

dentificeerd met het eeuwige Brahman dat alwetend is, allesdoordringend, en het 

Zelf van alles, geniet hij tegelijkertijd, op de hierboven beschreven manier, van alle 

wenselijke dingen die niet afhankelijk zijn van al dergelijke oorzaken als verdienste 

enz., en onafhankelijk zijn van de organen zoals de ogen enz. Dit is het idee. 

Vipaścitā betekent, als (geïdentificeerd met) de intelligente, d.w.z. alwetende 

(Brahman), want dat, inderdaad, is ware intelligentie die alwetendheid is. Het idee 

is dat hij geniet in zijn identiteit met het alwetende Brahman. Het woord iti wordt 

gebruikt om het einde van de mantra aan te geven. 

De hele strekking van het hoofdstuk wordt beknopt samengevat in de zin, "De ken-

ner van Brahman bereikt het hoogste", die voorkomt in het brāhmana-gedeelte. En 

die kernachtige uitspraak (aforisme) wordt kort uitgelegd door de mantra (het Ṛk-

vers). Aangezien de betekenis van diezelfde uitspraak opnieuw uitvoerig moet wor-

den vastgesteld, wordt de volgende tekst, tasmād vā etasmāt enz., geïntroduceerd 

                                                      
1 Brahman is geplaatst, d.w.z. gemanifesteerd als de getuige, in de holte van het intellect die is 
gehuisvest in de ruimte omsloten door het hart, en Het wordt daar direct als zodanig waargeno-
men. Als Brahman echter in het Kosmische Ongeopenbaarde wordt geplaatst, d.w.z. in het princi-
pe genaamd Māyā, zal Het een object van indirecte waarneming worden. En een indirecte realisa-
tie kan de directe superimpositie waar een mens aan lijdt, niet negeren. 



53 

 
als een soort verklaring ervan. Wat dat betreft, is aan het begin van de mantra ge-

zegd dat Brahman waarheid, kennis en oneindig is. De tekst gaat verder om te laten 

zien hoe Het waarheid, kennis en oneindig kan zijn. Wat dat betreft, zijn er drie 

soorten oneindigheid — vanuit het oogpunt van ruimte, tijd en objecten. Ter illu-

stratie: De hemel is onbeperkt vanuit het oogpunt van ruimte, want hij is niet be-

perkt in ruimte. Maar de hemel is niet oneindig wat tijd of (andere) substanties be-

treft. Waarom? Omdat het een product is. Brahman is niet zo beperkt in tijd zoals de 

hemel, aangezien Het geen product is. Een geschapen ding wordt begrensd door 

tijd, maar Brahman is niet geschapen. Vandaar dat Het ook vanuit het oogpunt van 

tijd oneindig is. Evenzo, ook vanuit het oogpunt van substanties. Hoe wordt, op-

nieuw, Zijn oneindigheid vanuit het oogpunt van substanties vastgesteld? Omdat 

Het identiek is met alle substanties. Iets anders werkt als een beperking voor een 

ander. Want wanneer het intellect zich met iets bezighoudt, raakt het los van iets 

anders. Dat, waardoor een idee wordt begrensd, werkt als een limiet voor dat idee. 

Ter illustratie: Het idee van koeheid wordt afgestoten door het idee van paardheid; 

vandaar dat paardheid koeheid uitsluit, en het idee (van koeheid) inderdaad be-

grensd wordt. Die beperking wordt gezien in het geval van afzonderlijke substan-

ties. Brahman is op deze manier niet gedifferentieerd. Vandaar dat Het oneindigheid 

heeft, zelfs vanuit het oogpunt van substanties. Hoe is Brahman, opnieuw, niet-

verschillend van alles? Het antwoord is: Omdat Het de oorzaak is van alles. Brah-

man is inderdaad de oorzaak van alle dingen — tijd, ruimte, enz. 

Bezwaar: Vanuit het standpunt van substanties wordt Brahman beperkt door Zijn 

eigen effecten. 

Antwoord: Nee, aangezien de dingen die effecten zijn onwerkelijk zijn. Want afge-

zien van de oorzaak is er werkelijk niet zoiets als effect waardoor het idee van de 

oorzaak begrensd kan worden. Dit feit wordt bevestigd door een andere Vedische 

tekst die zegt dat "Alle modificaties bestaan alleen in naam, ondersteund door louter 

woorden; de aarde (inherent aan de modificaties van de aarde) alleen is waar" (Ch. 

VI. 1. 4.); evenzo is existentie (d.w.z. Brahman dat alles doordringt) alleen waar 

(Ch. VI. ii. 1). Brahman is dan ruimtelijk oneindig, zijnde de oorzaak van ruimte 

enz. Want ruimte is bekend als ruimtelijk oneindig; en Brahman is de oorzaak van 

die ruimte. Hieruit is bewezen dat het Zelf ruimtelijk oneindig is; want geen alles-

doordringend ding wordt in deze wereld gezien dat ontstaat uit iets dat dat niet is. 

Vandaar dat de ruimtelijke oneindigheid van Brahman absoluut is. Evenzo, ook 

tijdelijk. De oneindigheid van Brahman is absoluut, aangezien Brahman geen pro-

duct is. En omdat er niets anders is dan Brahman, is Het ook substantieel oneindig. 

Vandaar dat Zijn realiteit absoluut is. 

Met het woord tasmāt, van dat, wordt het Brahman in herinnering geroepen dat kort 

werd vermeld in de zin die begon met; en met het woord etasmāt, van dit, wordt het 

Brahman in herinnering geroepen zoals Het onmiddellijk daarna in de mantra werd 

gedefinieerd. Ātmanaḥ, van het Zelf — van het Brahman dat in het begin werd ge-

formuleerd in de woorden van het brāhmana-gedeelte, en dat onmiddellijk daarna 



54 

 
werd gedefinieerd als waarheid, kennis, oneindig (in de mantra) — van dat Brah-

man dat het Zelf wordt genoemd; want Het is het Zelf van allen, volgens een andere 

Vedische tekst, "Het is waarheid. Het is het Zelf" (Ch VI. viii-xvi). Vandaar dat 

Brahman het Zelf is. Uit dat Brahman, dat identiek is met het Zelf, ākāśaḥ, ruimte; 

sambhūtaḥ, werd geschapen. Ākāśaḥ betekent datgene wat het kenmerk van geluid 

bezit en ruimte biedt aan alle dingen die vormen hebben. Ākāśaḥ uit die ruimte; 

vāyuḥ lucht — die twee attributen heeft, bezittend van zijn eigen kwaliteit, aanra-

king, en de kwaliteit, geluid, van zijn oorzaak (ākāśa). Het werkwoord "werd ge-

schapen" wordt begrepen. Vāyūḥ, uit die lucht, werd agniḥ, vuur — die drie attribu-

ten heeft, bezittend van zijn eigen kwaliteit, kleur, en de twee eerdere (van zijn 

oorzaak, lucht). Agneḥ, uit vuur, werd geproduceerd, āpaḥ, water — met vier attri-

buten, begiftigd met zijn eigen kwaliteit, smaak, en de drie eerdere (van vuur). 

Adbhyaḥ uit water, werd geproduceerd pṛthivī, aarde — met vijf attributen, be-

staande uit zijn eigen kwaliteit, geur, en de vier eerdere kwaliteiten (van zijn oor-

zaak, water). Pṛthivyāḥ, uit de aarde; oṣadhāyaḥ, de kruiden. Oṣadbīhyaḥ, uit de 

kruiden; annam, voedsel. Annāt, uit voedsel, getransformeerd in menselijk zaad, 

(werd geschapen), puruṣaḥ, menselijk wezen, bezittend van de ledematen — hoofd, 

handen, enz. Saḥ vai eṣa puruṣaḥ, dat menselijk wezen, zoals hij is; 

annarasamayaḥ, bestaat uit de essentie van voedsel, is een transformatie van de 

voedsel substantie. Aangezien het semen, het zaad, zoals het verschijnt als de ener-

gie van alle ledematen, wordt aangenomen dat het de menselijke vorm heeft, daar-

om moet degene die eruit geboren wordt ook de menselijke vorm hebben; want in 

alle klassen van wezens worden de nakomelingen gevormd naar de vaders. 

Bezwaar: Aangezien alle wezens, zonder uitzondering, modificaties zijn van de 

essentie van voedsel en aangezien allen in gelijke mate afstammelingen zijn van 

Brahman, waarom wordt dan de mens alleen gespecificeerd? 

Antwoord: Vanwege zijn pre-eminentie. 

Bezwaar: Waaruit bestaat die pre-eminentie dan? 

Antwoord: In zijn competentie voor karma en kennis. Want alleen de mens is ge-

kwalificeerd voor riten en plichten, alsook voor kennis, krachtens zijn vermogen, 

zijn verlangen (naar resultaten), en zijn niet-onverschilligheid (ten opzichte van 

resultaten). Dat een persoon, verlangend (naar resultaten) en bezittend van kennis 

en capaciteit gekwalificeerd is voor werk en kennis, wordt bewezen door het bewijs 

van een andere Vedische tekst die zegt: "Alleen in de mens is het Zelf het meest 

manifest, want hij is het best begiftigd met intelligentie. Hij spreekt wat hij weet, hij 

ziet wat hij weet; hij weet wat er morgen zal gebeuren; hij kent de hogere en lagere 
werelden; hij streeft ernaar onsterfelijkheid te bereiken door middel van sterfelijke 

dingen. Hij is aldus begiftigd (met onderscheidingsvermogen), terwijl andere we-

zens alleen bewustzijn van honger en dorst hebben" (Ai. Ā. II. iii. 2. 5). 

De bedoeling hier is om datzelfde menselijke wezen door kennis in het diepste 

Brahman te laten binnengaan. Maar zijn intellect, dat zich bezighoudt met de bij-



55 

 
zonderheden die de uiterlijke objecten simuleren, en deze als het Zelf beschouwt, 

hoewel ze niet-Zelven zijn, kan zonder de steun van een duidelijk object niet plotse-

ling inhoudsloos worden gemaakt en zich bezighouden met de gedachten van het 

diepste, inwonende Zelf. Daarom, naar analogie van de maan aan de tak,
1
 neemt de 

tekst de hulp van een fictie die een affiniteit heeft met de identificatie van het Zelf 

en het fysieke lichaam; en het intellect daardoor naar binnen leidend, zegt de tekst, 

tasya idam eva śiraḥ: tasya, van dat menselijke wezen dat een modificatie is van de 

essentie van voedsel, idam eva śirah, dit is inderdaad het hoofd — dat welbekend 

is. De tekst, "Dit is inderdaad het hoofd", wordt vermeld opdat niemand zou denken 

dat het hoofd hier moet worden voorgesteld, net zoals het geval is bij het vitale 

lichaam enz., waar dingen die geen hoofden zijn, zo worden voorgesteld. Soortge-

lijk is de constructie in het geval van de zijde enz. Ayam, dit — de rechterhand van 

een mens die naar het oosten kijkt — is de dakṣinaḥ pakṣaḥ, de zuidelijke zijde. 

Ayam, dit — de linkerhand — is de uttarah pakṣaḥ, de noordelijke zijde. Ayam, dit 

— het middelste deel (romp) van het lichaam — is de ātmā, zelf, ziel van de lede-

maten, overeenkomstig de Vedische tekst, "Het midden van deze ledematen is in-

derdaad hun ziel" (Ai. III. v. 4). Idam, dit — het deel van het lichaam onder de 

navel, is de puccham pratiṣṭha, de staart die stabiliseert. De afgeleide betekenis van 

Pratiṣṭha staat voor datgene waardoor men op zijn plaats blijft. De puccha (hier) is 

datgene wat vergelijkbaar is met een staart, naar analogie van het achteraan hangen, 

zoals de staart van een koe. Op dit patroon is de symboliek vastgesteld in het geval 

van het daaropvolgende vitale lichaam enz., net zoals een beeld zijn vorm krijgt van 

gesmolten koper gegoten in een smeltkroes. Tat api, ook dat, illustratief voor die-

zelfde gedachte die in het brahman-gedeelte is vervat; eṣaḥ bhavati ślokaḥ, hier 

komt een vers voor — dat het uit voedsel gemaakte zelf presenteert. 

                                                      
1 Hoewel de maan ver weg is, wordt er soms over gesproken als "de maan aan de tak", omdat ze 
dichtbij lijkt te zijn. Het punt is dat het idee van iets, dat aan het gewone begrip ontsnapt, wordt 
getracht te worden overgebracht met behulp van iets tastbaarders, hoewel de twee in werkelijk-
heid volkomen verschillend zijn. 



56 

 
HOFDSTUK II 

annādvai prajāḥ prajāyante | yāḥ kāśca pṛthivīṃśritāḥ | atho annenaiva jīvanti | 

athainadapi yantyantataḥ | annaṃ hi bhūtānāṃ jyeṣṭham | tasmāt 

sarvauṣadhamucyate | sarvaṃ vai te 'nnamāpnuvanti | ye 'nnaṃ brahmopāsate | 

annaṃ hi bhūtānāṃ jyeṣṭham | tasmāt sarvauṣadhamucyate | annādbhūtāni 

jāyante | jātānyannena vardhante | adyate 'tti ca bhūtāni | tasmādannaṃ taducya-

ta iti | 

 tasmādvā etasmādannarasamayāt | anyo 'ntara ātmā prāṇamayaḥ | tenaiṣa 

pūrṇaḥ | sa vā eṣa puruṣavidha eva | tasya puruṣavidhatām | anvayaṃ 

puruṣavidhaḥ | tasya prāṇa eva śiraḥ | vyāno dakṣiṇaḥ pakṣaḥ | apāna uttaraḥ 

pakṣaḥ | ākāśa ātmā | pṛthivī pucchaṃ pratiṣṭhā | tadapyeṣa śloko bhavati || 

(2,2.1) 

1. Alle wezens die op aarde rusten, zijn inderdaad uit voedsel geboren. Boven-

dien leven ze van voedsel, en aan het einde gaan ze op in voedsel. Voedsel werd 

inderdaad geboren vóór alle schepselen; daarom wordt het de medicijn voor 

alles genoemd. Degenen die voedsel als Brahman aanbidden, verwerven al het 

voedsel. Voedsel werd inderdaad geboren vóór alle schepselen; daarom wordt 

het de medicijn voor alles genoemd. Schepselen worden uit voedsel geboren; 

eenmaal geboren, groeien ze door voedsel. Aangezien het gegeten wordt en het 

de schepselen eet, wordt het voedsel genoemd. 

Vergeleken met dit zelf, gemaakt van de essentie van voedsel, zoals eerder gezegd, 

is er een ander innerlijk zelf dat gemaakt is van lucht. Daardoor wordt deze gevuld. 

Dit zelf heeft ook de menselijke vorm. Zijn menselijke vorm neemt de menselijke 

vorm aan van die (eerdere). Hiervan is prāṇa het hoofd, vyāna de zuidelijke zijde, 

apāṇa de noordelijke zijde, ruimte het zelf, de aarde de staart die stabiliseert. Hier-

op betrekking hebbend is dit (volgende) vers: 

Annāt, uit voedsel — getransformeerd tot chylus; prajāḥ, de levende wezens — 

bewegend of stilstaand; prajāyante, komen ter wereld; (de levende wezens), yaḥ 
kāḥ ca, welke (ze ook mogen zijn) — zonder onderscheid; die, pṛthivām śritāḥ, 

rusten op, de aarde als hun toevlucht hebben genomen — zij allen zijn inderdaad uit 

voedsel geboren. Het woord vai wordt gebruikt om (iets eerder genoemds) in herin-

nering te roepen. Atho, bovendien, wanneer geboren, annena eva, door voedsel, 

inderdaad; zij jīvanti, leven — bewaren hun leven, d.w.z. groeien. Atha, bovendien; 

antataḥ, aan het einde, aan het einde van de groei die kenmerkend is voor het leven; 

apiyanti, (zij) bewegen zich naar, het voorvoegsel api wordt gebruikt in de zin van 

'naar'; enat, het, d.w.z. voedsel; het idee is dat ze geabsorbeerd worden door zich 
voort te bewegen in de richting van voedsel, (en culmineerend in voedsel). Waar-

om? Hi, aangezien; annum, voedsel; jyeṣṭham, de eerstgeborene; bhūtānām, van 

alle wezens. Aangezien voedsel de bron is van alle andere schepselen, beginnend 

met het fysieke, ontstaan alle levende wezens uit voedsel, leven van voedsel, en 

gaan op in voedsel. Aangezien dit zo is, tasmāt, daarom; voedsel is ucyate, ge-



57 

 
noemd; sarvauṣadham, een medicijn voor allen, een geneesmiddel dat het lichame-

lijk ongemak van allen verlicht. Het doel dat wordt bereikt door de kenner van 

voedsel als Brahman wordt vermeld: Te, zij; āpnuvanti, verwerven; sarvam vai 
annam, al het voedsel. Wie? Ye, degenen die; upāsate, mediteren op; annam brah-
ma, voedsel als Brahman — zoals eerder getoond. Hoe? Zo: "Ik ben geboren uit 

voedsel, ben identiek met voedsel, en ga op in voedsel. Daarom is voedsel Brah-

man." Hoe leidt, opnieuw, de meditatie op voedsel, als identiek met zichzelf, tot het 

verwerven van al het voedsel? Het antwoord is: Hi annam jyeṣṭtham bhūtānām, 

aangezien voedsel de eerstgeborene is van alle wezens; aangezien het de oudste is, 

geboren vóór alle schepselen, tasmāt sarvauṣadham ucyate (zie boven). Daarom is 

het logisch dat iemand die al het voedsel als identiek met zichzelf aanbidt, al het 

voedsel moet verwerven. De herhaling in annāt bhūtāni jāyante, uit voedsel ont-

staan alle schepselen; jāt annena vardhante, "eenmaal geboren groeien ze door 

voedsel" is ter samenvatting. De etymologie van het woord anna wordt nu getoond. 

Aangezien voedsel adyate, gegeten wordt, door schepselen; en zelf atti, eet, 

bhūtāni, de schepselen; tasmāt, daarom — krachtens het gegeten worden door 

schepselen en het eten van de schepselen; tat annam ucyate, het wordt voedsel ge-

noemd. Het woord iti dient om het einde van de eerste omhulling aan te geven. 

Brahman is het innerlijkste van alle zelven, beginnend bij de fysieke omhulling en 

eindigend bij de gelukzalige. De schrift begint met de tekst tasmāt vā etasmāt anna-
rasa - mayāt enz., met het oog op het openbaren, door middel van kennis, van dat 

Brahman als het inwonende Zelf door een proces van eliminatie van de vijf omhul-

sels te volgen, net zoals rijst wordt geëxtraheerd uit de korrel genaamd kodrava die 

vele kafjes heeft. Tasmāt vai etasmāt, vergeleken met het lichaam gemaakt van de 

essentie van voedsel, zoals hierboven beschreven; er is anyaḥ, een ander; ātmā, 

zelf; antaraḥ, dat binnenin is, (dat is) door onwetendheid voorgesteld als een zelf, 

net als het fysieke lichaam is; (welk laatste zelf is) prāṇamayaḥ: prāṇa is lucht 

(vitale kracht), en praṇamaya betekent samengesteld door lucht, overwegend lucht 

bevattend. Tena, door dat luchtige (vitale) zelf; pūrnaḥ, is gevuld; eṣaḥ deze — het 

zelf dat bestaat uit de essentie van voedsel, net zoals blaasbalgen met lucht zijn 

gevuld. Saḥ vai eṣaḥ prāṇamāyaḥ ātmā, dit vitale zelf waarover gesproken is; is 

puruṣavidhaḥ eva, ook van een menselijke vorm die een hoofd, zijden, enz. bezit. Is 

het zo van nature? De tekst zegt, nee. Het zelf dat bestaat uit de essentie van voed-

sel is welbekend om een menselijke vorm te hebben: ana, in overeenstemming met; 

puruṣavidhatām tasya, de menselijke vorm van dat zelf, samengesteld uit de essen-

tie van voedsel, ayam, dit, het zelf samengesteld door lucht; is puruṣavidhaḥ, men-

selijk gevormd als een beeld gegoten in een smeltkroes, maar niet van nature. Even-
zo worden de volgende zelven menselijk van vorm in overeenstemming met de 

menselijke vormen van de voorgaande; en de eerdere worden gevuld door de vol-

gende. Hoe wordt, opnieuw, zijn menselijke vorm samengesteld? Het antwoord is 

tasya, van hem, van het zelf samengesteld door de vitale kracht die een transforma-

tie is van lucht; prāṇah eva, de speciale functie van uitademen door mond en neus-



58 

 
gaten; wordt voorgesteld, door de autoriteit van de tekst, als śiraḥ, hoofd. De voor-

stelling van de zijden enz., telkens weer, is alleen vanwege schriftuurlijke autoriteit. 

Vyānaḥ, de functie genaamd vyāna (het hele lichaam doordringend); is dakṣiṇaḥ 
pakṣaḥ, de rechterzijde. Apānaḥ, apāna (de functie van inademen); is uttarā 
pakṣaḥ, de noordelijke zijde. Ākāśaḥ, ruimte, d.w.z. de functie (van lucht) die in de 

ruimte bestaat als samāna; is ātmā, het zelf — vergelijkbaar met het Zelf. (Ākāśa 

betekent samāna), want het is de context van de functies van de vitale kracht, en het 

is het zelf, omdat het in het midden is vergeleken met de andere functies die aan de 

periferie zijn. Degene die in het midden bestaat, wordt erkend als het zelf in de 

Veda's, overeenkomstig de tekst. "Het midden (d.w.z. de romp) van deze ledematen 

is het Zelf" (Ai.II.v.4). Pṛthivī puccham pratiṣṭḥa: pṛthivī betekent de godheid van 

de aarde; en deze godheid ondersteunt de fysieke vitale kracht, aangezien deze god-

heid de oorzaak is van haar stabiliteit volgens een andere Vedische tekst, "Die god-

heid, met behulp van de apāna in een mens" (Pr. III. viii). Anders zou het lichaam 

opstijgen vanwege de werking van de vitale functie genaamd udāna, of er zou een 

val zijn vanwege zijn gewicht. Daarom is de godheid van de aarde de stabiliserende 

staart van het vitale zelf. Tat, betreffende diezelfde gedachte met betrekking tot het 

vitale zelf; hier is eṣah ślokaḥ, dit vers: 

 

HOOFDSTUK III 

prāṇaṃ devā anu prāṇanti | manuṣyāḥ paśavaśca ye | prāṇo hi bhūtānāmāyuḥ | 

tasmāt sarvāyuṣamucyate | sarvameva ta āyuryanti | ye prāṇaṃ brahmopāsate | 

prāṇo hi bhūtānāmāyuḥ | tasmāt sarvāyuṣamucyata iti | tasyaiṣa eva śārīra ātmā | 

yaḥ pūrvasya | tasmādvā etasmāt prāṇamayāt | anyo 'ntara ātmā manomayaḥ | 

tenaiṣa pūrṇaḥ | sa vā eṣa puruṣavidha eva | tasya puruṣavidhatām | anvayaṃ 

puruṣavidhaḥ | tasya yajureva śiraḥ | ṛgdakṣiṇaḥ pakṣaḥ | sāmottaraḥ pakṣaḥ | 

ādeśa ātmā | atharvāṅgirasaḥ pucchaṃ pratiṣṭhā | tadapyeṣa śloko bhavati || 

(2,3.1) 

1. De zintuigen handelen door de vitale kracht in de mond te volgen; alle men-

sen en dieren die er zijn, handelen op soortgelijke wijze; aangezien van de vita-

le kracht het leven van alle schepselen afhangt, wordt het daarom het leven 

van alles genoemd. Degenen die de vitale kracht als Brahman aanbidden, be-

reiken de volle levensduur; aangezien van de vitale kracht het leven van alles 

afhangt, wordt het het leven van alles genoemd. 

Van het voorgaande (fysieke) is dit, inderdaad, het belichaamde zelf. Vergele-

ken met dit vitale lichaam is er een ander innerlijk zelf, samengesteld uit geest. 

Daardoor wordt dit gevuld. Dat zelf, samengesteld uit geest, heeft ook een 

menselijke vorm. De menselijke vorm van het mentale lichaam neemt de men-

selijke vorm aan van het vitale lichaam. Van het mentale lichaam zijn de Ya-

jur-mantra's het hoofd. De Ṛg-mantra's zijn de rechterkant, de Sāma-mantra's 

zijn de linkerkant; het brāhmaṇa-gedeelte is het zelf (romp), de mantra's gezien 



59 

 
door Atharvāṇgiras zijn de stabiliserende staart. Hierover is dit (volgende) 

vers: 

Devāh, de goden Vuur enz.; prāṇanti, voeren de ademhaling uit, worden actief door 

het functioneren van de vitale kracht; anu prāṇam, na het zelf dat uit lucht bestaat; 

dat wil zeggen, de goden voeren de vitale functies uit door zich te identificeren met 

datgene wat de kracht bezit om het leven in stand te houden. Of omdat dit de con-

text van het fysieke lichaam is, betekent devaḥ de zintuigen; (zij) prāṇam anu 

prāṇanti, worden actief door de ademhalingsfunctie te volgen, die in de mond be-

staat. Evenzo, ye manusyaḥ paṣavaḥ ca, die menselijke wezens en dieren zijn, wor-

den actief door de ademhalingsfunctie. Daarom is het ook niet simpelweg door het 

bezitten van het beperkte zelf in de vorm van het lichaam, opgebouwd uit voedsel, 

dat schepselen met zelven worden begiftigd. Wat dan wel? Mensen en anderen zijn 

begiftigd met zelven krachtens het bezit van een vitaal lichaam binnen elk fysiek 

lichaam, welk eerstgenoemde gemeenschappelijk is aan, en doordringt, elk fysiek 

lichaam als geheel. Evenzo zijn alle schepselen begiftigd met zelven krachtens het 

voorzien zijn van de lichamen beginnend met het mentale en eindigend met het 

zalige, die achtereenvolgens de voorgaande doordringen en die zijn samengesteld 

uit de elementen, beginnend met ākāśa, die de scheppingen van onwetendheid zijn. 

Zo ook zijn zij gezegend met een zelf door het Zelf dat gemeenschappelijk is aan 

allen, zelfbestaand, de bron van ether enz., eeuwig, onveranderlijk, allesdoordrin-

gend, gedefinieerd als "waarheid, kennis, en oneindig", en voorbij de vijf omhul-

sels. En bij implicatie wordt ook gezegd dat dit het ware Zelf van allen is. Er is 

gezegd dat de zintuigen handelen door de activiteit van de vitale kracht te volgen. 

Hoe komt dat zo? Dit wordt beantwoord: Hi, aangezien; prāṇaḥ de vitale kracht; is 

āyuḥ, leven; bhutānām, van schepselen — wat overeenkomt met een andere Vedi-

sche tekst, "Het leven duurt zolang de vitale kracht in dit lichaam verblijft" (Kau. 

Ill- 2); daarom is het (de vitale kracht) sarvāyuṣam. Sarvāyuḥ is hetzelfde als 

sarvāyuṣamā het leven van allen. Aangezien de dood een bekend gevolg is van het 

vertrek van de vitale kracht, wordt laatstgenoemde universeel erkend als het leven 

van allen. Vandaar dat degenen die, na zich losgemaakt te hebben van dit externe, 

persoonlijke, fysieke lichaam, de innerlijke, gemeenschappelijke vitale kracht als 

Brahman mediteren met de gedachte: "Ik ben de vitale kracht, dat is het zelf en de 

bepaler van de levensduur, zijnde de bron van het leven", de volledige levensduur 

in deze wereld krijgen, d.w.z. ze ontmoeten geen toevallige dood vóór de vastge-

stelde levensduur. Het woord sarvāyuḥ moet echter, correct, (de volledige levens-

duur, d.w.z.) honderd jaar betekenen in overeenstemming met het welbekende feit 

in de Vedische tekst, "Hij bereikte de volledige levensduur" (Ch. ILxi-xx, IV. xi-
xiii). Wat is de reden (van het bereiken van het volledige leven)? Prānaḥ hi 
bhūtānam āyuh tasmāt sarvāyuṣam ucyate (zie boven). De herhaling van de uit-

drukking prāṇaḥ hi etc., is om de logica van het bereiken van de vrucht van medita-

tie aan te geven, namelijk: Iedereen die Brahman aanbidt als bezittend van bepaalde 

kwaliteiten, deelt zelf daarin. 



60 

 
Tasya pūrvasya, van het eerder beschreven fysieke lichaam; eśah eva, dit is inder-

daad; de śārīraḥ ātmā, het zelf dat bestaat in het lichaam gemaakt van voedsel. 

Welke is het? Yaḥ eṣāḥ dat wat dit is — samengesteld door de vitale kracht. De rest, 

beginnend met tasmāt vai etasmāt, moet als voorheen worden geïnterpreteerd. 

Anyaḥ antaraḥ ātmā, er is een ander innerlijk zelf; manomayaḥ samengesteld door 

geest. Manaḥ betekent het interne orgaan dat wilskracht enz. omvat. Datgene wat 

uit geest bestaat, is manomaya, net zoals in het geval van annamaya. Het is het 

innerlijke zelf van het vitale lichaam. Tasya, van dat mentale lichaam; yajuḥ eva 
śiraḥ, de Yajur-mantra's zijn het hoofd. Yajuḥ betekent een soort mantra waarin het 

aantal letters en voeten, en lengte (van regels) niet beperkt zijn; het woord yajuḥ 

duidt (proza)zinnen van die klasse aan. Het is het hoofd vanwege zijn pre-

eminentie, en de pre-eminentie is te danken aan zijn directe dienstbaarheid aan een 

offer, want een offergave wordt aangeboden met een Yajur-mantra uitgesproken 

samen met een svāhā enz. Of de voorstelling van het hoofd enz., overal, is alleen 

gebaseerd op de autoriteit van de tekst. (Yajuḥ is een bestanddeel van de mentale 

omhulling) aangezien yajuh die toestand van de geest is die gerelateerd is aan orga-

nen (van uitspraak), inspanning (betrokken bij uitspraak), geluid (daardoor gepro-

duceerd), intonatie, letters, woorden en zinnen; die bestaat uit een wilskracht met 

betrekking tot deze factoren; die in beslag wordt genomen door hun gedachten; die 

de organen van horen enz. heeft voor zijn communicatie; en die de kenmerken van 

de Yajur-mantra's heeft. Zo ook zijn (te begrijpen) de Ṛg-mantra's, en zo de Yajur-
mantra's. Aldus, wanneer de mantra's als mentale toestanden worden beschouwd, 

wordt hun mentale herhaling (japa) mogelijk, aangezien dat impliceert dat alleen 

die toestanden in de geest worden voortgezet. Anders zou mentale herhaling van 

een mantra niet mogelijk zijn, aangezien de mantra dan buiten de geest zou zijn, 

net zoals een pot enz. dat zijn
1
. Maar in feite moet de herhaling van mantra's wor-

den ondernomen (aangezien het) op verschillende manieren in verband met riten 

wordt voorgeschreven. 

Bezwaar: De (mentale) herhaling van een mantra kan worden bereikt door de her-

haling van de herinnering aan de letters (waaruit deze bestaat). 

Antwoord: Nee, aangezien (op die veronderstelling) er geen mogelijkheid is van 

herhaling in de primaire zin. De herhaling van de Ṛg-mantra is voorgeschreven in 

de tekst: "De eerste Ṛg-mantra moet driemaal worden herhaald en de laatste Ṛg-
mantra moet driemaal worden herhaald." 

Dat zijnde zo, als de Ṛg-mantra's zelf niet de objecten van herhaling worden ge-

maakt, en als de herhaling van hun herinnering wordt ondernomen, zal de herhaling 
van de Ṛg-mantra, in de primaire zin, die is voorgeschreven in "de eerste Ṛg-
mantra moet driemaal worden herhaald", worden verworpen. Vandaar dat de man-
tra's genaamd Yajur (in de laatste analyse) niets anders zijn dan het Bewustzijn van 

                                                      
1 De woorden in de mantra zouden buiten de geest zijn, en de geest zou geen onafhankelijkheid 
hebben met betrekking tot hen. Er zou geen mentale herhaling van hen zijn.  



61 

 
het Zelf dat identiek is met het beginloze en eindeloze Zelf dat is gehuisvest in en 

geconditioneerd wordt door de mentale functies die als Zijn beperkende toevoegin-

gen fungeren. Zo is de eeuwigheid van de Veda's gerechtvaardigd. Anders, als ze 

objecten zijn zoals kleur enz., zullen ze onbestendig zijn. Ook dat is niet juist. En de 

Vedische tekst, "Waar alle Veda's verenigd zijn, is het Zelf in de geest"
1
 (Cit. XI. 1, 

Tai. Ā. III. ii. 1), die de identiteit van de Ṛg-mantra's enz. met het eeuwige Zelf 

verklaart, kan alleen worden verzoend als de mantra's eeuwig zijn. En er is ook de 

mantra tekst, "De Ṛg-mantra's bestaan in die onvergankelijke en hoogste ruimte 

(Brahman) waar alle goden verblijven" (Śv. IV. 8). Ādeśaḥ betekent hier het 

brahmāṇa-gedeelte van de Veda's, aangezien (in overeenstemming met de etymo-

logische betekenis van ādeśa, gebod) het brahmāṇa-gedeelte alles inprent dat moet 

worden voorgeschreven. Atharvāṅ-girasaḥ, de mantra en de brahmāna-gedeelten 

gezien door Atharvāṅgiras; zijn puccham prastiṣṭhā, de stabiliserende staart, aange-

zien ze voornamelijk betrekking hebben op riten die worden uitgevoerd voor het 

verwerven van vrede, welvaart, enz., die stabiliteit teweegbrengen. Hierop betrek-

king hebbend is een vers, net als voorheen, dat het zelf onthult dat is samengesteld 

door de geest: 

 

HOOFDSTUK IV 

yato vāco nivartante | aprāpya manasā saha | ānandaṃ brahmaṇo vidvān | na 

bibheti kadācaneti | tasyaiṣa eva śārīra ātmā | yaḥ pūrvasya | tasmādvā 

etasmānmanomayāt | anyontara ātmā vijñānamayaḥ | tenaiṣa pūrṇaḥ | sa vā eṣa 

puruṣavidha eva | tasya puruṣavidhatām | anvayaṃ puruṣavidhaḥ | tasya 

śraddhaiva śiraḥ | ṛtaṃ dakṣiṇaḥ pakṣaḥ | satyamuttaraḥ pakṣaḥ | yoga ātmā | 

mahaḥ pucchaṃ pratiṣṭhā | tadapyeṣa śloko bhavati || (2,4.1) 

1. Men wordt op geen enkel moment aan angst onderworpen als men de Ge-

lukzaligheid kent die Brahman is, die niet bereikt wordt (Brahman, geconditi-

oneerd door de geest), keren woorden, samen met de geest, terug
2
. 

Van het voorgaande (vitale) is dit (mentale) inderdaad het belichaamde zelf. 

Vergeleken met dit mentale lichaam is er een ander innerlijk zelf, samenge-

steld uit geldige kennis. Daardoor wordt dit gevuld. Dit, zoals gezegd, heeft 

inderdaad een menselijke vorm. Het is menselijk gevormd in overeenstemming 

met de menselijke vorm van het eerdere. Van hem is geloof inderdaad het 

hoofd; rechtvaardigheid is de rechterkant; waarheid is de linkerkant; concen-

tratie is het zelf (romp); (het principe, genaamd) Mahat, is de stabiliserende 

staart. Hierover is hier een vers: 

                                                      
1 Waar het Zelf bestaat als de getuige van alle mentale functies. 
2 Geest en spraak kunnen niet handelen met betrekking tot dat mentale zelf dat door henzelf is 
samengesteld, aangezien niets op zichzelf kan handelen. 



62 

 
Yataḥ vācaḥ nivartcinte enz. (voor commentaar zie I. ix). Tasya purvāsya, van die 

voorgaande — van diegene die door vitale kracht is samengesteld; eṣaḥ eva ātmā, 

deze is inderdaad het zelf; śarīraḥ, bestaand in het lichaam. Welke? yaḥ eṣaḥ 
manomayaḥ, dat wat door de geest is samengesteld. Tasmād vai etasmāt, vergele-

ken met deze, enz., moet als voorheen worden uitgelegd. Anyaḥ antaraḥ ātmā, er is 

een ander innerlijk zelf — het intelligentie-zelf zijnde binnen het mentale-zelf. Er is 

vermeld dat het mentale zelf uit de Veda's bestaat. De wijsheid over de inhoud van 

de Veda's, resulterend in zekerheid, is vijñāna; en dat (vijñāna), wederom, in de 

vorm van vastberadenheid, is een kenmerk van het interne orgaan. Vijñānamayaḥ is 

het zelf bestaande uit dergelijke vijñāna, en het is samengesteld uit goed vastgestel-

de kennis die van nature gezaghebbend is. Want offer enz., worden ondernomen 

waar kennis bestaat die voortkomt uit een geldige bron. En het (volgende) vers zal 

verklaren dat het de bron is van offers. In iemand die over goed vastgestelde kennis 

beschikt, ontstaat eerst, śraddhā, geloof, met betrekking tot de dingen die moeten 

worden uitgevoerd. Aangezien dat geloof aan alle plichten voorafgaat, is het de 

śiraḥ, hoofd, d.w.z. vergelijkbaar met een hoofd. Ṛta en satya, rechtvaardigheid en 

waarheid, zijn zoals ze eerder zijn uitgelegd (I.ix). Yogaḥ is conjunctie, concentra-

tie. Het is de ātmā, zelf, vergelijkbaar met het Zelf. Geloof enz., zoals de ledematen 

van een lichaam, worden geschikt voor de verwerving van geldige kennis in een 

mens die over een zelf beschikt krachtens zijn concentratie. Daarom, yogaḥ, con-

centratie, is het zelf (d.w.z. romp) van het lichaam dat door kennis is samengesteld. 

Mahaḥ pucchham pratiṣṭhā. Mahaḥ betekent het principe genaamd Mahat — de 

eerstgeborene, overeenkomstig een andere Vedische tekst, (Hij die weet) dit Mahat 

(groot), aanbiddelijk, eerstgeboren wezen (als de Satya-Brahman)
1
 (Bṛ. V. iv. 1). 

Het is puccham pratiṣṭhā, de ondersteunende staart, aangezien het de oorzaak is 

(van het intelligente zelf). De oorzaak is, in feite, de ondersteuning van de effecten, 

zoals bijvoorbeeld de aarde van bomen en klimplanten is. Het principe, genaamd 

Mahat, is de oorzaak van alle intellectuele cognities. Daardoor wordt het de onder-

steuning van het cognitieve zelf dat bestaat uit intelligentie. Daarop betrekking 

hebbend komt dit vers voor, net als voorheen. Net zoals er verzen zijn die het fysie-

ke zelf enz. uitdrukken, die in het brahmanā-gedeelte worden genoemd, zo is er ook 

een vers met betrekking tot het cognitieve. 

 

  

                                                      
1 De Kosmische Persoon omvattende alle grove en subtiele dingen. 



63 

 
HOOFDSTUK V 

vijñānaṃ yajñaṃ tanute | karmāṇi tanute 'pi ca | vijñānaṃ devāḥ sarve | brahma 

jyeṣṭhamupāsate | vijñānaṃ brahma cedveda | tasmaccenna pramādyati | śarīre 

pāpmano hitvā | sarvānkāmānsamaśnuta iti | tasyaiṣa eva śārīra ātmā | yaḥ 

pūrvasya | tasmādvā etasmādvijñānamayāt | anyo 'ntara ātmānandamayaḥ | 

tenaiṣa pūrṇaḥ | sa vā eṣa puruṣavidha eva | tasya puruṣavidhatām | anvayaṃ 

puruṣavidhaḥ | tasya priyameva śiraḥ | modo dakṣiṇaḥ pakṣaḥ | pramoda uttaraḥ 

pakṣaḥ | ānanda ātmā | brahma pucchaṃ pratiṣṭhā | tadapyeṣa śloko bhavati || 

(2,5.1) 

1. Kennis actualiseert een offer, en het voert ook de plichten uit. Alle goden 

mediteren op het eerstgeboren Brahman, geconditioneerd door kennis. Als 

men het kennis-Brahman kent, en als men er niet over dwaalt, dan laat men 

alle zonden in het lichaam achter zich en geniet men ten volle van alle aange-

name dingen. 

Van het voorgaande (mentale) is dit (cognitieve) inderdaad het belichaamde 

zelf. Vergeleken met dit cognitieve lichaam is er een ander innerlijk zelf, sa-

mengesteld uit gelukzaligheid. Daardoor wordt dit gevuld. Dit, zoals gezegd, 

heeft inderdaad een menselijke vorm. Het is menselijk gevormd in overeen-

stemming met de menselijke vorm van het eerdere. Van hem is vreugde inder-

daad het hoofd, genot is de rechterkant, hilariteit is de linkerkant; Gelukzalig-

heid is het zelf (romp). Brahman is de staart die stabiliseert. Hierop volgt een 

vers: 

Vijñānam yajñam tanute, kennis actualiseert een offer; want een mens van kennis 

voert het uit met geloof enz. Vandaar dat kennis wordt gepresenteerd als de doener 

in (de uitdrukking) "Kennis actualiseert het offer". Ca, en ook; het karmāni tanute, 

voert de plichten uit. Aangezien alles door kennis wordt volbracht, is het redelijk te 

zeggen dat het cognitieve zelf Brahman is. Bovendien, sarve devāḥ, alle goden, 

Indra en anderen; upāsate, mediteren op; vijñānam brahma, Brahman zoals gecon-

ditioneerd door cognitie; (wat) het jyeṣṭham, het eerstgeborene — aangezien het 

vóór alles werd geboren of omdat alle handelingen het vooronderstellen. Dat wil 

zeggen, zij mediteren op dat kennis-Brahman, zich ermee identificerend. Vandaar 

dat zij, door de aanbidding van het Mahat Brahman, kennis en glorie verwerven. 

Cet, indien; veda, men weet; dat vijñānam brahma, Brahman zoals geconditioneerd 

door cognitie; en niet alleen weet men, maar ook, cet, indien, na pramādyati tasmāt, 
niet dwaalt over dat Brahman, niet afwijkt van dat Brahman. Aangezien men ge-

neigd is de externe niet-Zelven als het Zelf te beschouwen, ontstaat de mogelijkheid 
van afwijking van de gedachte aan het kennis-Brahman als geïdentificeerd met 

iemands Zelf; om die mogelijkheid uit te sluiten, zegt de tekst: "als men niet dwaalt 

over dat Brahman", dat wil zeggen, als men alle ideeën van identiteit van de fysieke 

zelven enz. met zijn eigen Zelf heeft vermeden en blijft denken aan het kennis-

Brahman als zijn Zelf. Wat zal daardoor gebeuren? Het antwoord is: śārīre 



64 

 
pāpmanaḥ hitvā, alle zonden in het lichaam achterlatend. Alle zonden worden in-

derdaad veroorzaakt door de identificatie van zichzelf met het lichaam. En naar 

analogie van het verwijderen van de schaduw, bij het verwijderen van de paraplu, is 

hun uitroeiing mogelijk wanneer hun oorzaak wordt verwijderd als gevolg van de 

identificatie van zichzelf met het kennis-Brahman. Dus de betekenis is deze: hitvā 
śārīre, achtergelaten hebbende in het lichaam zelf, alle fysieke pāpmanaḥ, zonden, 

die worden veroorzaakt door de identificatie van zichzelf met het lichaam; en geï-

dentificeerd wordend met het kennis-Brahman (d.w.z. Hiraṇyagarbha); men 

samuśnute, geniet ten volle, door het cognitieve zelf; sarvān kāmān, alle wenselijke 

dingen, die er in het kennis-Brahman zijn. 

Tasya pūrvasya, van de voorgaande, van het mentale zelf; eṣaḥ eva ātmā, dit is 

inderdaad het zelf, dat is gehuisvest in het mentale śarīraḥ, lichaam, en is daarom 

de śarīraḥ, belichaamde. Welke? Yah eṣaḥ, dat wat dit is; vijñana-mayaḥ, de cogni-

tieve. 

Tasmāt vāi etasmāt enz., is zoals reeds uitgelegd. Uit de context en uit het gebruik 

van het suffix, mayat (gemaakt van), moet worden begrepen dat een geconditio-

neerd zelf wordt geïmpliceerd door het woord ānandamayaḥ (gemaakt van gelukza-

ligheid). Want de geconditioneerde zelven — gemaakt van voedsel enz. die materi-

eel zijn, worden hier behandeld. En het zelf gemaakt van gelukzaligheid is ook in 

die context opgenomen. Bovendien wordt het suffix mayat hier gebruikt in de zin 

van transmutatie (en niet overvloed), zoals in het geval van annamaya. Vandaar dat 

de ānandamaya moet worden opgevat als een geconditioneerd zelf. Dit volgt ook 

uit het feit van saṁkramaṇa (bereiken). De tekst zal zeggen: "Hij bereikt het zelf 

gemaakt van gelukzaligheid" (II. viii. 5). En dingen die niet-Zelven en effecten zijn, 

blijken door anderen te worden bereikt. Bovendien wordt het zelf gemaakt van 

gelukzaligheid in de tekst genoemd als het object van de handeling van het berei-

ken, net zoals het in de tekst is, annamayam ātmānam upasaṁkrāmati, hij bereikt 

het zelf gemaakt van voedsel (II. viii. 5). Noch is het (ongeconditioneerde) Zelf 

bereikbaar, aangezien een dergelijke bereiking in strijd is met de strekking van de 

passage en logisch onmogelijk is. Want het (ongeconditioneerde) Zelf kan niet door 

het Zelf worden bereikt, aangezien er geen splitsing is binnen het Zelf, en Brahman 

(het doel) het Zelf van de bereiker is. Bovendien (op de veronderstelling dat het 

ongeconditioneerde Zelf wordt besproken), wordt het verzinnen van hoofd enz. 

onlogisch. Want de voorstelling van ledematen, hoofd enz. is niet mogelijk in één 

(d.w.z. in het Zelf) dat de eerder genoemde kenmerken heeft, dat de oorzaak is van 

ruimte enz., en dat niet is opgenomen in de categorie van effecten. En dit wordt 

bevestigd door Vedische teksten, die onderscheidende attributen in het Zelf ontken-
nen, zoals de volgende: "(Wanneer een aspirant zich onbevreesd vestigt) in dit on-

veranderlijke, lichaamloze, onuitsprekelijke en niet-ondersteunende (Brahman)" (II. 

vii. 1), "Het is noch grof noch klein" (Bṛ. III. viii. 8), "Het Zelf is datgene wat is 

beschreven als 'niet dit', 'niet dit'" (Bṛ. III. ix. 26). Dit volgt ook uit de onlogica 

(anders) van het citeren van de (volgende) mantra; want het citaat van de mantra, 



65 

 
"Als iemand Brahman als niet-bestaand kent, wordt hij zelf niet-bestaand" (II. vi. 

1), kan niet worden gerechtvaardigd op de veronderstelling dat Brahman direct 

wordt waargenomen als het zelf dat zulke ledematen heeft als vreugde als Zijn 

hoofd, enzovoort, aangezien op die veronderstelling er geen twijfel kan bestaan als 

"Brahman bestaat niet". Bovendien is het onverantwoord om afzonderlijk te verwij-

zen naar Brahman als de stabiliserende staart in "Brahman is de stabiliserende 

staart". Dus de ānandamaya (gemaakt van gelukzaligheid of gelukzalig) ātmā (zelf) 

behoort tot de categorie van de geconditioneerde; het is niet het hoogste Zelf. 

Ānanda (gelukzaligheid) is een effect van meditatie en riten, en ānandamaya is 

samengesteld door deze gelukzaligheid. En dit zelf is innerlijker dan het cognitieve 

zelf, aangezien het door de Upaniṣad is getoond in het cognitieve zelf te verblijven, 

dat de oorzaak is van offers enz. Aangezien de vrucht van meditatie en riten be-

doeld is voor de genieter, moet het de innerlijkste van allen zijn; en het gelukzalige 

zelf is de innerlijkste vergeleken met de anderen. Verder volgt dit uit het feit dat 

meditatie en riten bedoeld zijn voor het verwerven van vreugde enz., want meditatie 

en riten worden ondernomen voor vreugde enz. Zo, aangezien vreugde enz., die de 

vruchten (of riten en meditatie) zijn, dichter bij het Zelf zijn, is het logisch dat zij 

binnen het cognitieve zelf zijn; want het gelukzalige zelf, opgewekt door de indruk 

van vreugde enz., wordt in een droom waargenomen als ondersteund door het cog-

nitieve zelf
1
. 

Tasya, van hem, van het uit gelukzaligheid gemaakte zelf; het priyam, vreugde 

voortkomend uit het zien van geliefde objecten zoals een zoon; is het śiraḥ, hoofd 

vergelijkbaar met een hoofd, vanwege zijn pre-eminentie. Modaḥ, genot, de vreug-

de die volgt op de verwerving van een object van verlangen. Wanneer dat genot zijn 

hoogtepunt bereikt, is het pramodaḥ, uitgelatenheid. Ānandaḥ, gelukzaligheid, ple-

zier in het algemeen, dat de ziel (romp) is van de verschillende ledematen, (d.w.z. 

uitdrukkingen) van geluk in de vorm van vreugde enz., want deze ānanda (d.w.z. 

gemeenschappelijke gelukzaligheid), doordringt hen allen. Ānanda (Gelukzalig-

heid) is het hoogste Brahman; want het is Brahman dat Zich manifesteert in ver-

schillende mentale modificaties, opgeroepen door goede daden uit het verleden, met 

betrekking tot zulke beperkende toevoegingen als een zoon, een vriend, enz., in de 

aanwezigheid waarvan de geest, bevrijd van tamas (somberheid, duisternis, enz.), 

kalm wordt. En dit is in de wereld bekend als objectief geluk. Dit geluk is vluchtig, 

aangezien het resultaat van daden uit het verleden die die specifieke modificaties 

van de geest teweegbrengen, onstabiel is. Dat zijnde zo, naarmate die geest gezui-

verd wordt door ascese die tamas (luiheid) verdrijft, en ook door meditatie, kuisheid 

en geloof, nemen specifieke vreugdes in uitmuntendheid toe en winnen aan volume 
in die kalme en vrije geest. En deze Upaniṣad zal zeggen: "Dat is inderdaad de bron 

van vreugde; want men wordt gelukkig door in contact te komen met die bron van 

                                                      
1 "Het zelf, bezittend van vreugde enz., is niet het primaire zelf, aangezien het wordt waargeno-
men door het getuigende Zelf in een droom." — A.G. 



66 

 
vreugde. Deze, inderdaad, verlevendigt mensen" (II.vii). Er is ook deze andere Ve-

dische tekst ter zake, "Op een deeltje van deze zelfde Gelukzaligheid leven andere 

wezens" (Bṛ. IV. iii. 32). Zo ook zal gezegd worden dat gelukzaligheid honderd-

voudig toeneemt in elke opeenvolgende fase, in verhouding tot de perfectie van 

onthechting van verlangens (II.viii)
1
. Zo, sprekend vanuit het standpunt van de ken-

nis van het hoogste Brahman, is Brahman zeker het hoogste vergeleken met het 

gelukzalige zelf dat geleidelijk evolueert. Het Brahman dat wordt besproken — dat 

wordt gedefinieerd als "waarheid, kennis, oneindig" (II.l), voor wiens realisatie de 

vijf omhulsels zijn geïntroduceerd, beginnend met diegene die uit voedsel bestaat, 

die de innerlijkste van hen allen is, en waardoor zij begiftigd worden met hun 

zelven (entiteit) — dat brahma, Brahman, is puccham pratiṣṭhā, de staart die stabi-

liseert. Dat non-duale Brahman, wederom, dat de verste grens is van alle negatie 

van dualiteit, gesuperponeerd door onwetendheid, is de ondersteuning van het ge-

lukzalige zelf, want dit zelf culmineert in eenheid. (Hieruit volgt daarom dat) er wel 

degelijk dat Ene, het non-duale Brahman, bestaat, als de verste grens van de negatie 

van dualiteit, opgeroepen door onwetendheid, en dit Brahman ondersteunt (de dua-

liteit) als een staart. Ter illustratie van dit feit, ook hier, is een vers: 

 

HOOFDSTUK VI 

asanneva sa bhavati | asadabrahmeti veda cet | asti brahmeti cedveda | 

santamenaṃ tato viduriti | tasyaiṣa eva śārīra ātmā | yaḥ pūrvasya | athāto 

'nupraśnāḥ | utāvidvānamuṃ lokaṃ pretya | kaścana gacchatī3 āho vidvānamuṃ 

lokaṃ pretya kaścitsamaśnutā3u | so 'kāmayata | bahu syāṃ prajāyeyeti | sa tapo 

'tapyata | sa tapastaptvā | idaṃ sarvamasṛjata | yadidaṃ kiñca | tatsṛṣṭvā | 

tadevānuprāviśat | tadanupraviśya | sacca tyaccābhavat | niruktaṃ cāniruktaṃ ca 

| nilayanaṃ cānilayanaṃ ca | vijñānaṃ cāvijñānaṃ ca | satyaṃ cānṛtaṃ ca saty-

amabhavat | yadidaṃ kiñca | tatsatyamityācakṣate | a tadapyeṣa śloko bhavati || 

(2,6.1) 

1. Als iemand Brahman als niet-bestaand kent, wordt hij zelf niet-bestaand, als 

iemand weet dat Brahman wel bestaat, dan beschouwen zij hem als bestaand 

krachtens zijn (kennis). 

Van het voorgaande (gelukzalige) is deze het belichaamde zelf. Vandaar dat 

hierna deze vragen volgen: Gaat een onwetende mens na het vertrek (van hier) 

naar de andere wereld (of niet)? Alternatief, bereikt een mens van kennis, na 

het vertrek (van hier) de andere wereld (of niet)? 

                                                      
1 Als de toename van gelukzaligheid alleen afhankelijk zou zijn van dingen, zou de Upaniṣad niet 
spreken over gelukzaligheid met betrekking tot een mens van onthechting, zoals het in feite doet 
in II.viii. In werkelijkheid wordt gelukzaligheid hoger in verhouding tot de zuiverheid van het 
hart, de kalmte en de mate waarin het bevrijd is van objecten, waardoor het beter in staat is de 
Gelukzaligheid die Brahman is te weerspiegelen. 



67 

 
Hij (het Zelf) wenste: "Laat Mij veel zijn, laat Mij geboren worden." Hij on-

dernam een overweging. Na overwogen te hebben, schiep Hij dit alles wat be-

staat. Dat (Brahman), na (dat) geschapen te hebben, ging in datzelfde ding. En 

daar binnengetreden zijnde, werd Het het gevormde en het vormloze, het gede-

finieerde en het ongedefinieerde, het ondersteunende en het niet-

ondersteunende, het voelende en het levenloze, het ware en het onware. Waar-

heid werd al dit wat er is. Zij noemen dat (Brahman) Waarheid. Hierop be-

trekking hebbend komt dit vers voor: 

Saḥ, hij; bhāvati, wordt; asan eva, inderdaad niet-bestaand — als iets niet-

bestaands; net zoals een niet-entiteit geen relatie heeft met enig menselijk doel, zo 

ook blijft hij losgekoppeld van enig menselijk doel (nl. bevrijding). Wie is dat? Hij 

die, cet, toevallig; veda, kent; brahma, Brahman; asat iti, als niet-bestaand. Daarte-

genover, cet veda, mocht hij dat ding kennen; brahma iti, als Brahman; dat asti, wel 

bestaat — als de basis van alle diversificatie, het zaad van alle activiteit, hoewel Het 

in Zichzelf vrij is van alle onderscheidingen, (dan beschouwen de kenners van 

Brahman hem als bestaand). Waarom zou er, opnieuw, enige vrees voor Zijn niet-

bestaan zijn? Wij zeggen dat (dit zo is, omdat) Brahman voorbij alle empirische 

relaties is. Het intellect dat geneigd is om bij alles over bestaan te denken, bezittend 

van menselijke waarde en alleen spraak als substantie hebbend, kan niet-bestaan 

aannemen met betrekking tot iets dat hiertegenover staat en transcendent is. Bij-

voorbeeld, het is welbekend dat een pot, begrepen als een ding waar de mens mee 

kan omgaan, waar is, terwijl alles van een tegengestelde aard vals is. Aldus, door 

een gelijkwaardige redenering, kan hier een vrees voor het niet-bestaan van Brah-

man ontstaan. Daarom wordt gezegd: "Als iemand weet dat Brahman wel bestaat". 

Wat zal er, opnieuw, gebeuren met iemand die Brahman als bestaand kent? Dat 

wordt beantwoord: Tataḥ, vanwege die realisatie van bestaan; de kenners van 

Brahman viduḥ, kennen; enam, deze — die deze realisatie heeft; als santam, be-

staand — als geïdentificeerd met het Zelf dat absoluut reëel is, want hij is één ge-

worden met het Brahman dat bestaat. Het idee is dat hij waardig wordt om door 

anderen gekend te worden, net zoals Brahman dat is. Of (de alternatieve betekenis 

is) als een mens denkt: "Brahman is niet-bestaan", dan beschouwt die mens, door 

zijn gebrek aan geloof, het hele rechtvaardige pad, bestaande uit het stelsel van 

kasten, levensfasen, enz., als vals (niet-bestaand), aangezien dat pad niet is bere-

kend om hem naar Brahman te leiden. Vandaar dat deze atheïst asat, onrechtvaardig 

— in deze wereld wordt genoemd. In tegenstelling tot zo'n mens, als iemand weet 

dat "Brahman wel bestaat", dan accepteert hij, vanwege zijn geloof, werkelijk het 

rechtvaardige pad, bestaande uit het stelsel van kasten, levensfasen, enz., en leidend 
tot de realisatie van Brahman. Aangezien dit zo is, tataḥ, daarom; de goede mensen 

kennen deze als santam, die het rechtvaardige pad bewandelt. De strekking van de 

zin is deze: Vanwege dit feit moet Brahman als bestaand worden aanvaard. 

Tasya pūrvasya, van de voorgaande, van de cognitieve; eṣaḥ eva, deze, inderdaad 

is: śārīraḥ ātmā, het zelf dat in het lichaam bestaat. Welke is dat? Yaḥ eṣaḥ, dat wat 



68 

 
dit is — het uit gelukzaligheid gemaakte zelf. Wat dit zelf betreft, is er geen vrees 

voor niet-bestaan. Maar het niet-bestaan van Brahman kan worden vermoed, aange-

zien het vrij is van alle onderscheidingen, en aangezien Het gemeenschappelijk is 

voor allen
1
. Aangezien dit zo is, ataḥ, daarom; atha, daarna; zijn er deze 

anupraśnāḥ: praśnāḥ betekent vragen, door de discipel die de hoorder is, en anu 

betekent na; de vragen na wat de leraar heeft gesproken zijn de anupraśnāḥ. Brah-

man, zijnde de oorzaak van ruimte enz., is even gemeenschappelijk voor de mens 

van kennis en de onwetende mens. Daarom kan worden vermoed dat de onwetende 

mens ook Brahman bereikt. Uta heeft de betekenis van api, gebruikt bij het inleiden 

van een vraag. Cana wordt gebruikt in de zin van api (impliciet zelfs). Pretya, ver-

trekkend, van hier; gaat kaḥ cana avidvān, zelfs iemand die onwetend is? gacchati, 
bereikt; amum lokam, die wereld — het opperste Zelf? De vraag, "Of gaat hij niet?" 

is geïmpliceerd vanwege het gebruik van het meervoud in anupraśnāḥ, vragen ge-

steld na de instructie van de leraar. De resterende twee vragen hebben betrekking op 

de verlichte mens. Als de onwetende mens Brahman niet bereikt, hoewel Het de 

gemeenschappelijke bron van allen is, dan kan de bereiking van Brahman door een 

verlichte mens evengoed worden betwijfeld. Vandaar dat met betrekking tot hem de 

vraag is: Āho vidvān enz. Doet kaḥ cit, indien, iemand; die een vidvān is, verlichte 

mens kenner van Brahman; pretya, vertrekkend, van hier; anum lokam samaśnute, 

de andere wereld bereikt? In de uitdrukking samaśnute u, wordt de 'e' (in te) ver-

vangen door 'ay', waarvan de 'y' is weggelaten, wordt de 'a' verlengd, en de uitdruk-

king wordt samaśnute u. En de letter 'u', die later voorkomt, moet van onderen wor-

den overgebracht en de letter 'ta' moet worden losgemaakt van uta, dat eerder voor-

komt, (om een nieuw woord uta te vormen). Door dit (nu) uta vóór het woord āho 

te plaatsen, wordt de vraag gesteld: Uta aho vidvān enz., of bereikt de verlichte 

mens de andere wereld? De andere vraag is: Of bereikt de verlichte mens het niet, 

net zoals de onwetende mens dat niet doet? Alternatief (hier zijn slechts twee vra-

gen die betrekking hebben op de verlichte en onverlichte mensen. Het meervoud 

verwijst naar andere vragen die door implicatie kunnen opduiken. Uit het horen, 

"Als men Brahman als niet-bestaand kent", en "als men weet dat Brahman wel be-

staat", ontstaat de twijfel of Het bestaat of niet bestaat. Daaruit, door implicatie, 

ontstaat (zijn eerste vraag na de instructie van de leraar: "Bestaat Brahman of niet?" 

De tweede is: "Aangezien Brahman onpartijdig is, bereikt de onverlichte mens Het 

wel of niet?" Zelfs als Brahman gelijk is aan allen. De niet-bereiking ervan, in het 

geval van de verlichte mens, kan evenzeer worden vermoed als in het geval van de 

onverlichte; en vandaar de derde vraag die volgt op de instructie van de leraar: "Be-

reikt de mens van kennis het wel of niet?" De daaropvolgende tekst wordt geïntro-
duceerd om deze vragen te beantwoorden. 

                                                      
1 Aangezien Brahman alles doordringt, moet Zijn nut bij elke gelegenheid waarneembaar zijn. 
Maar in werkelijkheid is dit niet zo. Vandaar dat Zijn bestaan in twijfel kan worden getrokken. 
Maar het bestaan van de ānandamaya (gelukzalige zelf) wordt in deze zin niet betwijfeld. Van-
daar dat de ānandamaya niet het onderwerp is van het bovenstaande vers. 



69 

 
Hierop aansluitend wordt eerst over existentie gesproken. Het moet nog worden 

uitgelegd welk soort waarheid wordt bedoeld in de bewering die als volgt werd 

gedaan: "Brahman is waarheid, kennis, en oneindig". Daarom wordt gezegd: De 

waarheid van Brahman wordt bevestigd door te spreken over Zijn existentie; want 

er wordt beweerd dat het bestaande het ware is (een echo van Ch. VI. ii. 1). Daarom 

komt de bevestiging van existentie zelf neer op een belijdenis van realiteit. Hoe is 

bekend dat deze tekst zo'n inhoud heeft? Uit de strekking van de woorden van deze 

tekst. Want de volgende zinnen, zoals "Zij noemen dat Brahman waarheid" (II. vi. 

1), "(Wie zal inderdaad inademen en wie uitademen; als deze Gelukzaligheid 

(Brahman) er niet is in de hoogste ruimte (in het hart)?" 

Bezwaar: Op dit punt rijst het vermoeden dat Brahman niet-existent is. Waarom? 

Omdat alles wat bestaat wordt waargenomen als bezittend van onderscheidende 

attributen, zoals bijvoorbeeld een pot enz. Wat niet-existent is, wordt niet waarge-

nomen, zoals bijvoorbeeld de hoorn van een haas enz. Brahman wordt op die ma-

nier niet waargenomen. Dus Brahman bestaat niet, aangezien Het niet wordt waar-

genomen als bezittend van onderscheidende attributen. 

Antwoord: Dit is niet houdbaar, aangezien Brahman de oorzaak is van ruimte enz. 

Het is geen feit dat Brahman niet bestaat. Waarom? Aangezien alle producten van 

Brahman, zoals ruimte enz., worden waargenomen. Het is een algemeen ervaren feit 

in deze wereld dat alles waaruit iets wordt geproduceerd wel degelijk bestaat, zoals 

bijvoorbeeld aarde, zaad, enz., die de oorzaken zijn van een pot, een spruit, enz. 

Dus Brahman bestaat wel, aangezien Het de oorzaak is van ruimte enz. Ook wordt 

geen enkel effect in deze wereld waargenomen als geproduceerd uit niet-entiteit. 

Als dergelijke effecten als naam en vorm uit niet-entiteit waren ontstaan, hadden ze 

niet waargenomen moeten worden aangezien ze geen realiteit hebben. Maar, in 

feite, worden ze waargenomen. Vandaar dat Brahman bestaat. Mocht enig effect uit 

niet-entiteit ontstaan, dan zou het doordrenkt moeten blijven in onwerkelijkheid, 

zelfs terwijl het wordt waargenomen. Maar feiten wijzen anders uit. Daarom bestaat 

Brahman. Hierop betrekking hebbend wijst een andere Vedische tekst — "Hoe kan 

een ding, dat bestaat, voortkomen uit een ding dat niet bestaat?" (Ch.VI.ii.2) — op 

de logische onmogelijkheid van de schepping van iets uit niets. Daarom is het rede-

lijk dat Brahman een realiteit is. 

Bezwaar: Wat dat betreft, mocht Brahman de oorzaak zijn zoals aarde, zaad, enz., 

dan zal het levenloos zijn. 

Antwoord: Nee, aangezien Het in staat is te verlangen. Het is zeker geen kwestie 

van ervaring dat iemand die kan verlangen levenloos kan zijn. En we hebben ge-
zegd dat Brahman inderdaad alwetend is; en dus is het redelijk dat Het in staat moet 

zijn te verlangen. 

Bezwaar: Aangezien Brahman verlangens heeft, heeft Het gebreken zoals wijzelf. 

Antwoord: Niet zo, want Het is onafhankelijk. Zulke gebreken als verlangen kun-

nen Brahman niet tot actie aanzetten, zoals ze anderen wel doen, door hen aan hun 



70 

 
invloed te onderwerpen. Wat zijn deze (verlangens van Brahman) dan? Ze zijn van 

nature waarheid en kennis, en ze zijn puur krachtens hun identiteit met Brahman.
1
 

Brahman wordt niet door hen tot actie aangezet. 

Maar Brahman ordeneert ze in overeenstemming met de resultaten van handelingen 

van de schepselen. Daarom heeft Brahman onafhankelijkheid met betrekking tot 

verlangens. Dus Brahman heeft geen gebrek. En dit volgt ook uit het feit van Brah-

mans niet-afhankelijkheid van enig ander middel. Ter verduidelijking. Brahman is 

niet afhankelijk van bijkomstigheden enz., zoals anderen wier verlangens niet geï-

dentificeerd zijn met zichzelf maar afhankelijk zijn van oorzaken zoals rechtvaar-

digheid, en de externe lichaam en zintuigen als hun instrumenten vereisen. Hoe 

bestaan ze dan (in Brahman)? Ze verschillen niet van Hemzelf.
2
 Dat feit wordt ver-

meld in saḥ akāmayata: saḥ, het Zelf waaruit ruimte ontstond; akāmayata, verlang-

de. Hoe? Bahu syām: syām, Ik zal worden, bahu, veel. 

Bezwaar: Hoe kan de Ene veel worden, tenzij Het iets anders binnengaat? 

Het antwoord is prajayeya, Ik zal geboren worden. De vermenigvuldiging hier ver-

wijst niet naar het worden van iets externs zoals men doet door een zoon te verwek-

ken. Hoe dan? Door de manifestatie van naam en vorm die latent in Hemzelf zijn. 

Wanneer naam en vorm, latent bestaand in het Zelf, gemanifesteerd worden, evolu-

eren ze naar alle toestanden door hun intrinsieke aard als het zelf te behouden en 

ononderscheidbaar te blijven van Brahman in tijd en ruimte. Dan is die evolutie van 

naam en vorm (wat genoemd wordt) de verschijning van Brahman als veel. Op geen 

andere manier kan men ofwel de evolutie van Brahman als een pluraliteit, of Zijn 

eindigheid rechtvaardigen. Zijn eindigheid en pluraliteit zijn net zoals in het geval 

van (de begrenzing en diversificatie van) ruimte, waar deze de scheppingen zijn van 

externe factoren. Vandaar dat het Zelf alleen door deze veelvoudig wordt. Want 

geen zo'n subtiel, losstaand en afgelegen ding bestaat als een niet-Zelf, in het verle-

den, heden of toekomst, dat verschilt van het Zelf en ervan gescheiden is door tijd 

of ruimte. Daarom is het vanwege het Zelf (d.w.z. Brahman) dat naam en vorm 

onder alle omstandigheden hun bestaan hebben, maar Brahman bestaat niet uit hen. 

Er wordt gezegd dat ze essentieel Brahman zijn, aangezien ze ophouden te bestaan 

wanneer Brahman wordt geëlimineerd. En zoals geconditioneerd door deze twee 

                                                      
1 "Brahman, zoals weerspiegeld in Māyā, is de materiële oorzaak van de wereld, en Het bezit 
verlangens die de modificaties van Māyā zijn. Maar deze modificaties zijn niet te onderscheiden 
van waarheid en kennis, aangezien ze doordrongen zijn van Bewustzijn dat niet onderhevig is aan 
onwetendheid enz.; en ze zijn puur, aangezien ze onaangetast zijn door ongerechtigheid enz. 
krachtens hun niet-onderscheid van Brahman." — A.G. 
2 "Aangezien Māyā, als bezittend van de indrukken van verlangens, identiteit heeft met Brahman 
(door superimpositie), hebben de verlangens, die de modificaties van deze Māyā zijn, ook identi-
teit met Brahman. Daarom is er geen behoefte aan een fysiek lichaam, enz." (om het bestaan van 
verlangens in Brahman mogelijk te maken, zoals in ons geval) — A.G. 

 



71 

 
beperkende toevoegingen. Brahman wordt een factor in alle empirische handelingen 

die woorden als kennis, kenner en kenbaar, alsook hun implicaties enz. omvatten. 

Met zo'n verlangen, saḥ, Hij — dat Zelf; tapaḥ atapyata: met tapaḥ wordt kennis 

bedoeld, aangezien een andere Vedische tekst zegt: "Hij wiens tapaḥ uit kennis 

bestaat (Mu. I.i.9), en aangezien het andere soort tapaḥ (ascese) misplaatst is in 

iemand in wie alle verlangens vervuld blijven. Dat soort tapaḥ, kennis, Hij atapya-
ta, beoefende. Het idee is dat het Zelf reflecteerde op het plan enz. van de schep-

ping van de wereld. Saḥ tapaḥ taptvā, Hij, aldus gereflecteerd hebbende; asṛjata, 

schiep; in overeenstemming met zulke bijdragende factoren als de resultaten van 

handelingen van schepselen; idam sarvam, dit alles; yat idam kimca, wat er ook is, 

zonder enige uitzondering — dit universum, samen met ruimte, tijd, naam en vorm 

zoals Hij het waarnam, en zoals het door alle wezens onder alle omstandigheden 

wordt waargenomen. Brahman, sṛṣtvā, geschapen hebbende; tat, dat, deze wereld. 

Wat deed Hij? Het antwoord is; tat eva, in diezelfde wereld — die was geschapen; 

anuprāviśat, Hij ging binnen. 

Wat dit betreft, is het een kwestie van overweging hoe Hij binnenging. Ging de 

Schepper binnen in de gedaante van de Schepper zelf of in een andere gedaante? 

Welke positie is redelijk? 

Pseudo-Vedantist: Uit het gebruik van het suffix ktvā, volgt dat de Schepper Zelf 

binnenging.
1
 

Bezwaar: Is dat niet onlogisch, aangezien op de veronderstelling dat Brahman een 

(materiële) oorzaak is in dezelfde zin als klei dat is, de effecten niet-verschillend 

zijn van Brahman? Want het is de oorzaak die wordt omgezet in het effect. Vandaar 

dat het onlogisch is dat, na de productie van het effect, de oorzaak opnieuw in het 

effect zou moeten binnengaan als een afzonderlijke entiteit, alsof het dat nog niet 

had gedaan.
2
 Afgezien van het gevormd worden tot een pot, heeft klei geen andere 

toegang tot de pot, dat is zeker. 

Pseudo-Vedantist: Net zoals aarde, in de vorm van stof, een pot binnengaat (ge-

maakt van aarde), zo kan het Zelf in naam en vorm binnengaan onder een andere 

vermomming. En dit volgt ook uit een andere Vedische tekst: "Binnengaand in de 

vorm van deze individuele ziel" (Ch. VI. iii. 2). 

Bezwaar: Dit is niet juist, aangezien Brahman één is. In het geval van de aarde is 

het echter mogelijk om een pot binnen te gaan in de vorm van stof, aangezien aar-

deklompen talrijk zijn en delen hebben, en aangezien aarde poeder nog niet door het 

is doorgedrongen. In het geval van het Zelf kan er echter geen enkele ingang moge-

                                                      
1 De grammatica geeft aan dat het werkwoord in de hoofdzin en het werkwoord met het achter-
voegsel ktvā in dezelfde zin naar hetzelfde onderwerp verwijzen. 
2 De handeling die wordt aangeduid door het werkwoord met het achtervoegsel ktvā gaat vooraf 
aan de handeling van het hoofdwerkwoord. Dit is hier niet mogelijk, aangezien de productie van 
het effect en het binnengaan van de oorzaak daarin gelijktijdig zijn. 



72 

 
lijk zijn, aangezien Het één is op hetzelfde moment dat Het geen dimensie heeft en 

nergens binnen kan gaan. 

Pseudo-Vedantist: Wat voor soort ingang zal het dan zijn? Het feit van ingang 

moet hoe dan ook worden gehandhaafd met het oog op de Upaniṣadische uitspraak: 

"Hij ging in datzelfde ding." Dat zijnde zo, Brahman kan evengoed dimensies heb-

ben, en dimensies hebbende, is het maar passend dat Brahmans ingang in naam en 

vorm zou zijn als die van een hand in de mond. 

Bezwaar: Nee, aangezien er geen lege ruimte is. Want Brahman, dat is getransfor-

meerd in effecten, heeft geen andere ruimte, afgezien van die welke wordt ingeno-

men door de effecten, bestaande uit naam en vorm, die ervan verstoken is en waarin 

Het als een individuele ziel kan binnengaan. Mocht Het (d.w.z. Brahman als de 

individuele ziel) de oorzaak binnengaan (nl. Brahman als naam en vorm),
1
 dan zal 

Het ophouden een individuele ziel te zijn, net zoals een pot ophoudt een pot te zijn 

bij het binnengaan in (d.w.z. bij het reduceren tot) aarde. Vandaar dat de tekst, "Hij 

ging in datzelfde ding", niet terecht de implicatie van ingang in de oorzaak kan 

inhouden. 

Pseudo-Vedantist: Laat (de ingang zijn in) een ander effect. De tekst, "Hij ging in 

datzelfde ding," betekent dat één effect, namelijk de individuele ziel, een ander 

effect, namelijk naam en vorm, binnenging. 

Bezwaar: Nee, aangezien dit een tegenspraak inhoudt; want een pot gaat niet op in 

een andere pot. Bovendien is dit in strijd met de Vedische teksten die spreken over 

hun onderscheid; zodat de Vedische teksten die het verschil van de individuele ziel 

van het effect, naam en vorm, bevestigen, zullen worden tegengesproken. Boven-

dien, als de ziel opgaat in naam en vorm, zal bevrijding onmogelijk zijn. Het is niet 

redelijk dat men opgaat in datgene waaruit men probeert bevrijd te worden. Een 

geboeide dief toe-eigent zijn ketenen niet
2
. 

Pseudo-Vedantist: Stel dat Brahman wordt getransformeerd in twee delen, extern 

en intern. Om uit te leggen, datzelfde Brahman, dat de oorzaak is, is gediversifieerd 

als recervoir in de vorm van lichaam enz., en als het ding dat in de vorm van de 

belichaamde ziel is. 

Bezwaar: Nee, want ingang is alleen mogelijk voor wat buiten is. Niet dat een ding 

dat (natuurlijk) binnen een ander is begrepen, gezegd wordt daarin te zijn binnenge-

gaan. De ingang moet van iets zijn dat buiten is, want het woord ingang (praveśa) 

draagt die betekenis, zoals bijvoorbeeld in de zin: "Hij ging het huis binnen nadat 

hij het had opgericht." 

                                                      
1 Brahman is de gemeenschappelijke oorzaak van alles, inclusief de individuele zielen. Nu kan de 
individuele ziel Brahman binnengaan, dat, hoewel getransformeerd als naam en vorm, nog steeds 
zijn oorzaak is. 
2 De vrijheid van een aangehouden dief ligt niet in zijn 'binnengaan' van de ketenen. 



73 

 
Pseudo-Vedantist: De ingang kan zijn zoals die van reflecties, zoals van de zon 

enz. in water. 

Bezwaar: Nee, aangezien Brahman niet beperkt is, en aangezien Het geen configu-

ratie heeft. Iets dat beperkt is en kenmerken heeft, kan gereflecteerd worden op iets 

anders dat van nature transparant is, zoals bijvoorbeeld de zon enz. gereflecteerd 

kan worden op water; maar van het Zelf kan er geen reflectie zijn, aangezien Het 

geen vorm heeft. Bovendien is de intrede van het Zelf in de vorm van een reflectie 

niet mogelijk, aangezien het Zelf alomtegenwoordig is, zijnde de oorzaak van ruim-

te enz., en aangezien er geen andere substantie is die de reflectie van het Zelf kan 

vasthouden door ergens te worden geplaatst dat niet verbonden is met het Zelf. Dit 

zijnde zo, is er geen enkele intrede. Noch vinden we enige andere mogelijke inter-

pretatie voor de tekst "Hij ging in datzelfde ding." En een Vedische tekst is bedoeld 

om ons te verlichten over bovenzintuiglijke realiteiten. Maar uit deze zin kunnen 

zelfs ijverige mensen geen enkele verlichting afleiden. Welnu, dan moet deze zin, 

"Geschapen hebbende, ging Hij in datzelfde ding", worden verworpen, aangezien 

hij geen betekenis overbrengt. 

Antwoord van de Vedantist: Nee, (het hoeft niet te worden verworpen). Aange-

zien de zin een andere betekenis heeft, waarom dan deze discussie die buiten de 

context valt? U moet de andere betekenis die in deze zin geïmpliceerd is en die hier 

het onderwerp van discussie is, in gedachten houden, zoals vermeld in de tekst: "De 

kenner van Brahman bereikt het hoogste. . . Brahman is waarheid, kennis, en onein-

dig. Hij die (dat Brahman) kent als bestaand in het intellect (gehuisvest in de hoog-

ste ruimte in het hart)" (II.i). De kennis die moet worden overgedragen, is van dat 

Brahman, en dat is ook het onderwerp van discussie. En de effecten, beginnend met 

ruimte en eindigend met het uit voedsel gemaakte lichaam, zijn geïntroduceerd met 

het oog op het opwekken van kennis over de aard van dat Brahman, en het onder-

werp waarmee begonnen is, is ook de kennis van Brahman. Hiervan woont het uit 

vitale kracht gemaakte zelf in en verschilt het van het uit voedsel gemaakte zelf; 

daarbinnen bevindt zich het uit geest gemaakte zelf en het uit intellect gemaakte 

zelf. Zo (stapsgewijs) is het zelf in de holte van het intellect gebracht. En daar is, 

opnieuw, een afzonderlijk zelf gepresenteerd dat uit gelukzaligheid is gemaakt. 

Hierna moet men, door het begrip van het gelukzalige zelf dat als een aanwijzing 

(voor het Gelukzalige Brahman) fungeert, binnen deze zelfde holte van het hart, dat 

Zelf realiseren als het hoogtepunt van de groei van gelukzaligheid, dat Brahman is 

(opgevat) als de stabiliserende staart (van het gelukzalige zelf), dat de ondersteu-

ning is van alle modificaties en dat vrij is van alle modificaties, het is met dit idee 

dat de intrede van het Zelf wordt aangenomen. Aangezien Brahman geen onder-
scheidend attribuut heeft, kan Het nergens anders worden gerealiseerd, het is een 

kwestie van ervaring dat kennis van een ding afhankelijk is van zijn associatie met 



74 

 
afzonderlijke entiteiten. Net zoals de kennis van Rāhu

1
 voortkomt uit zijn associatie 

met de afzonderlijke entiteiten, de zon en de maan, zo ook veroorzaakt de associatie 

van het Zelf met de holte van het interne orgaan de kennis van Brahman, want het 

interne orgaan heeft nabijheid (tot het Zelf) en de kracht van verlichting. Net zoals 

potten enz. worden waargenomen bij contact met licht, zo ook wordt het Zelf waar-

genomen bij contact met het licht van intellectuele overtuiging.
2
 Vandaar dat het 

past in de context om te zeggen dat het Zelf is gehuisvest in de holte van het intel-

lect dat de oorzaak is van Zijn ervaring. In de huidige passage, die echter een soort 

uitwerking van dat thema is, wordt hetzelfde idee herhaald in de vorm: "Geschapen 

hebbende, ging Hij in datzelfde ding." Datzelfde Brahman Zelf — dat de oorzaak is 

van ruimte; en dat sṛṣṭva, na het creëren, het effect; in de schepping is binnenge-

gaan, als het ware; wordt waargenomen, binnen de holte van het intellect, als bezit-

tend van zulke onderscheidingen als een ziener, een hoorder, een denker, een ken-

ner, enz. Dat, inderdaad, is Zijn intrede. Vandaar dat Brahman, als de oorzaak van 

dit fenomeen, moet bestaan. Dienovereenkomstig, juist omdat Het bestaat, moet Het 

als zodanig worden begrepen. 

Wat deed Het nadat Het de schepping binnenging? Het abhavat, werd; sat ca, het 

gevormde (grove); tyat ca, en het vormloze (subtiele). Het gevormde en het vorm-

loze, die in het Zelf bestaan in hun staat van ongemanifesteerde naam en vorm, 

worden gemanifesteerd door het inwonende Zelf: en zelfs wanneer gemanifesteerd 

en bekend als het gevormde en het vormloze, blijven ze nog steeds onafscheidelijk 

van het Zelf in tijd en ruimte. Met dit feit in gedachten, wordt gezegd dat het Zelf 

deze twee werd. Bovendien, het (Zelf werd) niruktam ca aninruktam ca, het defini-

eerbare en het ondefinieerbare. Nirukta is datgene wat definieerbaar is als dit is dat, 

door het te onderscheiden van dingen van zijn eigen klasse alsook van dingen van 

andere klassen, en door het te associëren met een bepaalde tijd en ruimte. Anirukta 

is het tegenovergestelde. Nirukta en anirukta, ook, zijn slechts attributen van het 

gevormde en het vormloze. Net zoals het gevormde en het vormloze het zichtbare 

en onzichtbare zijn, zo ook zijn de nilayanam ca ani - layanam ca, het ondersteu-

nende en het niet-ondersteunende. Nilayana betekent een nest, een ondersteunend 

ding; en dit is een attribuut van het gevormde. Anilayana, een niet-ondersteunend 

ding — is tegengesteld daaraan (nilayana) en is een attribuut van het vormloze. 

Hoewel onzichtbaar, ondefinieerbaar en niet-ondersteunend de attributen zijn van 

het vormloze, hebben ze alleen betrekking op het gemanifesteerde, want ze worden 

in de Veda's genoemd als voorkomend na de schepping. Met tyat, het vormloze, 

                                                      
1 Rāhu is een mythologisch wezen dat behalve een hoofd geen ledematen heeft. Tijdens verduiste-
ringen slokt het de zon of de maan op, en dan pas zijn we ons bewust van zijn bestaan. 
2 Een ding wordt alleen verlicht met het licht van kennis wanneer het interne orgaan ermee in 
contact staat, en anders niet. Een reflecterend medium moet transparant genoeg zijn om een beeld 
goed op te vangen. Alleen het intellect kan het Zelf het beste weerspiegelen. Licht verwijdert 
duisternis, hoewel beide levenloos zijn, en intellectuele overtuiging verwijdert onwetendheid, 
hoewel beide levenloos zijn. Het intellect kan Brahman niet objectief openbaren. 



75 

 
wordt de vitale kracht enz. bedoeld; en zij, wederom, zijn zowel onuitsprekelijk als 

niet-ondersteunend. Dus al deze bijvoeglijke naamwoorden die tot het vormloze 

behoren, hebben betrekking op het gemanifesteerde (geschapen). Vijñanam is voe-

lend, en avijñanam is verstoken van gevoel, levenloze steen enz. Uit de context 

volgt dat satyam waarachtigheid is zoals die wordt gevonden in empirische hande-

lingen, en niet absolute waarheid. Want de absolute waarheid is slechts één, die 

Brahman is. Maar hier wordt verwezen naar de relatieve waarheid, zoals die wordt 

gevonden in de empirische wereld; zoals bijvoorbeeld, water wordt gezegd waar te 

zijn in vergelijking met het water in een luchtspiegeling dat vals is. Ānṛtam, on-

waarheid, is het tegenovergestelde daarvan. Wat is het dat abhavat, werd, dit alles? 

Dat wat satyam, de absolute waarheid, is. Wat is dat, alweer? Het is Brahman; want 

het is Brahman dat is geïntroduceerd als het onderwerp van discussie door de zin, 

"Brahman is waarheid, kennis, oneindig". De kenners van Brahman ācaksate noe-

men het satyam, waarheid, omdat het de ene Brahman is, genaamd satya, waarheid; 

dat abhavat, werd; yat kim ca idam, al dit wat er is — alle modificaties, zonder 

enige uitzondering, beginnend met het zichtbare en het onzichtbare, die allemaal de 

kenmerken zijn van het gevormde en het vormloze — er is geen bestaan van welke 

van deze modificaties van naam en vorm dan ook, afgezien van dat Brahman. 

De vraag die na de instructie van de leraar werd gesteld, betrof bestaan en niet-

bestaan. Als antwoord hierop is gezegd dat het Zelf verlangde: "Ik zal veel wor-

den." Hij schiep, in overeenstemming met Zijn wens, producten zoals ruimte enz., 

die worden gekenmerkt als het zichtbare en onzichtbare enz., en toen ging Hij erin 

om te verschijnen als veel door Zijn handelingen van zien, horen, denken en ken-

nen. Vandaar dat impliciet wordt dat het Zelf als bestaand moet worden aanvaard, 

aangezien Het de oorzaak is van ruimte enz., bestaat in deze schepping, is gehuis-

vest in de hoogste ruimte in de holte van het hart, en wordt waargenomen door Zijn 

diverse reflecties op de mentale concepten
1
. 

Tat, met betrekking tot dit betreffende dit idee uitgedrukt in het brāhmaṇa-gedeelte; 

eṣaḥ ślokaḥ bhavati, komt dit vers voor. Net zoals in de voorgaande vijf hoofdstuk-

ken verzen voorkwamen die de zelven uitdrukten, te tellen vanaf die welke door 

voedsel is samengesteld, zo is er ook dit vers dat door Zijn effecten het bestaan van 

het Zelf aangeeft dat alles doordringt. 

 

                                                      
1 De mentale concepten zijn "Ik ben een doener", "Ik ben een genieter", enz.; en deze, wederom, 
zijnde de verschillende verschijningen van het licht van het Zelf, openbaren het Zelf in Zijn ge-
conditioneerde vorm, en niet in Zijn ongeconditioneerde essentie. 



76 

 
HOOFDSTUK VII 

asadvā idamagra āsīt | tato vai sadajāyata | tadātmānaṃ svayamakuruta | 

tasmāttatsukṛtamucyata iti | yadvai tat sukṛtam | raso vai saḥ | rasaṃ hyevāyaṃ 

labdhvānandī bhavati | ko hyevānyātkaḥ prāṇyāt | yadeṣa ākāśa ānando na syāt | 

eṣa hyevānandayāti | yadā hyevaiṣa etasminnadṛśye 'nātmye 'nirukte 'nilayane 

'bhayaṃ pratiṣṭhāṃ vindate | atha so 'bhayaṃ gato bhavati | yadā hyevaiṣa 

etasminnudaramantaraṃ kurute | atha tasya bhayaṃ bhavati | tatveva bhayaṃ 

viduṣo 'manvānasya | tadapyeṣa śloko bhavati || (2,7.1) 

1. In het begin was dit alles slechts het ongemanifesteerde (Brahman). Daaruit 

ontstond het gemanifesteerde. Dat Brahman schiep Zichzelf door Zichzelf. 

Daarom wordt Het de zelfschepper genoemd. 

Datgene wat bekend staat als de zelfschepper is inderdaad de bron van vreug-

de; want men wordt gelukkig door in contact te komen met die bron van 

vreugde. Wie zal inderdaad inademen, en wie zal uitademen, als deze Gelukza-

ligheid niet aanwezig is in de hoogste ruimte (in het hart). Deze, inderdaad, 

bezielt (mensen). Want, wanneer een aspirant zich onbevreesd vestigt in dit 

onwaarneembare, lichaamloze, onuitsprekelijke en niet-ondersteunende 

Brahman, bereikt hij de staat van onbevreesdheid. Want, wanneer de aspirant 

de geringste differentiatie erin creëert, wordt hij bevangen door angst. Niette-

min is datzelfde Brahman een terreur voor de (zogenaamde) geleerde mens die 

het verenigende perspectief mist. 

Ter illustratie hiervan is dit vers hier: 

Asat vai idam agre āsīt, in het begin was dit alles slechts het ongemanifesteerde 

(Brahman). Met het woord asat wordt het ongeconditioneerde Brahman bedoeld, in 

tegenstelling tot de toestand waarin onderscheidingen van naam en vorm gemani-

festeerd worden. Niet dat absolute niet-bestaan (de grondbetekenis van het woord, 

asat) wordt bedoeld, want het bestaande kan niet uit het niet-bestaande voortkomen. 

Idam, dit, staande voor de gemanifesteerde wereld, bezittend van de onderscheidin-

gen van naam en vorm; agre, in het begin — vóór de schepping; āsīt asat, was 

slechts Brahman dat asat genoemd kon worden. Tataḥ, daaruit — uit dat ongecon-

ditioneerde; vai, inderdaad; sat dat wat wordt onderscheiden door gemanifesteerde 

naam en vorm; ajāyata werd geboren. Is het effect geheel gescheiden van die (oor-

zaak), net zoals een zoon van de vader is? Het antwoord wordt ontkennend gege-

ven: Tat, dat wat het ongeconditioneerde (Brahman) wordt genoemd; svayam, Zich-

zelf; akuruta, schiep ātmānam, Zichzelf. Aangezien dit zo is, tasmāt, daarom; tat, 
dat Brahman Zelf; ucyate, wordt genoemd; sukṛtam, zelfschepper.

1
 Krachtens het 

zijn van de oorzaak van alles, is Brahman in deze wereld welbekend als de zelf-

schepper. Of, aangezien Brahman Zelf alles schiep krachtens Zijn zijn alles, daarom 

                                                      
1 Sukṭṛam (staande voor svakṛta) zou zelf geschapen moeten betekenen. Maar Śaṇkara vat het op 
als een Vedische consent voor "zelfschepper" — Ā.G. 



77 

 
wordt datzelfde Brahman, dat de oorzaak is vanuit het oogpunt van deugdzaamheid, 

ook sukṛta (verdienste) genoemd
1
. Hoe dan ook, of de betekenis van sukṛta nu 

"verdienste" is of de andere (zelfschepper), een oorzaak die gerelateerd is aan de 

vrucht enz. is in de wereld bekend als sukṛta. Die universele erkenning is alleen 

mogelijk als er een eeuwig bewustzijn is dat als oorzaak fungeert. Vandaar dat, uit 

het universele feit van de erkenning van sukṛta, volgt dat Brahman bestaat. 

Het bestaat om deze verdere reden. Welke reden? Aangezien Het de bron van 

vreugde is. Hoe is Brahman welbekend als de bron van vreugde? Het antwoord is: 

Yat vai tat sukṛtam, dat wat bekend staat als de zelfschepper; rasah vai saḥ, is in-

derdaad de rasaḥ (een bron van vreugde). Rasaḥ staat voor alles wat een middel is 

tot voldoening, d.w.z. een bron van vreugde, zoals zoete en zure dingen die in de 

wereld welbekend zijn. Rasam lahdhvā, iets van vreugde verkrijgend; ayam bhava-

ti, men wordt, ānandī gelukkig. Een niet-entiteit wordt in deze wereld niet gezien 

als een oorzaak van geluk. Aangezien die Brahmanen (die Brahman hebben gereali-

seerd) net zo gelukkig blijken te zijn als iemand die een externe bron van vreugde 

verkrijgt — hoewel ze in feite geen gebruik maken van externe middelen van geluk, 

geen moeite doen en geen verlangen koesteren — volgt hieruit, vanzelfsprekend, 

dat Brahman de bron is van hun vreugde. Vandaar dat dat Brahman bestaat, dat vol 

is van vreugde
2
 en de bron is van hun geluk. 

Brahman bestaat om deze aanvullende reden. Welke? Aangezien handelingen zoals 

uitademen worden waargenomen. Dit lichaam, ook, van een levend wezen, ademt 

uit door die functie van de vitale kracht genaamd prāṇa en ademt in door die andere 

genaamd apāna. Zo worden het lichaam en de zintuigen, in hun associatie, gezien 

als het uitvoeren van hun vitale en organische functies. Deze verwezenlijking van 

eenheid voor het dienen van een gemeenschappelijk doel is niet mogelijk tenzij er 

een intelligentie is die geen deel uitmaakt van dit conglomeraat. Want zo is het 

nergens anders het geval
3
. Dat feit wordt vermeld: yat, als; eṣaḥ ānandaḥ, deze 

Gelukzaligheid; na syāt, er niet zou zijn; ākāśe, in de (hoogste) ruimte — die in de 

holte van het hart is gehuisvest; dan in deze wereld, kaḥ hi eva, wie, inderdaad; 

anyāt, zou inademen — zou de functie van apāna uitvoeren; of kaḥ prāṇyāt, wie 

zou uitademen — zou de functie van prāṇa uitvoeren? Daarom bestaat dat Brah-

man. Het geluk van mensen wordt veroorzaakt door diezelfde entiteit waarvoor er 

zulke activiteiten van het lichaam en de zintuigen zijn, zoals uitademen enz. Hoe? 

Eṣaḥ hi eva, deze — dit hoogste Zelf — inderdaad; ānandayāti (is hetzelfde als 

ānandayati), bezielt — mensen, in overeenstemming met hun verdienste. Het idee 

                                                      
1 Sukṛta (lett. goed gedaan) betekent verdienste, wat een van de oorzaken van schepping is. 
2 De uitdrukking "rasavat", die "als een sap, d.w.z. iets zoets" (in plaats van "vol vreugde") bete-
kent, kan als volgt worden vertaald: "Brahman, dat de bron van hun geluk is, net zoals iets zoets." 
3 Bouwmaterialen zelf, bijvoorbeeld, bouwen geen structuur. Een huis staat er omdat iemand het 
gebouwd heeft en er toch geen deel van uitmaakte. 



78 

 
is dit: Datzelfde Zelf, dat van nature Gelukzaligheid is, wordt door mensen als be-

perkt en gediversifieerd gedacht vanwege hun onwetendheid. 

Dat Brahman bestaat als de oorzaak van angst en onbevreesdheid van respectieve-

lijk de onwetende en wetende mensen. Want onbevreesdheid komt voort uit het 

zoeken van toevlucht in iets dat bestaat, terwijl angst niet kan ophouden door toe-

vlucht te nemen tot iets dat niet bestaat. Hoe wordt Brahman de oorzaak van onbe-

vreesdheid? Het antwoord is: Hi, aangezien; yadā eva, op het moment dat eśaḥ, 

deze — een aspirant; etasmin, in deze — in Brahman. (Brahman) van welk soort? 

Adṛśye: dṛśya is alles wat bedoeld is om gezien te worden, dat wil zeggen, elke 

modificatie; want een modificatie is bedoeld om waargenomen te worden; wat geen 

dṛśya is, is adṛśya, d.w.z. onveranderlijk, in dit adṛśye, onveranderlijk, dat wat geen 

object van cognitie is. Anātmye, in het onbelichaamde. Aangezien Het onmerkbaar 

is, is Het onstoffelijk. Aangezien Het onstoffelijk is, is Het aniruktam, onuitspreke-

lijk. Alleen iets dat eigenschappen bezit, kan in woorden worden uitgedrukt, en 

alles wat eigenschappen bezit, is veranderlijk, terwijl Brahman onveranderlijk is, 

zijnde de bron van alle modificaties. Vandaar dat Het onuitsprekelijk is. Dat zijnde 

zo, is Het anilayanam: nilayana is een nest, toevlucht; anilayana is het tegenover-

gestelde daarvan; Het is niet de instandhouder. De betekenis van de zin is: (Wan-

neer) in die entiteit die dit onveranderlijke, onbelichaamde, onuitsprekelijke, niet-

ondersteunende Brahman is, (de aspirant) vindate, verkrijgt; pratiṣṭsthām, stabili-

teit, Zelf-absorptie; abhayam, op een onbevreesde manier. Het woord, ahhayām 

(onbevreesd), wordt bijwoordelijk gebruikt (om het werkwoord vindate, verkrijgt, 

te modificeren); of het moet in geslacht worden veranderd naar ahhayām (onbe-

vreesd) om het zelfstandig naamwoord (pratiṣṭhām, stabiliteit) te kwalificeren. 

(Wanneer de aspirant deze onbevreesde stabiliteit in Brahman krijgt) atha, dan; 

aangezien hij dan geen diversiteit ziet die de schepping is van onwetendheid en de 

oorzaak van angst is, daarom, saḥ, hij; ahhayam gataḥ bhavati, wordt gevestigd in 

onbevreesdheid. Wanneer hij gevestigd wordt in zijn ware aard, dan ziet hij niets 

anders, hoort hij niets anders, weet hij niets anders. Iemand wordt bang voor ie-

mand anders, maar het is niet logisch dat het Zelf bang zou zijn voor het Zelf. Van-

daar dat het Zelf de bron is van onbevreesdheid voor het Zelf. Er zijn Brahmanen te 

vinden die vrij zijn van angst uit alle hoeken. Dit zou onrechtvaardig zijn als Brah-

man, de beschermer tegen angst, er niet zou zijn, terwijl de oorzaken van angst 

bleven bestaan. Daarom, uit het feit van het waarnemen van hun onbevreesdheid, 

volgt dat Brahman bestaat als de bron van die onverschrokkenheid. Wanneer be-

reikt die aspirant onbevreesdheid? Wanneer hij niets anders waarneemt en geen 

antaram, verschil, in het Zelf creëert, dan bereikt hij onbevreesdheid. Dit is het 
idee. 

Integendeel, hi, aangezien; yadā, wanneer, in de staat van onwetendheid; eṣaḥ, 

deze, de onwetende mens; in dit Zelf iets ziet, gepresenteerd door onwetendheid, 

zoals het visioen van een tweede maan gezien door een man die lijdt aan de oog-

ziekte genaamd timira: en etasmin, in deze, in Brahman; kurute, hij creëert; ut 



79 

 
aram, zelfs een lichte; antaram, kloof, verschil — aangezien de waarneming van 

verschil de oorzaak van angst is,
1
 betekent het dat zelfs als hij het geringste verschil 

ziet — atha, dan, vanwege dat zien van verschil; tasya, voor die ziel die verschil 

waarneemt; bhayam bhavati, angst opkomt. Dus het Zelf alleen is de oorzaak van 

angst voor de onwetende mens zelf. De Upaniṣad vermeldt precies dat feit hier: Tu, 

niettemin; tat eva, datzelfde Brahman; is bhayam, een terreur; viduṣaḥ, voor de man 

van (schijnbare) geleerdheid, die verschil waarneemt: datzelfde Brahman, wanneer 

waargenomen door een gevoel van dualiteit en God genoemd, wordt een terreur 

voor de (ogenschijnlijk) geleerde man die aldus weet: "God verschilt van mij, en ik 

ben een werelds schepsel dat verschilt van God," en die het geringste verschil cre-

eert — (een terreur) amanvānasya, voor die onnadenkende (geleerde) man, die niet 

vanuit het standpunt van eenheid kijkt. Dienovereenkomstig is de man die de enti-

teit van het Zelf niet als één en ongedifferentieerd realiseert, werkelijk onverlicht, 

hoewel hij geleerd mag zijn. Iedereen die zichzelf als vernietigbaar beschouwt, 

wordt met angst bevangen bij het loutere zien van een vernietigende instantie. Een 

vernietiger (in de ultieme analyse) kan dat alleen zijn als hij zelf onvernietigbaar is
2
. 

Nu, als er geen oorzaak van vernietiging zou zijn, zou er geen dergelijke angst zijn 

in het vernietigbare die voortkomt uit een waarneming van een vernietiger. De hele 

wereld blijkt echter met angst bevangen te zijn. Daarom, uit het waargenomen feit 

van angst in de wereld, volgt dat er wel degelijk een angstaanjagend iets bestaat dat 

een onvernietigbare vernietigingsinstantie is, waardoor de wereld beeft. 

Ter uitdrukking van dit idee, ook hier, is dit vers: 

                                                      
1 Een andere lezing is bhedadarśanam eva hi antarakarayam — "het zien van verschil zelf is de 
schepper van verschil". 
2 De uiteindelijke oorzaak van angst moet zelf onvernietigbaar zijn, aangezien een tegengestelde 
veronderstelling tot een oneindige regressie zal leiden. En zo'n eeuwige agens is Brahman. 



80 

 
HOOFDSTUK VIII 

bhīṣāsmādvātaḥ pavate | bhīṣodeti sūryaḥ | bhīṣāsmādagniścendraśca | 

mṛtyurdhāvati pañcama iti | saiṣānandasya mīmāṃsā bhavati | yuvā 

syātsādhuyuvādhyāyakaḥ | āśiṣṭho dṛḍhiṣṭho baliṣṭhaḥ | tasyeyaṃ pṛthivī sarvā 

vittasya pūrṇā syāt | sa eko mānuṣa ānandaḥ | te ye śataṃ mānuṣā ānandāḥ || 

(2,8.1) 

sa eko manuṣyagandharvāṇāmānandaḥ | śrotriyasya cākāmahatasya | te ye śataṃ 

manuṣyagandharvāṇāmānandāḥ | sa eko devagandharvāṇāmānandaḥ | 

śrotriyasya cākāmahatasya | te ye śataṃ devagandharvāṇāmānandāḥ | sa ekaḥ 

pitṝṇāṃ ciralokalokānāmānandaḥ | śrotriyasya cākāmahatasya | te ye śataṃ 

pitṝṇāṃ ciralokalokānāmānandāḥ | sa eka ājānajānāṃ devānāmānandaḥ || 

(2,8.2) 

śrotriyasya cākāmahatasya | te ye śatam ājānajānāṃ devānāmānandāḥ | sa ekaḥ 

karmadevānāṃ devānāmānandaḥ | ye karmaṇā devānapiyanti | śrotriyasya 

cākāmahatasya | te ye śataṃ karmadevānāṃ devānāmānandāḥ | sa eko 

devānāmānandaḥ | śrotriyasya cākāmahatasya | te ye śataṃ devānāmānandāḥ | 

sa eka indrasyānandaḥ || (2,8.3) 

śrotriyasya cākāmahatasya | te ye śatamindrasyānandāḥ | sa eko 

bṛhaspaterānandaḥ | śrotriyasya cākāmahatasya | te ye śataṃ bṛhaspaterānandāḥ 

| sa ekaḥ prajāpaterānandaḥ | śrotriyasya cākāmahatasya | te ye śataṃ 

prajāpaterānandāḥ | sa eko brahmaṇa ānandaḥ | śrotriyasya cākāmahatasya || 

(2,8.4) 

 1-4. Uit Zijn vrees blaast de Wind. Uit vrees rijst de Zon. Uit Zijn vrees ren-

nen Vuur, alsook Indra, en Dood, de vijfde. 

Dit is dan een evaluatie van die Gelukzaligheid:  

Stel je een jonge man voor — in de bloei van zijn leven, goed, geleerd, uiterst 

snel, het sterkst gebouwd en het meest energiek. Stel dat deze aarde voor hem 

ligt, gevuld met rijkdom. Dit zal één eenheid van menselijke vreugde zijn.
1
 Als 

deze menselijke vreugde honderd keer wordt vermenigvuldigd, is het één 

vreugde van de man-Gandharvas, en zo ook van een volger van de Veda's die 

onaangetast is door verlangens. Als deze vreugde van de man-Gandharvas 

honderd keer wordt vermenigvuldigd, is het één vreugde van de goddelijke-

Gandharvas, en zo ook van een volger van de Veda's die onaangetast is door 

verlangens. Als de vreugde van de goddelijke-Gandharvas honderdvoudig 

wordt verhoogd, is het één vreugde van de voorouders wier wereld eeuwig is, 

en zo van een volger van de Veda's die onaangetast is door verlangen. Als de 

vreugde van de voorouders die in de eeuwige wereld verblijven honderdvoudig 

wordt verhoogd, is het één vreugde van degenen die als goden in de hemel ge-

boren zijn, en zo van een volger van de Veda's die onaangetast is door verlan-

                                                      
1 Een maateenheid voor de inschatting van Gelukzaligheid. 



81 

 
gen. Als de vreugde van degenen die als goden in de hemel geboren zijn hon-

derdvoudig wordt vermenigvuldigd, is het één vreugde van de goden genaamd 

de Karma-Devas, die de goden bereiken door middel van Vedische riten, en zo 

van een volger van de Veda's die onaangetast is door verlangen. Als de vreugde 

van de goden, genaamd de Karma-Devas, honderdvoudig wordt vermenigvul-

digd, is het één vreugde van de goden, en zo van een volger van de Veda's die 

onbesmet is door verlangen. Als de vreugde van de goden honderd keer wordt 

verhoogd, is het één vreugde van Indra, en zo van een volger van de Veda's die 

onaangetast is door verlangen. Als de vreugde van Indra honderdvoudig wordt 

vermenigvuldigd, is het één vreugde van Bṛhaspati en zo van een volger van de 

Veda's die onaangetast is door verlangen. Als de vreugde van Bṛhaspati hon-

derd keer wordt verhoogd, is het één vreugde van Virāt, en zo van een volger 

van de Veda's die onbesmet is door verlangen. Als de vreugde van Virāt hon-

derdvoudig wordt vermenigvuldigd, is het één vreugde van Hiraṇyagarbha, en 

zo is het ook van de volger van de Veda's die onbesmet is door verlangen. 

Bhīṣa, door vrees; asmāt, van Hem,; vātah pavate, (de god van) Wind blaast. Bhīṣā, 

door vrees; udeti, rijst; sūryaḥ, de Zon. Bhīṣā asmāt, door vrees van Hem; dhāvati, 
rent; agnīḥ, ca Indraḥ ca, Vuur alsook Indra; (en) mṛtyuḥ paṅa-maḥ, Dood, de vijf-

de. Aangezien Wind enz., hoewel zelf zeer aanbiddelijk en heerszuchtig, zich re-

gelmatig bezighouden met zulke zeer inspannende werken als blazen, is het redelijk 

om te concluderen dat dit mogelijk is op de veronderstelling van een heerser dankzij 

wie zij hun gedisciplineerde activiteit hebben. Aangezien zij hun plichten vervullen 

uit vrees voor deze Brahman, net zoals dienaren doen uit vrees voor een koning, 

daarom bestaat Brahman wel degelijk als hun heerser als een angstaanjagende enti-

teit. 

En dat Brahman, de bron van angst, is Gelukzaligheid. Eṣa bhavati, dit is; 

māmāṁsā, een evaluatie; ānandasya, van de Gelukzaligheid, dat is het voornoemde 

Brahman. Wat moet er beoordeeld worden aan de Gelukzaligheid? Het antwoord is: 

De Gelukzaligheid kan zo vanuit dit oogpunt worden bestudeerd; of Het voortkomt 

uit het contact van subject en object, zoals het geval is met wereldse gelukzaligheid, 

of dat Het natuurlijk is. Wat dat betreft, de wereldse gelukzaligheid bereikt uitmun-

tendheid door een samenloop van externe en interne middelen. De aldus verkregen 

gelukzaligheid wordt hier als voorbeeld genoemd als een benadering van de Geluk-

zaligheid die Brahman is; want door deze bekende gelukzaligheid kan de Gelukza-

ligheid die begrepen wordt door een intellect, vrij van objectieve gedachte, worden 

benaderd. Zelfs wereldse gelukzaligheid is een deeltje van de Gelukzaligheid die 

Brahman is, die wordt omgezet in onbestendige wereldse gelukzaligheid, als gevolg 
van kennis die bedekt wordt door onwetendheid, en onwetendheid die achtereen-

volgens dikker wordt naargelang de individuen, beginnend met Hiraṇyagarbha, 

deze Gelukzaligheid op verschillende manieren denken onder de impuls van het 

resultaat van hun vroegere acties en in overeenstemming met hun vroegere contem-

platies. Wederom, naarmate onwetendheid en verlangen worden afgezwakt, ver-



82 

 
schijnt diezelfde Gelukzaligheid aan het gezicht van iemand die geleerd is, bedre-

ven in de Veda's, en vrij van hartstocht, als telkens honderdvoudig stijgend, in de 

vlakken beginnend met die van de man-Gandharvas, totdat de gelukzaligheid van 

Hiraṇyagarbha, Brahmā, wordt bereikt. Maar wanneer de scheiding van subject en 

object door verlichting wordt geëlimineerd; is er alleen de allesdoordringende en 

intrinsieke Gelukzaligheid die één is zonder een tweede. Om dit idee over te bren-

gen, zegt de tekst: yuvā syāt enz. 

Yuvā, een jongere — iemand in de bloei van zijn leven. Sāhu-yuvā is een bijvoeg-

lijk naamwoord van jeugd, en betekent iemand die zowel jong als goed is. Een jon-

gere kan slecht zijn, en een goed mens hoeft niet jong te zijn. Vandaar de specifica-

tie: "Stel dat er een jongeman is die een goede jongere is." Adhyāyakaḥ, is iemand 

die de Veda's heeft bestudeerd. Āśiṣthaḥ, de beste heerser of de snelste in actie. 

Dṛḍhiṣṭhaḥ, meest gehard (d.w.z. alle zintuigen intact hebbend). Baliṣhaḥ, sterkste. 

(Stel dat de jongere) gezegend is met zulke fysieke attributen. (En laat er zijn) ta-
sya, voor hem, iyam sarvā pṛthivī, deze hele aarde; puṛṇa gevuld, verrijkt; vittasya, 

(moet eerder vittena zijn), met rijkdom — met waargenomen objecten die bedoeld 

zijn voor genot, en ongeziene objecten die voortvloeien uit karma. Het idee is dat 

hij een koning is die over de aarde heerst. Saḥ, de vreugde die hij heeft; is ekaḥ 
manuṣaḥ ānandaḥ een enkele menselijke gelukzaligheid — een eenheid van de 

hoogste menselijke gelukzaligheid. Te ye śatam mānuṣaḥ ānandaḥ, die menselijke 

gelukzaligheid honderdvoudig vermenigvuldigd; is saḥ ekaḥ manusya-
gandharvāṇām ānandaḥ, een eenheid van de gelukzaligheid van de man-

Gandharvas. Het geluk van man-Gandharvas wordt honderd keer beter dan dat van 

de mens. Man-Gandharvas zijn die menselijke wezens die Gandharvas worden door 

een aantal speciale karma's en meditaties. Aangezien zij de kracht van verdwijnen 

enz. bezitten, begiftigd zijnde met subtiele lichamen en zintuigen, zijn obstakels op 

hun weg weinig, en zij hebben de kracht om obstakels te weerstaan en hebben een 

schat aan accessoires. Daarom zal een man-Gandharva mentale rust hebben, aange-

zien hij onweerlegd blijft en oppositie kan afweren. Uit de voortgang van die rust 

volgt een progressieve uitdrukking van Gelukzaligheid. Zo is het redelijk dat in 

verhouding tot de verbetering van rust op de volgende vlakken vergeleken met die 

op de voorgaande, de uitmuntendheid van gelukzaligheid ook honderdvoudig toe-

neemt. De mens vrij van verlangen is in het beginstadium niet in overweging ge-

nomen met het oog op het aantonen dat de gelukzaligheid van iemand die Vedische 

plichten nakomt en onaangetast is door verlangen naar het genot van menselijke 

objecten, honderd keer hoger is dan de menselijke gelukzaligheid en vergelijkbaar 

is met die van een man-Gandharva. Toewijding aan Vedische plichten en zonde-
loosheid (Bṛ. IV. iii. 33) worden geïmpliceerd door de twee termen "geleerd" en 

"jong en goed". Deze twee kwaliteiten zijn inderdaad gemeenschappelijk voor alle 

vlakken. Maar begeerteloosheid is onderscheidend behandeld om de superioriteit en 

inferioriteit van gelukzaligheid aan te tonen onafhankelijk van de superioriteit en 

inferioriteit van objecten. Zo, aangezien geluk blijkt te verbeteren honderdvoudig 



83 

 
evenredig met de toename van begeerteloosheid, wordt het hier behandeld met het 

oog op het voorschrijven van onthechting als een middel voor het bereiken van de 

hoogste Gelukzaligheid. De rest is reeds uitgelegd. 

Deva-Gandharvāḥ, goddelijke-Gandharvas, zijn dat van geboorte. De term 

ciralokalokānām, van degenen wier wereld voor altijd duurt, is een bijvoeglijk 

naamwoord van pitṛnām, van de voorouders, waarbij de voorouders zo worden 

gekwalificeerd omdat hun wereld (relatief) voor altijd duurt. Ājāna is de wereld van 

de goden; degenen die daar geboren worden — geboren in de gebieden van goden 

als gevolg van speciale riten voorgeschreven door de Smṛtis — zijn de Ājānaja 

goden. De kannadevaḥ zijn degenen die de goden bereiken door louter Vedische 

karma, zoals Agnihotra enz. De devāḥ, goden, zijn degenen die drieëndertig in aan-

tal zijn
1
 en offergaven ontvangen. Indra is hun heer. Zijn leermeester is Bṛhaspati. 

Prajāpati is Virāṭ die de drie werelden (aarde, hemel en tussenruimte) als zijn li-

chaam heeft.
2
 Brahmā doordringt het hele universum als de kosmische en indivi-

duele personen. Deze Brahmā is Hiraṇyagarbha in wie al deze variëteiten van ge-

lukzaligheid verenigd worden, en in wie deugdzaamheid verblijft als de oorzaak 

van die gelukzaligheid, bewustzijn van die gelukzaligheid, en onthechting van de 

hoogste orde. Deze gelukzaligheid van Hem wordt overal direct waargenomen door 

iemand die bedreven is in de Veda's, vrij van zonde, en onbesmet door verlangen. 

Hieruit wordt afgeleid dat deze drie kwaliteiten de middelen zijn (voor het bereiken 

van Gelukzaligheid). Hiervan zijn Vedische kennis en zondeloosheid onveranderlijk 

(in alle vlakken), terwijl begeerteloosheid verbetert; en daarom is de laatste bekend 

als het beste middel. De Gelukzaligheid van Brahman die waarneembaar is bij de 

perfectie van begeerteloosheid en ook openstaat voor de directe visie van iemand 

die de Veda's volgt, die hoogste Gelukzaligheid, een deeltje of een stukje waarvan 

de gelukzaligheid van deze Brahmā vormt, overeenkomstig de Vedische tekst, "Op 

een deeltje van deze zelfde Gelukzaligheid leven andere wezens" (Bṛ. IV. iii. 32), is 

diezelfde Gelukzaligheid waarvan al deze gelukzaligheid zich heeft afgescheiden 

als nevel van de zee en waarin het weer verenigd wordt. Het is de natuurlijke hoog-

ste Gelukzaligheid, en daarin is geen splitsing van de vreugde en de genieter, aan-

gezien Het non-duaal is. 

Het resultaat van deze evaluatie wordt hier samengevat: 

  

                                                      
1 Acht Vasu's, elf Rudra's, twaalf Āditya's, Indra en Prajāpati. 
2 Commentaar op Bṛ III. iii. 2. 



84 

 
sa yaścāyaṃ puruṣe | yaścāsāvāditye | sa ekaḥ | sa ya evaṃvit | asmāllokātpretya | 

etamannamayamātmānamupasaṅkrāmati | etaṃ 

prāṇamayamātmānamupasaṅkrāmati | etaṃ 

manomayamātmānamupasaṅkrāmati | etaṃ 

vijñānamayamātmānamupasaṅkrāmati | 

etamānandamayamātmānamupasaṅkrāmati | tadapyeṣa śloko bhavati || (2,8.5) 

5. Hij die hier in de menselijke persoon is, en Hij die daar in de zon is, zijn één. 

Hij die aldus weet, bereikt, na zich van deze wereld af te wenden, dit zelf ge-

maakt van voedsel, bereikt dit zelf gemaakt van vitale kracht, bereikt dit zelf 

gemaakt van geest, bereikt dit zelf gemaakt van intelligentie, bereikt dit zelf 

gemaakt van gelukzaligheid. 

Ter uitdrukking hiervan komt dit vers voor: 

Hij die, na alle schepping — beginnend met de ruimte en eindigend met het lichaam 

gemaakt van de essentie van voedsel — te hebben geprojecteerd, daarin binnenging 

en gehuisvest is in de hoogste ruimte in de holte van het hart, wordt hier aangeduid 

met de woorden saḥ yaḥ, Hij die. Wie is Hij? Ayam puruṣe yaḥ ca asau āditye, Hij 

is in de menselijke persoon, en Hij is dezelfde die in de zon verblijft. De hoogste 

Gelukzaligheid, die is aangeduid als direct waarneembaar voor de volgeling van de 

Veda's, en op een deeltje waarvan alle wezens, waardig van vreugde — tellend 

vanaf Brahma — bestaan, die hoogste Gelukzaligheid wordt beschreven als "Hij is 

dezelfde die in de zon verblijft". Hij is één in dezelfde zin dat de ruimte in een pot, 

afzonderlijk staand, één is met de ruimte (als zodanig). 

Bezwaar: Wat betreft het beschrijven van die Gelukzaligheid, moet de lichamelijke 

ziel niet in algemene termen worden genoemd door te zeggen: "Hij die in de mense-

lijke persoon is", maar is het juister om die ziel aan te duiden door te zeggen: "En 

Hij die in het rechteroog is" (Bṛ.II.iii.5, lV.ii.2, V.v.2.), dat is beter bekend. 

Antwoord: Nee, want de discussie gaat hier over het hoogste Zelf.
1
 Het hoogste 

Zelf vormt zeker het onderwerp hier in de teksten, "In het onveranderlijke, lichaam-

loze" (II.viii), "Uit Zijn vrees blaast de Wind" (II.viii.1), "Dit, dan, is een evaluatie 

van die Gelukzaligheid" (ibid). Het is niet redelijk om plotseling iets buiten de con-

text te noemen. En het onderwerp dat moet worden onderwezen, is de kennis van 

het hoogste Zelf. Daarom wordt het hoogste Zelf
2
 aangeduid in de uitdrukking, saḥ 

ekaḥ, Hij is één. 

                                                      
1 De andere, hierboven geciteerde tekst, heeft betrekking op een meditatie gebaseerd op de identi-
teit van de individuele ziel en Hiraṇyagarbha, en niet de identiteit, als zodanig, van het individue-
le zelf en het hoogste Zelf. 
2 Dezelfde onovertroffen Gelukzaligheid van de bewuste Werkelijkheid die wordt gereflecteerd 
op een superieur medium, nl. de zon, wordt ook gereflecteerd op een inferieur medium, nl. een 
mens die hoofd, handen, enz. bezit. Zo, vanuit het standpunt van de hoogste Gelukzaligheid, staan 
de twee afzonderlijke entiteiten op één lijn, en intrinsiek zijn ze hetzelfde. Dit is wat wordt on-
derwezen." 



85 

 
Bezwaar: Is het onderwerp niet begonnen met een schatting van Gelukzaligheid? 

Het resultaat van die schatting moet ook worden geconcludeerd door te zeggen: "De 

Gelukzaligheid die niet-verschillend en intrinsiek is, en niet een product van het 

contact tussen het subject en het object, is het hoogste Zelf." 

Antwoord: Is het niet helemaal in lijn daarmee om (dat Zelf) aan te duiden door de 

onderscheidingen, die betrekking hebben op verschillende plaatsen, die we hier 

tegenkomen in de zin, "Hij die in de menselijke persoon is en die in de zon is, is 

hetzelfde"? 

Bezwaar: Zelfs dan, is het niet nutteloos om de zon apart te noemen? 

Antwoord: Nee, het is niet nutteloos, want het is bedoeld om (noties van) superiori-

teit en inferioriteit te elimineren. In de zon bevindt zich de hoogste perfectie van 

dualiteit, bestaande uit het gevormde en het vormloze. Als, vanuit het standpunt van 

de hoogste Gelukzaligheid, die perfectie op dezelfde voet kan worden geplaatst met 

de menselijke persoonlijkheid, na het elimineren van de eigenaardigheden van de 

laatste, zal er geen superioriteit of inferioriteit meer zijn voor iemand die dat doel 

bereikt; en vandaar dat het redelijk wordt om te zeggen dat "hij een staat van onbe-

vreesdheid bereikt" (ll.vii). 

De vraag of Brahman bestaat of niet, gesteld na de instructie van de leraar, is be-

handeld. Een van deze post-vragen is afgewezen door te zeggen dat uit de redene-

ringen die de fenomenen van schepping, verwerving van vreugde, functioneren van 

het leven, het bereiken van een staat van onbevreesdheid, en ervaring van angst 

rechtvaardigen, volgt dat Brahman wel degelijk bestaat als de oorzaak van die ruim-

te enz. Er zijn twee andere post-vragen met betrekking tot het bereiken of niet-

bereiken van Brahman door de verlichte mens en de onverlichte mens. Hiervan is 

de laatste post-vraag: "Bereikt de verlichte mens het wel of niet?" Om dit op te 

lossen, wordt (zoals hieronder) gezegd. De middelste post-vraag wordt beantwoord 

door het antwoord op de laatste; en vandaar dat er geen (aparte) moeite wordt ge-

daan om het op te lossen. 

Saḥ yaḥ, iedereen die; is evamvit, een kenner van dit soort die, na alle ideeën van 

superioriteit en inferioriteit te hebben verworpen, Brahman, eerder beschreven, op 

deze manier kent: "Ik ben de non-duale waarheid, kennis, oneindigheid"; want het 

woord evam, aldus, wordt gebruikt om te verwijzen naar een onderwerp dat reeds 

ter sprake is gekomen. Wat wordt hij? De totaliteit van geziene en ongeziene dingen 

wordt aangeduid met de term "deze wereld"; hij, pretya, (lett. na te zijn vertrokken), 

afziend, onverschillig wordend; asmāt lokāt, van deze wereld — zoals beschreven; 

upasaṁkrāmati, bereikt; etam annamayam ātmānam, dit lichaam opgebouwd uit 
voedsel, zoals reeds beschreven. Het idee is dat hij de totaliteit van objecten niet als 

verschillend van zijn lichaam opgebouwd uit voedsel waarneemt; hij ziet alle grove 



86 

 
elementen als identiek met zijn lichaam opgebouwd uit voedsel.

1
 Dan bereikt hij 

etam prāṇamayam ātmānam, dit lichaam samengesteld door de vitale kracht, dat 

zelf onverdeeld is en zich in het (kosmische) lichaam bevindt dat is opgebouwd uit 

al het voedsel. Dan bereikt hij dit lichaam gemaakt van geest, dit lichaam gemaakt 

van intelligentie,
2
 dit lichaam gemaakt van gelukzaligheid. Dan bereikt hij de staat 

van onbevreesdheid in het onveranderlijke, lichaamloze, onuitsprekelijke en niet-

ondersteunende (II.vii). 

Wat dat betreft, moet dit worden overwogen: Wat is hij die aldus weet, en hoe be-

reikt hij? Is de bereiker anders dan of hetzelfde als het hoogste Zelf? Wat volgt 

daaruit? Mocht de bereiker verschillen, dan zal de conclusie in strijd zijn met Vedi-

sche teksten zoals "Dat geschapen hebbende, ging Hij in datzelfde ding" (II. vi), 

"(Wie een andere god aanbidt, denkende), 'Hij is één, en ik ben een ander', hij weet 

niet" (Bṛ. I.iv.10), "Eén zonder een tweede" (Ch. Vl.ii.l), "Gij zijt dat" (Ch. VI. viii-

xvi). Integendeel, als het Zelf zelf het gelukzalige zelf bereikt, zullen we geconfron-

teerd worden met de onjuistheid van dezelfde entiteit die zowel subject als object is; 

bovendien zal het hoogste Zelf ofwel worden gereduceerd tot een transmigrerende 

ziel of een niet-entiteit. 

Bezwaar: De discussie is nutteloos als de fout die bij elke aanname ontstaat onver-

mijdelijk is. Aan de andere kant, als een van de aannames vrij is van defecten, of als 

een derde, foutloze aanname dat is, dan is dat alleen de betekenis van de schrift, 

zodat de discussie ongepast is. 

Antwoord: Nee, want de discussie is bedoeld voor de vaststelling ervan. Het is 

waar dat het oplopende defect niet kan worden vermeden door een van de twee 

posities te accepteren, en dat de discussie nutteloos wordt als een derde, foutloze 

positie wordt vastgesteld; maar dat derde alternatief is niet bepaald. Vandaar dat 

deze overweging vruchtbaar is, aangezien het is berekend om tot die vaststelling te 

leiden. 

Bezwaar: Het is waar dat een onderzoek vruchtbaar is voor zover het culmineert in 

het vaststellen van de betekenis van een schrift. Maar in uw geval zult u eenvou-

digweg nadenken zonder ooit tot enige betekenis te komen. 

Antwoord: Is het uw standpunt dat er een Vedische zin kan voorkomen wiens bete-

kenis niet hoeft te worden bepaald? 

Bezwaar: Nee. 

Tegenbezwaar: Hoe dan (is de discussie nutteloos)? 

                                                      
1 Hij bereikt identiteit met Virāt, de grove Kosmische Persoon, wiens lichaam is samengesteld uit 
de drie werelden — aarde, hemel en tussenruimte. 
2 Hiraṇyagarbha, opgevat als bezittend van de krachten van actie, wil en kennis, heeft een subtiel 
lichaam dat is samengesteld uit de totaliteit van vitale, mentale en intellectuele energie. 



87 

 
Bezwaar: Omdat er veel tegenstanders zijn. U bent een monist, aangezien u de 

Vedische ideeën volgt, terwijl de dualisten, die buiten het Vedische bereik vallen en 

tegen u zijn, talrijk zijn. Daarom vrees ik dat u niet zult kunnen bepalen. 

Antwoord: Dit zelf is een zegen voor mij dat u me brandmerkt als trouw aan het 

monisme en geconfronteerd met velen die het pluralisme zijn toegedaan. Daarom 

zal ik allen overwinnen; en zo begin ik de discussie. 

De bereiker moet het hoogste Zelf alleen zijn, aangezien versmelting in die toestand 

het geïmpliceerde idee is. Wat hier in de tekst, "De kenner van Brahman bereikt het 

hoogste" (II.i), wordt getracht over te brengen, is het worden van het hoogste Zelf 

door Zijn kennis. Het ene ding kan zeker niet iets anders worden. 

Bezwaar: Is het niet ook onjuist om te zeggen dat de individuele ziel het hoogste 

Zelf wordt? 

Antwoord: Nee, want het overgebrachte idee is dat van het verwijderen van de 

identiteit (met het lichaam enz.) die door onwetendheid is gecreëerd. Het bereiken 

van iemands eigen Zelf door de kennis van Brahman, dat wordt onderwezen, is 

bedoeld om de eliminatie van de verschillende zelven — zoals het voedsel-zelf, de 

producten van onwetendheid — die werkelijk niet-Zelven zijn, gesuperponeerd als 

Zelven, te impliceren. 

Bezwaar: Hoe wordt zo'n betekenis begrepen? 

Antwoord: Omdat alleen kennis wordt voorgeschreven. Het effect van kennis blijkt 

de uitroeiing van onwetendheid te zijn; en hier wordt die kennis alleen voorge-

schreven als middel voor het bereiken van het Zelf. 

Bezwaar: Mag dat niet zijn zoals het communiceren van informatie over een pad? 

Dus de loutere voorschrijving van kennis als middel komt niet neer op het aantonen 

dat het hoogste Zelf het Zelf van de bereiker is. 

Tegenbezwaar: Waarom? 

Tegenstander: Want men ziet dat, wat betreft het bereiken van een andere plaats, 

de informatie over de weg wordt gecommuniceerd. Niet dat het dorp zelf de reiziger 

kan zijn.
1
 

Antwoord: Niet zo, want de analogie is ongeschikt.
2
 In de aangehaalde illustratie is 

de overgebrachte informatie niet van het dorp, maar van het pad, dat leidt tot ie-

mands aankomst daar. Maar in dit geval wordt geen informatie over enig ander 

middel afgezien van de kennis van Brahman overgebracht. 

                                                      
1 De reiziger is niet het dorp, hoewel de kennis van het pad naar het dorp waardevol is voor hem. 
Evenzo is het individu niet Brahman, hoewel de instructie over de kennis van Brahman waardevol 
is; want door deze te beoefenen kan hij Brahman bereiken. 
2 Men zegt niet: "Jij bent het dorp", wanneer men over het pad ernaartoe spreekt, terwijl de identi-
teit van de twee hier expliciet wordt onderwezen. 



88 

 
Bezwaar: De kennis van Brahman, afhankelijk van middelen zoals riten enz., die 

eerder zijn voorgeschreven, wordt onderwezen als middel voor het bereiken van het 

hoogste. 

Antwoord: Nee, want dit werd eerder weerlegd door te zeggen: "Aangezien bevrij-

ding eeuwig is" enz.
1
 En de tekst, "Na dat geschapen te hebben, ging Hij in datzelf-

de ding" (ll.vi), toont aan dat het Zelf, immanent in de schepping, identiek is met 

het Hoogste. En dit volgt uit de logica van het bereiken van de staat van onbe-

vreesdheid. Want als de verlichte mens niets als verschillend van zijn eigen Zelf 

ziet, dan wordt de bewering, "Hij vestigt zich in die staat van onbevreesdheid", 

passend, aangezien (voor hem) niets bestaat als een afzonderlijke entiteit die angst 

kan veroorzaken. Bovendien, als dualiteit een schepping van onwetendheid is, dan 

is het pas redelijk om de verdwijning ervan door middel van kennis aan te tonen; 

want (het bewijs van) het niet-bestaan van een tweede maan bestaat in het feit dat 

deze niet wordt gezien door iemand wiens ogen niet zijn aangetast door de ziekte 

genaamd timira. 

Bezwaar: Maar niet-waarneming van dualiteit is dus geen kwestie van ervaring. 

Antwoord: Nee, want dualiteit wordt niet waargenomen door degenen die diep in 

het Zelf zijn opgenomen tijdens slaap (of samādhi). 

Bezwaar: De niet-waarneming van dualiteit in diepe slaap is vergelijkbaar met de 

niet-waarneming door iemand die met iets anders bezig is. 

Antwoord: Niet zo, want dan (d.w.z. in slaap en samādhi) is er niet-waarneming 

van alles (zodat er geen bezigheid met iets kan zijn). 

Bezwaar: Dualiteit bestaat vanwege de waarneming ervan in de droom- en waak-

toestanden. 

Antwoord: Nee, want de droom- en waaktoestanden zijn scheppingen van onwe-

tendheid. De waarneming van dualiteit die voorkomt in de droom- en waaktoestan-

den is het resultaat van onwetendheid, omdat het ophoudt bij het ophouden van 

onwetendheid. 

Bezwaar: De niet-waarneming (van dualiteit) in slaap is ook een gevolg van onwe-

tendheid. 

Antwoord: Nee, want het is natuurlijk. De natuurlijke staat van een substantie is 

onveranderlijk, want het bestaat op eigen kracht. Veranderlijkheid is niet zijn ware 

aard, aangezien dat afhangt van andere factoren. De ware toestand van een substan-

tie kan niet afhankelijk zijn van externe instanties. Elke bijzonderheid die ontstaat 
in een bestaande substantie is een gevolg van externe instanties, en een bijzonder-

heid impliceert een verandering. De waarnemingen die voorkomen in de droom- en 

waaktoestanden zijn slechts modale uitdrukkingen, want de ware toestand van een 

                                                      
1
 Brahman is identiek aan bevrijding, en als zodanig hoeft het niet bereikt te worden. Maar we 

kunnen Brahman kennen in de zin dat onze onwetendheid erover kan worden weggenomen. 



89 

 
ding is datgene wat op eigen kracht bestaat, en de onwerkelijke toestand is datgene 

wat afhangt van anderen, voor zover het ophoudt met het ophouden van anderen. 

Vandaar dat, in tegenstelling tot wat er gebeurt in de droom- en waaktoestanden, er 

geen modaliteit optreedt in diepe slaap, want de niet-waarneming in die laatste staat 

is natuurlijk. 

Voor degenen echter, voor wie God verschilt van het Zelf, en schepping, ook, ver-

schillend is, is er geen eliminatie van angst; want angst wordt veroorzaakt door iets 

externs; en noch kan een bestaande worden vernietigd, noch kan een niet-bestaande 

tot stand komen. 

Bezwaar: Iets externs wordt de bron van angst wanneer het wordt aangevuld met 

andere
1
. 

Antwoord: Dat staat ook op gelijke voet. Want die permanente of onbestendige 

instantie
2
, die de tekortkoming enz. helpt, en wiens hulp dat iets anders gebruikt om 

de oorzaak van angst voor anderen te worden, kan geen zelfvernietiging hebben 

door het feit van wat die instantie wordt verondersteld te zijn
3
; of mocht die zelf-

vernietiging hebben, dan zullen het werkelijke en het onwerkelijke onderling uit-

wisselbaar worden, zodat niemand ergens geloof in zal hebben. Vanuit het stand-

punt van non-dualiteit, echter, heeft dat bezwaar geen betrekking, aangezien de 

wereld een super-impositie is door onwetendheid. Want een tweede maan, gezien 

door een man die lijdt aan de oogziekte genaamd timira, verkrijgt geen enkele reali-

teit, noch wordt deze vernietigd. 

Bezwaar: Kennis en onwetendheid zijn eigenschappen van het Zelf
4
. 

Antwoord: Niet zo, want ze worden waargenomen. Discriminatie (d.w.z. kennis) 

en niet-discriminatie (d.w.z. onwetendheid) worden direct waargenomen, zoals 

kleur enz., als attributen van de geest. Niet dat kleur, waargenomen als een object, 

een attribuut van de waarnemer kan zijn. En onwetendheid wordt vastgesteld door 

dergelijke vormen van waarneming ervan als: "ik ben onwetend", "Mijn kennis is 

onduidelijk". Evenzo wordt het verschil van kennis (van het Zelf) waargenomen, en 

de verlichte mensen communiceren de kennis van het Zelf aan anderen; en zo, ook, 

begrijpen anderen het. Dienovereenkomstig moeten kennis en onwetendheid wor-

                                                      
1 God, in associatie met verdiensten en tekortkomingen van schepselen, veroorzaakt angst. Maar 
de bevrijde mens heeft geen angst voor God, aangezien hij vrij is van verdiensten enz. 
2 Adṛşṭa, ongezien resultaat, wiens hulp God gebruikt. 
3 Deze bovenstaande visie kan noch door de Sāṃkhya's noch door de Naiyāyika's worden aange-
voerd; want de eersten geloven niet dat een bestaande tekortkoming geheel kan worden vernie-
tigd; en de laatsten zeggen niet dat zolang de tekortkomingvoortduurt, het effect ervan totaal 
afwezig zal zijn. Aḍṛşta creëert ook dezelfde moeilijkheid. 
4 Als kennis onwetendheid verwijdert, dan moeten beide eigenschappen van de ziel zijn, en moet 
de ziel onderhevig zijn aan mutatie door hun verschijning of verdwijning. 



90 

 
den gerangschikt met naam en vorm; ze zijn geen attributen van het Zelf,

1
 overeen-

komstig een andere Vedische tekst, "(Dat wat Ruimte wordt genoemd) bewerkstel-

ligt de manifestatie van naam en vorm. Dat waarin deze twee bestaan, is Brahman'" 

(Ch. VII.xiv.l). En die naam en vorm worden voorgesteld te bestaan in Brahman 

zoals nacht en dag in de zon, hoewel ze in werkelijkheid daar niet zijn. 

Bezwaar: Als (het Zelf en Brahman) niet-verschillend zijn, dan ontstaat de absurdi-

teit van dezelfde entiteit die zowel subject als object wordt in de tekst, "Hij bereikt 

dat zalige Zelf" (Il.viii 5). 

Antwoord: Niet zo, want de bereiking bestaat in louter verlichting. Het hier geleer-

de bereiken is niet zoals dat door een bloedzuiger. Hoe dan? De tekst die over be-

reiken handelt, betekent louter realisatie.
2
 

Bezwaar: Bereiken in letterlijke zin wordt hier bedoeld met de uitdrukking 

upasaṁkrāmati. 

Antwoord: Niet zo, want dit wordt niet gezien in het geval van het lichaam gemaakt 

van voedsel; want in het geval van iemand die het (kosmische) voedsel-lichaam 

(d.w.z. Virāt) bereikt, wordt men niet gezien als uit deze externe wereld te reiken 

als een bloedzuiger of op enige andere manier. 

Bezwaar: (Bereiken is mogelijk in die zin dat) het mentale lichaam of het intellectu-

ele lichaam, wanneer het is uitgetreden (in droom enz.), kan terugkeren om opnieuw 

zijn eigen natuurlijke staat te verwerven. 

Antwoord: Nee, want er kan geen actie zijn in iemands eigen Zelf. (Bovendien) was 

het onderwerp dat (door u) werd geopperd dat iemand, anders dan het voedsel-

lichaam, het voedsel-lichaam bereikt; om nu te zeggen dat ofwel het mentale li-

chaam of het intellectuele lichaam zijn eigen staat bereikt, houdt een tegenspraak in. 

Evenzo is het terugkeren naar zijn eigen staat door het zalige zelf niet de betekenis 

van saṁkramaṇa.
3
 

                                                      
1 "De beginloze en ondoorgrondelijke onwetendheid, afhankelijk van puur Bewustzijn voor zijn 
bestaan, wordt getransformeerd als het interne orgaan. Dat orgaan, wederom, wordt gemodifi-
ceerd in de vorm van ware kennis en dwaling in overeenstemming met de overweging van zijn 
sāttvika of tāmasika kwaliteiten. De substantie genaamd Bewustzijn, wanneer gereflecteerd op 
zo'n orgaan, is of verlicht of misleid genoemd. In werkelijkheid is Bewustzijn noch verlicht noch 
onverlicht." — A.G. 
2 "Het zalige zelf is niet het hoogste Zelf, noch is er enige saṁkramaṇa in de zin van intrede. 
Maar wat hier bedoeld wordt, is de transcendentie of negatie van het zalige zelf, dat ten onrechte 
als het Zelf wordt aanvaard, door de realisatie van Brahman, niet als een object, maar als identiek 
met het Zelf." — A.G. 
3 De tegenstander zou kunnen zeggen dat de saṁkaramaṇa, in het geval van het zalige zelf, de 
verwerving van zijn natuurlijke kalmte na een droevige ervaring betekent. Maar dit is ook onder-
hevig aan het bezwaar dat dit in strijd is met de argumentatielijn van de tegenstander, en het 
bestaan in iemands eigen natuur is geen verwerving in de ware zin. angst, verwerving, enz. zijn 
toegeschreven aan Brahman, opgevat als de basis van alle empirische handelingen; maar met 



91 

 
Daarom betekent saṁkramaṇa geen verwerving, noch betekent het het bereiken van 

een van de vijf omhulsels, beginnend met het voedsel-lichaam, door een van hen. 

Uiteindelijk kan saṁkramaṇa redelijkerwijs alleen bestaan in realisatie door een 

entiteit, anders dan de zelven, beginnend met het voedsel-zelf en eindigend met het 

zalige zelf. Als saṁkramaṇa alleen realisatie betekent, dan wordt door die 

saṁkramaṇa, d.w.z. door het ontstaan van kennis over het verschil van het Zelf 

(van het niet-Zelf), de fout van het denken aan de niet-Zelven zoals het voedsel-

lichaam als het Zelf, welke fout voortkomt uit de associatie van het Zelf met de 

holte van het hart, verwijderd; want het Zelf, terwijl het in het zalige zelf verblijft, 

doordringt werkelijk alles, aangezien Het na het projecteren van alle dingen, geteld 

van ruimte tot voedsel, de schepping binnenging. Het woord saṁkramaṇa wordt 

figuurlijk gebruikt met betrekking tot deze uitroeiing van de door onwetendheid 

gecreëerde fout, want op geen andere manier kan de verwerving van het allesdoor-

dringende Zelf worden gerechtvaardigd. Bovendien is er geen ander ding (dat het 

Zelf kan bereiken). Bovendien kan het bereiken niet van zichzelf zijn; want een 

bloedzuiger bereikt zichzelf niet. Vandaar dat het met het oog op het realiseren van 

het Zelf, dat hierboven is gedefinieerd in de tekst, "Brahman is waarheid, kennis, 

oneindigheid" (ll.i.l), dat veel wordend, het binnengaan in de schepping, de verwer-

ving van gelukzaligheid, 

Wat dit betreft ook — met betrekking tot het feit dat door het bereiken, d.w.z. het 

realiseren, van het ongeconditioneerde Zelf stapsgewijs op deze manier, men ner-

gens meer angst van heeft, en men zich vestigt in de staat die onbevreesdheid is — ; 

eṣaḥ ślokaḥ bhavati, hier komt dit vers voor. Dit vers staat voor het beknopt uit-

drukken van de betekenis van het hele onderwerp, de essentie van dit deel, genaamd 

de Ānandavallī, het deel over Gelukzaligheid. 

 

HOOFDSTUK IX 

yato vāco nivartante | aprāpya manasā saha | ānandaṃ brahmaṇo vidvān | na 

bibheti kutaścaneti | etaṃ ha vāva na tapati | kimahaṃ sādhu nākaravam | 

kimahaṃ pāpamakaravamiti | sa ya evaṃ vidvānete ātmānaṃ spṛṇute | ubhe 

hyevaiṣa ete ātmānaṃ spṛṇute | ya evaṃ veda | ityupaniṣat || (2,9.1) 

1. De verlichte mens is niet bang voor iets na het realiseren van die Gelukza-

ligheid van Brahman
1
, die niet bereikt wordt, keren woorden, samen met de 

geest, terug. 

Hem, inderdaad, treft dit berouw niet: "Waarom heb ik geen goede daden 

verricht, en waarom heb ik slechte daden verricht? Hij die aldus verlicht is, 

                                                                                                                                  
betrekking tot het werkelijk transcendente Brahman, voorbij alle voorwaarden, kan er geen derge-
lijke toeschrijving zijn. 
1 Brahman, en ānanda (Gelukzaligheid) zijn niet-verschillend. Spreken over Brahmans ānanda is 
als spreken over 'het lichaam van een mortier'. 



92 

 
versterkt het Zelf waarmee deze twee identiek zijn; want hij is het, inderdaad, 

die aldus weet, die het Zelf kan versterken dat deze twee werkelijk zijn. Dit is 

de geheime leer. 

Yataḥ, dat waaruit — uit het Zelf, dat ongeconditioneerd is, de voornoemde defini-

tie heeft, en non-duaal en Gelukzaligheid is; vācaḥ, woorden die staan voor gecon-

ditioneerde objecten. Hoewel woorden door hun gebruikers zelfs met betrekking tot 

het ongeconditioneerde en non-duale Brahman worden toegepast, verwachtende Het 

uit te drukken vanwege Zijn gelijkenis met andere substanties, toch keren die woor-

den aprāpya, zonder te bereiken, zonder (dat Brahman) uit te drukken; nivartante, 

terug, worden beroofd van hun kracht. Het woord manaḥ staat voor een notie, een 

cognitie. En zoals een woord naar iets voortschrijdt, hoe bovenzintuiglijk het ook 

moge zijn, streeft conceptuele kennis er ook naar om dat ding alsook zijn betekenis 

te omvatten; en waar kennis is, daar gaan ook woorden. Daarom bewegen woorden 

en ideeën, spraak en geest, overal samen. Daarom, dat Brahman dat voorbij alle 

concepten en alle woorden is, en dat zulke attributen heeft als onzichtbaarheid, 

vanwaar woorden, hoewel gebruikt door hun uitsprekers op alle mogelijke manieren 

om Brahman uit te drukken, terugkeren manasā saha, samen met de geest — met 

conceptuele kennis die in staat is om al het andere te omvatten; de vidvān, degene 

die heeft gekend, door het voornoemde proces; dat brahmaṇaḥ ānandam, Gelukza-

ligheid van Brahman — de hoogste Gelukzaligheid van Brahman dat het Zelf is van 

de volgeling van de Veda's, die zondeloos is, onaangetast door verlangen, en geheel 

vrij van alle hunkering — de Gelukzaligheid die vrij is van de relatie van subject en 

object, natuurlijk, eeuwig, en ondeelbaar is; (de mens van kennis) die die Gelukza-

ligheid heeft gekend, na bibheti kutaścana, is nergens bang voor, want er blijft geen 

oorzaak van angst. Er bestaat zeker niets, verschillend van de mens van kennis, 

waarvoor hij bang kan zijn; want er is gezegd dat, wanneer iemand het geringste 

verschil in dit Brahman creëert, door onwetendheid, dan is men onderworpen aan 

angst (II.vii). Maar aangezien voor de verlichte mens de effecten van onwetendheid 

zijn weggenomen zoals de tweede maan gezien door een man met zieke ogen, is het 

juist dat hij nergens bang voor is. Dit vers werd ook geciteerd in de context van het 

mentale zelf, omdat de geest een hulpmiddel is voor de kennis van Brahman. Maar 

daar werd het idee van Brahman gesuperponeerd op het mentale zelf, en toen door 

te zeggen, ter lofprijzing van dat denkbeeldige Brahman, dat "men nergens bang 

voor is" (II.vii), werd alleen angst ontkend; maar door te zeggen, "hij is nergens 

bang voor", in de (huidige) context van het non-duale (Brahman), wordt de oorzaak 

zelf van angst ontkend. 

Bezwaar: Maar oorzaken van angst, namelijk het nalaten van goede daden en het 
begaan van slechte daden, blijven bestaan (zelfs in zijn geval). 

Antwoord: Niet zo. 

Bezwaar: Hoe? 



93 

 
Het antwoord is: (Zulke nalatigheid en handelingen) na tapati, maken zich geen 

zorgen of kwellen niet; etam, zo'n man, die een kenner is zoals gezegd. Ha en vāva, 

zijn deeltjes die nadruk impliceren. 

Bezwaar: Waarom, opnieuw, kwellen het nalaten van deugd en het begaan van 

zonde hem niet? 

Het antwoord is: Wanneer de dood nadert, komt het berouw in de vorm — "Kim, 

waarom; na akaravam, heb ik niet gedaan; sādhu, goede daden?" Evenzo, de be-

rouw in de vorm — "Kim, waarom; akaravam, heb ik gedaan; pāpam, verboden 

dingen?" — komt tot hem die in de hel wordt geworpen. Deze twee — het nalaten 

van het goede en het begaan van het kwade — kwellen deze niet, zoals ze de onwe-

tende mens wel kwellen. 

Bezwaar: Waarom, opnieuw, kwellen ze de verlichte mens niet? 

Het antwoord is: Saḥ yaḥ evam vidvān, hij die (Brahman) aldus kent; spṛṇute ver-

heugt of versterkt; ete ātmanām, deze twee — deugd en ondeugd, de oorzaken van 

verdriet — die (werkelijk) het Zelf zijn. Het idee is dat hij beide als geïdentificeerd 

met het hoogste Zelf beschouwt. Hi, aangezien, hij die, na zowel deugd als ondeugd 

van hun individuele onderscheidingen te hebben ontdaan, ete ātmānam eva heeft 

gekend, deze twee als inderdaad het Zelf; hij ātmanam spṛṇute, versterkt het Zelf. 

Wie? Yaḥ evam veda, hij die Brahman aldus kent — als non-duaal en Gelukzalig-

heid zoals eerder beschreven. Deugd en ondeugd, door hem als geïdentificeerd met 

het Zelf gezien, worden machteloos en onschadelijk, en ze brengen geen wederge-

boorte teweeg. Iti Upaniṣad, dit is de geheime instructie — zo is in dit Deel de ken-

nis van Brahman genaamd Upaniṣad uiteengezet. Het idee is dat de meest geheime 

van alle kennis is geopenbaard; want daarin is de hoogste volmaaktheid verankerd. 

 

oṃ | saha nāv avatu | saha nau bhunaktu | saha vīryaṃ karavāvahai | tejasvi nāv 

adhītam astu mā vidviṣāvahai || oṃ śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ ||  

 

* * * 

 

  



94 

 
DEEL III 

Over Bhṛgu's Verlichting 

HOOFDSTUK I 

oṃ | saha nāv avatu | saha nau bhunaktu | saha vīryaṃ karavāvahai | tejasvi nāv 

adhītam astu mā vidviṣāvahai || oṃ śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ ||  

 

Aangezien Brahman, dat waarheid, kennis en oneindigheid is, deze schepping tot 

stand bracht — beginnend met de ruimte en eindigend met het uit voedsel gemaakte 

lichaam — en vervolgens daarin binnenging, en onderscheidingen lijkt te bezitten 

vanwege deze daad van binnengaan, daarom moet men aldus realiseren: "Ik ben dat 

Brahman dat de Gelukzaligheid is die verschilt van alle schepping en dat zulke 

kenmerken bezit als onzichtbaarheid." Want het (onderwerp van) binnengaan (van 

Brahman) is bedoeld om dit te impliceren. In het geval van iemand die aldus weet, 

leiden goede en slechte daden niet tot een wedergeboorte. Dit was het idee dat be-

doeld was te worden overgebracht in het deel Over Gelukzaligheid (Ānanda-vallī). 

De kennis van Brahman is ook afgesloten. Hierna zal concentratie worden onder-

wezen, die behulpzaam is voor de kennis van Brahman, alsook meditaties met be-

trekking tot voedsel enz., die tot nu toe niet zijn behandeld. Daarom begint dit deel. 

Het verhaal is bedoeld om de waarde van de kennis te verhogen door te laten zien 

dat deze door een vader aan een zoon werd overgedragen
1
. 

 

bhṛgurvai vāruṇiḥ | varuṇaṃ pitaramupasasāra | adhīhi bhagavo brahmeti | 

tasmā etatprovāca | annaṃ prāṇaṃ cakṣuḥ śrotraṃ mano vācamiti | taṃ hovāca | 

yato vā imāni bhūtāni jāyante | yena jātāni jīvanti | yatprayanyabhisaṃviśanti | 

tadvijijñāsasva | tadbrahmeti | sa tapo 'tapyata | sa tapastaptvā || (3,1.1) 

 

1. Bhṛgu, de welbekende zoon van Varuṇa, benaderde zijn vader Varuṇa met 

het (formele) verzoek: "O, geachte heer, leer mij Brahman". Tot hem zei hij 

(Varuṇa) dit:  "Voedsel, vitale kracht, oog, oor, geest, spraak — (dit zijn de 

hulpmiddelen tot kennis van Brahman)." Tot hem zei hij (Varuṇa) dit: "Hun-

kert om dat te kennen waaruit al deze wezens geboren worden, dat waardoor 

zij leven nadat zij geboren zijn, dat waarheen zij bewegen en waarin zij op-

gaan. Dat is Brahman." Hij, concentratie beoefend hebbende
2
. Hij, concentra-

tie beoefend hebbende -, 

Het deeltje vai, verwijzend naar een erkend feit, roept een welbekende persoon met 

de naam Bhṛgu in herinnering. Vāruniḥ is de zoon van Varuṇa. Varuṇa's zoon, ver-
langend geworden om Brahman te kennen, upasāra, benaderde; zijn pitaram 
varuṇam, vader Varuṇa; met, iti, dit, heilige formule (mantra): "Adhīhi bhagavaḥ 

                                                      
1 Als een waardevol erfgoed van genegenheid. 
2 Hij overwoog met concentratie. 



95 

 
brahma, leer (mij) Brahman, O geachte heer." En tasmai, tot hem, die in de juiste 

vorm was genaderd; de vader, ook, provāca, sprak; etat, dit — deze zin: "Annam' 
enz. Hij sprak over annam, voedsel, d.w.z. het lichaam; over prānam, de vitale 

kracht, die zich binnen dat lichaam bevindt en die de eter is; en (hij sprak) over de 

hulpmiddelen tot kennis, nl. over caksuḥ, śrotram, manaḥ, vācam, oog, oor, geest, 

spraak — hij sprak over deze als de deuren tot de realisatie van Brahman.
1
 En na 

over voedsel enz. gesproken te hebben als deuren, uvāca, vertelde hij tam, hem, 

Bhṛgu; de definitie van Brahman. Wat is die (definitie)? Yataḥ vai, dat waaruit, 

inderdaad; imāni bhūtāni, al deze wezens — beginnend met Brahma en eindigend 

met een grashalm; jāyante, ter wereld komen; jātāni, geboren zijnde; yena jīvanti, 
dat waardoor zij leven — groeien; yat, dat Brahman waarheen prayanti, zij voort-

gaan, waarin zij abhisaṁviśanti, binnengaan, waarmee zij volledig geïdentificeerd 

worden, ten tijde van hun ontbinding — dat waarmee de wezens hun identiteit niet 

verliezen gedurende de tijden van schepping, bestaan en ontbinding. Dit, dan, is de 

definitie van Brahman. Vijijñāsasva, hunkert om goed te kennen; tat, dat; brahma 

Brahman. Realiseer, met behulp van voedsel enz., dat Brahman dat aldus is gedefi-

nieerd — dit is het idee. Een andere Vedische tekst, ook, toont aan dat dit de deuren 

zijn tot de realisatie van Brahman; "Degenen die de Vitale Kracht van de vitale 

kracht, het Oog van het oog, het Oor van het oor, en de Geest van de geest hebben 

gekend, hebben het oeroude  Brahman gerealiseerd" (Bṛ.IV.iv.l 8). Na van zijn 

vader de deuren tot de realisatie van Brahman te hebben gehoord, alsook de defini-

tie van Brahman, saḥ, hij — Bhṛgu; atapyata, beoefende; tapaḥ, (lett. ascese), con-

centratie — als middel tot de realisatie van Brahman. 

Bezwaar: Hoe kon Bhṛgu, opnieuw, tapaḥ (concentratie) als middel accepteren, 

aangezien het niet zo werd onderwezen? 

Antwoord: (Hij accepteerde dit) vanwege de onvolledigheid van de instructie. 

Varuṇa zei dat voedsel enz. de deuren zijn tot de realisatie van Brahman, en dat Zijn 

definitie is: "Dat waaruit al deze wezens geboren worden" enz. Dat is inderdaad 

onvolledig; want Brahman werd daar niet direct aangewezen. Want ware het geen 

onvolledige verklaring geweest, Brahman, in Zijn ware aard, zou zijn aangeduid 

door te zeggen: "Deze Brahman is van dit soort", tegen de zoon die wilde weten. 

Niet dat hij dat zo aangaf. Hoe deed hij het dan? Hij zei het op een onvolledige 

manier. Dus moet worden begrepen dat, voor de kennis van Brahman, de vader 

zeker een andere discipline voor ogen had. Wat betreft het uitkiezen van tapaḥ 

(concentratie), dit is omdat het de beste discipline is, want het is in de wereld wel-

bekend dat van alle middelen die causaal gerelateerd zijn aan zekere doelen, con-

                                                      
1 "Deze zijn deuren in die zin dat ze behulpzaam zijn bij het onderscheiden van het beoogde 
object. Want het is uit het feit van de onmogelijkheid van de activiteiten van het lichaam enz. om 
op een andere manier voort te gaan (dan door het bewustzijn van het Zelf) dat bewustzijn daarvan 
wordt onderscheiden als een afzonderlijke entiteit." — Ā.G. 



96 

 
centratie de beste is.

1
 Dus Bhṛgu accepteerde tapaḥ als een middel tot de kennis van 

Brahman, hoewel het niet door zijn vader werd onderwezen. Deze tapaḥ bestaat uit 

de concentratie van de uiterlijke en innerlijke organen, want dat vormt de deur tot 

de kennis van Brahman overeenkomstig de Smṛti: "De concentratie van de geest en 

de zintuigen is de hoogste tapaḥ. Aangezien het hoger is dan alle deugden, wordt 

het de hoogste deugd genoemd" (Mbh.Śā. 250.4). 

 

HOOFDSTUK II 

annaṃ brahmeti vyajānāt | annādadhyeva khalvimāni bhutāni jāyante | annena 

jātāni jīvanti | annaṃ prayantyabhisaṃviśantīti | tadvijñāya | punareva varuṇaṃ 

pitaramupasasāra | adhīhi bhagavo brahmeti | taṃ hovāca | tapasā brahma 

vijijñāsasva | tapo brahmeti | sa tapo 'tapyata | sa tapastaptvā || (3,2.1) 

1. (Hij) realiseerde voedsel (d.w.z. Virāt, de grove Kosmische persoon) als 

Brahman, want het is inderdaad uit voedsel dat al deze wezens geboren wor-

den, van voedsel leven zij nadat zij geboren zijn, en zij bewegen zich naar en 

gaan op in voedsel. Nadat hij dat had gerealiseerd, benaderde hij opnieuw zijn 

vader Varuṇa met het (formele) verzoek: "O, geachte heer, leer mij Brahman. 

Tot hem zei hij (Varuṇa) dit: "Hunkert om Brahman te kennen door concen-

tratie; concentratie is Brahman." Hij beoefende concentratie. Hij, concentratie 

beoefend hebbende. 

Vyajānāt, hij wist: annam brahma iti, voedsel als Brahman; want voedsel is begif-

tigd met de voornoemde kenmerken. Hoe? Hi, want; annāt, uit voedsel; khalu eva, 

inderdaad; imāni bhūtāni jāyante, deze wezens worden geboren; jātāni jīvanti, ge-

boren zijnde, leven zij; annam, van voedsel; en prayanti abhisamviśanti, zij bewe-

gen zich naar en gaan in; annam, voedsel. Vandaar dat het redelijk is dat voedsel 

Brahman is. Dit is het idee. Hij beoefende concentratie op deze manier; en tat 
vijñāya, dat voedsel gekend hebbende, als Brahman, vanuit zijn kenmerken alsook 

redenering; varuṇam pitaram upasasāra, benaderde zijn vader Varuṇa; punaḥ eva, 

opnieuw; met, iti, dit, formele verzoek, "Ādhihi bhagavaḥ brahma, O geachte heer, 

leer mij Brahman." 

Bezwaar: Wat was dan, opnieuw, de aanleiding voor zijn twijfel? 

Het antwoord is: Omdat voedsel een oorsprong blijkt te hebben. 

Concentratie wordt herhaaldelijk ingeprent om het feit te benadrukken dat het de 

beste discipline is. Het idee is dit: "'Concentratie alleen is jouw discipline totdat de 

beschrijving van Brahman niet verder kan worden gevoerd en totdat jouw verlangen 

                                                      
1 Uit de beschrijving van Brahman door de vader kon Bṛhgu geen niet-samengesteld, eenheid 
gericht concept van Brahman afleiden dat alle dualiteit uitsloot en dat niet kon worden terugge-
bracht tot zijn samenstellende delen; want de beschrijving zelf was doordrenkt van pluraliteit. 
Bhṛgu streefde naar een onoplosbaar concept, en daarom bleef hij in zijn gedachten herhalen wat 
hij had gehoord. Dat was zijn tapaḥ. 



97 

 
om te weten tot rust komt. Door concentratie alleen, verlang je om Brahman te ken-

nen." De rest is gemakkelijk. 

 

HOOFDSTUK III 

prāṇo brahmeti vyajānāt | prāṇādadhyeva khalvimāni bhūtāni jāyante | prāṇena 

jātāni jīvanti | prāṇaṃ prayantyabhisaṃviśantīti | tadvijñāya | punareva varuṇaṃ 

pitaramupasasāra | adhīhi bhagavo brahmeti | taṃ hovāca | tapasā brahma 

vijijñāsasva | tapo brahmeti | sa tapo 'tapyata | sa tapastaptvā || 1 || (3,3.1) 

1. (Hij) kende de vitale kracht als Brahman;
1
 want uit de vitale kracht ont-

springen inderdaad al deze wezens; eenmaal ontstaan, leven zij door de vitale 

kracht; zij bewegen zich naar en gaan op in de vitale kracht. Nadat hij aldus 

gekend had, benaderde hij opnieuw zijn vader Varuṇa met het (formele) ver-

zoek: "O, geachte heer, leer mij Brahman". Tot hem zei hij (Varuṇa) dit: 

"Hunkert om Brahman te kennen door concentratie; concentratie is Brah-

man." Hij beoefende concentratie. Nadat hij concentratie beoefend had -, 

 

HOOFDSTUK IV 

mano brahmeti vyajānāt | manaso hyeva khalvimāni bhūtāni jāyante | manasā 

jātāni jīvanti | manaḥ prayantyabhisaṃviśantīti | tadvijñāya | punareva varuṇaṃ 

pitaramupasasāra | adhīhi bhagavo brahmeti | taṃ hovāca | tapasā brahma 

vijijñāsasva | tapo brahmeti | sa tapo 'tapyata | sa tapastaptvā || (3,4.1) 

1. (Hij) kende de geest als Brahman; want uit de geest ontspringen inderdaad 

al deze wezens; eenmaal geboren, worden zij door de geest in stand gehouden; 

en zij bewegen zich naar en gaan op in de geest. Nadat hij dat had gekend, 

benaderde hij opnieuw zijn vader Varuna en deed het (formele) verzoek: "O 

geachte heer, leer mij Brahman. Tot hem zei hij (Varuṇa) dit: "Hunkert om 

Brahman te kennen door concentratie; concentratie is Brahman." Hij beoe-

fende concentratie. Hij beoefende concentratie. Hij beoefende concentratie-. 

 

HOOFDSTUK V 

vijñānaṃ brahmeti vyajānāt | vijñānādadhyeva khalvimāni bhūtāni jāyante | 

vijñānena jātāni jīvanti | vijñānaṃ prayantyabhisaṃviśantīti | tadvijñāya | puna-

reva varuṇaṃ pitaramupasasāra | adhīhi bhagavo brahmeti | taṃ hovāca | tapasā 

brahma vijijñāsasva | tapo brahmeti | sa tapo 'tapyata | sa tapastaptvā ||(3,5.1) 

                                                      
1 Als Virāt (het voedsel-Brahman) een oorsprong heeft, kon Virāt de beschrijving niet volledig 
beantwoorden. Dus zette Bhṛgu zijn onderzoek voort om bij Hiraṇyagarbha te komen, opgevat als 
bezittend van vitale energie. Toen bereikte hij dezelfde Hiraṇyagarbha, als bezittend van mentale 
energie, en tenslotte als bezittend van de energie van kennis. 



98 

 
1. (Hij) kende kennis als Brahman; want uit kennis ontspringen inderdaad al 

deze wezens; eenmaal geboren, worden zij door kennis in stand gehouden; zij 

bewegen zich naar en gaan op in kennis. Nadat hij dat had gekend, benaderde 

hij opnieuw zijn vader Varuṇa, met het (formele) verzoek: "O geachte heer, 

leer mij Brahman. Tot hem zei hij (Varuṇa) dit: "Hunkert om Brahman te 

kennen door concentratie; concentratie is Brahman." Hij beoefende concen-

tratie. Nadat hij concentratie beoefend had -. 

 

HOOFDSTUK VI 

ānando brahmeti vyajānāt | ānandādhyeva khalvimāni bhūtāni jāyante | 

ānandena jātāni jīvanti | ānandaṃ prayantyabhisaṃviśantīti | saiṣā bhārgavī 

vāruṇī vidyā | parame vyomanpratiṣṭhitā | sa ya evaṃ veda pratitiṣṭhati | 

annavānannādo bhavati | mahānbhavati prajayā paśubhirbrahmavarcasena | 

mahān kīrtyā || (3,6.1) 

1. (Hij) kende Gelukzaligheid als Brahman; want uit Gelukzaligheid, inder-

daad, ontspringen al deze wezens; eenmaal geboren, worden zij door Gelukza-

ligheid in stand gehouden; zij bewegen zich naar en gaan op in Gelukzaligheid. 

Deze kennis, gerealiseerd door Bhṛgu en overgedragen door Varuṇa (begint 

bij het voedsel-zelf en) eindigt in het hoogste (Gelukzaligheid), gevestigd in de 

holte van het hart. Hij die aldus weet, wordt stevig gevestigd; hij wordt de 

bezitter van voedsel en de eter van voedsel; en hij wordt groot in nageslacht, 

vee en de glans van heiligheid, en groot in glorie. 

Zo, zuiver wordend door concentratie en de kenmerken van Brahman niet in hun 

volheid vindend in de zelven, samengesteld uit de vitale kracht enz., drong Bhṛgu 

geleidelijk naar binnen, en met de hulp van concentratie alleen realiseerde hij de 

innerlijkste Gelukzaligheid die Brahman is. Daarom is het idee dat door dit onder-

werp wordt overgebracht, dat iedereen die Brahman wil kennen, de concentratie van 

interne en externe organen moet ondernemen, wat de meest uitstekende praktijk van 

tapaḥ (ascese) is. 

Nu, losstaand van het verhaal, vermeldt de Upaniṣad de strekking van het verhaal in 

eigen woorden: sā eśā, dit, dan, is; de vidyā, kennis; (die was) bhārgavī, gereali-

seerd door Bhṛgu; (en) vārunī, overgedragen door Varuṇa; (die) beginnend van het 

zelf, samengesteld door voedsel, pratiṣṭhita, culmineert; in de hoogste, non-duale 

Gelukzaligheid die gehuisvest is parame vyoman, in de holte die de hoogste ruimte 

in het hart is. Iedereen anders, die de Gelukzaligheid die Brahman is realiseert door 
via dit zelfde proces en door concentratie alleen als zijn hulpmiddel binnen te gaan 

— die mens, ook, als gevolg van zijn kennis die stevig geworteld wordt, wordt op 

soortgelijke wijze vastgezet in de Gelukzaligheid die het hoogste Brahman is; dat 

wil zeggen, hij wordt Brahman Zelf. 



99 

 
Bovendien wordt een zichtbaar resultaat hem toegekend: Annavān moet worden 

opgevat in de zin van iemand die over veel voedsel beschikt, aangezien kennis geen 

eer zou krijgen als de term simpelweg bezit van voedsel als zodanig zou betekenen, 

want dat is een gerechtvaardigd feit in het geval van iedereen. Evenzo, annādaḥ, 

(afgeleid in de zin van een eter van voedsel), betekent dat hij gezegend is met een 

goede spijsvertering. Mahān bhavati, hij wordt groot. Waarin bestaat de grootheid? 

Het antwoord is: prajayā, in zonen enz.; pasubhih, in koeien, paarden, enz.; brah-
mavarcasena, in de glans die voortkomt uit de beheersing van externe en interne 

organen, kennis, enz. Hij wordt mahān, groot; kīrtyā, met roem, uit een deugdzaam 

leven. 

 

HOOFDSTUK VII 

annaṃ na nindyāt | tadavratam | prāṇo vā annam | śarīramannādam | prāṇe 

śarīraṃ pratiṣṭhitam | śarīre prāṇaḥ pratiṣṭhitaḥ | tadetadannmanne pratiṣṭhitam 

| sa ya etadannamanne pratiṣṭhitaṃ veda pratitiṣṭhati | annavānannādo bhavati | 

mahānbhavati prajayā paśubhirbrahmavarcasena | mahān kīrtyā || (3,7.1) 

1. Zijn gelofte is dat hij voedsel niet zal verachten. De vitale kracht is inder-

daad het voedsel, en het lichaam is de eter; want de vitale kracht is gehuisvest 

in het lichaam. (Wederom is het lichaam het voedsel en de vitale kracht de 

eter, want) het lichaam is gefixeerd op de vitale kracht. Zo (zijn het lichaam en 

de vitale kracht beide voedsel; en) het ene voedsel is gehuisvest in het andere. 

Hij die aldus weet dat het ene voedsel gehuisvest is in het andere, wordt stevig 

gevestigd. Hij wordt een bezitter en een eter van voedsel. Hij wordt groot in 

nageslacht, vee, en de glans van heiligheid en groot in glorie. 

Bovendien, aangezien Brahman wordt gerealiseerd via de ingangvan voedsel, na 
nindyāt, moet men voedsel niet verachten; annam, voedsel; net zoals men zijn le-

raar niet zou bekritiseren. (Dit is) tad-vratam, een gelofte die is opgelegd aan hem 

die Brahman aldus kent. De inpepering van de gelofte is bedoeld ter lofprijzing van 

voedsel; en voedsel is lofwaardig, aangezien het een hulpmiddel is voor de realisa-

tie van Brahman. Prāṇaḥ vai annām, de vitale kracht is inderdaad een voedsel, want 

de vitale kracht is omhuld in het lichaam. Alles wat door een ander wordt omvat, 

wordt het voedsel van die laatste; en śarīre praṇaḥ pratiṣṭhita, de vitale kracht is 

gehuisvest in het lichaam; daarom is de vitale kracht het voedsel, en śarīram 
annādam, het lichaam is de eter. Evenzo is het lichaam ook een voedsel en de vitale 

kracht een eter. Waarom? Aangezien prāne śarīraṁ pratiṣṭitham, het lichaam ge-

fixeerd is op de vitale kracht, aangezien de voortzetting van het lichaam afhankelijk 
is van laatstgenoemde. Daarom zijn beide — het lichaam en de vitale kracht — 

(wederzijds) voedsel en eter. In het aspect van hun gehuisvest zijn in elkaar, zijn ze 

voedsel; en in het aspect van het ondersteunen van elkaar zijn ze eters. Vandaar dat 

zowel de vitale kracht als het lichaam voedsel en eter zijn. Saḥ yaḥ hij die; veda, 

weet; etat annam anne pratiṣṭhitam, dit voedsel als gevestigd op voedsel; 



100 

 
pratitiṣṭhati, wordt stevig gevestigd — in de vorm van voedsel en eter. Bovendien, 

hij bhavati, wordt; annavān, een bezitter van (veel) voedsel; annādaḥ, een eter 

(d.w.z. een verteerder) van voedsel. Dit alles moet als voorheen worden uitgelegd. 

 

HOOFDSTUK VIII 

annaṃ na paricakṣīta | tadavratam | āpo vā annam | jyotirannādam | apsu jyotiḥ 

pratiṣṭhitam | jyotiṣyāpaḥ pratiṣṭhitāḥ | tadetadannamanne pratiṣṭhitam |sa ya 

etadannamanne pratiṣṭhitaṃ veda pratitiṣṭhati | annavānannādo bhavati | 

mahānbhavati prajayā paśubhirbrahmavarcasena | mahān kīrtyā || (3,8.1) 

1. Zijn gelofte is dat hij voedsel niet zal afdanken. Water, inderdaad, is voed-

sel; vuur is de eter; want water is gevestigd op vuur. (Vuur is voedsel en water 

is de eter, want) vuur verblijft in water. Zo is het ene voedsel gehuisvest in het 

andere voedsel. Hij die aldus weet dat het ene voedsel gehuisvest is in het ande-

re, wordt stevig gevestigd. Hij wordt een bezitter en een eter van voedsel. Hij 

wordt groot in nageslacht, vee, en de glans van heiligheid, en groot in glorie. 

Annum na paricakṣīta, hij mag voedsel niet afdanken. Dit is een gelofte voor hem, 

die, net als voorheen, bedoeld is als lof (voor voedsel). Zo wordt het voedsel, dat 

niet wordt genegeerd door ideeën van goed of slecht, geprezen en in achting ver-

hoogd. Het idee, zoals eerder uitgelegd, moet op soortgelijke wijze worden begre-

pen als geïmpliceerd in de volgende teksten: āpaḥ vai annam, water, inderdaad, is 

voedsel, enz. 

HOOFDSTUK IX 

annaṃ bahu kurvīta | tadavratam | pṛthivī vā annam | ākāśo 'nnādaḥ | 

pṛthivyāmākāśaḥ pratiṣṭhitaḥ | ākāśe pṛthivī pratiṣṭhitā | tadetadannamanne 

pratiṣṭhitam | sa ya etadannamanne pratiṣṭhitaṃ veda pratitiṣṭhati | 

annavānannādo bhavati | mahānbhavati prajayā paśubhirbrahmavarcasena | 

mahānkīrtyā || (3,9.1) 

Zijn gelofte is dat hij voedsel overvloedig zal maken. Aarde is voedsel; ruimte 

is de eter; want aarde is geplaatst in de ruimte. (Ruimte is voedsel; en aarde is 

eter, want) ruimte is geplaatst op aarde. Zo is het ene voedsel gehuisvest in het 

andere voedsel. Hij die aldus weet dat het ene voedsel gehuisvest is in het ande-

re, wordt stevig gevestigd. Hij wordt een bezitter en een eter van voedsel. Hij 

wordt groot in nageslacht, vee, en de glans van heiligheid en groot in glorie. 

De gelofte om voedsel overvloedig te maken is bedoeld voor iemand die vuur en 
water aanbidt als bezittend van de attributen van voedsel en eter op de manier die 

werd vermeld door de tekst, "water is gevestigd op vuur" enz. (in het voorgaande 

hoofdstuk). 

 

  



101 

 
HOOFDSTUK X 

na kañcana vasatau pratyācakṣīta | tadavratam | tasmādyayā kayā ca vidhayā 

bahvannaṃ prāpnuyāt | arādhyasmā annamityācakṣate | etadvai mukhato 'naṃ 

rāddham | mukhato 'smā annaṃ rādhyate | etadvai madhyato 'naṃ rāddham | 

madhyato 'smā annaṃ rādhyate | edadvai antato 'nnaṃ rāddham | antato 'smā 

annaṃ rādhyate || (3,10.1) 

1-2. Zijn gelofte is dat hij niemand zal weigeren die om onderdak komt. Daar-

om moet men overvloedig voedsel verzamelen op welke manier dan ook. (En 

men moet voedsel verzamelen om de verdere reden dat) zij zeggen: "Voedsel is 

klaar voor hem". Omdat hij op jonge leeftijd gekookt voedsel met eer aan-

biedt, valt hem op jonge leeftijd met eer voedsel ten deel. Omdat hij op mid-

delbare leeftijd voedsel aanbiedt met matige beleefdheid, valt hem op middel-

bare leeftijd met matige eer voedsel ten deel. Omdat hij op hoge leeftijd voed-

sel aanbiedt met weinig achting, valt hem op hoge leeftijd met weinig achting 

voedsel ten deel. Hem die aldus weet (komt het resultaat zoals beschreven). 

(Op Brahman moet gemediteerd worden) als behoud in spraak; als verwerving en 

behoud in uit- en inademen; als actie in de handen; als beweging in de voeten; als 

ontlading in de anus. Dit zijn meditaties op het menselijke vlak. 

Dan volgen de goddelijken. (Op Brahman moet gemediteerd worden) als tevreden-

heid in regen; als energie in bliksem. 

Zo ook is er een gelofte voor wie op aarde en ruimte mediteert (als wederzijds 

voedsel en eter): na pratyācakṣīta, hij mag niemand weigeren; kam cana, wie dan 

ook; vasatau, in de kwestie van wonen. De betekenis is dat hij niemand mag terug-

sturen die om onderdak komt. Aangezien, als onderdak wordt gegeven, ook voedsel 

moet worden geleverd, daarom yayā kayā ca vidhayā, op welke manier dan ook; 

prāpnuyāt bahu annam, hij moet krijgen, d.w.z. verzamelen, overvloedig voedsel. 

Aangezien de verlichte mensen (d.w.z. mediterenden) die voedsel bezitten, 

ācakśate, "Annam arādhi asmai, voedsel is gekookt voor deze man," en zij hem niet 

weigeren door te zeggen "Er is geen voedsel", daarom ook, moet men overvloedig 

voedsel verwerven. Dit is hoe dit deel moet worden geconstrueerd met het eerdere. 

Bovendien wordt de grootsheid van de voedselgave vermeld: Voedsel begroet men 

op diezelfde manier en in diezelfde periode (van het leven) waarin het wordt aange-

boden. Hoe? Dat wordt uitgelegd: Etat vai, het feit dat, annam, voedsel; rāddham, 

gekookt; mukhataḥ, op jonge leeftijd, of met de beste houding, met eerbied; "hij 

biedt aan de gast die voedsel zoekt", dit moet worden toegevoegd om de zin te ver-

volledigen. Welk resultaat zal hij krijgen? Het antwoord is: Asmai, voor deze — 
voor de gever van voedsel; annam rādhyate, voedsel wordt gekookt; mukhataḥ, op 

jonge leeftijd, of op de beste manier. Het idee is dat voedsel hem ten deel valt pre-

cies zoals het werd aangeboden. Evenzo betekent madhyataḥ gedurende het middel-

ste deel van het leven, en met matige beleefdheid. Zo ook betekent antataḥ op hoge 

leeftijd, en met weinig beleefdheid, d.w.z. met onbeleefdheid. Op die manier annam 



102 

 
rādhyate asmai, voedsel wordt voor hem gekookt, voedsel komt hem toe. Yaḥ evam 

veda, hij die aldus weet — weet de grootsheid van voedsel zoals het hem is verteld, 

hem overkomt het voornoemde resultaat van die gave. 

Nu wordt een meditatieproces op Brahman vermeld: Kṣemaḥ betekent het behoud 

van wat is verworven. Op Brahman moet worden gemediteerd als bestaand vāci, in 

spraak, in de vorm van behoud. Yogaḥ betekent de verwerving van wat men niet 

bezit. Hoewel deze verwerving en behoud plaatsvinden zolang uit- en inademen 

krachtig functioneren, worden ze toch niet teweeggebracht door het loutere feit van 

leven. Waaraan zijn ze dan te danken? Ze worden veroorzaakt door Brahman. 

Daarom moet op Brahman worden gemediteerd als bestaand prāṇāpanayoḥ, in 

uitademing en inademing, in de vorm van verwerving en behoud. Evenzo, met be-

trekking tot de andere volgende gevallen. Op Brahman moet worden gemediteerd 

als geïdentificeerd met elk ding. Aangezien werk wordt gedaan door Brahman, 

moet op Brahman worden gemediteerd als bestaand hastayoh, in de handen; karma 
iti, in de vorm van werk; gatih iti, als beweging; pādyaoḥ, in de voeten: vimuktiḥ iti, 
als ontlading; pāyau, in de anus. Iti, deze zijn; samājñāḥ, cognities, waarnemingen 

d.w.z. meditaties; die mānusyaḥ (moet eerder mānuṣīḥ zijn), betrekking hebbend op 

mensen, behorend tot het fysieke lichaam. Atha, hierna; daivīḥ, (moet eerder daivāḥ 

zijn), goddelijk, de meditaties met betrekking tot de goden — worden gerelateerd. 

Tṛptiḥ iti vṛṣṭau, als tevredenheid in regen. Aangezien regen tevredenheid veroor-

zaakt door voedsel enz. te produceren. Op Brahman moet worden gemediteerd als 

bestaand in regen in de vorm van tevredenheid. Evenzo, in het geval van andere 

dingen. Brahman moet worden gemediteerd als bestaand in die vormen. Zo ook 

moet op Brahman worden gemediteerd als energie in bliksem. 

yaśa iti paśuṣu | jyotiriti nakṣatreṣu | prajātiramṛtamānanda ityupasthe | 

sarvamityākāśe | tatpratiṣṭhetyupāsīta | pratiṣṭhāvān bhavati | tanmaha ityupāsīta 

| mahānbhavati | tanmana ityupāsīta | mānavānbhavati || (3,10.3) 

tannama ityupāsīta | namyante 'smai kāmāḥ | tadabrahmetyupāsīta | 

brahmavānbhavati | tadabrahmaṇaḥ parimara ityupāsīta | paryeṇaṃ mriyante 

dviṣantaḥ sapatnāḥ | pari ye 'priyā bhrātṛvyāḥ | sa yaścāyaṃ puruṣe | 

yaścāsāvāditye | sa ekaḥ || (3,10.4) 

3-4. Brahman moet aanbeden worden als faam in beesten; als licht in de ster-

ren; als voortplanting, onsterfelijkheid en vreugde in het voortplantingsor-

gaan; als alles in de ruimte. Men moet op dat Brahman mediteren als de on-

dersteuning; daardoor wordt men ondersteund. Men moet op dat Brahman 

mediteren als groot; daardoor wordt men groot. Men moet op Het mediteren 

als denkend; daardoor wordt men in staat om te denken. Men moet op Het 

mediteren als buigend; daardoor buigen de genietbare dingen naar men. Men 

moet op Brahman mediteren als het meest verheven; daardoor wordt men 

verheven. Men moet op Brahman mediteren als Brahmans middel van vernie-



103 

 
tiging; daardoor sterven de tegenstanders die zo iemand benijden, en zo ook de 

vijanden die deze niet mag. 

Dit wezen dat in de menselijke persoonlijkheid is, en het wezen dat daar in de 

zon is, zijn één. 

(Brahman moet aanbeden worden) als yaśaḥ, roem; paśuṣu, onder dieren;
1
 als 

jyotiḥ, licht, nakṣatreṣu, in sterren. Prajātiḥ, voortplanting; amṛtam, onsterfelijk-

heid, het verkrijgen van onsterfelijkheid — dit wordt teweeggebracht door het te-

rugbetalen van de schulden door de zoon; ānandaḥ, geluk — al deze ontspringen uit 

het voortplantingsorgaan en Brahman moet worden gemediteerd als bestaand in die 

vormen in het voortplantingsorgaan. Aangezien sarvam, alles, geplaatst is ākāśe in 

de ruimte (of het Ongemanifesteerde); daarom moet men aldus mediteren: "Alles 

wat in de ruimte is, is Brahman." En die ruimte, ook, is Brahman. Daarom moet op 

die ruimte-Brahman gemediteerd worden als de ondersteuning van alles. Door te 

mediteren op het attribuut van een instandhouder te zijn, wordt men goed gevestigd. 

Zo ook met betrekking tot de vorige gevallen, moet worden begrepen dat elk effect 

dat wordt geproduceerd door elk van de factoren,
2
 slechts Brahman alleen is; en 

door daarop te mediteren (dat effect als Brahman) wordt men er de bezitter van. Dit 

volgt ook uit een andere Vedische tekst: "Zoals hij Hem aanbidt, zo wordt hij" 

(Mud. III. 3). Tat mahaḥ enz.: Upāsīta, men moet tat, dat (Brahman), mahaḥ iti, 
aanbidden als bezittend van grootheid; (daardoor) bhavati mahān, wordt men groot. 

Tat manaḥ enz.: (Brahman moet gemediteerd worden als) manaḥ, denkend; (daar-

door) bhavati mānavān, wordt hij in staat om te denken. Tat namaā, enz.: namā 

betekent buigen, (bezittend van soepelheid); Brahman moet aanbeden worden als 

bezittend van soepelheid; (daardoor) kāmāḥ, verlangens, dingen die verlangd wor-

den, d.w.z. genietbare dingen; namyante, buigen; asmai, voor zo'n mediterende. Tat 
brahma enz.: Men moet tat, dat Brahman; brahma iti, aanbidden als het meest ver-

heven; (daardoor) men bhavati brahmavān, wordt bezitter van die kwaliteit van het 

meest verheven te zijn
3
. Tat brahmaṇaḥ enz.: parimarāḥ is afgeleid in de zin van 

datgene waarin de vijf goden, nl. Bliksem, Regen, Maan, Zon en Vuur, van alle 

kanten sterven. Daarom is lucht hun parimaraḥ, vernietiging — in overeenstem-

ming met een andere Vedische tekst, ("Lucht [Virāt] is inderdaad de verslinder", 

(Ch. IV.iii. 1). Wederom, deze zelfde lucht is niet-verschillend van ruimte; vandaar 

dat ruimte brahmaṇaḥ parimaraḥ, Brahmans middel van vernietiging is. Upāsīta, 

men moet tat, op die ruimte, die niet-verschillend is van lucht,
4
 mediteren als 

Brahmans middel van vernietiging. (Als gevolg hiervan) sapatnāḥ tegenstanders; 

die dviṣataḥ, afgunstig zijn; enam, jegens deze man; pari mriyante, hun leven laten. 

                                                      
1 D.w.z. als bestaand in vee-rijkdom, aangezien rijkdom een mens beroemd maakt. 
2 Bijv. behoud, geproduceerd door spraak, is Brahman. 
3 Zoals Virāt, bezittend van alle grove middelen van genot. 
4 Aangezien lucht uit de ruimte komt. 



104 

 
Er kunnen tegenstanders zijn die niet afgunstig zijn; vandaar de uitverkiezing in 

deze vorm, "de afgunstige tegenstanders". Die tegenstanders die afgunstig zijn je-

gens deze man sterven. Bovendien, ye bhrātṛvyāḥ, die tegenstanders (van deze 

man); die apriyāḥ, gehaat zijn (door hem), hoewel ze misschien niet kwaadaardig 

zijn — ook zij sterven. 

Beginnend met de tekst, "de vitale kracht is inderdaad het voedsel, en het lichaam is 

de eter", en eindigend met de ruimte, is de hele schepping getoond als voedsel en 

eter van voedsel. 

Bezwaar: Het zou zo gezegd kunnen zijn; wat dan nog? 

Antwoord: Daardoor wordt dit bewezen: Wereldlijk bestaan, omvattende genot en 

genieterschap, heeft alleen betrekking op geschapen dingen, maar niet op het Zelf; 

het wordt echter door onwetendheid op het Zelf gesuperponeerd. 

Bezwaar: Het Zelf is ook een product van het hoogste Zelf, en vandaar is het we-

reldlijke bestaan van het Zelf heel normaal. 

Antwoord: Nee, want de Upaniṣad verwijst naar de intrede van het Transcendente 

(Brahman). In de tekst, "Na dat geschapen te hebben, ging Hij in datzelfde ding" 

(II.vi.1), wordt de intrede in de schepping toegeschreven aan het transcendente 

hoogste Zelf dat de oorzaak is van ruimte enz. Vandaar dat het Zelf dat de schep-

ping is binnengegaan als de individuele ziel niets anders is dan het bovenaardse, 

hoogste Zelf. Bovendien volgt dit uit de gepastheid van dezelfde entiteit die het 

onderwerp is van de twee werkwoorden in de uitdrukking, "geschapen hebbende, 

ging hij binnen". Alleen als de twee werkwoorden die schepping en intrede implice-

ren hetzelfde onderwerp hebben, is het achtervoegsel ktvā (-ing) gerechtvaardigd. 

Bezwaar: Maar degene die binnengaat, ondergaat een verandering. 

Antwoord: Nee, aangezien de intrede is uitgelegd door er een andere betekenis aan 

te geven (ll.vi.). 

Bezwaar: Mag de intrede niet via een verandering van attributen zijn, aangezien 

een categorische tekst als "binnengaand in de vorm van deze individuele ziel," (Ch. 

Vr.iii.2) spreekt over intrede onder een andere modus. 

Antwoord: Nee, aangezien herstel in de eerdere modus wordt genoemd in "Gij zijt 

Dat" (Ch.VI.viii-xvi). 

Bezwaar: Het is een meditatie, waarbij het grotere op het mindere wordt gesuper-

poneerd, die berekend is om een verandering die over één (van de twee) is geko-

men, te verwijderen. 

Antwoord: Nee, want de twee worden op dezelfde voet geplaatst in de tekst: "Dat 

is waarheid. Dat is het Zelf; en gij zijt Dat." (ibid). 

Bezwaar: De wereldse staat van de individuele ziel is een waargenomen realiteit. 

Antwoord: Nee, want de waarnemer kan niet worden waargenomen (Bṛ.II.iv. 14). 



105 

 
Bezwaar: Het (individuele) Zelf, als begiftigd met wereldse attributen, wordt waar-

genomen. 

Antwoord: Niet zo; (want als het werkelijke attributen van het Zelf zijn, dan), aan-

gezien de attributen van een ding onafscheidelijk zijn van het substraat, kunnen ze 

redelijkerwijs geen objecten van waarneming worden, net zoals hitte en licht (van 

vuur) niet onderworpen kunnen worden aan branden of verlichting (door vuur). 

Bezwaar: De ziel wordt afgeleid als bezittend van verdriet enz., aangezien angst 

enz. (er) in worden gezien. 

Antwoord: Nee; want angst enz. en verdriet kunnen niet de kwaliteiten van de 

waarnemer (ziel) zijn, aangezien ze (door hem) worden waargenomen. 

Bezwaar: Dit is in strijd met de (Sāṃkhya) schrift die door Kapila is gepromul-

geerd, en met de wetenschap van de logica die door Kanada en anderen is opge-

bouwd. 

Antwoord: Niet zo; want als ze geen Vedische basis hebben of als ze in strijd zijn 

met de Veda's, is het redelijk om ze als foutief te bestempelen. En uit de Veda's, 

alsook uit redenering, wordt het Zelf bewezen transcendent te zijn. Bovendien volgt 

dit uit de eenheid van het Zelf. 

Bezwaar: Hoe is die eenheid? 

Antwoord: Dat wordt vermeld (in saḥ, yaḥ ca ayam enz.). De hele tekst, saḥ yaḥ  
ca ayam enz., moet worden geïnterpreteerd zoals reeds uitgelegd (II.viii.5). 

sa ya evaṃvit | asmāllokātpretya | etamannamayamātmānamupasaṅkramya |etaṃ 

prāṇamayamātmānamupasaṅkramya | etaṃ 

manomayamātmānamupasaṅkramya | etaṃ 

vijñānamayamātmānamupasaṅkramya | 

etamānandamayamātmānamupasaṅkramya | imāṃllokankāmānnī 

kāmarūpyanusañcaran | etat sāma gāyannāste | hā3vu hā3vu hā3vu || (3,10.5) 

ahamannamahamannamahamannam | ahamannādo3 'hamannādo3 

'hamannādaḥ | ahaṃ ślokakṛdahaṃ ślokakṛdahaṃ ślokakṛt | ahamasmi 

prathamajā ṛtā3sya | pūrvaṃ devebhyo 'mṛtasya nā3bhāyi | yo mā dadāti sa ideva 

mā3vāḥ | ahamannamannamadantamā3dmi | ahaṃ viśvaṃ 

bhuvanamabhyabhavā3m | suvarna jyotiḥ | ya evaṃ veda | ityupaniṣat || (3,10.6) 

5-6. Hij die aldus weet, bereikt, na zich van deze wereld af te wenden, dit zelf 

gemaakt van voedsel. Na dit zelf gemaakt van voedsel te hebben bereikt, dan 

dit zelf gemaakt van vitale kracht te hebben bereikt, dan dit zelf gemaakt van 

geest te hebben bereikt, dan dit zelf gemaakt van intelligentie te hebben be-

reikt, dan dit zelf gemaakt van gelukzaligheid te hebben bereikt, en over deze 

werelden te zwerven met beheersing over voedsel naar believen en beheersing 

over alle vormen naar believen, blijft hij dit sāma-lied zingen: "Oho! Oho! 

Oho! Ik ben het voedsel, ik ben het voedsel, ik ben het voedsel; ik ben de eter, 



106 

 
ik ben de eter, ik ben de eter; ik ben de vereniger, ik ben de vereniger, ik ben 

de vereniger; ik ben (Hiraṇyagarbha) de eerstgeborene van deze wereld be-

staande uit het gevormde en het vormloze, ik (als Virāt) ben eerder dan de 

goden. Ik ben de navel van onsterfelijkheid. Hij die mij aldus (als voedsel) 

aanbiedt, beschermt mij precies zoals ik ben. Ik, voedsel zoals ik ben, eet hem 

op die voedsel eet zonder aan te bieden. Ik versla (d.w.z. omvat) het hele uni-

versum. Onze glans is als die van de zon. Dit is de Upaniṣad. 

Beginnend bij het zelf, samengesteld uit voedsel, en ānandamayam ātmānam 
upasaṁkramya, het zelf bereikend, samengesteld uit vreugde

1
; āste; hij zit (gaat 

door) gāyan, zingend, on, etat sāma, dit sāma (lied). 

De betekenis van de Ṛg-mantra — "Satyam jñānam enz. — Brahman is waarheid, 

kennis," enz. (II. i.) — is uitvoerig uitgelegd in het Deel Over Gelukzaligheid, dat 

een uiteenzetting ervan is. Maar de betekenis van de verklaring van het resultaat 

ervan, vervat in de tekst, "Hij geniet, als geïdentificeerd met het alwetende Brah-

man, van alle wenselijke dingen tegelijkertijd" (II.i), is niet uitvoerig behandeld. Nu 

begint de volgende tekst, aangezien nog moet worden aangetoond wat deze resulta-

ten zijn, wat de objecten van al die verlangens zijn, en hoe hij ervan geniet tegelij-

kertijd in zijn identiteit met Brahman. Wat dat betreft, in het verhaal van de vader 

en de zoon (in Deel III), dat een aanvulling is op de eerder overgedragen kennis (in 

Deel II), is concentratie genoemd als middel voor de kennis van Brahman. Boven-

dien is getoond hoe de schepping, beginnend bij de ruimte en eindigend bij voedsel, 

kan worden verdeeld in de eter en het geëtene; en de meditaties op Brahman zijn 

genoemd. Verder zijn alle genietingen die er zijn en betrekking hebben op diverse 

producten zoals ruimte enz., getoond als de resultaten van veelvoudige middelen die 

systematisch gerelateerd zijn aan hun resultaten. Bij het bereiken van eenheid kan 

echter logischerwijs geen verlangen of verlangende overblijven, aangezien alle 

diversiteit opgaat in het Zelf. Dus hoe kan men van alle verlangens tegelijkertijd 

genieten in de staat van identiteit met Brahman? Als antwoord op deze vraag wordt 

gezegd dat dit mogelijk is doordat hij het Zelf van allen wordt. Op de vraag: "Hoe is 

er een bereiking van identiteit met het Zelf van allen?" — luidt het antwoord: Na 

uitmuntendheid en niet-uitmuntendheid te hebben verworpen als gevolg van de 

kennis van de identiteit van het Zelf dat in het individu en de zon bestaat, achter-

eenvolgens de zelven te hebben bereikt — beginnend met diegene die uit voedsel is 

gemaakt en eindigend met diegene die uit gelukzaligheid is samengesteld — die 

door onwetendheid worden voorgesteld, en als resultaat Brahman te hebben gereali-

seerd dat waarheid, kennis en oneindigheid is, dat onveranderlijk enz. van aard is, 

dat natuurlijke Gelukzaligheid is, en dat geboorteloos, onsterfelijk, onbevreesd en 
non-duaal is; en dan (die mens van kennis) anusaṁcaran, zwervend; op imān lokān, 

                                                      
1 II.viii.5 verwijst naar bevrijding na de dood, terwijl dit deel van de huidige tekst verwijst naar 
bevrijding zelfs tijdens het leven (jīvanmukti) – Ś 

 



107 

 
deze werelden — de aarde enz.; dit is hoe de uitdrukking imān lokān moet worden 

geconstrueerd met het verre woord anu-saṁcaran. Zwervend hoe? (Wordend) 

kāmānnī — iemand die anna, voedsel, krijgt, naar kāma, wens, is kāmānnī, (heb-

bende beheersing over voedsel naar believen); evenzo, iemand die rūpa's, vormen, 

krijgt, naar zijn wens is kāmarūpī: zwervend over al deze werelden, in zijn identiteit 

met alles, d.w.z. al deze werelden waarnemend als het Zelf. Wat doet hij? Etat sāma 
gayan āste: āste, hij gaat door; gāyan, zingend, uitsprekend; etat sāma, dit sāma 

(lied). Brahman Zelf is de sāma, omdat Het sama, gelijk, niet-verschillend van alles 

is. (Dus het idee is): Hij blijft de eenheid van het Zelf verklaren en kondigt, voor het 

welzijn van anderen, het resultaat van die kennis aan, bestaande uit absolute tevre-

denheid. 

Hoe zingt hij? (Hij zingt): "Hā-ā-ā-vu,, Hā-ā-ā-vu, Hā-ā-ā-vu": de uitdrukking 

wordt gebruikt in de zin van 'oho' om opperste verrassing aan te duiden. Wat is dan 

die verrassing? Het antwoord is: Hoewel ik werkelijk het onbezoedelde, non-duale 

Zelf ben, ben ik toch annam, het voedsel, alsook annādaḥ, de eter. Bovendien ben 

ikzelf de ślokakṛt: śloka betekent eenheid — eenheid van het voedsel en de eter; het 

bewuste wezen dat die eenheid omvat, is de ślokakṛt. Of de uitdrukking kan dit 

betekenen: ik breng de samenkomst tot stand van het voedsel zelf, dat van nature 

bedoeld is voor iemand anders dan zichzelf, nl. de eter, en dat gediversifieerd wordt 

door dit zelfde feit. De drie herhalingen zijn bedoeld om verbazing uit te drukken. 

Aham asmi, ik ben, prathamajāḥ (is hetzelfde als prathamajaḥ), de eerstgeborene 

(Hiraṇyagarbha); ṛtasya, van deze wereld, bestaande uit het gevormde en het vorm-

loze; en (ik ben Virāt die is) pūrvam, eerder; devebyaḥ, dan de goden. (Ik ben) 

nābhiḥ de navel, het middendeel; amṛtasya, van onsterfelijkheid, d.w.z. de onsterfe-

lijkheid van levende wezens is in mijn bewaring. Yaḥ, iedereen die, dadāti mā, mij 

aanbiedt, aan degenen die voedsel vragen — over mij spreekt als het voedsel; saḥ, 

hij; iti, op deze manier; āvāḥ d.w.z. avāti, beschermt (mij); evam, intact en precies 

zoals ik ben. Integendeel, aham, ik; die niets anders ben dan annam, het voedsel, 

voor het heden; admi, eet op; adantam annam, die eter van voedsel — elke andere 

man, die voedsel eet zonder mij in de vorm van voedsel aan zijn verzoekers op het 

juiste moment aan te bieden. 

Op dit punt kan iemand zeggen: "Als dit zo is, ben ik bang voor bevrijding, be-

staande uit het worden van het Zelf van alles. Laat mijn wereldlijke bestaan zelf 

voortduren; want zelfs bevrijd, zal ik nog steeds voedsel zijn dat door iemand gege-

ten wordt." (Het antwoord) is: Koester zo'n angst niet, want het genieten van alle 

wenselijke dingen valt binnen het bereik van relatieve existentie. Maar deze mens 

van kennis is Brahman geworden door, door verlichting, alles wat wordt beschreven 
als de eter en het geëtene, dat binnen het domein van empirische ervaring valt en 

dat de scheppingen van onwetendheid zijn, te overstijgen. Voor hem bestaat er niets 

afzonderlijks waarvoor hij bang kan zijn. Vandaar dat er niets te vrezen is in bevrij-

ding. 



108 

 
Bezwaar: Als dit zo is, wat wordt er dan bedoeld met te zeggen: "Ik ben het geëte-

ne en de eter"? 

Antwoord: Dit fenomenale bestaan, samengesteld uit de eter en het geëtene, dat 

voortduurt als een product, is niets anders dan een fenomeen; het is geen reële sub-

stantie. Maar hoewel het zo is, wordt dit fenomeen, met het oog op het feit dat het 

bestaat vanwege Brahman en dat het tot een niet-entiteit wordt gereduceerd afge-

zien van Brahman, in de tekst genoemd, "Ik ben voedsel" enz., ter wille van het 

aanbevelen van de staat van identiteit met Brahman die voortvloeit uit de kennis 

van Brahman. Daarom, wanneer onwetendheid is uitgeroeid, kan er voor de mens, 

geïdentificeerd met Brahman, geen enkel overblijfsel bestaan van zulke smetten als 

angst die de scheppingen van onwetendheid zijn. Dienovereenkomstig, aham, ik; 

abhyabhavām, overrompel, omvat in mijn ware aard als God; viśvam, het hele, 

bhuvanam, universum — afgeleid betekend datgene wat genoten wordt door alle 

wezens, tellend vanaf Brahmā, of dat waarop alle schepselen geboren worden. 

Suvaḥ na jyotih: Suvaḥ is de zon; na drukt gelijkenis uit. De betekenis is: Onze 

jyotih, glans, is eeuwig schijnend suvaḥ na, zoals de zon. Iti Upaniṣad, dit is de 

kennis van het hoogste Zelf, ingeprent in de twee Delen (II en III). Hem komen de 

voornoemde vruchten toe die de bovengenoemde Upaniṣad beheerst door de statuur 

van Bhṛgu te bereiken na het verwerven van beheersing over de innerlijke en uiter-

lijke organen, onthechting, onverstoorbaarheid en concentratie. 

oṃ saha nāvavatu | saha nau bhunaktu | saha vīryaṃ karavāvahai | tejasvi 

nāvadhītam astu mā vidviṣāvahai | oṃ śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ ||  

 

* * * 


