
 

MᾹṆḌŪKYA UPANIŞAD 

en Gauḍapāda's  

KᾹRIKᾹ 

(BHĀṢYA) 

 

Met uitleg door 

Śrī Śaṅkarācārya 
  



 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

MᾹṆḌŪKYA UPANIŞAD 

en Gauḍapāda's  

KᾹRIKᾹ 

(BHĀṢYA) 

 

Met uitleg door 

Śrī Śaṅkarācārya 

 
 

 

 

 

 

  



 

 

Deze vertaling is ontleend aan "Eight Upanişads, volume two, with the commentary 

of Śaṅkarācārya". Translated by Swāmī Gambhīrānanda. Advaita Ashramam, Cal-

cutta. 

De overige zes Upaniṣads, met uitzondering van de Taittirīya Upaniṣad en 

Gauḍapāda’s Kārikā, zijn reeds uitgegeven onder de titel "Zeven Upaniṣads” door 

Uitgeverij Ka.Dag (www.uitgeverijkadag.nl), in samenwerking met Stichting Ars 

Floreat (www.arsfloreat.nl) 

Ferit Arav okt. 2025 

 

 

 

 

Wij zijn Advaita Ashrama, India, erkentelijk voor de toelating van deze Nederland-

se vertaling uit 'Eight Upanishads' (band I) met het commentaar van Śaṅkara door 

Swami Ganbhirananda, uitgegeven in het Engels door Advaita Ashrama, P.O. 

Mayavati, Uttarakhand, India, van zijn publicatieafdeling in Kolkatta, India. 

We thankfully acknowledge Advaita Ashrama, India for permitting this Dutch 

translation from Eight Upanishads (Vol. I) with commentary of Sri Shankaracharya 

by Swami Ganbhirananda published in English by Advaita Ashrama, P.O. Mayava-

ti, Uttarakhand, India from its Publication Department at Kolkata, India. 

 

 

 

ISBN: 

 

 

 

 

Conceptuitgave: Nov.  2025 

 



5 

 
 

Inhoudsopgave 

Lijst van afkortingen       8 

Richtlijnen voor de uitspraak letters in Sanskrit woorden  9 

MĀṆḌŪKYA UPANIṢAD HOOFDSTUK I 

ĀGAMA-PRAKARAṆA (over de Vedische tekst) verzen 1-6 11 

KĀRIKĀ Hoofdstuk I verzen 1-9     20 

MĀṆḌŪKYA UPANIṢAD vers 7    27 

KĀRIKĀ verzen 10- 18      32 

MĀṆḌŪKYA UPANIṢAD  verzen 8-11    36 

KĀRIKĀ  verzen 19-23      39 

MĀṆḌŪKYA UPANIṢAD  vers 12    41 

KĀRIKĀ verzen 24-29      41 

KĀRIKĀ Hoofdstuk II     

VAITATHYĀKHYAṂ PRAKARAṆA (Over onwerkelijkheid)    45 

KĀRIKĀ Hoofdstuk III 

ADVAITA-PRAK ARAṆA (OVER NON-DUALITEIT)     65 

KĀRIKĀ Hoofdstuk IV 

ALᾹTAŚᾹNTI-PRAKARAṆA  

(Over het verstillen van het vuurmerk)                    97 

  



6 

 
 

Lijst van afkortingen  

A.G.  Ānanda Giri 

Ai.  Aitareya Upaniṣad  

Ai.A  Aitareya Araṇyaka 

Āp.   Āpastamba Dharma-sūtras 

Bṛ.  Bṛhadāranyaka Upaniṣad 

Ch.  Chāndogya Upaniṣad  

Cit.  Cityupaniṣad 

G.   Bhagavad Gītā  

Gar.  Garuḍa Purāṇa 

Gau.  Gautama Smṛti 

Īś.  Īśa Upaniṣad 

Īti.  Ītihās Upaniṣad 

jā.  Jābāla Upaniṣad 

Ka.  Kaṭha Upaniṣad 

Kau.   Kauşītaki Upaniṣad 

Ke.  Kena Upaniṣad 

L.P.  Liṅga Puraāṇa 

M.  Manu Saṁhitā 

Mai.  Maitrayaṇi Upaniṣad 

Mā.  Māṇḍūkya Upaniṣad 

Mbh.  Mahābhārata 

Mu.  Muṇḍaka Upaniṣad 

Mud.  Mudgalopaniṣad 

Muk.   Muktika Upaniṣad 

Np.  Nārada-parivrājaka Upaniṣad 

Pr.  Praśna Upaniṣad 

Ṛ.  Ṛg-veda 

Ś.  Śaṅkarānanda 

Śv.  Śvetāśvatara Upaniṣad 

Tai.  Taittirīya Upaniṣad 

Tai. Ā.  Taittirīya Āraṇyaka 

Tai. B.  Taittirīya Brāhmaṇa 

Tai. S.   Taittirīya Saṁhita 

V.P.  Viṣṇu Purāṇa 

Y.  Yajur-veda 

 

  



7 

 
 

Richtlijnen voor de uitspraak van letters in Sanskrit woorden 

Klinkers: 

a als a in kat (kort) 

ā als a in klaar, daken (verlengd) 

u als oe in boek (kort) 

ū als oe in boer (langer) 

i als i in dit (kort) 

ī als i in indien (verlengd) 

e altijd lang als ee in feest  

o altijd lang als oo in mooi 

ai als aï in Aida 

au als au in kauwen 

ḥ als h in kashbah 

 

Medeklinkers: 

Gutturale klanken: 

k als k in kat 

g als g in go in het Engels 

Neusklanken: ṁ, ṃ, ṅ of ṇ 

Sisklanken: 

s als s in besef 

ṣ (cerebraal) als s in sugar (Engels) 

ś (palataal) als ch in ich (Duits) 

ñ (cerebraal) señor in het Spaans 

c als tja in het Nederlands 

j als j in Jack (Engels) of dja (Nederlands) 

y als j in jij 

v als ua in aqua of what in het Engels  

h achter een medeklinker betekent aspireren als in tophit 

jñ als g in budget 

Overige medeklinkers als r, ṭ, ḍ en ṇ worden cerebraal uitgesproken. L, t, d, en  n 

zijn net als in het Nederlands dentale klanken. V, p, b en m zijn de labiale 

(lip)klanken als in het Nederlands. 

De w, f en z klanken in het Nederlands komen in het Sanskrit niet voor 

 

 

  



8 

 
 

 

 

om bhadraṁ karṇebhiḥ śruṇuyāma devāḥ | bhadraṁ paśyemākṣabhiryajatrāḥ | 

sthirairaṅgaistuṣṭuvāṁsastanūbhirvyaśema devahitaṁ yadāyuḥ | 
svasti na indro vṛddhaśravāḥ | svasti naḥ pūṣā viśvavedāḥ | 

svasti nastārkṣyo ariṣṭanemiḥ | svasti no bṛhaspatirdadhātu || 

om śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ ||  

 

Om! O goden, mogen wij met de oren gunstige woorden horen; terwijl wij bezig 

zijn met offers, mogen wij met de ogen gunstige dingen zien; terwijl wij de goden 

prijzen met vaste ledematen, mogen wij een leven leiden dat nuttig is voor de go-

den. 

Moge Indra van oude roem gunstig voor ons zijn; moge de allerrijkste (of alweten-

de) Pūṣā (god van de aarde) ons gunstig gezind zijn; moge Garuḍa, de vernietiger 

van het kwade, ons welgezind zijn; moge Bṛhaspati ons welzijn verzekeren. 

Om! Vrede! Vrede! Vrede! 

  



9 

 
MĀṆḌŪKYA UPANIṢAD 

HOOFDSTUK I 

ĀGAMA-PRAKARAṆA (over de Vedische tekst) 

 

prajñānāṃśupratānaiḥ sthiracaranikaravyāpibhir vyāpya lokān bhuktvā 

bhogānsthaviṣṭhānpunarapi dhiṣaṇodbhāsitānkāmajanyān / 

pītvā sarvān viśeṣān svapiti madhurabhuṅ māyayā bhojayanno 

māyāsaṃkhyāturīyaṃ paramamṛtamajaṃ brahma yattannato 'smi //1// 

yo viśvātmā vidhijaviṣayān prāśya bhogān sthaviṣṭhān paścāc cānyān svamati-

vibhavāñ jyotiṣā svena sūkṣmān / 

sarvān etān punar api śanaiḥ svātmani sthāpayitvā hitvā sarvānviśeṣānvigata-

guṇagaṇaḥ pātvasau nasturīyaḥ //2// 

De invocatie van de commentator:  

(1) Ik buig voor dat Brahman dat na het genieten1 (tijdens de waaktoestand) van de 

grove objecten door een doordringing van al de menselijke doelen door een ver-

spreiding van Zijn stralen2 van onveranderlijk Bewustzijn dat alles omvat wat be-

weegt of niet beweegt; dat opnieuw na het drinken3 (tijdens de droomtoestand) van 

alle verscheidenheid aan objecten, geproduceerd door verlangen (alsook actie en 

onwetendheid) en verlicht door het intellect,4 slaapt terwijl het gelukzaligheid ge-

niet en ons laat genieten door Māyā; en dat geteld wordt als de Vierde5 vanuit het 

oogpunt van Māyā, en opperst, onsterfelijk en geboorteloos is. 

(2) Moge die Vierde ons beschermen, Die, nadat Hij Zichzelf met het universum6 

heeft geïdentificeerd,⁶ (tijdens de kosmische waaktoestand) de grove objecten ge-

niet die door deugd (en ondeugd) zijn geschapen; Die opnieuw (tijdens de kosmi-

sche droomtoestand7) door Zijn eigen licht de objecten van genot ervaart die door 

Zijn eigen intellect worden opgeroepen; Die bovendien (in diepe slaap of kosmi-

sche ontbinding) al deze onmiddellijk in Zichzelf terugtrekt; en Die tenslotte vrij 

wordt van alle attributen door elke onderscheiding en verschil af te leggen.  

 
1 Genot bestaande uit het waarnemen van de verschillende mentale stemmingen van geluk, ver-

driet, enz. 

2 De individuele zielen die slechts reflecties zijn van Brahman op het intellect. 

3 D.w.z. alles samengevoegd in het ongerealiseerde Zelf. 

4 Alleen subjectief bestaand in de vorm van mentale stemmingen of indrukken van vroegere 

ervaringen. 

5 Niet bezittend van de drie toestanden van waken, dromen en slapen. 

6 Het kosmische grove lichaam van Virāṭ. 

7 Als geïdentificeerd met het kosmische subtiele lichaam van Hiraṇyagarbha. 



10 

 
Inleiding: "De letter Om is dit alles. Hiervan volgt een duidelijke uiteenzetting" 

(Mā.1). Deze vier hoofdstukken (van de Kārikā) die de kwintessens van de Vedān-

tische ideeën samenvatten, worden begonnen met de tekst: "De letter Om is dit 

alles" enz. Dienovereenkomstig hoeven de verbinding, het onderwerp en het nut 

(van dit verhandeling) niet afzonderlijk te worden behandeld. De verbinding, het 

onderwerp en het nut die betrekking hebben op Vedānta zelf, moeten hier ook pas-

sen1. Toch moeten ze kort worden uiteengezet door iemand die een verhandeling 

wil uitleggen. In dit verband moet worden opgemerkt dat het door het feit dat een 

schrift (of het nu Vedānta is of een verhandeling erover), de spirituele disciplines 

openbaart die leiden tot het doel; het wordt begiftigd met een onderwerp; en uit dit 

feit wordt het indirect begiftigd met een duidelijke relatie, een onderwerp en nut.2 

Wat is dan het doel? Dat wordt uitgelegd: Zoals de normale toestand van een mens, 

die door ziekte is getroffen, bestaat in het genezen van de ziekte, zo wordt de nor-

maliteit van het Zelf, getroffen door identificatie met ellende, herwonnen door de 

beëindiging van het fenomenale universum van dualiteit. Het uiteindelijke doel is 

de realisatie van non-dualiteit. Aangezien de fenomenale wereld van dualiteit een 

schepping van onwetendheid is, kan deze door kennis worden uitgeroeid; en van-

daar dat dit boek is begonnen om de kennis van Brahman te openbaren. Dit feit 

wordt bevestigd door Vedische teksten zoals: "Want wanneer er dualiteit is, als het 

ware, (dan ruikt men iets, men ziet iets," enzovoort) (Bṛ. II. iv. 14); "Wanneer er 

iets anders is, als het ware, dan kan men iets zien, kan men iets weten" (Bṛ IV. iii. 

31); "Maar wanneer voor de kenner van Brahman alles het Zelf is geworden, wat 

moet men dan zien en waardoor, wat moet men dan weten en waardoor? (Bṛ. II. iv. 

14.) 

Dat zijnde zo, is het eerste hoofdstuk, gewijd aan het vaststellen van de betekenis 

van Om, gebaseerd op (Vedische) traditionele kennis en is het een hulpmiddel voor 

het vaststellen van de realiteit van het Zelf. Het tweede hoofdstuk houdt zich bezig 

met het rationeel bewijzen van de onwerkelijkheid van die fenomenale wereld van 

dualiteit, bij het ophouden waarvan non-dualiteit wordt bereikt, net zoals de reali-

teit van het touw wordt bereikt bij de eliminatie van de illusie van een slang enz. 

die erop wordt verbeeld. Het derde hoofdstuk dient om rationeel de waarheid van 

non-dualiteit vast te stellen, opdat ook die niet door een soortgelijk proces van 

 
1 Het huidige boek, bestaande uit de Upaniṣadische tekst en de Kārikā van Gauḍapāda, vormt een 

soort verhandeling over de Vedānta; en vandaar zijn de vier anubandhas of onderling verbinden-

de elementen — adhikāri, de persoon die competent is voor studie, sambandha, verbinding, bijv. 

die tussen het boek en het onderwerp, viṣaya, onderwerp van het boek, nl. eenheid van het Zelf 

en Brahman, en prayojana, nut, nl. bevrijding — in beide gevallen hetzelfde. 

2 We zijn primair bezig met kennis en het resultaat ervan en niet met boeken. Het beoogde resul-

taat is bevrijding die voortvloeit uit de realisatie van de niet-verschillendheid van het Zelf en 

Brahman, en niet uit louter geschriften. Toch drukken de geschriften die niet-verschillendheid 

uit, en kennis breekt niet aan zonder de hulp van schriftuurlijke overweging. Zo worden de ge-

schriften, als indirecte middelen tot kennis, verbonden met het onderwerp. 



11 

 
argumentatie zou worden ontkend. Het vierde hoofdstuk tracht door middel van 

hun eigen argumenten alle niet-Vedische standpunten te weerleggen die antagonis-

tisch zijn ten opzichte van de waarheid van non-dualiteit die door non-dualisme is 

vastgesteld, en die betrokken blijven in deze onwerkelijke dualiteit door het feit 

van hun wederzijds antagonisme. 

Hoe wordt, opnieuw, het vaststellen van de betekenis van Om een hulpmiddel tot 

de realisatie van de realiteit van het Zelf? Het antwoord is: Uit Vedische teksten 

zoals: "(Dat doel dat alle Veda's eenstemmig verkondigen, dat alle ascese noemt, 

en waarnaar verlangend mensen Brahmacarya beoefenen) — het is dit, namelijk 

Om" (Ka. I. ii. 15), "Dit medium is het beste" (Ka. 1. ii. 17), "O Satyakāma, dit 

(Om) is inderdaad Brahman, (superieur en inferieur)" (Pr. V. 2), "Mediteer op het 

Zelf als Om" (Mai. VI. 3), "Om is Brahman" (Tai. 1. viii. 1), "Om inderdaad is dit 

alles" (Ch. II. xxiii. 3), volgt hieruit dat, net zoals het non-duale Zelf, niettegen-

staande het feit dat Het de hoogste Realiteit is, toch het substraat kan zijn van alle 

illusies zoals de vitale kracht, zoals het touw enz. de substrata worden van de slang 

enz., zo ook is het Om dat verschijnt als alle vertakkingen van spraak die als in-

houd zulke illusoire manifestaties van het Zelf hebben als de vitale kracht enz. En 

Om is in wezen hetzelfde als het Zelf, aangezien het de laatste aanduidt. En alle 

illusoire manifestaties van het Zelf, zoals de vitale kracht enz., die worden aange-

duid door de modificaties van Om, bestaan niet afgezien van hun namen, overeen-

komstig de Vedische teksten: "Alles wat modificatie is, bestaat alleen in naam, met 

spraak als ondersteuning" (Ch. VI. i. 4), "Al deze fenomenale schepping van dat 

Brahman is aaneengeregen door de draad van spraak en door de strengen van na-

men", "Al deze zijn slechts afhankelijk van namen"1, enzovoort. Vandaar dat de 

Upaniṣad zegt: "Om iti etat akṣaram idam sarvam — de letter Om is dit alles." 

 

omityētadakṣaraṁ idaṃ sarvaṁ tasyopavyākhyānaṁ 

bhūtaṁ bhavad bhaviṣyaditi sarvamoṁkāra ēva . 

yaccānyat trikālātītaṁ tadapyoṁkāra ēva  .. 1.. 

1. De letter Om is dit alles. Hiervan wordt een duidelijke uiteenzetting (gestart 

met): Alles wat verleden, heden of toekomst is, is inderdaad Om. En wat voor-

bij de drie tijdsperioden is, is ook inderdaad Om. 

Zoals al deze objecten die door namen worden aangeduid, niet verschillen van de 

namen, en zoals namen niet verschillen van Om, zo is Om inderdaad dit alles. En 

zoals het hoogste Brahman bekend is door de relatie die bestaat tussen naam en 

zijn object, is Het ook slechts Om. Tasya, van dat, van deze letter, namelijk Om, 

dat hetzelfde is als het hoogste zowel als het inferieure Brahman; upavyākhyānam, 

een duidelijke uiteenzetting, als aantonend de nabijheid tot Brahman krachtens zijn 

zijnde een middel voor het bereiken van Brahman; de uitdrukking, "moet worden 

 
1Namen maken empirische handelingen mogelijk voor objecten. 



12 

 
begrepen als gestart met", moet worden aangevuld na "duidelijke uiteenzetting" om 

de zin te voltooien. Bhūtam, het verleden; bhavat, het heden; bhaviṣyat, de toe-

komst; in deze, dat wil zeggen, alles wat wordt omsloten door de drie tijdsopvat-

tingen; sarvam oṅkāraḥ eva, dit alles is slechts Om in overeenstemming met de 

reeds aangevoerde redenen. Ca yat trikālātītam, en al het andere dat voorbij de drie 

tijdsperioden is, dat afleidbaar is uit zijn effecten maar niet wordt omsloten door 

tijd. bijv. het Ongemanifesteerde en de rest; tat api, dat, ook, is oṅkāraḥ eva, in-

derdaad Om. 

Hoewel een woord en het aangeduide ding hetzelfde zijn, werd de presentatie in de 

tekst, "De letter Om is dit alles" enz., gemaakt door grotere nadruk te leggen op het 

woord. Precies hetzelfde dat werd gepresenteerd door een nadruk op het woord, 

wordt opnieuw aangeduid met een nadruk op het aangeduide ding, zodat de een-

heid van de naam en het benoembare kan worden begrepen. Want anders, nadat het 

benoembare als afhankelijk van de naam is begrepen, kan de twijfel ontstaan dat de 

identiteit van het benoembare met de naam in secundaire zin moet worden opgevat. 

En de noodzaak om hun identiteit te begrijpen ontstaat uit het feit dat, zodra deze 

identiteit is vastgesteld, men door een enkele inspanning zowel de naam als het 

benoembare kan elimineren om Brahman te realiseren dat verschilt van beide. En 

dit is wat de Upaniṣad zal zeggen in, "De windstreken zijn de letters van Om en de 

letters zijn de windstreken" (Ma. 8). De Upanisad verwijst naar het onderwerp in, 

"Dit alles is zeker Brahman" enz.  

 

sarvaṃ hyētad brahmāyamātmā brahma so’yamātmā catuṣpāt .. 2.. 

2. Dit alles is zeker Brahman. Het Zelf is Brahman. Het Zelf, zoals Het is, bezit 

vier kwartieren. 

Sarvam etat, dit alles, dit alles waarover gesproken werd als slechts Om: is brah-

ma, Brahman. Dat Brahman waarover indirect werd gesproken, wordt direct en 

specifiek aangewezen als: "Ayam ātmā brahma, dit Zelf is Brahman." In de tekst, 

"Dit Zelf is Brahman", wordt precies het Zelf dat als in vier delen verdeeld zal 

worden gepresenteerd, aangewezen als iemands innerlijkste Zelf door het woord 

"ayam dit" (vergezeld) van een handgebaar.1 Saḥ ayam ātmā, dat Zelf dat zo is, dat 

wordt aangeduid door Om en bestaat als het hogere en lagere Brahman; is catūpāt, 
bezittend van vier kwartieren, zoals een (kārṣāpaṇa) munt, maar niet zoals een 

koe.2 Zoals de Vierde (Turīya) wordt gerealiseerd door de eerdere drie, beginnend 

 
1 Door de hand op het hart te leggen. 

2 Het woord pāda kan zowel 'voet' als 'kwartier' betekenen. De tweede betekenis is hier van 

toepassing. Een kārṣāpaṇa is deelbaar in zestien kleinere eenheden. Vier daarvan vormen een 

kwartier. De kleinere munten verliezen als het ware hun individualiteit in de grotere. Zo gaat 

Viśva op in Taijasa, Taijasa in Prājña, en Prājña in Turīya. Het woord 'kwartier' wordt hier niet in 

enige fysieke zin gebruikt. 



13 

 
bij Viśva, achtereenvolgens samen te voegen, wordt het woord pāda (in de geval-

len van Viśva, Taijasa en Prājña) afgeleid in de instrumentale zin van dat waardoor 

iets wordt bereikt, terwijl in het geval van de Turīya het woord pāda wordt afgeleid 

in de objectieve zin van dat wat wordt bereikt. 

De Upaniṣad toont aan hoe het Zelf vier kwartieren kan bezitten: 

 

jāgaritasthāno bahiṣprajñaḥ saptāṅga ēkonaviṁśatimukhaḥ 

sthūlabhugvaiśvānaraḥ prathamaḥ pādaḥ .. 3.. 

3. Het eerste kwartier is Vaiśvānara wiens werkterrein de waaktoestand is, 

wiens bewustzijn betrekking heeft op externe zaken, die zeven ledematen en 

negentien monden bezit, en die grove dingen geniet. 

Hij (Vaiśvānara) die de jāgarita, waaktoestand, als Zijn sthāna, werkterrein, heeft, 

is jāgaritastānaḥ. Hij die Zijn prajñā, bewustzijn, bahiḥ, buiten, gericht op andere 

dingen dan Zichzelf, heeft, is bahiṣprajñā. Het idee is dat Bewustzijn lijkt gerela-

teerd te zijn aan uiterlijke objecten, als gevolg van onwetendheid. Evenzo heeft Hij 

zeven ledematen. Om de beeldspraak van het Agnihotra-offer, vervat in "De hemel 

is inderdaad het hoofd van dat Vaiśvānara-Zelf, de zon is Zijn oog, lucht is Zijn 

vitale kracht, ruimte is het middengedeelte, water is Zijn blaas, en de aarde zijn 

Zijn twee voeten" (Ch. V. xviii. 2), te voltooien, is het Āhavanīya-vuur voorgesteld 

als Zijn mond (Ch. V. xviii. 2). Hij die deze zeven ledematen bezit, is saptāṅgah. 

Evenzo is Hij ekonaviṁatimukhaḥ, bezittend van negentien monden — de (vijf) 

zintuigen van waarneming en de (vijf) organen van actie vormen tien, de vitale 

krachten — Prāṇa en de rest — vormen vijf, en (er zijn) geest (denkvermogen), 

intellect, ego, en geeststof. Dit zijn monden, aangezien ze vergelijkbaar zijn met 

monden; dat wil zeggen, ze zijn de poorten van waarneming. Aangezien door deze 

ingangen, Vaiśvānara, aldus samengesteld, grove objecten geniet — nl. geluid en 

de rest, daarom is Hij sthūlabhuk, een genieter van het grove. Hij wordt 

Vaiśvānaraḥ genoemd, omdat Hij op diverse manieren alle (viśva) wezens (nara) 

leidt (tot hun genot). Of Vaiśvānara is hetzelfde als Viśvānara; Hij wordt 

Vaiśvānara (alle wezens) genoemd, aangezien Hij alle wezens omvat krachtens 

Zijn niet-verschillend zijn (in werkelijkheid) van het Zelf (d.w.z. Virāṭ) omvattende 

alle grove lichamen. Hij is de prathamaḥ pādaḥ, de eerste kwartier.1 Hij krijgt dit 

voorrecht, omdat de kennis van de volgende kwartieren afhankelijk is van Zijn 

kennis. 

Bezwaar: Aangezien het onderwerp van discussie het bezit van vier kwartieren 

door het Zelf is, zoals genoemd in de tekst, "Dit Zelf is Brahman" enz., hoe komt 

het dan dat de hemel en de rest als het hoofd enz. worden gepresenteerd? 

 
1 De eerste stap naar de kennis van Brahman. 



14 

 
Antwoord: Dat is niets strijdigs, aangezien het de bedoeling is om aan te tonen dat 

het hele fenomenale universum en de wereld van goden, samen met dit (grove 

kosmische) Zelf, bijdragen aan de constitutie van de vier delen.1 Als de presentatie 

op deze manier wordt gedaan, wordt non-dualiteit tot stand gebracht door het ver-

wijderen van de gehele fenomenale wereld, en het Zelf dat in alle wezens bestaat, 

wordt als één gerealiseerd, en alle wezens worden gezien als bestaand in het Zelf.2 

En zo alleen zal de betekenis van de Vedische tekst bevestigd worden: "Hij die alle 

wezens in het Zelf zelf en het Zelf in alle wezens ziet enz." (Īś. 6). Anders zal al-

leen het inwonende Zelf, zoals begrensd door iemands eigen lichaam, worden 

waargenomen, zoals het door de Sāṁkhyas en anderen wordt waargenomen; en in 

dat geval zal de specifieke verklaring, gedaan door de Upaniṣads, dat Het non-

duaal is (Mā. I. 7; Ch. VI. ii. 1), geen onderscheidend vermogen hebben, want er 

zal geen verschil zijn met de filosofie van de Sāṁkhyas en anderen. Maar feitelijk 

is het wenselijk om alle Upaniṣads in overeenstemming te vinden in het verkondi-

gen van de eenheid van alle zelven. Daarom is het slechts redelijk dat, met het oog 

op de identiteit van het Zelf (als Viśva) in de individuele fysieke context met het 

Zelf als Virāṭ (d.w.z. Vaiśvānara) in de goddelijke context, het eerste moet worden 

genoemd als bezit van zeven ledematen, bestaande uit fysieke bestanddelen zoals 

de hemel enz. En dit wordt bevestigd door de logische gronden (voor het afleiden 

van eenheid) die geïmpliceerd zijn in "uw hoofd zou eraf zijn gevallen als u niet 

naar mij was gekomen"3 (Ch. V. xii. 2). 

Deze identiteit (van Viśva) met Virāṭ duidt ook op de eenheid (van Taijasa en 

Prājña) met respectievelijk Hiraṇyagarbha en het Ongemanifesteerde. En dit is 

vermeld in de Madhu-brāhmaṇa (van de Bṛ. Up.): "'(Hetzelfde met) het stralende 

onsterfelijke wezen dat in deze aarde is, en het (stralende onsterfelijke) lichamelij-

ke wezen (in het lichaam). (Deze vier zijn slechts dit Zelf)"' enz. (II. v. 1). Wat 

betreft de eenheid van het Zelf in slaap (Prājña) en het Ongemanifesteerde, is dit 

 
1 De grove kosmische wereld, als constituerend Virāt, is het eerste kwartier. De subtiele kosmi-

sche wereld, als constituerend Hiraṇyagarbha, is het tweede kwartier. De kosmische wereld in 

haar causale staat (van onwetendheid) als constituerend het Ongemanifesteerde, is het derde 

kwartier. Dat, wederom, wanneer het bevrijd is van alle toestanden van oorzaak en gevolg en 

louter bestaat als het substraat van alles, als Bestaan-Kennis-Gelukzaligheid, is het vierde kwar-

tier. 

2 Cf (M.XII.91) 

3 Zes Brahmanen, die Aśvapati benaderden, plachten specifieke ledematen van Vaiśvānara als 

Vaiśvānara Zelf te aanbidden. Aśvapati wees op hun fouten en zei dat als ze niet naar hem waren 

gekomen voor rectificatie, hun hoofd, oog, leven, enz. vernietigd zouden zijn. Maar als het indi-

vidu en Virāṭ niet hetzelfde zijn, is het onredelijk om bijvoorbeeld te zeggen dat door de verkeer-

de aanbidding van de hemel (die slechts het hoofd van Virāṭ) als Virāṭ Zelf, iemands eigen hoofd 

eraf zou vallen. De bewering wordt alleen redelijk als het individu en Virāṭ hetzelfde zijn, zodat 

het hoofd van de een het hoofd van de ander kan zijn. 



15 

 
een duidelijk feit vanwege de afwezigheid van onderscheid.1 Dit in overweging 

nemende, zal bewezen worden dat non-dualiteit volgt op de verdwijning van alle 

dualiteit. 

 

svapnasthāno’ntaḥprajñaḥ saptāṅga ēkonaviṁśatimukhaḥ 

praviviktabhuktaijaso dvitīyaḥ pādaḥ .. 4.. 

4. Taijasa is het tweede kwartier, wiens werkterrein de droomtoestand is, 

wiens bewustzijn intern is, die zeven ledematen en negentien monden bezit, en 

die subtiele objecten geniet. 

Taijasa die de droomtoestand als zijn werkterrein heeft, is svapnasthānaḥ. Het 

bewustzijn van de waaktoestand, hoewel het een staat van mentale vibratie is, 

wordt geassocieerd met vele middelen, en het lijkt zich te concentreren op externe 

objecten, en zo laat het in de geest de corresponderende indrukken achter. Onder de 

impuls van onwetendheid, verlangen en (vroegere) handelingen, verschijnt de 

geest, aldus bezittend van de indrukken als een stuk beschilderd canvas, (in de 

droomtoestand) net als in de waaktoestand, maar zonder enige externe middelen. In 

lijn hiermee is de verklaring: "(Wanneer hij droomt), neemt hij een beetje van (de 

indrukken van) deze allesomvattende wereld (de waaktoestand) weg" (Bṛ. IV. iii. 

9). Evenzo, in de Upaniṣad van de Atharva-Veda, na (het onderwerp) te hebben 

geïntroduceerd met "Alle zintuigen worden één in de hoogste godheid, de geest", 

wordt gezegd: "hier in deze droomtoestand, ervaart de godheid (de geest) groot-

heid" (Pr. IV. 5). De geest is antaḥ, intern, in relatie tot de zintuigen. Hij wiens 

prajñā, bewustzijn, in een droom, de vormen aanneemt van de indrukken in die 

(antaḥ, interne) geest, is antaḥ-prajñaḥ, bewust van interne objecten. Hij wordt 

Taijasa (lichtend) genoemd, aangezien hij de getuige wordt van de (modi van) 

cognitie die verstoken is van objecten en alleen verschijnt als een lichtgevend ding. 

Aangezien Viśva afhankelijk is van objecten, ervaart hij de (modi van) grove cog-

nitie, terwijl het bewustzijn dat hier wordt ervaren, bestaat uit louter indrukken; en 

vandaar dat het genot subtiel is. De rest is gemeenschappelijk (met de eerdere pa-

ragraaf). Taijasa is het tweede kwartier. 

 

yatra supto na kañcana kāmaṁ kāmayatē na kañcana svapnaṁ paśyati 

tat suṣuptam . suṣuptasthāna ēkībhūtaḥ prajñānaghana 

ēvānandamayo hyānandabhuk cētomukhaḥ prājñastr̥tīyaḥ pādaḥ .. 5.. 

5. Die toestand is diepe slaap waar de slaper geen enkel aangenaam ding ver-

langt en geen enkele droom ziet. Het derde kwartier is Prājña die diepe slaap 

 
1 Het individu slaapt door alle onderscheidingen in zichzelf terug te trekken, en in ontbinding 

trekt het Ongemanifesteerde, ook, alles in zichzelf terug. Het "Ongemanifesteerde" betekent hier 

de "innerlijke Directeur" (Mā. 6) geconditioneerd door Māyā, die van binnenuit alles regeert. 



16 

 
als zijn werkterrein heeft, in wie alles ongedifferentieerd wordt, die een massa 

van louter bewustzijn is, die overvloeit van gelukzaligheid, die zeker een genie-

ter van gelukzaligheid is, en die de toegang is tot de ervaring (van de droom- 

en waaktoestanden). 

Aangezien slaap, bestaande in de onwetendheid van de Werkelijkheid, een ge-

meenschappelijk kenmerk is van de twee toestanden (van waken en droom) waar er 

de aanwezigheid en afwezigheid (respectievelijk) van waarneembare grove objec-

ten zijn, daarom wordt de bijwoordelijke zin, "Waar de slaper" enz.,1 gebruikt om 

de staat van diepe slaap in het oog te houden. Of aangezien slaap, bestaande in de 

onwetendheid van de Werkelijkheid, evenzeer aanwezig is in alle drie de toestan-

den, wordt diepe slaap (door die zin) onderscheiden van de eerdere twee toestan-

den.2 Yatra, op welke plaats of op welk tijdstip; suptaḥ, de slapende man; na 

paśyati, ziet niet; kañcana svapnam enige droom; na kamāyate, verlangt niet; 

kaṅcana kāmam, enig aangenaam ding — want in diepe slaap bestaat er, zoals in 

de twee eerdere toestanden, noch droom, bestaande in de waarneming van dingen 

anders dan wat ze zijn, noch enig verlangen3 — dit is tat suṣuptam, die staat van 

diepe slaap. Hij die deze staat van diepe slaap als zijn werkterrein heeft, is suṣup-

tasthanaḥ. Hij wordt ekībhūtaḥ, ongedifferentieerd, genoemd, aangezien de hele 

horde van dualiteit, die gediversifieerd is als de twee toestanden (van waken en 

droom) en slechts modificaties van de geest zijn, ononderscheidbaar worden (in die 

toestand) zonder hun voornoemde kenmerken te verliezen, net zoals de dag samen 

met de fenomenale wereld ononderscheidbaar wordt onder de deken van nachtelij-

ke duisternis. Als zodanig worden bewuste ervaringen, die slechts vibraties van de 

geest zijn in de waak- en droomtoestanden, als het ware geconsolideerd. Deze toe-

stand wordt prajñānaghanaḥ, een massa van louter bewustzijn, genoemd, aange-

zien het gekenmerkt wordt door de afwezigheid van discriminatie. Het is een massa 

van louter bewustzijn zoals alles dat als een massa verschijnt door ononderscheid-

baar te worden onder nachtelijke duisternis. Uit het gebruik van het woord eva, 

slechts, volgt dat er niets van een afzonderlijke klasse anders dan bewustzijn is. En 

hij is ānandamayaḥ, vol vreugde, zijn overvloed aan vreugde wordt veroorzaakt 

door de afwezigheid van de ellende die gepaard gaat met de inspanning van de 

 
1 Dat wil zeggen, het gedeelte "verlangt geen enkel aangenaam ding" enz., voorkomend in de zin 

"Waar de slaper" enz.; want het gedeelte "niet" enz. onderscheidt diepe slaap van de andere twee 

toestanden die het gemeenschappelijke kenmerk van onbewustzijn hebben. 

2 Aangezien door het gebruik van het gedeelte "ziet geen droom", d.w.z. "heeft geen valse waar-

neming van de Werkelijkheid", de andere twee toestanden van droom en waken kunnen worden 

geëlimineerd, kan de toevoeging van het gedeelte "verlangt geen enkel aangenaam ding" overbo-

dig lijken als we de eerste interpretatie volgen. Om deze moeilijkheid te verhelpen, wordt de 

tweede verklaring geïntroduceerd. Niet-waarneming zijnde een gemeenschappelijke factor van 

de drie toestanden, kan slaap worden onderscheiden door de afwezigheid van verlangen. 

3 Zo kan elk van de bijwoordelijke delen — namelijk afwezigheid van valse waarneming en 

vrijheid van verlangen — worden gebruikt om de eerdere twee toestanden te elimineren. 



17 

 
geest die vibreert als de objecten en hun ervaringen; maar hij is niet Gelukzaligheid 

zelf, aangezien de vreugde niet absoluut is. Net zoals in het gewone spraakgebruik, 

men die vrij blijft van inspanning, wordt gezegd gelukkig te zijn of ānandabhuk, 

een ervaarder van vreugde, zo wordt ook deze ānandabhuk genoemd, want door 

hem wordt deze staat genoten die bestaat uit extreme vrijheid van inspanning, 

overeenkomstig de Vedische tekst, "dit is zijn opperste gelukzaligheid" (Bṛ. IV. iii. 

32). Hij is cetomukhaḥ, aangezien hij de toegang is tot het bewustzijn van de erva-

ringen in de droom- en waaktoestanden. Of hij wordt cetomukhaḥ genoemd omdat 

bewustzijn, verschijnend als empirische ervaring, zijn toegang of ingang is die leidt 

tot de toestanden van droom en waken. Hij wordt prājñaḥ, Prājña, uitmuntend 

bewust, genoemd, aangezien alleen in hem de kennis van het verleden en de toe-

komst en van alle dingen is. Hoewel hij in diepe slaap ligt, wordt hij Prājña (be-

wust) genoemd vanwege zijn eerder zo zijn (in de twee vroegere toestanden van 

droom en waken); of hij wordt bewust genoemd, aangezien alleen hij de eigenaar-

dige kenmerken van louter (ongediversifieerd) bewustzijn bezit, terwijl de andere 

twee ook gediversifieerde kennis hebben. Prājña, zoals beschreven, is het derde 

kwartier. 

 

ēṣa sarvēśvaraḥ ēṣa sarvajña ēṣo’ntaryāmyēṣa yoniḥ 

sarvasya prabhavāpyayau hi bhūtānām .. 6.. 

6. Deze is de Heer van alles; deze is Alwetend; deze is de innerlijke Leider van 

alles; deze is de Bron van alles; deze is inderdaad de plaats van oorsprong en 

ontbinding van alle wezens. 

Eṣaḥ, deze (deze prājña), wanneer in zijn natuurlijke staat; is zeker sarveśvaraḥ, 

de Heer van alles, van alle diversiteit inclusief de hemelse wereld; en in tegenstel-

ling tot wat anderen geloven, is Hij (de Heer van alles) niet iets intrinsiek anders 

dan deze (prājña), zoals blijkt uit de Vedische tekst, "O welgevormde, (de indivi-

duele ziel geconditioneerd door) de geest is vastgebonden aan (dat wil zeggen, 

heeft als doel) de Vitale Kracht (die Brahman is)" (Ch. VI. viii. 2). Deze, wederom, 

in zijn (staat van) immanentie in alle diversiteit, is de kenner van alles; vandaar 

eṣaḥ sar - vajñaḥ, deze is Alwetend. Eṣaḥ, deze, is; antaryāmī, de innerlijke Con-

troleur; deze wordt de Leider van alle wezens door van binnen (antar) binnen te 

gaan. Om dezelfde reden1 brengt hij het universum voort samen met zijn diversitei-

ten, zoals eerder beschreven; en vandaar eṣaḥ yoniḥ, deze is de Bron; sarvasya, van 

alles. En aangezien dit zo is, daarom is deze zelfde, hi, zeker; prabhava-apyayau, 

de plaats van oorsprong en ontbinding; bhūtānām, van alle wezens. 

 

 

 
1 Aangezien Prājña Heer, Alwetend en innerlijke Directeur is (in zijn identiteit met Brahman). 



18 

 
KĀRIKĀ 

 atraitē ślokā bhavanti 

Hierop betrekking hebbend, hier zijn deze verzen: 

Atra, met betrekking tot het behandelde onderwerp; ete ślokāḥ, bhavanti, hier ko-

men deze verzen voor: 

 

bahiṣprajño vibhurviśvo hyantaḥprajñastu taijasaḥ . 

ghanaprajñastathā prājña ēka ēva tridhā smr̥taḥ .. 1.. 

1. Viśva ervaart de externe dingen en is allesdoordringend; maar Taijasa er-

vaart de interne dingen; evenzo is prājña een massa van bewustzijn. Het is 

niets anders dan dezelfde entiteit die op drie manieren wordt gedacht. 

De strekking van het vers is deze: De transcendentie van de drie toestanden door 

het Zelf, Zijn eenheid, zuiverheid en ongerelateerdheid (tot iets) worden bewezen 

door het feit van Zijn bestaan in de drie toestanden achtereenvolgens en van Zijn 

onderlinge verbondenheid door het geheugen als 'Ik'. Dit wordt bevestigd door de 

illustratie van de grote vis en anderen in de Vedische teksten.1 

 

dakṣiṇākṣimukhē viśvo manasyantastu taijasaḥ . 

ākāśē ca hr̥di prājñastridhā dēhē vyavasthitaḥ .. 2.. 

2. Viśva wordt aangetroffen in het rechteroog, wat zijn plaats van ervaring is. 

Maar Taijasa bevindt zich in de geest. Prājña is in de ruimte in het hart. Op 

drie manieren bestaat hij in het lichaam. 

Dit vers is gericht op het ontdekken hoe alle drie, beginnend met Viśva, in de 

waaktoestand zelf worden ervaren. Viśva, de getuige van grove objecten, wordt 

primair ervaren2 in het dakṣiṇa-akṣi, rechteroog, dat zijn mukha, mond (of plaats 

van ervaring) is; en dit is in overeenstemming met de Vedische tekst, "Dit wezen 

dat in het rechteroog is, wordt Indha genoemd" (Bṛ. IV. ii. 2). Hij die Indha of 

Vaiśvānara is, begiftigd met glans — het Virāṭ Zelf (Zichzelf identificerend met 

het kosmische grove lichaam) dat in de zon is — en hij die het (individuele) Zelf 

(d.w.z. Viśva) is in het (rechter)oog zijn identiek. 

 
1 Zoals een grote vis afwisselend naar beide oevers (van een rivier) zwemt, oostelijk en westelijk, 

zo beweegt dit oneindige wezen zich naar beide toestanden — de droom- en waaktoestanden” 

(Bṛ. IV. iii. 18). “Zoals een havik of een valk, moe geworden door het vliegen in de lucht, zijn 

vleugels uitstrekt en op weg is naar zijn nest, zo rent dit oneindige wezen naar deze toestand, 

waar hij in slaap valt, geen verlangens koestert en geen dromen ziet” (Bṛ. VI. iii. 19). 

2 Door de bekwamen in meditatie. 



19 

 
Bezwaar: Hiraṇyagarbha is anders, en anders is ook (de ziel die) de kenner is van 

het lichaam en de zintuigen, die in het rechteroog bestaat als de controleur van de 

ogen, die de kenner is, en die de meester van het lichaam is. 

Antwoord: Niet zo, want in werkelijkheid wordt geen verschil toegestaan, over-

eenkomstig de Vedische tekst, "Eén stralend wezen verborgen in alle schepselen" 

(Ś v. VI. 11), en de Smṛti-teksten, "O nazaat van de Bharata-dynastie, ken mij, 

opnieuw, als de kenner van de lichamen en zintuigen in alle lichamen" (G. XIII. 2), 

"Ondeelbaar, en toch bestaand in alle wezens, alsof verdeeld" (G. XIII. 16)1. 

Hoewel Viśva in alle organen gelijkmatig bestaat, wordt hij specifiek genoemd als 

bestaand in het rechteroog, want in het rechteroog wordt de faculteit van zijn 

(Viśvā's) waarneming op zijn best waargenomen. De ziel, met zijn verblijf in het 

rechteroog, neemt een vorm waar; en dan sluitend de ogen en herinnerend aan 

diezelfde vorm ziet hij deze gemanifesteerd, manasi antaḥ, in de geest, in de vorm 

van indrukken als in een droom.2 Zoals hier het geval is, zo is het ook in een 

droom. Daarom, hoewel Taijasa in de geest is, is hij werkelijk hetzelfde als Viśva. 

Bij het ophouden van de activiteit genaamd geheugen, wordt Prājña, zittend ākāśe 

ca hṛdi, in de ruimte in het hart, vrij van de diversiteit (van objecten en hun waar-

nemend subject) en blijft hij een pure massa van bewustzijn, want dan is er geen 

functioneren van de geest3. Waarneming en herinnering zijn slechts vibraties van 

de geest; in afwezigheid hiervan is er louter bestaan in een ongemanifesteerde 

staat, in het hart, in identificatie met de vitale kracht, zoals gezegd in de Vedische 

tekst, "Het is inderdaad de vitale kracht die al deze omvat" (Ch. IV. iii. 3). Taijasa 

is hetzelfde als Hiraṇyagarbha vanwege het bestaan in de geest,4 zoals wordt ver-

klaard door de Vedische teksten: "(Gehecht zijnde, bereikt hij, samen met het 

werk, dat resultaat waaraan zijn) subtiele lichaam of geest (gehecht is)" (Bṛ. IV. iv. 

6), "Deze Puruṣa, geïdentificeerd met de geest,5 (en schitterend, wordt gerealiseerd 

in het hart)" (Bṛ. V. vi. 1), enzovoort. 

 
1 Virāṭ is in wezen identiek met Hiraṇyagarbha en zo is ook de 'kenner' (Prājña) met hen beiden. 

2 Dit is hoe Taijasa wordt aangetroffen in de wakkere toestand. En Viśva en Taijasa zijn hetzelf-

de; want dezelfde entiteit die als Visva ziet, herinnert zich als Taijasa. 

3 Dit is hoe Prājña wordt aangetroffen in de wakkere toestand. Wanneer de geest ophoudt te 

handelen, neemt dezelfde entiteit de kenmerken van Prājña aan. 

4 Taijasa wordt geconditioneerd door de individuele geest, en Hiraṇyagarbha door de kosmische 

geest. Maar de individuele en kosmische geesten zijn hetzelfde; en dus moeten Taijasa en Hi-

raṇyagarbha, door hen geconditioneerd, hetzelfde zijn. 

5 Hiraṇyagarbha, als bezitter van de kracht om te handelen, is de ziel binnen het subtiele lichaam 

(liṅga); en linga wordt in de Vedische tekst gelijkgesteld aan de geest. Daarom zijn Taijasa en 

Hiraṇyagarbha hetzelfde. 



20 

 
Bezwaar: De vitale kracht is een gemanifesteerde (d.w.z. waarneembare) realiteit 

in een slapende mens; en de organen smelten erin samen.1  Hoe kan de vitale 

kracht ongemanifesteerd zijn? 

Antwoord: Dat is geen gebrek; want een ongedifferentieerd ding wordt geken-

merkt door de afwezigheid van elk onderscheid in tijd en ruimte. Hoewel de vitale 

kracht2 gedifferentieerd lijkt zolang de (individuele) identificatie met Prāṇa voort-

duurt (onder degenen die zichzelf nauw verbonden achten met de verschillende 

delen van de vitale kracht), is de vitale kracht, aangezien de zelfidentificatie met 

enig bijzonder kenmerk, geconditioneerd door het lichaam, afwezig is in de vitale 

kracht tijdens diepe slaap, dan zeker ongedifferentieerd.3 Net zoals in het geval van 

mensen die zich identificeren met geïndividualiseerde vitale kracht, de vitale kracht 

ongemanifesteerd wordt na de dood, zo is ook de onmanifestatie in de toestand van 

afwezigheid van onderscheidingen (in diepe slaap) in het geval van degenen die 

zich identificeren met de vitale kracht, en zo is ook haar potentieel om effecten te 

produceren. En de getuige in de toestand van ongemanifestatie en diepe slaap is 

hetzelfde (Bewustzijn).4 Bovendien, aangezien de individuen die zich identificeren 

met beperkingen, of die toestanden waarnemen, verschijnen als identiek aan het 

Ongemanifesteerde, worden de voorgaande attributen, "in wie alles ongedifferenti-

eerd wordt", "wie een massa van bewustzijn is", enz., passend met betrekking tot 

hem5 (d.w.z. Prāṇa in diepe slaap, die zich identificeert met Prāṇa). En er is ook de 

eerder aangevoerde reden. 6 

Bezwaar: Waarom zou het Ongemanifesteerde Prāṇa (Vitale Kracht) worden ge-

noemd? 

Antwoord: Vanwege de Vedische tekst, "O welgemanierde, (de individuele ziel, 

geconditioneerd door) de geest is zeker vastgebonden aan (dat wil zeggen, heeft als 

doel) Prāṇa" (Ch. VI. viii. 2). 

 
1 Mensen die bij een slapende man zitten, nemen duidelijk de activiteiten van de vitale kracht 

(Prāṇa) waar. En een aanvullend argument dat bewijst dat Prājña een gemanifesteerde entiteit is, 

wordt geleverd door het feit dat de organen zich ermee identificeren in slaap. "Ongemanifes-

teerd" betekent "ontdaan van de beperkingen van tijd, ruimte en dingen". Prājña is dat niet in 

diepe slaap. 

2 Ze denken misschien: "Dit is mijn Prājña", "Dat is de zijne", enzovoort. 

3 Hoewel het voor anderen gemanifesteerd mag lijken, is het voor de slapende mens ongemani-

festeerd, omdat Prana voor hem dan niet verbonden is met een specifieke tijd of ruimte. 

4 Bewustzijn ligt ten grondslag aan de twee entiteiten die geconditioneerd zijn door de ongemani-

festeerde toestanden op de goddelijke en menselijke niveaus. 

5 Niet alleen zijn de slaper en het Ongemanifesteerde één vanuit het oogpunt van afwezigheid 

van onderscheid, maar ze zijn ook één, zelfs wanneer geconditioneerd door beperkende toevoe-

gingen. 

6 De eenheid van de entiteit die gemanifesteerd is op de goddelijke en menselijke niveaus. 



21 

 
Bezwaar: In die tekst betekent het woord Prāṇa Brahman dat werd geïntroduceerd 

als Existentie in de zin, "O welgemanierde, dit alles was in het begin niets anders 

dan Existentie (Brahman)" (Ch. VI. ii. 1). 

Antwoord: Dat is geen geldig bezwaar, want Bestaan werd daar aangenomen in 

een staat van latentie. Hoewel in die zin de Bestaan-Brahman Prāṇa wordt ge-

noemd, wordt die Bestaan (-Brahman) toch zowel Prāṇa als Bestaan genoemd zon-

der de staat van Zijn als bron van de opkomst van individuele wezens uit te sluiten. 

Indien de zaadloze (niet-causale) staat van Brahman bedoeld was, zou de tekst 

hebben verklaard: "Niet dit, niet dit" (Bṛ. IV. iv. 22, IV. v. 15), "Waaruit spraak 

terugkeert" (Tai. II. 9), "Dat (Brahman) is zeker anders dan het gekende, en, op-

nieuw. Het is boven het onbekende" (Ke. 1. 4), enzovoort, zoals ook door de Smṛti 

wordt gesteld: "Het wordt noch bestaan noch niet-bestaan genoemd" (G. XIII. 12). 

Als Brahman in Zijn zaadloze (niet-causale) staat daar wordt bedoeld, dan kunnen 

de individuen die erin opgaan in diepe slaap en ontbinding redelijkerwijs niet op-

nieuw verschijnen, en1 zal er de mogelijkheid zijn dat de bevrijde zielen terugkeren 

om opnieuw geboren te worden, want in beide gevallen is de afwezigheid van oor-

zaak een gemeenschappelijke factor. Bovendien, bij afwezigheid van enig zaad 

(van de wereldse staat) dat door de kennis (van Brahman) moet worden verbrand, 

wordt kennis zelf nutteloos. Daarom wordt Bestaan aangeduid als Prāṇa (in de 

Chāndogya Upaniṣad) en wordt het in alle Upaniṣads als de oorzaak genoemd door 

Het (voorlopig) aan te nemen als het zaad van anderen. En het is hierom dat Het 

wordt aangeduid door Zijn causale staat te elimineren in zulke Vedische teksten 

als: "Superieur aan het superieure Ongemanifesteerde" (Mu. II. i. 2), "Waaruit 

spraak terugkeert" (Tai. II. 9), "Niet dit, niet dit" (Bṛ. IV. iv 22), enz. De allerhoog-

ste werkelijke staat, vrij van causaliteit, relatie met lichaam etc., en modi van wak-

ker zijn etc., van diezelfde entiteit die Prājña wordt genoemd, zal afzonderlijk wor-

den besproken in zijn aspect als de Turīya (Vierde). De causale staat wordt ook 

werkelijk in het lichaam ervaren, aangezien een ontwaakte mens zo'n herinnering 

heeft als: "Ik wist niets (in mijn diepe slaap)." Vandaar dat gezegd wordt: "Tridhā 

dehe vyavasthitaḥ - op drie manieren bestaand in het lichaam". 

 

viśvo hi sthūlabhuṅnityaṁ taijasaḥ praviviktabhuk . 

ānandabhuk tathā prājñastridhā bhogaṁ nibodhata .. 3.. 

3. Viśva geniet altijd van het grove; Taijasa geniet van het subtiele; en op de-

zelfde manier geniet Prājña van gelukzaligheid. Weet dat genot drievoudig is. 

 

 
1 Als iemand opnieuw kan verschijnen uit slaap of ontbinding, opgevat als niets anders dan iden-

titeit met het zuivere Brahman, dan . . . 



22 

 
sthūlaṁ tarpayatē viśvaṁ praviviktaṁ tu taijasam . 

ānandaśca tathā prājñaṁ tridhā tr̥ptiṁ nibodhata .. 4.. 

4. Het grove bevredigt Viśva, en het subtiele bevredigt Taijasa. En zo bevre-

digt vreugde ook Prājña. Weet dat genot drievoudig is. 

 

triṣu dhāmasu yadbhojyaṁ bhoktā yaśca prakīrtitaḥ . 

vēdaitadubhayaṁ yastu sa bhuñjāno na lipyatē .. 5.. 

5. Hij die beide kent — namelijk het genot dat er is in de drie toestanden, en 

dat wat daar als de genieter wordt verklaard — wordt niet beïnvloed, zelfs 

niet tijdens het genieten. 

Triṣu dhāmasu, in de drie toestanden, van waken en de rest; er is slechts één 

bhojyam, object van genot, dat in drievoudige vorm verschijnt, bekend als grof, 

subtiel en gelukzaligheid. En de entiteit, bekend onder de namen Viśva, Taijasa en 

Prājña, is prakārtitaḥ, verklaard als de ene bhoktā, genieter, vanwege zijn 

herkenning (d.w.z. persistentie van geheugen in alle toestanden) door het 

enkelvoudige concept van "Ik ben dat", en vanwege zijn gemeenschappelijke 

kenmerk van waarnemer te zijn. Hij die veda, kent; etat ubhayam, beide, als 

veelvuldig gediversifieerd in genieters en de dingen van genot; saḥ, hij; na lipyate, 

wordt niet beïnvloed; bhūnjānaḥ, zelfs tijdens het genieten, omdat alles wat 

genietbaar is, toebehoort aan één enkele genieter. Want niets wordt toegevoegd aan 

of afgetrokken van iemands natuur door iemands eigen objecten (van genot of 

bewustzijn) zoals in het geval van vuur; want vuur verliest of wint niets (in zijn 

essentiële aard) door zijn eigen brandstof te consumeren. 

 

prabhavaḥ sarvabhāvānāṁ satāmiti viniścayaḥ . 

sarvaṁ janayati prāṇaścētoṁ’śūnpuruṣaḥ pṛthak .. 6.. 

6. Het is een welbekend feit dat de oorsprong toebehoort aan alle entiteiten die 

bestaan. Prāṇa schept alle (objecten); Puruṣa schept afzonderlijk de stralen 

van Bewustzijn (die de levende wezens zijn). 

Prabhavaḥ, oorsprong, in hun respectievelijke schijnbare verschijningen bestaande 

uit namen en vormen gecreëerd door onwetendheid; sarvabhāvānām satām, be-

hoort tot alle entiteiten, tot de verschillende modi van Viśva, Taijasa en Prājña;— 

die bestaan.1 Er zal later worden gezegd: "De zoon van een onvruchtbare vrouw 

wordt niet geboren, noch in werkelijkheid, noch door Māyā (Kārikā, III. 28). Want 

 
1 Bestaan in hun eigen substraat waarop ze zijn overgelegd. In de zesde paragraaf van de 

Upaniṣad, in "deze is waarlijk de plaats van oorsprong", werd gezegd dat Prājña de bron is van 

de fenomenale wereld. De vraag is nu: "Is hij een producent van entiteiten of niet-entiteiten?" 

Het antwoord is dat hij entiteiten produceert die een soort reflectie van de Werkelijkheid zijn en 

waar zijn zolang hun substraat in het oog wordt gehouden. 



23 

 
als geboorte werkelijk toebehoort aan niet-entiteiten zelf, dan zal Brahman, dat 

boven alle empirische relaties staat, zonder enige grond van kennis blijven1 en kan 

het gelijkgesteld worden aan een niet-entiteit. Maar feitelijk wordt gezien dat de 

slang en dergelijke andere dingen, gecreëerd door onwetendheid, en ontspruitend 

uit het zaad van Māyā, en verschijnend als een touw enz., hun bestaan hebben als 

het touw enz. (die hun substraten zijn). Want niemand neemt ergens een touw-

slang of een fata morgana waar als er geen substraat is. Net zoals de slang zeker 

zijn bestaan had als het touw vóór zijn illusoire verschijning als de slang, zo had-

den ook alle positieve entiteiten, vóór hun manifestatie, zeker bestaan in de vorm 

van hun oorzaak, Prāṇa.2 En daarom zegt de Upaniṣad ook: "Dit alles (dat zich 

vooraan bevindt) is niets anders dan Brahman" (Mu. II. ii. 11), "In het begin was 

dit universum niets anders dan het Zelf" (Bṛ. I. iv. I). Prāṇah janayati, Prāṇa 

schept, sarvam, alles. Puruṣaḥ janayati, Prāṇa schept; pṛthak, afzonderlijk; ce-

toṁśūn, de stralen van Bewustzijn, die (uit Puruṣa) voortkomen als stralen uit de 

zon, die de modi zijn van de intelligentie van Puruṣa die van nature Bewustzijn is, 

die vergelijkbaar zijn met de reflecties van de zon op water, en die divergent ver-

schijnen als Viśva, Taijasa en Prājña in de verschillende lichamen van goden, die-

ren en anderen; — (Puruṣa schept) al deze stralen van Bewustzijn die de kenmer-

ken van levende wezens bezitten, die verschillen van wat de verschijning van ob-

jecten heeft aangenomen, en die vergelijkbaar zijn (met Puruṣa) net zoals de von-

ken van vuur (met vuur zijn), of de reflecties van de zon op water (met de zon 

zijn). Maar Prāṇa, of het Zelf in de causale staat, schept alle andere entiteiten3 zoals 

getoond in de Vedische teksten: "zoals een spin (zijn draad spreidt en terugtrekt)" 

(Mu. I. i. 7), en "zoals uit vuur kleine vonken in alle richtingen vliegen" (Bṛ. II. i. 

20). 

 

vibhūtiṁ prasavaṁ tvanyē manyantē sr̥ṣṭicintakāḥ . 

svapnamāyāsarūpēti sr̥ṣṭiranyairvikalpitā .. 7.. 

7. Anderen, verdiept in kennis over de schepping, beschouwen de oorsprong 

als een overvloed (van God), terwijl door anderen wordt gedacht dat de 

schepping vergelijkbaar is met een droom of magie. 

Sṛiṣṭicintakaḥ, mensen die verdiept zijn in de gedachte (of theorieën) van de 

schepping; manyante, beschouwen; dat schepping een vibhūti, overvloed, (een 

 
1 Logische grond van gevolgtrekking. Als het effect waar is, kan de oorzaak als zodanig worden 

afgeleid; maar als het effect niet-bestaand is, zal de oorzaak evenzeer zo zijn. De gevolgtrekking 

met betrekking tot Brahman zal als volgt zijn: 'Deze wereld is voortgebracht uit Bestaan (Brah-

man), want het is een overgelegd ding zoals de slang op een gewaad." 

2 Prāṇa is Brahman beschouwd als een onbekende entiteit, maar geïdentificeerd met Bestaan en 

dienend als de bron van alles. 

3 Bestaand in de vorm van objecten. 



24 

 
demonstratie van de bovenmenselijke kracht), van God is. Het impliciete idee is 

dat voor mensen die denken aan de hoogste Werkelijkheid er geen interesse is in 

vragen over de schepping, (die illusoir is) zoals verklaard in de Vedische tekst, 

"Indra (de Heer), op grond van Māyā, wordt als veelvoudig waargenomen" (Bṛ. II. 

v. 19). Want degenen die een goochelaar een touw in de lucht zien gooien, het 

beklimmen met armen en uit het zicht zien verdwijnen, en verwikkeld raken in een 

gevecht waarin hij in stukken wordt gesneden en valt om weer op te staan, tonen 

geen interesse in het nadenken over de realiteit van de magie en het effect dat hij 

heeft opgeroepen. Op soortgelijke wijze, analoog aan het uitspreiden van het touw 

door de goochelaar, is deze manifestatie van diepe slaap, droom, enzovoort; verge-

lijkbaar met de goochelaar, die het touw is opgeklommen, zijn de Prājña, Taijasa 

en de rest in die toestanden; en verschillend van het touw en de man die het is op-

geklommen, is de echte goochelaar. Net zoals diezelfde goochelaar op de grond 

staat, onzichtbaar vanwege zijn magische dekmantel, zo is de hoogste Werkelijk-

heid genaamd Turīya. Daarom tonen de nobele mensen, die streven naar bevrij-

ding, alleen interesse in de contemplatie van die Turīya, maar niet in die van de 

schepping die geen doel dient. Daarom worden deze theorieën alleen naar voren 

gebracht door degenen die over de schepping nadenken. Dit feit wordt vermeld in 

svapnamāyāsarūpā, van dezelfde aard als droom en magie.1 

 

icchāmātraṁ prabhoḥ sr̥ṣṭiriti sr̥ṣṭau viniścitāḥ . 

kālātprasūtiṁ bhūtānāṁ manyantē kālacintakāḥ .. 8.. 

8. Met betrekking tot de schepping hebben sommigen de vaste overtuiging dat 

de schepping een loutere wil van de Heer is. Mensen die verdiept zijn in de 

gedachte aan tijd (namelijk astrologen) beschouwen dat de geboorte van we-

zens uit de tijd voortkomt. 

Sṛṣṭiḥ, schepping, is icchāmātram, een loutere wil; prabhoḥ, van de Heer, omdat 

Zijn wil onfeilbaar is. Een pot, bijvoorbeeld, is een loutere gedachte, en het is niets 

meer dan gedachte. Sommigen denken dat de schepping alleen uit de tijd voort-

komt. 

 

bhogārthaṁ sr̥ṣṭirityanyē krīḍārthamiti cāparē . 

dēvasyaiṣa svabhāvo’yamāptakāmasya kā spr̥hā .. 9.. 

9. Sommigen zeggen dat de schepping is voor het genot (van God), terwijl 

weer anderen zeggen dat het is voor (Zijn) vermaak. Maar het is de aard van 

 
1 Dit verschilt van het Vedantische standpunt in het geloof dat een droom waar is voor zover 

deze de fenomenale realiteiten van de wakkere toestand weerspiegelt, en dat de bezweringen 

enz., die magische illusies oproepen, zelf empirisch waar zijn, hoewel de magie vals is. 



25 

 
het Lichtwezen, (want) welk verlangen kan Iemand hebben wiens verlangen 

altijd vervuld is? 

Anderen denken dat Sṛṣṭiḥ, schepping, bhogārtham is, ter wille van genot; (en) 

kṛīḍartham, ter wille van vermaak. Deze twee opvattingen worden weerlegd door 

"devasya eṣaḥ svabhāvaḥ ayam, van het Lichtwezen is dit de aard" 1 enz., waarbij 

vertrouwd wordt op het argument vanuit de aard (van God). Of alle gezichtspun-

ten2 worden weerlegd door te beweren: "Āptakāmasya kā spṛhā, welk verlangen 

kan Iemand hebben wiens verlangen altijd vervuld is?" Want afgezien van het feit 

dat het touw enz. worden gevormd door natuurlijke onwetendheid,3 kan geen oor-

zaak worden vastgesteld voor hun verschijning als slang enz. 

 

UPANIŞAD 

De vierde kwart die in volgorde volgt, moet worden vermeld; vandaar dat dit (door 

de Upaniṣad) wordt gepresenteerd in "nāntaḥ-prajñam, niet bewust van interne 

objecten" enz. Aangezien Het (d.w.z. Turīya) verstoken is van elke eigenschap die 

het gebruik van woorden mogelijk maakt, is Het niet door woorden te beschrijven; 

en vandaar dat de (Upaniṣad) tracht Turīya slechts aan te duiden door de negatie 

van attributen. 

Bezwaar: In dat geval is Het een loutere leegte. 

Antwoord: Nee, want een onwerkelijke illusie kan niet bestaan zonder een sub-

straat; want de illusie van zilver, slang, menselijk wezen, fata morgana, enz., kan 

niet worden voorgesteld te bestaan afgezien van de (corresponderende) substraten 

van parelmoer, touw, boomstronk, woestijn, enz.4. 

Bezwaar: In dat geval, net zoals een pot enz. die water enz. bevat, worden aange-

duid door woorden, zo zou Turīya moeten worden gespecificeerd door (positieve) 

woorden, en niet door negaties, want Het is het substraat van alle illusies zoals 

Prāṇa enz. 

Antwoord: Niet zo, omdat de illusie van Prāṇa en de rest onwerkelijk is, net zoals 

zilver en de rest op parelmoer enz. zijn. Want een relatie tussen het reële en het 

onreële leent zich niet voor verbale representatie, aangezien de relatie zelf onwe-

zenlijk is. Anders dan een koe, bijvoorbeeld, is het Zelf, in Zijn eigen realiteit, geen 

 
1 De natuur, ook wel Māyā genoemd, is zonder begin, hoewel ze direct wordt waargenomen. Dit 

gegeven, hoeft er geen motief te worden gezocht. 

2 Gepresenteerd in de verzen 7 en 8, en de eerste regel van vers 9. 

3 Onwetendheid over het touw enz., die de substraten zijn van de illusoire dingen zoals een slang 

enz. 

4 Aangezien een illusie wordt waargenomen als doordrenkt met het idee van bestaan, kan zij geen 

niet-bestaan als basis hebben. 



26 

 
object van enig ander middel van kennis; want het Zelf is vrij van alle bijkomende 

attributen. Noch behoort Het, net als een koe enz., tot enige klasse; omdat Het, 

door Zijn unieke zijn zonder tweede, vrij is van generieke en specifieke attributen. 

Noch bezit Het activiteit zoals bijvoorbeeld een kok, aangezien Het verstoken is 

van alle actie. Noch bezit Het kwaliteiten zoals blauwheid enz., daar Het vrij is van 

kwaliteiten. Daarom tart Het elke verbale beschrijving. 

Bezwaar: Het zal in dat geval geen nuttig doel dienen, zoals de hoorn van een haas 

en dergelijke andere dingen. 

Antwoord: Niet zo; want wanneer Turīya als het Zelf wordt gerealiseerd, leidt het 

tot het ophouden van het verlangen naar het niet-Zelf, net zoals het verlangen naar 

zilver ophoudt bij het herkennen van het parelmoer. Want er kan geen mogelijk-

heid zijn van gebreken zoals onwetendheid, verlangen en dergelijke, na de realisa-

tie van Turīya als iemands Zelf. Noch is er enige reden waarom Turīya niet als 

identiek aan iemands Zelf zou moeten worden gerealiseerd, aangezien alle 

Upaniṣads dit tot conclusie hebben, zoals blijkt uit de teksten: "Gij zijt Dat" (Ch. 

VI. viii-xvi), "Dit Zelf is Brahman" (Bṛ. II. v. 19). 'Dat wat het Zelf is, is Waar-

heid" (Ch. VI. viii, 16), "Dat wat direct en onmiddellijk Brahman is" (Bṛ. III. iv. 1), 

"Dat wat binnen en buiten is en zonder geboorte is" (Mu. II. i. 2), "Dit alles is niets 

anders dan het Zelf" (Ch. VII. xxv. 2), enzovoort. Dit Zelf, dat de hoogste Werke-

lijkheid is maar valse verschijningen heeft, is beschreven als bezit van vier kwartie-

ren. De onwerkelijke vorm ervan is behandeld, die een schepping is van onwetend-

heid en die analoog is aan een slang die op een touw is overgelegd, en bestaat uit 

de drie kwartieren die (onderling) gerelateerd zijn als het zaad en zijn spruit.1 Nu, 

in de tekst beginnend met, "nāntaḥprajñam, niet bewust van de interne wereld", 

spreekt de Upaniṣad over de niet-causale, allerhoogste werkelijke staat, vergelijk-

baar met een touw, enz., door de drie toestanden te elimineren, vergelijkbaar met 

de slang enz. (overgelegd op het touw enz.). 

 

nāntaḥprajñaṁ na bahiṣprajñaṁ nobhayataḥprajñaṁ 

na prajñānaghanaṁ na prajñaṁ nāprajñam . 

adr̥ṣṭamavyavahāryamagrāhyamalakṣaṇaṁ 

acintyamavyapadeśyamekātmapratyayasāraṁ 

prapañcopaśamaṁ śāntaṁ śivamadvaitaṁ caturthaṁ manyante 

sa ātmā sa vijñeyaḥ .. 7.. 

7. Zij beschouwen de Vierde als datgene wat niet bewust is van de interne 

wereld, noch bewust is van de externe wereld, noch bewust is van beide werel-

den, noch een massa van bewustzijn, noch eenvoudig bewustzijn, noch onbe-

wustzijn; dat ongezien is, buiten empirische handelingen, buiten het bereik 

(van de organen van actie), onafleidbaar, ondenkbaar, onbeschrijflijk; waar-

 
1 Door middel van oorzaak en gevolg. 



27 

 
van het geldige bewijs bestaat in het enige geloof in het Zelf; waarin alle fe-

nomenen ophouden; en dat onveranderlijk, gunstig en non-duaal is. Dat is het 

Zelf, en dat moet gekend worden. 

Bezwaar: De start werd gemaakt met het terrein dat het Zelf vier kwartieren bezit. 

Vervolgens, na de presentatie van de drie kwartieren, is het duidelijk geworden dat 

het vierde verschilt van die drie die bewust zijn van de interne wereld, enzovoort; 

en daarom wordt de negatie door "niet bewust van de interne wereld'" enz. zinloos. 

Antwoord: Niet zo; want zoals de ware aard van het touw wordt gerealiseerd door 

de negatie van de illusies van een slang enz., zo wordt het Zelf zelf, gewoonlijk 

bestaand in de drie toestanden, op dezelfde manier als in de tekst "Dat zijt gij"1 

(Ch. VI. viii) getracht als Turīya te worden gevestigd. Want als Turīya, wiens 

kenmerken verschillen van die van het Zelf in de drie toestanden, werkelijk ver-

schillend zou zijn (van het Zelf), dan, wegens de afwezigheid van enig middel om 

Turīya te realiseren, zou de schriftuurlijke instructie nutteloos zijn of Turīya zal 

gereduceerd worden tot een niet-entiteit. Op de opvatting echter, dat net als het 

touw, op verschillende manieren voorgesteld als een slang enz., het Zelf, hoewel 

één, in de drie toestanden wordt voorgesteld als bezit van zulke attributen als be-

wustzijn van de interne wereld enz., volgt het ophouden van de fenomenale wereld 

van ellende gelijktijdig met de geldige kennis, voortkomend uit de negatie van 

zulke attributen als bewust zijn van de interne wereld; en daarom blijft er geen 

behoefte om te zoeken naar enig ander middel van kennis of enige andere discipli-

ne (zoals constant denken) voor de realisatie van Turīya. Dit is vergelijkbaar met 

wat er gebeurt in het geval van de kennis van het touw, waarbij de eliminatie van 

de slang uit het touw gelijktijdig plaatsvindt met het onderscheid tussen het touw 

en de slang. 2 

Integendeel, door degenen die de opvatting huldigen dat bij het kennen van bij-

voorbeeld een pot, een instrument van kennis zich bezighoudt met een andere acti-

viteit naast het verwijderen van duisternis (van de pot enz.), kan even goed worden 

gesteld dat bij het splijten van hout, het splijtproces zich bezighoudt met het doen 

van iets met een van de twee delen naast het verwijderen van de hechting van de 

twee delen.3  

 
1 Deze positieve uitspraak wordt niet letterlijk geïnterpreteerd, maar figuurlijk, om te betekenen 

dat "gij", wat de individuele ziel is, identiek is met "dat", wat God is, wanneer beide ontdaan zijn 

van conditionerende factoren. 

2 Aangezien, samen met de discriminerende kennis van de vorm, "Dit is een touw en geen slang", 

het ophouden van de slang gelijktijdig plaatsvindt, hoeft men niet te zoeken naar een afzonderlijk 

resultaat dat voortkomt uit de directe waarneming van het touw, of naar enig ander middel van 

kennis ervan, of enige andere hulp daarbij. 

3 Het bezwaar was: "Het resultaat van het toepassen van een instrument van kennis op een object 

is de openbaring van het object en niet het louter verwijderen van een illusie gecreëerd door 

duisternis of onwetendheid." Het antwoord is: "Een instrument van kennis vervult zijn doel door 



28 

 
Aan de andere kant, als het waar is dat het instrument van kennis, bezig met het 

scheiden van een pot van de duisternis (die het bedekt), zijn doel bereikt door 

slechts de ongewenste duisternis te verwijderen, net zoals de handeling van snij-

den, gericht op het opheffen van het aan elkaar kleven van de delen van het te splij-

ten hout, zijn doel volledig dient door de twee ledematen te scheiden, dan ontstaat 

de kennis van de pot onmiddellijk; en wordt deze niet bereikt door enig instrument 

van kennis. Net zoals het hier is, zo heeft in het geval van Turīya het instrument 

van kennis, dat niets anders is dan een geldige kennis voortkomend uit negatie en 

bedoeld om ideeën zoals "bewust van de interne wereld" die op het Zelf zijn over-

gelegd, te scheiden, geen andere actie op Turīya, afgezien van het elimineren van 

de ongewenste attributen zoals "bewust van de interne wereld"; 1 want gelijktijdig 

met het ophouden van zulke attributen als "bewust van de interne wereld", komt er 

een einde aan het verschil van de kenner, (het gekende, en de kennis). Zo zal ook 

worden gezegd: "dualiteit blijft niet bestaan na kennis" (Kārikā, I. 18), want kennis 

(als een mentale toestand) duurt geen tweede moment voort na dat van het ophou-

den van dualiteit. Mocht het echter voortduren, dan zal het leiden tot een oneindige 

regressie met als gevolg het niet-ophouden van dualiteit.2 Daarom is de conclusie 

dat alle kwaden, zoals "bewustzijn van de interne wereld", overgelegd op het Zelf, 

gelijktijdig ophouden met de toepassing (dat wil zeggen, de geboorte) van het in-

strument (van verlichting) dat niets anders is dan een geldige kennis voortkomend 

uit negatie (van dualiteit). 

Met de uitdrukking "nāntaḥ-prajñam, niet bewust van de interne wereld", wordt 

Taijasa geëlimineerd. Met "na bahiṣprajñam, niet bewust van de buitenwereld", 

wordt Viśva geëlimineerd. Met "na ubhayataḥ -prajñam, niet bewust van beide" 

wordt de tussenliggende toestand tussen droom en waken uitgesloten. Met "na 

prajñānaghanam, geen massa van bewustzijn" wordt de toestand van diepe slaap 

ontkend, want dit bestaat uit een latente toestand waarin alles ononderscheidbaar 

wordt. Met "na prajñam, noch bewustzijn" wordt het gelijktijdige bewustzijn van 

alles ontkend (door een enkele handeling van bewustzijn). Met "na aprajñam, geen 

onbewustzijn" wordt gevoelloosheid ontkend. 

 
de duisternis van onwetendheid van zijn object te verwijderen. De openbaring komt pari passu, 

als vanzelf. Als verondersteld wordt dat het instrument van kennis het aanvullende doel dient om 

een nieuw kenmerk, zoals openbaring, aan zijn object toe te voegen, dan kan men even goed 

beweren dat het snijden van hout niet alleen gericht is op het verwijderen van de hechting van de 

twee delen, maar ook op het toevoegen van iets aan een van de twee delen." 

1 Turīya is zelf-stralend en hoeft niet te worden verlicht door enig instrument van kennis. 

2 Als de kennis, bedoeld om dualiteit te elimineren, blijft bestaan nadat ze haar doel heeft ge-

diend, zal er een andere kennis nodig zijn om deze te elimineren. Die andere kennis zal opnieuw 

een derde vereisen voor een soortgelijk doel, enzovoort. Om deze situatie te vermijden, moet 

worden aangenomen dat de uiteindelijke kennis zelfvernietigend is. 



29 

 
Bezwaar: Aangezien attributen zoals "bewust van de interne wereld" worden 

waargenomen als inherent aan het Zelf, hoe kunnen ze dan worden begrepen als 

niet-bestaand door een loutere negatie, zoals de slang die verdwijnt van het touw? 

Het antwoord is: Aangezien, net als de denkbeeldige diversiteiten – zoals een 

slang, een waterlijn, enz., overgelegd op het touw – de bovengenoemde toestanden 

(die op het Zelf verschijnen) elkaar wederzijds uitsluiten, hoewel ze in essentie één 

zijn met het waarnemende Bewustzijn, en aangezien het waarnemende Bewustzijn 

in Zijn essentie onveranderlijk is in alle toestanden, volgt hieruit dat de getuige 

waar is.  

Bezwaar: Het verandert (d.w.z. verdwijnt) in diepe slaap. 

Antwoord: Niet zo, want iemand in diepe slaap wordt gekend (als doordrenkt met 

Bewustzijn);1 en dit wordt bevestigd door de Vedische tekst, "want de functie van 

het kennen van de kenner kan nooit verloren gaan" (Bṛ. IV. iii. 30). 

En juist omdat Het zo is, is Het adṛṣṭam, ongezien.2 Aangezien Het ongezien is 

(d.w.z. niet-waargenomen), daarom is Het avyavahāryam, voorbij empirische han-

delingen; agrāhyam, buiten het bereik van de organen van actie; alakṣaṇam, zon-

der enige logische grond van gevolgtrekking, dat wil zeggen, onafleidbaar. Daarom 

is Het acintyam, ondenkbaar. Vandaar dat Het avyapadeśyam, onbeschrijfelijk, 

door woorden is. Het is eka-ātma-pratyaya-sāram, te herkennen aan het onveran-

derlijke geloof dat Het hetzelfde Zelf is dat bestaat in de toestanden van waken 

enzovoort. Of de Turīya die voor Zijn sāra, geldige bewijs, eka ātmapratyaya, het 

enige geloof in het Zelf, heeft, is de eka-ātmapratyaya-sāra. En dit is in overeen-

stemming met de Vedische tekst: "Het Zelf alleen is waarop gemediteerd moet 

worden" (Bṛ. I. iv, 7). 

De attributen, zoals "bewust van de interne wereld", die toebehoren aan de bezitters 

van de toestanden (namelijk Viśva, Taijasa en Prājña), zijn ontkend. In "prapañco-

paśamam, degene in wie alle fenomenen zijn opgehouden" enz. worden de attribu-

ten van de toestanden ontkend. Daarom is Het śāntam, onveranderlijk;3 śivam, 

gunstig.4 Aangezien Het advaitam non-duaal is, vrij van illusoire ideeën van ver-

schil; daarom manyanta, (zij) beschouwen Het als; caturtham, de Vierde, zijnde 

onderscheiden van de drie kwartieren die louter verschijningen zijn. "Saḥ ātmā, dat 

is het Zelf; saḥ vijñeyaḥ, dat moet gekend worden" dit wordt gezegd te impliceren 

dat net zoals het touw bekend is verschillend te zijn van de slang, de spleet in de 

 
1 Iemand die ontwaakt uit diepe slaap zegt: "Ik heb diep geslapen, en ik was me van niets be-

wust." Deze herinnering zou niet mogelijk zijn tenzij de toestand werd waargenomen met behulp 

van Bewustzijn om de nodige indrukken te produceren. 

2 Niet het object van enig kenniszintuig. 

3 Vrij van liefde, haat, enz. 

4 Absoluut zuiver; in essentie opperste Gelukzaligheid en Bewustzijn. 



30 

 
grond, of de stok, die erop is overgelegd, zo ook dat Zelf moet worden gekend (als 

verschillend van de overgelegde toestanden) – het Zelf dat wordt gepresenteerd in 

de zin "Dat zijt gij" (Ch. VI. viii-xvi), en dat is besproken door teksten als "Hij 

wordt nooit gezien, maar is de getuige" (Bṛ. III. vii. 23), "want het gezicht van de 

getuige kan nooit verloren gaan" (Bṛ. IV. iii. 23), enz. Deze (kennis van het Zelf) 

wordt besproken vanuit het standpunt van de vorige staat van onwetendheid,1 want 

bij het aanbreken van kennis blijft er geen dualiteit over. 

 

 

 KĀRIKĀ 

Hier staan deze verzen (van Gaudapada): 

nivr̥tteḥ sarvaduḥkhānāmīśānaḥ prabhuravyayaḥ . 

advaitaḥ sarvabhāvānāṁ devasturyo vibhuḥ smr̥taḥ .. 10.. 

10. De onuitputtelijke non-duale Ene is de ordenaar — de Heer — in de kwes-

tie van het uitroeien van alle smarten. Deze stralende Turīya wordt be-

schouwd als de allesdoordringende bron van alle entiteiten. 

Nivṛtteḥ, in de kwestie van de uitroeiing; sarvaduḥkhānām, van alle smarten, ver-

tegenwoordigd door Viśva, Taijasa en Prājña; het Zelf dat Turīya is, is īśānaḥ, de 

ordenaar. Het woord Prabhuḥ, Heer, is een verklaring van īśānaḥ. Het idee is dat 

Hij de Heer is die in staat is de beëindiging van smart te ordenen; want smart houdt 

op als gevolg van Zijn kennis. (Hij is) avyayaḥ, onuitputtelijk, dat wil zeggen, 

wijkt niet af van Zijn aard. Waarom is dit zo? Omdat Hij advaitaḥ, non-duaal is. 

Hij die deze devaḥ is, stralende Ene, die zo wordt genoemd vanwege Zijn zelfver-

lichting; die turīyaḥ is, de Vierde; is smṛtaḥ, wordt beschouwd als; vibhuḥ, alles-

doordringende (bron);2 van alle entiteiten. 

Om de ware aard van Turīya te bepalen, worden de generieke en specifieke ken-

merken van Viśva en de rest vastgesteld: 

 

kāryakāraṇabaddhau tāviṣyete viśvataijasau . 

prājñaḥ kāraṇabaddhastu dvau tau turye na sidhyataḥ .. 11.. 

11. Die twee, namelijk Viśva en Taijasa, worden geacht geconditioneerd te zijn 

door oorzaak en gevolg. Prājña is geconditioneerd door oorzaak. Maar beide 

bestaan niet in Turīya. 

 
1 Het Zelf, dat elke beschrijving tart, kan niet objectief gekend worden. Maar aangezien men in 

de staat van onwetendheid kennis begrijpt als een objectieve referentie hebbend, volgt de tekst 

hier ook die denkrichting. 

2 Turīya is vibhu, omdat de verschillende (vividha) toestanden uit Hem voortkomen (bhavanti) — 

A.G. 



31 

 
Kārya, afgeleid in de zin van iets geproduceerds, betekent de staat van het effect 

zijn. Kāraṇa, afgeleid in de zin van iets dat handelt, betekent de causale staat. Die 

twee, namelijk viśva-taijasau, Viśva en Taijasa, zoals eerder beschreven: isyete, 

worden geacht te zijn; (kārya-kāraṇa-baddhau), gebonden door, omvat binnen, de 

zaad- en vruchttoestanden, bestaande uit het niet-begrijpen en verkeerd begrijpen 

van de Werkelijkheid. Maar Prājña is alleen gebonden door de causale staat. Het 

niet-begrijpen van de Werkelijkheid alleen is de oorzaak van het tot stand brengen 

van de staat van Prājña. Daarom tau dvau, beide van deze twee — de causale en de 

resulterende omstandigheden, het niet-begrijpen en het verkeerd begrijpen van de 

Werkelijkheid; — na sidhyataḥ turye, bestaan niet, dat wil zeggen, zijn niet moge-

lijk, in Turīya. 

 

na’’tmānaṁ na parāṁścaiva na satyaṁ nāpi cānr̥tam . 

prājñaḥ kiñcana saṁvetti Turīyaṁ tatsarvadr̥ksadā .. 12.. 

12. Prājña begrijpt noch zichzelf, noch anderen, noch waarheid, noch on-

waarheid. Maar die Turīya is voor altijd alles en de getuige. 

Hoe wordt Prājña dan geconditioneerd door de causale staat, en hoe zijn de bindin-

gen van niet-begrijpen en verkeerd begrijpen onmogelijk in het geval van Turīya? 

Aangezien, in tegenstelling tot Viśva en Taijasa, Prājña na saṁvetti, niets waar-

neemt; kiñcana, niets, geen externe dualiteit die anders is dan het Zelf en geboren 

is uit het zaad van onwetendheid; daarom wordt hij geconditioneerd door de duis-

ternis van het niet-waarnemen van de Werkelijkheid die het zaad is van valse 

waarneming. Aangezien tat, dat; Turīya sadā is, voor altijd; sarva-dṛk, alles (sar-

va) wat er is zowel als een getuige (dṛk), er niets naast Turīya is; daarom heeft 

Turīya het zaad niet dat bestaat uit het niet-waarnemen van de Werkelijkheid. En 

juist hierom is er in Turīya geen valse waarneming als gevolg van niet-

waarneming; want in de zon, die altijd schitterend is, kan er geen mogelijkheid zijn 

van de tegenovergestelde duisternis of schijnen op een andere manier dan die van 

de zon, in overeenstemming met de Vedische tekst, "want het gezicht van de getui-

ge kan nooit verloren gaan" (Bṛ. IV. iii. 23). Of Turīya wordt gezegd "sarva-dṛk, 

ziener van alles" te zijn voor altijd, omdat het Turīya is die, door in alle wezens te 

bestaan tijdens de droom- en waaktoestanden, de ziener van alles lijkt te zijn. Want 

de Upaniṣad zegt: "Er is geen andere getuige dan deze" (Bṛ. III. viii. 11). 

 

dvaitasyāgrahaṇaṁ tulyamubhayoḥ prājñaTurīyayoḥ . 

bījanidrāyutaḥ prājñaḥ sā ca turye na vidyate .. 13.. 

13. Niet-waarneming van dualiteit is gemeenschappelijk voor zowel Prājña als 

Turīya. Prājña is begiftigd met slaap, wat een causale staat is. Maar in Turīya 

bestaat die slaap niet. 



32 

 
Dit vers is bedoeld om de twijfel weg te nemen die uit een andere bron voortkomt. 

"Waarom zou, aangezien de niet-waarneming van dualiteit vergelijkbaar is, alleen 

Prājña geconditioneerd worden door causaliteit en niet Turīya?" — deze twijfel die 

kan ontstaan, wordt weerlegd. De reden is dat Prājña bīja-nidrā-yutaḥ is: nidrā, 

slaap, bestaat uit de niet-waarneming van de Werkelijkheid, en dat is zelf de bīja, 

zaad van de geboorte van de cognitie van variëteiten; en Prājña is yutaḥ, begiftigd 

met deze bījanidrā, slaap die een causale staat is. Die slaap, bestaande uit de niet-

waarneming van de Werkelijkheid, na vidyate, bestaat niet; turye, in Turīya, van-

wege zijn aard van een constante getuige te zijn. Daarom is er in Hem geen binding 

van de causale staat. Dit is de strekking. 

 

svapnanidrāyutāvādyau prājñastvasvapnanidrayā . 

na nidrāṁ naiva ca svapnaṁ turye paśyanti niścitāḥ .. 14.. 

14. De eerdere twee zijn begiftigd met droom en slaap, maar Prājña is begif-

tigd met droomloze slaap. Mensen met een vaste overtuiging zien noch slaap 

noch droom in Turīya. 

Svapna, droom, bestaat uit valse waarneming, zoals die van een slang op een touw. 

Nidrā, slaap, is beschreven als duisternis, bestaande uit het niet-waarnemen van de 

Werkelijkheid. Door deze twee — droom en slaap — zijn Viśva en Taijasa begif-

tigd; en daarom zijn zij aangeduid als geconditioneerd door de toestanden van oor-

zaak en gevolg (Kārikā, I. 11); terwijl Prājña alleen geconditioneerd is door slaap, 

onverbonden met droom; en vandaar dat hij is aangeduid als geconditioneerd door 

de causale staat. Niścitāḥ, degenen met een vaste overtuiging, de kenners van 

Brahman; na paśyanti, zien beide niet in Turīya, aangezien deze van een tegenge-

stelde aard zijn, zoals duisternis ten opzichte van de zon. Daarom is gezegd dat 

Turīya niet geconditioneerd is door de toestanden van oorzaak en gevolg. 

Het wordt getoond wanneer men stevig geworteld raakt in Turīya: 

 

anyathā gr̥hṇataḥ svapno nidrā tattvamajānataḥ . 

viparyāse tayoḥ kṣīṇe turīyaṁ padamaśnute .. 15.. 

15. Droom behoort toe aan iemand die vals ziet, en slaap aan iemand die de 

Werkelijkheid niet kent. Wanneer de twee fouten van deze twee1 zijn verwij-

derd, bereikt men de staat die Turīya is. 

Svapnaḥ, droom; komt tot iemand grhṇataḥ, die waarneemt; anyatha, vals; zoals 

de waarneming van een slang op een touw, in de staten van droom en waken. 

Nidrā, slaap; — behorend tot iemand ajānataḥ taltvam, die de Werkelijkheid niet 

 
1 Viśva en Taijasa vormen één factor en Prājña de andere. Daarom wordt 'tayoḥ, van deze twee' 

in het tweevoud gebruikt. 



33 

 
kent; — is evenzeer aanwezig in alle drie de staten. Droom en slaap zijn de ge-

meenschappelijke kenmerken van zowel Viśva als Taijasa, en worden als één be-

handeld. Aangezien in deze twee staten slaap van secundair belang is door de 

overheersing van valse waarneming, wordt de fout (in deze staten) gelijkgesteld 

aan droom. Maar in de derde staat neemt de fout alleen de vorm van slaap aan, 

bestaande uit het niet-waarnemen van de Werkelijkheid. Daarom wanneer tayoḥ 

van deze twee (Viśva-Taijasa en Prājña), bestaand in de staten van effect en oor-

zaak; viparyāse, de twee fouten, bestaande uit valse waarneming en niet-

waarneming, en de twee bindingen vormend in de staten van effect en oorzaak; 

kṣīṇe, zijn uitgeroeid bij de waarneming van de hoogste Werkelijkheid; dan aśnute, 

bereikt men; turīyam padam, de staat van Turīya. Het idee is dat, aangezien hij 

beide soorten bindingen niet waarneemt, hij stevig geworteld raakt in Turīya. 

 

anādimāyayā supto yadā jīvaḥ prabudhyate . 

ajamanidramasvapnamadvaitaṁ budhyate tadā .. 16.. 

16. Wanneer het individu, slapend onder invloed van de beginloze Māyā, 

wordt gewekt, dan realiseert hij de ongeboren, slaaploze, droomloze, non-

duale (Turīya). 

Dit ene, de jīvaḥ, de trans-migrerende individuele ziel, die suptaḥ is, slaapt; terwijl 

hij in beide (waak- en droom) toestanden zulke dromen ziet als 'Dit is mijn vader', 

'Dit mijn zoon', 'Dit is mijn kleinzoon', 'Dit is mijn veld', 'Dit zijn mijn dieren', 'Ik 

ben hun meester', 'Ik ben gelukkig, ellendig', 'Ik ben beroofd door deze, en ik heb 

gewonnen door deze', enzovoort, onder invloed van slaap die niets anders is dan 

Māyā, wiens activiteit geen begin had en die de twee facetten heeft van niet-

waarneming van de Werkelijkheid of de causale staat, en valse waarneming van de 

Werkelijkheid. Yadā, wanneer; door een zeer genadige leraar, die de waarheid 

heeft gerealiseerd die de strekking van de Upaniṣads vormt, hij (het individu) 

wordt gewekt door de leer, "Gij zijt geen bundel van oorzaken en gevolgen, maar 

Gij zijt Dat'", dan begrijpt dat individu het zo. Hoe? (Aldus): (Hij kent de) ajam, 

ongeborene, die zo wordt genoemd omdat erin geen externe of interne mutatie is, 

beginnend met geboorte, waar positieve objecten erfgenaam van zijn; het idee is 

dat Het extern en intern verstoken is van alle mutaties waaraan fenomenale objec-

ten onderhevig zijn. (Hij kent de) anidram, slaaploze (Turīya), aangezien erin geen 

slaap of de causale staat is, bestaande uit de duisternis van onwetendheid die de 

oorzaak is van geboorte enzovoort. Aangezien die Turīya slaaploos is, daarom 

(realiseert hij) Het als asvapnam, droomloos, valse waarneming (svapna) geba-

seerd zijnde op niet-waarneming (nidrā). Aangezien Het slaaploos en droomloos 

is, realiseert het individu, tadā dan; budhyate, de ongeboren, non-duale Turīya als 

zijn Zelf. 

 



34 

 
prapañco yadi vidyeta nivarteta na saṁśayaḥ . 

māyāmātramidaṁ dvaitamadvaitaṁ paramārthataḥ .. 17.. 

17. Het staat buiten kijf dat de fenomenale wereld zou ophouden te bestaan als 

ze enige existentie had. Al deze dualiteit die niets anders is dan Māyā, is in 

werkelijkheid niets anders dan non-dualiteit. 

Als men moet worden gewekt door de fenomenale wereld te negeren, hoe kan er 

dan non-dualiteit zijn zolang de fenomenale wereld voortduurt? Het antwoord is: 

Dat zal inderdaad het geval zijn yadi prapañcaḥ vidyeta, als de wereld zou bestaan. 

Maar als overgelegd, zoals een slang op een touw, bestaat ze niet. Na saṁśayaḥ, er 

is geen twijfel; dat als ze had bestaan, nivarteta, ze zou ophouden te bestaan. Niet 

dat de slang, verzonnen op het touw door een waarnemingsfout, daar in werkelijk-

heid bestaat en dan wordt verwijderd door correcte waarneming. Niet dat de magie 

die door een goochelaar wordt opgeroepen, in werkelijkheid bestaat en dan wordt 

verwijderd bij het verdwijnen van de optische illusie van zijn getuige. Op soortge-

lijke wijze, māyāmatram idam dvaitam, deze dualiteit die niets anders is dan Māyā, 

en de fenomenale wereld wordt genoemd; is paramārthataḥ, in de hoogste waar-

heid; advaitam, non-duaal, net als het touw en de goochelaar. Daarom is de strek-

king dat er niet zoiets bestaat als de wereld die verschijnt of verdwijnt. 

 

vikalpo vinivarteta kalpito yadi kenacit . 

upadeśādayaṁ vādo jñāte dvaitaṁ na vidyate .. 18.. 

18. Diversiteit zou verdwijnen als het door iemand was verbeeld. Dit soort 

gesprekken is voor het (mogelijk maken van) onderricht. Dualiteit houdt op te 

bestaan na realisatie. 

Hoe kunnen zulke verzinsels als onderricht, instructeur en de onderwezenen ver-

dwijnen? Hierop is het antwoord: Vikalpaḥ, diversiteit; vinivarteta, zou ophouden; 

yadi, als; het was kalpitaḥ, verbeeld; kenacit, door wie dan ook. Net zoals deze 

fenomenale wereld analoog is aan magie of een slang die op een touw is overge-

legd, zo zijn ook zulke verzinsels als de verschillen van de onderwezenen enzo-

voort er upadeśāt, ten behoeve van onderricht; vandaar ayam vādaḥ, dit gesprek – 

van instructeur, onderricht en onderwezenen – is ter wille van onderricht. Wanneer 

het effect van onderricht is bereikt, jñāte, bij de realisatie van de hoogste Werke-

lijkheid; dvaitam na vidyate, houdt dualiteit op te bestaan. 

 

UPANIŞAD 

so’yamātmā’dhyakṣaramoṁkāro’dhimātraṁ pādā 

mātrā mātrāśca pādā akāra ukāro makāra iti .. 8.. 

8. Dat Zelf, beschouwd vanuit het oogpunt van de lettergreep (die het aan-

duidt) is Om. Beschouwd vanuit het oogpunt van de letters (die Om vormen) 



35 

 
zijn de kwartieren (van het Zelf) de letters (van Om), en de letters zijn de 

kwartieren. (De letters zijn): a, u en m. 

Saḥ ayam ātmā, datzelfde Zelf, dat gelijkgesteld werd aan Om in 'Dit Zelf heeft 

vier kwartieren' (Ma. 2), door de nadruk te leggen op het aangeduide object (door 

Om), — datzelfde Zelf; adhyakṣaram, vanuit het oogpunt van de lettergreep, (is 

Om) wanneer uitgelegd met nadruk op de lettergreep. Welke lettergreep is dat dan? 

Dat wordt nu vermeld: Oṅkāraḥ, het is de lettergreep Om. Die lettergreep Om, 

terwijl deze in kwartieren wordt verdeeld, is adhimātram, bestaat op letters als 

basis. Hoe? Degenen die de kwartieren van het Zelf vormen, zijn de letters van 

Om. Welke zijn dat? Dat zijn de letters a, u en m. 

 

jāgaritasthāno vaiśvānaro’kāraḥ prathamā 

mātrā’’pterādimattvād vā’’pnoti ha vai sarvān 

kāmānādiśca bhavati ya evaṁ veda .. 9.. 

9. Vaiśvānara, met de waaktoestand als Zijn werkterrein, is de eerste letter a 

vanwege (de gelijkenis van) alomtegenwoordigheid of het de eerste te zijn. Hij 

die dit zo weet, verkrijgt waarlijk alle begeerlijke dingen en wordt de voor-

naamste. 

Vaiśvānara, met de waaktoestand als Zijn werkterrein, is de eerste letter a vanwege 

(de gelijkenis van) alomtegenwoordigheid of het zijn van de eerste. Hij die dit zo 

weet, verkrijgt waarlijk alle begeerlijke dingen en wordt de voornaamste. 

Met betrekking tot deze worden specifieke relaties vastgesteld. Hij die vaiśvānaraḥ 

is, Vaiśvānara (Virāt); jāgaritasthānaḥ, met Zijn werkterrein als de waaktoestand;1 

is akāraḥ, a; — prathamā mātrā, de eerste letter, van Om. Vanwege welke gelijke-

nis? Dat wordt gezegd: Ᾱpteḥ, vanwege alomtegenwoordigheid. Ᾱpti betekent al-

omtegenwoordigheid. Door de klank a wordt alle spraak doordrongen, volgens de 

Vedische tekst, "De klank a is inderdaad alle spraak" (Ai. A. II. iii. 7. 13). Op 

soortgelijke wijze wordt door Vaiśvānara het hele universum doordrongen, volgens 

de Vedische tekst, "Het hoofd van dit Zelf, dat Vaiśvānara is, is inderdaad de he-

mel" enz. (Ch. V. xviii. 2). En we zeiden dat het woord en het door het woord aan-

geduide ding hetzelfde zijn. Dat wat ādi, voorrang, heeft, wordt ādimat, eerste, 

genoemd. Zoals de letter a de eerste is, zo is ook Vaiśvānara. Vanwege deze gelij-

kenis wordt Vaiśvānara geïdentificeerd met a. De vrucht die een kenner van deze 

identiteit verkrijgt, wordt vermeld: Ᾱpnoti ha vai sarān kāmān, hij verkrijgt waar-

 
1 Het Zelf in de grove individuele context (namelijk Viśva) is identiek aan het Zelf in de grove 

kosmische context (namelijk Vaiśvānara of Virāt). Op soortgelijke wijze moet worden begrepen 

dat Taijasa identiek is met Hiraṇyagarbha, en Prājña met het Ongemanifesteerde, waarbij het 

verschil alleen ligt in het werkterrein van manifestatie. Deze identiteit wordt gesuggereerd door 

het willekeurige gebruik van deze termen in de huidige en volgende teksten. 



36 

 
lijk alle begeerlijke dingen; ca bhavati ādiḥ en hij wordt de voornaamste, onder de 

groten; yaḥ evam veda, die dit zo weet, kent de identiteit zoals vermeld. 

 

svapnasthānastaijasa ukāro dvitīyā mātrotkarṣād 

ubhayatvādvotkarṣati ha vai jñānasantatiṁ samānaśca bhavati 

nāsyābrahmavitkule bhavati ya evaṁ veda .. 10.. 

10. Hij die Taijasa is met de droomtoestand als zijn werkterrein, is de tweede 

letter u (van Om); vanwege de gelijkenis van uitmuntendheid en tussenpositie. 

Hij die dit zo weet, vergroot de stroom van kennis en wordt gelijk aan allen. 

Niemand wordt in zijn lijn geboren die geen kenner van Brahman is. 

Hij die taijasaḥ is, Taijasa; svapnasthānaḥ, met de droomtoestand als zijn werkter-

rein; is de dvitīyā mātrā, tweede letter; ukāraḥ, u van Om. Vanwege welke gelijke-

nis? Dat wordt gezegd: Ukarṣāt, vanwege uitmuntendheid. De letter u is, als het 

ware, beter dan de letter a; zo is ook Taijasa beter dan Viśva. Ubhayavāt vā of (dit 

is zo) vanwege de tussenpositie. De letter u komt voor tussen de letters a en m; en 

zo is ook Taijasa een tussenpositie tussen Viśva en Prājña. (Taijasa is u) vanwege 

deze gelijkenis van gerelateerd zijn aan beide. Het resultaat dat de kenner bereikt, 

wordt vermeld: Utkarṣati ha vai jñānasantatim, hij verhoogt, dat wil zeggen, ver-

groot, de stroom van zijn kennis; ca bhavati samānaḥ, en hij wordt gelijk — hij 

wordt geen object van afgunst voor zijn vijanden, zoals hij dat niet is voor zijn 

vrienden. Asya kule, in zijn lijn; yaḥ evam veda, die dit zo weet; na bhavati abrah-

mavit, niemand wordt geboren die geen kenner van Brahman is. 

 

suṣuptasthānaḥ prājño makārastr̥tīyā mātrā miterapītervā 

minoti ha vā idam sarvamapītiśca bhavati ya evaṁ veda .. 11.. 

11. Prājña met zijn werkterrein in de slaaptoestand is m, de derde letter van 

Om, vanwege meten of vanwege absorptie. Iedereen die dit zo weet, meet dit 

alles, en hij wordt de plaats van absorptie. 

Hij die Prājñaḥ is, Prājña; suṣuptasthānaḥ, met de staat van diepe slaap als zijn 

werkterrein, is makāraḥ, de letter m; welke tṛtīyā mātrā is, de derde letter; van de 

lettergreep Om. Door welke analogie? Dat wordt gezegd: Dit is de analogie hier — 

miteḥ, vanwege het meten. Miti betekent meten. Zoals gerst wordt gemeten door 

het vat genaamd Prastha, zo worden Viśva en Taijasa gemeten, als het ware, van-

wege hun binnengaan en uitkomen uit Prājña tijdens ontbinding en ontstaan. Op 

soortgelijke wijze, aan het einde van de uitspraak van de lettergreep Om en ten 
tijde van de nieuwe uitspraak ervan, lijken de letters a en u de laatste letter m bin-

nen te gaan om er weer uit te komen. Vā āpīteḥ, of vanwege absorptie. Apīti bete-

kent opgaan in of verenigen met. Ten tijde van de uitspraak van Om, lijken a en u 

op te gaan in de laatste letter m. Op soortgelijke wijze gaan Viśva en Taijasa op in 

Prājña ten tijde van slaap. Vanwege deze analogie is er ook de identiteit van Prājña 



37 

 
en de letter m. Het resultaat dat de man van kennis bereikt, wordt vermeld: Minoti 

ha vai idam sarvam, hij meet dit alles, dat wil zeggen, hij kent de realiteit ervan; ca 
bhavati apītiḥ, en hij wordt de plaats van absorptie, van het universum, dat wil 

zeggen, het Zelf in Zijn causale staat. De vermelding van subsidiaire resultaten hier 

is ter lofprijzing van het primaire middel. 

 

 KĀRIKĀ 

 

Hier staan deze verzen (van Gaudapāda): 

viśvasyātvavivakṣāyāmādisāmānyamutkaṭam . 

mātrāsampratipattau syādāptisāmānyameva ca .. 19.. 

19. Wanneer de identiteit van Viśva met de letter a wordt bedoeld, (dat wil 

zeggen) wanneer Viśva's identiteit met een letter wordt begrepen, komt de 

gelijkenis van het zijn van de eerste, evenals de gelijkenis van alomtegenwoor-

digheid, in beeld. 

Wanneer de identiteit viśvasya, van Viśva; met a, met de loutere letter a, wordt 

bedoeld, dan komt, volgens de aangevoerde redenering; sāmānyam, de gelijkenis; 

van het zijn van de ādi, eerste; duidelijk (utkatam) in beeld. Dit is het idee. De zin 

"wanneer de identiteit met a wordt bedoeld" wordt verklaard door mātrāsaṁprati-

pattau, wat betekent "wanneer Viśva's identiteit met alleen a wordt begrepen". Na 

'āptisāmānyam eva ca, de gelijkenis van alomtegenwoordigheid', wordt het woord 

"utkatam, (wordt gezien als) duidelijk" begrepen vanwege het gebruik van "ca, en". 

taijasasyotvavijñāna utkarṣo dr̥śyate sphuṭam . 

mātrāsampratipattau syādubhayatvaṁ tathāvidham .. 20.. 

20. Wat betreft het begrijpen van Taijasa als geïdentificeerd met u, dat wil 

zeggen, wanneer de identiteit van Taijasa met een letter wordt begrepen, 

wordt de gelijkenis van uitmuntendheid duidelijk gezien, en de tussenpositie is 

eveneens duidelijk. 

Taijasasya utva-vijñāne, wat betreft het kennen van Taijasa als de letter u, wanneer 

het de bedoeling is om het met u te identificeren; utkarṣaḥ, uitmuntendheid; dṛṣya-

te, wordt gezien; sphuṭam, duidelijk. Dit is de betekenis. Ubhayatvam, tussenposi-

tie, is ook duidelijk. Dit alles moet zoals eerder worden uitgelegd. 

 

makārabhāve prājñasya mānasāmānyamutkaṭam . 

mātrāsampratipattau tu layasāmānyameva ca .. 21.. 

21. Wat betreft de identiteit van Prājña met de letter m, dat wil zeggen, wan-

neer de identiteit van Prājña met een letter wordt begrepen, dan komt de ge-

lijkenis van het zijn van een maat duidelijk naar voren, en zo ook de gelijkenis 

van absorptie. 



38 

 
Het idee is dat, wat betreft de identiteit van Prājña met de letter m, meting en ab-

sorptie uitstekende punten van gelijkenis zijn. 

 

triṣu dhāmasu yattulyaṁ sāmānyaṁ vetti niścitaḥ . 

sa pūjyaḥ sarvabhūtānāṁ vandyaścaiva mahāmuniḥ .. 22.. 

22. Hij, de grote wijze, die met vaste overtuiging de gemeenschappelijke over-

eenkomsten in de drie toestanden kent, is een grote wijze, waardig om door 

alle wezens aanbeden en gegroet te worden. 

Saḥ, hij; die niścitaḥ, met de vaste overtuiging, "'Dit is zeker zo'"; vetti, weet; in de 

drie hierboven genoemde toestanden; tulyam sāmānyam, de genoemde gemeen-

schappelijke analogieën; wordt in de wereld een kenner van Brahman en is pūjyaḥ, 

aanbiddelijk; en vandyaḥ, waardig om gegroet te worden. 

 

akāro nayate viśvamukāraścāpi taijasam . 

makāraśca punaḥ prājñaṁ nāmātre vidyate gatiḥ .. 23.. 

23. De letter a leidt naar Viśva; zo ook de letter u leidt naar Taijasa; en de 

letter m, opnieuw, leidt naar Prājña. Met betrekking tot iemand die bevrijd is 

van letters, blijft er geen verwerving over. 

Akāraḥ, de letter a; nayate draagt; degene die, na zich tot Om te hebben gewend, 

daarop mediteert door de kwartieren van het Zelf te identificeren met de letters van 

Om door middel van de voorgaande gemeenschappelijke kenmerken; viśvam, naar 

Viśva; laat hem Viśva bereiken. Het idee is dat degene die op Om mediteert met 

behulp van a, geïdentificeerd wordt met Vaiśvānara (Virāt). Op soortgelijke wijze, 

ukāraḥ, de letter u; neemt hem taijasam, naar Taijasa. Ca, en; makāraḥ, de letter 

m; punaḥ, nogmaals prājñam, naar Prājña. Het werkwoord "leidt" moet worden 

begrepen uit het gebruik van het woord "ca, en". Maar wanneer m ook verdwijnt, 

dan, door de vernietiging van de causale staat, amātre, met betrekking tot degene 

die bevrijd is van letters (en delen); na vidyate, blijft er geen; any gatiḥ, verwer-

ving over.1 

 

  

 
1 A stelt het grove universum voor, de waaktoestand, en Viśva; u representeert het subtiele uni-

versum, droom, en Taijasa; en m representeert de causale staat, slaap, en Prājña. De eerdere gaan 

op in de latere. Op deze manier wordt alles gereduceerd tot Om. Terwijl men bezig is met deze 

meditatie van Om als alles, flitst in de geest van de aspirant de instructie van de leraar dat alles 

niets anders is dan het absolute Brahman. Dan verdwijnt de hele fenomenale wereld, opgaand in 

Om, in Brahman, en blijft er geen doel meer over om te bereiken. Hoewel de meditaties in de 

drie stadia betrekking hebben op hetzelfde Om, zijn de resultaten verschillend in overeenstem-

ming met de nadruk die wordt gelegd op de bestanddelen ervan. 



39 

 
UPANIŞAD 

amātraścaturtho’vyavahāryaḥ prapañcopaśamaḥ śivo’dvaita 

evamoṁkāra ātmaiva saṁviśatyātmanā’’tmānaṁ ya evaṁ veda .. 12.. 

12. Het deelloze Om is Turiya – voorbij alle conventionele handelingen, de 

grens van de negatie van de fenomenale wereld, het gunstige, en het non-

duale. Om is dus het Zelf, dat zeker is. Hij die aldus weet, treedt het Zelf bin-

nen door zijn Zelf. 

Amātraḥ, dat wat geen mātrā, deel, heeft – het deelloze Om; wordt niets anders dan 

de caturthaḥ. Vierde, Turiya, louter het absolute Zelf; dat avyavaharyah is, voorbij 

empirische relaties, vanwege het verdwijnen van namen en benoembare zaken, die 

slechts vormen van spraak en geest zijn; prapañcopaśamaḥ, de culminatie van 

fenomenale existentie;1 śivaḥ, het gunstige; advaitaḥ, non-duaal. Evam, aldus; Om, 

als bezit van de drie letters, en zoals toegepast door een mens met de bovenge-

noemde kennis, is ātmā eva, waarlijk identiek met het Zelf, bezit van drie kwartie-

ren. Yaḥ evam veda, hij die aldus weet; saṁviśati, treedt binnen; ātmānam, in (zijn 

eigen hoogste) Zelf; ātmanā, door (zijn eigen) Zelf. De kenner van Brahman, die 

de hoogste waarheid heeft gerealiseerd, is het Zelf binnengegaan door de derde 

staat van latentie weg te branden; en vandaar dat hij niet opnieuw geboren wordt, 

aangezien Turīya geen latentie van (schepping) heeft. Want wanneer een slang die 

op een touw is overgelegd, is opgegaan in het touw bij het onderscheiden van het 

touw en de slang, verschijnt hij niet opnieuw aan die discriminerende mensen, net 

zoals voorheen, vanuit de indrukken van het verleden die aan het intellect kleven. 

Aan die mannen van verzaking die een saai of gemiddeld intellect bezitten, die 

zichzelf nog steeds aspiranten achten, die het deugdzame pad bewandelen, en die 

de gemeenschappelijke kenmerken van de letters en de kwartieren (van Om en het 

Zelf) kennen zoals eerder gepresenteerd, (aan hen) wordt de lettergreep Om, wan-

neer op de juiste manier gemediteerd, behulpzaam voor de realisatie van Brahman. 

Ter ondersteuning hiervan zal worden gezegd: "De drie inferieure stadia van het 

leven" enz. (Kārikā III. 16). 

 

 KĀRIKĀ 

Vlak hiervoor komen deze verzen. 

 

oṁkāraṁ pādaśo vidyātpādā mātrā na saṁśayaḥ . 

oṁkāraṁ pādaśo jñātvā na kiñcidapi cintayet .. 24.. 

 
1 De ultieme negatie van de wereld. 



40 

 
24. Men moet Om, kwartier voor kwartier, kennen; (want) er is geen twijfel 

dat de kwartieren (van het Zelf) de letters (van Om) zijn. Nadat men Om, 

kwartier voor kwartier, heeft gekend, moet men aan niets meer denken. 

Vanwege de bovengenoemde gelijkenis zijn de kwartieren de letters, en de letters 

de kwartieren. Daarom vidyāt, moet men kennen; oṅkāram, de lettergreep Om; 

pādaśāḥ, kwartier voor kwartier. Dit is de betekenis. Wanneer de lettergreep Om 

aldus gekend is, na cintayet, moet men niet denken aan; kim cit api, iets hoege-

naamd, dat enig gezien of ongezien doel dient; want hij heeft al zijn verlangens 

vervuld. 

 

yuñjīta praṇave cetaḥ praṇavo brahma nirbhayam . 

praṇave nityayuktasya na bhayaṁ vidyate kvacit .. 25.. 

25. Men moet zijn geest concentreren op Om, (want) Om is Brahman voorbij 

angst. Voor een man, die altijd in Brahman is gevestigd, kan er nergens angst 

zijn. 

Yuñjita, men moet concentreren; cetaḥ, de geest; praṇave, op Om, zoals uitgelegd, 

dat in wezen de hoogste Werkelijkheid is; want praṇavaḥ, Om; is brahma nir-
bhayam, Brahman voorbij angst; want voor iemand die er altijd in gevestigd is, na 

bhayam vidyate kvacit, kan er nergens angst zijn, in overeenstemming met de Ve-

dische tekst, "De verlichte mens is nergens bang voor" (Tai. II. ix). 

 

praṇavo hyaparaṁ brahma praṇavaśca paraḥ smr̥taḥ . 

apūrvo’nantaro’bāhyo’naparaḥ praṇavo’vyayaḥ .. 26.. 

26. Om is zeker het inferieure Brahman; en Om wordt beschouwd als het su-

perieure Brahman. Om is zonder oorzaak, zonder binnen en buiten, en zonder 

effect; en het is onvergankelijk. 

Praṇavaḥ, Om; is zowel het superieure als het inferieure Brahman. Wanneer de 

kwartieren en letters verdwijnen, wordt Om vanuit het hoogste standpunt waarlijk 

het hoogste Zelf dat Brahman is. Daarom is het apūrvaḥ, zonder enige voorafgaan-

de oorzaak. Er is niets binnenin dat van een andere klasse is; daarom is het 

anantaraḥ, zonder binnenkant. Op soortgelijke wijze is er niets buiten bestaand; 

daarom is het abāhyaḥ, zonder buitenkant. Er is geen (aparaḥ), effect ervan; daar-

om is het anaparaḥ, zonder effect. Het geïmpliceerde idee (als geheel) is dat het 

even omvattend is met alles wat binnen of buiten is; het is ongeboren; en het is een 

massa van Bewustzijn, homogeen als een brok zout. 

 

sarvasya praṇavo hyādirmadhyamantastathaiva ca . 

evaṁ hi praṇavaṁ jñātvā vyaśnute tadanantaram .. 27.. 



41 

 
27. Om is inderdaad het begin, midden en einde van alles. Nadat men Om op 

deze manier heeft gekend, bereikt men onmiddellijk (identiteit met het Zelf). 

Net als de goochelaar en anderen, (is Om het) begin (ādi), midden (madhya) en 

einde (anta) — de oorsprong, voortzetting en ontbinding; sarvasya, van alles — 

van het hele fenomenale universum, bestaande uit ruimte en de rest die ontstaan als 

een magische olifant, een slang overgelegd op een touw, een fata morgana, een 

droom, enz. (uit de goochelaar en de rest). Evam hi, op deze manier inderdaad; 

jñātvā praṇavam, nadat men Om heeft gekend, dat het Zelf is en dat vergelijkbaar 

is met de goochelaar en de rest; vyaśnute, bereikt men; identiteit met het Zelf, op 

datzelfde moment. Dit is het idee. 

 

praṇavaṁ hīśvaraṁ vidyātsarvasya hr̥di saṁsthitam . 

sarvavyāpinamoṅkāraṁ matvā dhīro na śocati .. 28.. 

28. Men moet Om kennen als God, zetelend in de harten van allen. Mediterend 

op het allesdoordringende Om, treurt de intelligente mens niet meer. 

Vidyāt, men moet kennen; praṇavam, Om; als īśvaram, God; bestaand hṛdi, in het 

hart — de zetel van geheugen en waarneming; van alle levende wezens. Matvā, 

nadat men heeft gemediteerd op (d.w.z. gerealiseerd); de sarvavyapmam, alles-

doordringende; oṅkāram, Om, dat het Zelf is voorbij de wereldse staat; dhīraḥ, de 

intelligente man; na śocati treurt niet; want geen oorzaak van verdriet kan mogelijk 

zijn (dan), in overeenstemming met zulke Vedische teksten als, "De kenner van het 

Zelf overstijgt verdriet" (Ch. VII. i. 3). 

 

amātro’nantamātraśca dvaitasyopaśamaḥ śivaḥ . 

oṁkāro vidito yena sa munirnetaro janaḥ .. 29.. 

29. De Om, zonder maten en met oneindige dimensie, is de gunstige entiteit 

waar alle dualiteit ophoudt. Hij door wie Om gekend wordt, is de ware wijze, 

en niet een ander mens. 

Amātraḥ, (Om) voorbij maten, is Turīya. Mātrā, afgeleid in de zin van datgene 

waarmee iets wordt gemeten, betekent dimensie; dat wat oneindige (ananta) di-

mensie heeft, is anantamātraḥ; het idee is dat de uitbreiding ervan niet kan worden 

bepaald. Het is śivaḥ, gunstig, heilig, vanwege de negatie van alle dualiteit. Saḥ 

yena, hij door wie; oṅkaraḥ, Om, zoals uitgelegd; viditaḥ, gekend wordt; is een 

muniḥ, wijze (letterlijk: een bemiddelaar), vanwege zijn meditatie op de hoogste 

Werkelijkheid; maar na itaraḥ janaḥ, niet een ander mens, hoewel hij geleerd mag 

zijn in de geschriften. Dit is het idee. 

* * * 

 



42 

 
GAUḌAPĀDA’S KĀRIKĀ 

HOOFDSTUK II 

VAITATHYĀKHYAṀ PRAKARAṆA (Over onwerkelijkheid) 

 

In overeenstemming met Vedische teksten zoals "Eén inderdaad zonder tweede" 

(Ch. VI. ii. 1), is gezegd dat dualiteit ophoudt te bestaan na realisatie (Kārikā, I. 

18). Dat is echter slechts een geschriftkundige bewering. Maar deze onwaarheid 

kan zelfs door redenering worden bevestigd. Daarom begint het tweede hoofdstuk: 

 

vaitathyaṁ sarvabhāvānāṁ svapna āhurmanīṣiṇaḥ . 

antaḥsthānāttu bhāvānāṁ saṁvr̥tatvena hetunā .. 1.. 

1. De wijzen verklaren de onwaarheid van alle objecten in een droom vanwege 

de locatie van de objecten binnenin (het lichaam) en vanwege (hun) kleinheid. 

De staat van de vitatha, onwerkelijk, is vaitathyam, onwerkelijkheid, of onwaar-

heid. Van wat? Sarvabhāvānām, van alle objecten, zowel extern als intern; die 

waargenomen worden svapne, in een droom. (Dit is wat) manīṣiṇaḥ, de wijze men-

sen, bedreven in het gebruik van middelen van kennis; āhuḥ, zeggen. De grond van 

onwaarheid wordt vermeld: antaḥ sthānāt, vanwege het bestaan binnenin; vanwege 

die (bhāvāḥ, dingen) die hun sthānat, plaats antaḥ, binnenin het lichaam hebben; 

want (bhāvāḥ), objecten, zoals olifanten of bergen, worden daar waargenomen en 

niet buiten het lichaam." Daarom zouden ze onwaar moeten zijn. 

Bezwaar: Deze grond van gevolgtrekking (namelijk existentie binnenin) wordt 

ongeldig gemaakt door de waarneming van (echte) potten enz. binnenin een huis 

enz. 1 

Als antwoord op dit bezwaar wordt gezegd: saṁvṛtatvena hetunā, vanwege hun 

kleinheid, dat wil zeggen, omdat ze beperkt zijn tot een kleine ruimte. Want bergen 

en olifanten kunnen onmogelijk bestaan binnen de beperkte ruimte binnenin de 

zenuwen in het lichaam (van de dromer). Een berg bestaat zeker niet binnenin een 

lichaam. 

Bezwaar: Het is niet houdbaar dat de dingen die in een droom worden gezien een 

beperkte ruimte binnenin (het lichaam) hebben; want iemand die in het oosten 

slaapt, wordt gezien alsof hij in het noorden droomt. 

Een dergelijk bezwaar voorziend, antwoordt de tekst: 

adīrghatvācca kālasya gatvā deśānna paśyati . 

pratibuddhaśca vai sarvastasmindeśe na vidyate .. 2.. 

 
1 Dus "bestaan binnenin" is geen geldige grond om af te leiden dat iets onwerkelijk is. 



43 

 
2. Bovendien ziet men geen plaatsen door ernaartoe te gaan, want de tijd is 

niet lang genoeg. Bovendien blijft elke dromer, wanneer gewekt, niet op die 

plaats (van droom). 

Men droomt niet door ergens buiten het lichaam naartoe te gaan; want zodra men 

in slaap valt, ziet men alsof men droomt op een plaats achthonderd mijl verwijderd 

van het lichaam die alleen in een maand bereikt kan worden. Niet dat er voldoende 

tijd is om daar te komen en terug te keren. Vandaar adīrghatvāt ca kālasya, daar de 

tijd niet lang is, gaat de dromer niet naar een andere plaats. Bovendien, pratibud-
daḥ ca vai sarvaḥ, elke dromer, wanneer gewekt; na vidyate, blijft niet, op de ge-

droomde plaatsen. Indien men in een droom naar een andere streek zou gaan, zou 

men wakker moeten worden in de streek van zijn droom. Maar dit is geen feit. 

Iemand die 's nachts slaapt, ziet dingen alsof het overdag is. En wanneer de dromer 

met velen in contact komt, zou hij als zodanig erkend moeten worden door dege-

nen die hij ontmoet. Maar hij wordt niet zo begrepen; want als ze hem echt zien, 

zouden ze zeggen: "We hebben je vandaag daar opgemerkt." Maar dit is niet zo. 

Daarom gaat hij niet naar een andere plaats in een droom. 

Dingen die in een droom worden gezien, zijn onwerkelijk om deze verdere reden: 

 

abhāvaśca rathādīnāṁ śrūyate nyāyapūrvakam . 

vaitathyaṁ tena vai prāptaṁ svapna āhuḥ prakāśitam .. 3.. 

3. Bovendien wordt de afwezigheid van strijdwagens enz. in de Upaniṣad ge-

hoord vanuit het oogpunt van logica. Ze zeggen dat de onwaarheid die zo 

(door logica) wordt verkregen, door de Upaniṣad wordt herhaald in de context 

van de droom. 

Ca, bovendien; abhāvaḥ, niet-bestaan; rathādīnām, van strijdwagens enz.; śrūyate, 

wordt gehoord in de Upaniṣad, in de tekst, "Er zijn geen strijdwagens, noch dieren 

om eraan te spannen" (Bṛ. IV. iii. 10); nyāyapūrvakam, vanuit het oogpunt van 

logica. Zij, de kenners van Brahman, āhuḥ, zeggen; dat de vaitathyam, onwerke-

lijkheid; prāptam, verkregen; door zulke redenen als existentie binnenin het li-

chaam, beperkte ruimte enz.; is prakāśitam, geopenbaard door de Upaniṣad, die dat 

feit herhaalt terwijl zij bezig is met het vaststellen van (de ziel's) zelfverlichting; 

svapne, in een droom. 

 

antaḥsthānāttu bhedānāṁ tasmājjāgarite smr̥tam . 

yathā tatra tathā svapne saṁvr̥tatvena bhidyate .. 4.. 

4. Zoals de droomobjecten onwerkelijk zijn in een droom, zo zijn ook, om 

diezelfde reden, de objecten in de waaktoestand onwerkelijk. Maar objecten 

(in de droomtoestand) verschillen vanwege hun bestaan binnenin (het li-

chaam) en vanwege (hun) kleinheid (in de droom). 



44 

 
De te bewijzen stelling is de onwerkelijkheid van objecten die in de waaktoestand 

worden gezien. "'Waargenomen worden'" is de grond van de gevolgtrekking (mid-

denterm). En de illustratie (ter bevestiging) is 'zoals een object dat in een droom 

wordt gezien'. En de bewering van de aanwezigheid van de middenterm in de mi-

neure term wordt aldus gedaan: Yathā tatra svapne, zoals (objecten "waargeno-

men") daar in een droom, vals zijn; zo zijn ze ook vals jāgarite, in de waaktoe-

stand; het feit van "waargenomen worden" is evenzeer aanwezig. En de afsluitende 

herhaling is: Tasmāt jagarite smṛtam, daarom wordt onwaarheid ook toegelaten 

voor objecten in de waaktoestand. Het verschil van de droomobjecten van de waak-

toestand; is antaḥstānāt, omdat de eerste is beperkt tot; en saṁvṛtatvena, omdat het 

klein is (van rumte). En de gemeenschappelijke kenmerken in beide toestanden zijn 

de feiten van waargenomen worden en vals zijn. 

 

svapnajāgaritasthāne hyekamāhurmanīṣiṇaḥ . 

bhedānāṁ hi samatvena prasiddhenaiva hetunā .. 5.. 

5. Aangezien de diverse dingen (blijken te zijn) vergelijkbaar zijn op grond 

van de bekende gronden van gevolgtrekking, zeggen de wijzen dat de droom- 

en waaktoestanden één zijn. 

Samatvena, voor zover er gelijkenis is; bhedānām, van de diverse dingen; prasid-
dhena eva hetunā, op grond van de bekende inferentiegrond, namelijk dat dingen 

(in droom- en waaktoestanden) evenzeer of de waarnemer of het waargenomene 

zijn;1 daarom spreken de onderscheidende mensen van de gelijkheid van de waak- 

en droomtoestanden. Dit is slechts een gevolg van wat op eerdere geldige gronden 

werd verkregen. 

 

ādāvante ca yannāsti vartamāne’pi tattathā .. 

vitathaiḥ sadr̥śāḥ santo’vitathā iva lakṣitāḥ .. 6.. 

6. Wat in het begin en het einde niet bestaat, is evenzo in het heden (d.w.z. in 

het midden). Hoewel ze op gelijke voet staan met het onwerkelijke, worden ze 

toch gezien alsof ze echt zijn. 

De verschillende dingen die in de waaktoestand worden waargenomen, zijn onwer-

kelijk, om deze aanvullende reden dat ze niet bestaan in het begin en aan het einde. 

Een ding, bijvoorbeeld een fata morgana, yat, dat; na asti, niet bestaat; ādau ante 

ca, in het begin en aan het einde; tat, dat; bestaat zelfs niet in het midden. Dit is de 

vastgestelde waarheid in de wereld. Zo zijn ook deze verschillende dingen, gezien 
in de waaktoestand, inderdaad onwerkelijk, zijnde vitathaiḥ sadṛśāḥ, vergelijkbaar 

met, (op dezelfde voet staand met), onwerkelijke dingen, zoals de fata morgana 

 
1 Op de logische grond van 'waargenomen worden'. 



45 

 
enz., op grond van hun niet-bestaan in het begin en aan het einde. En toch avita-

thāḥ iva laksitāh, worden ze waargenomen alsof ze echt zijn, door de onwetenden 

die het Zelf niet kennen. 

Bezwaar: De bewering dat de dingen die in de waaktoestand worden gezien on-

werkelijk zijn zoals die in de droom worden gezien, is verkeerd, aangezien objec-

ten van de waaktoestand, bijvoorbeeld voedsel, drank, voertuigen, enz., worden 

gezien als het vervullen van een doel door honger en dorst te stillen en heen en 

weer te bewegen, terwijl droomobjecten geen dergelijk nut hebben. Daarom is het 

een louter hersenspinsel om te zeggen dat de objecten van de waaktoestand illusoir 

zijn zoals die van de droom. 

Antwoord: Dat is niet zo. 

Bezwaar: Waarom? 

Antwoord: Omdat: 

 

saprayojanatā teṣāṁ svapne vipratipadyate . 

tasmādādyantavattvena mithyaiva khalu te smr̥tāḥ .. 7.. 

7. Hun nut wordt in een droom tegengesproken. Daarom worden ze, vanuit 

het feit dat ze een begin en een einde hebben, terecht als onwerkelijk be-

schouwd. 

Saprayojanatā, het nut, dat wordt waargenomen (in de waaktoestand), van voedsel, 

drank, enz., vipratipadyate svapne, wordt tegengesproken in een droom. Want een 

man die zijn honger gestild en zijn dorst gelest heeft door te eten en te drinken in 

de waaktoestand, voelt, zodra hij in slaap valt, alsof hij wordt gekweld door honger 

en dorst en een hele dag en nacht vast. Dit is vergelijkbaar met zijn geval wanneer 

hij, na in een droom volledige voldoening te hebben gekregen van eten en drinken, 

wakker wordt en honger en dorst voelt. Daarom worden de objecten van de waak-

toestand in een droom tegengesproken. Dienovereenkomstig zijn wij van mening 

dat hun onwerkelijkheid, net als die van droomobjecten, buiten twijfel staat. Van-

daar dat ze, vanuit het feit dat ze het gemeenschappelijke kenmerk hebben van een 

begin en een einde, terecht als onwerkelijk worden beschouwd. 

Bezwaar: Vanwege de gelijkenis van de diverse dingen in de droom- en waaktoe-

standen, is het verkeerd om te beweren dat de diversiteiten die in de waaktoestand 

worden gezien illusoir zijn. 

Tegenbezwaar: Waarom? 

Tegenstander: Omdat de illustratie niet van toepassing is. 

Tegenbezwaar: Hoe? 

Tegenstander: Want precies dezelfde objecten die in de waaktoestand worden 

gezien, worden niet ervaren in een droom. 



46 

 
Tegenbezwaar: Wat zijn ze dan? 

Tegenstander: Men ziet iets nieuws in een droom. Men denkt acht armen te heb-

ben en op een olifant met vier slagtanden te zitten. Op soortgelijke wijze ziet men 

ook andere groteske dingen in een droom. Dat, aangezien het ongelijk is aan enig 

ander onwerkelijk ding, moet waar zijn. Dus de analogie is ongeschikt. Daarom is 

het onlogisch om te zeggen dat de waaktoestand vals is zoals een droom. 

Vedāntist: Dat is niet zo. De uniciteit die u veronderstelt te zien in een droom is 

niet zo door zijn eigen kracht. 

Tegenstander: Hoe is het dan? 

 

apūrvaṁ sthānidharmo hi yathā svarganivāsinām . 

tānyaṁ prekṣate gatvā yathaiveha suśikṣitaḥ .. 8.. 

8. De unieke eigenschap is een loutere verschijning van de ervaarder in een 

specifieke toestand, zoals het geval is bij de bewoners van de hemel. Dit er-

vaart hij door erheen te gaan, net zoals iemand, goed geïnformeerd, dit in deze 

wereld doet. 

Apūrvam, de nieuwe eigenschap; hi sthānidharmaḥ, is een loutere kwaliteit (dhar-

ma) van (sthānī) de man in een bepaalde toestand, namelijk de ervaarder in de 

droomtoestand; yathā svargamvāsinām, zoals het is met de bewoners van de he-

mel, Indra en anderen. Zoals zij zulke attributen hebben als het bezit van duizend 

ogen, enzovoort,1 zo is dit ook een nieuwe eigenschap van de dromer; maar: het is 

er niet uit eigen recht zoals de ware aard van de ziener. Tān, deze, de unieke dingen 

van dit soort die scheppingen van zijn geest zijn; ayam, deze, de man in die toe-

stand, de dromer; prekṣate ziet; gatvā, door te gaan, naar de droomtoestand. Zoals 

iha, in deze wereld; sukśiṣitaḥ, een man die goed geïnformeerd is over de weg die 

naar een andere streek leidt, die weg volgt naar die andere streek en die objecten 

ziet, zo is het hier ook. Vandaar dat, net zoals de verschijningen van dingen in 

bepaalde toestanden, zoals een slang op een touw of een fata morgana in een woes-

tijn, onwerkelijk zijn, zo zijn de nieuwigheden die in een droom worden ervaren 

slechts verschijningen van de dromer in die toestand; en daarom zijn ze onwerke-

lijk. Dienovereenkomstig is de analogie van de droom niet ontoepasbaar. 

De aanname dat in de illustratie van de droom we te maken hebben met enkele 

unieke entiteiten, is weerlegd. Nu gaat de Kārikā verder door uit te wijden over de 

gelijkenis van objecten in de waak- en droomtoestanden: 

 

svapnavr̥ttāvapi tvantaścetasā kalpitaṁ tvasat . 

bahiścetogr̥hītaṁ saddr̥ṣṭaṁ vaitathyametayoḥ .. 9.. 

 
1 Zij, die goden worden, krijgen zulke ervaringen. 



47 

 
 

9. Zelfs in de droomtoestand zelf is alles wat door het innerlijke bewustzijn 

wordt verbeeld onwerkelijk, terwijl alles wat door het uiterlijke bewustzijn 

wordt ervaren werkelijk is. (Maar) deze beide soorten blijken vals te zijn. 

Svapnavṛttau api, zelfs in de droomtoestand; alles wat ervaren wordt antaścetasā, 

door het interne bewustzijn, alles wat door onze verbeelding wordt opgeroepen; is 

asat, onwerkelijk; aangezien het ophoudt waargenomen te worden het moment 

nadat het is verbeeld. In diezelfde droom opnieuw, wat dan ook, bijvoorbeeld een 

pot, is grhītam, waargenomen; bahiścetasā, door extern bewustzijn, door het oog 

enz., is sat, werkelijk. Aldus, hoewel het zeker bekend is dat droomervaringen vals 

zijn, wordt daar toch een verdeling van waar en vals gezien. Niettemin, vaitathyam 

dṛṣṭam, onwerkelijkheid wordt waargenomen, voor beide soorten dingen, of ze nu 

door innerlijk of uiterlijk bewustzijn worden verbeeld. 

 

jāgradvr̥ttāvapi tvantaścetasā kalpitaṁ tvasat . 

bahiścetogr̥hītaṁ sadyuktaṁ vaitathyametayoḥ .. 10.. 

10. Zelfs in de waaktoestand is alles wat door het innerlijke bewustzijn wordt 

verbeeld vals en alles wat door het uiterlijke bewustzijn wordt waargenomen 

waar. Het is redelijk dat beide onwerkelijk zijn. 

Het is redelijk om te zeggen dat zowel het (zogenaamd) ware als het valse onwer-

kelijk zijn, want ze worden evenzeer verbeeld door het interne of externe bewust-

zijn. Het resterende deel is zoals reeds uitgelegd. 

 

ubhayorapi vaitathyaṁ bhedānāṁ sthānayoryadi . 

ka etānbudhyate bhedān ko vai teṣāṁ vikalpakaḥ .. 11.. 

11. Als alle objecten in beide toestanden onwerkelijk zijn, wie neemt dan deze 

objecten waar en wie is inderdaad hun schepper? 

Yadi, als; er vaitathyam is, onwerkelijkheid; bhedānām, voor de objecten; 

sthānayoḥ, in de twee — waak- en droom — toestanden; dan kaḥ, wie; is het die 

budhyate, waarneemt; etān, deze, die binnen en buiten de geest worden verbeeld; 

en kaā vai teṣām vikalpakaḥ, wie is inderdaad hun (verbeelder) schepper? Het 

impliciete idee is dit: Als u geen theorie van het niet-bestaan van het Zelf wilt aan-

nemen, (en iets achter fenomenen wilt poneren), wie is dan de drager van herinne-

ring en kennis? 

(Het antwoord is): 

 

kalpayatyātmanā’’tmānamātmā devaḥ svamāyayā 

sa eva budhyate bhedāniti vedāntaniścayaḥ .. 12.. 



48 

 
12. Het zelfstralende Zelf verbeeldt Zichzelf door Zichzelf door de kracht van 

Zijn eigen Māyā. Het Zelf Zelf kent de objecten. Zo is de definitieve conclusie 

van Vedanta. 

Svamāyayā, door Zijn eigen Māyā; devaḥ ātmā, het zelfstralende Zelf, Zelf; kal-

payati, verbeeldt; Zijn eigen ātmānam, zelf; in het Zelf; als bezit van verschillende 

vormen waarover later zal worden gesproken, net zoals slangen enz. worden ver-

beeld op touw enz. En op precies dezelfde manier budhyate, kent het Zelf; die 

bhedān objecten; iti, zo; is vedāntaniścayaḥ, de definitieve conclusie van Vedanta. 

Er is niets anders (dan het Zelf) als de drager van kennis en herinnering; noch zijn 

kennis en herinnering zonder drager zoals wordt beweerd door de Nihilisten. Dit is 

het idee. 

Terwijl het verbeeldt, op welke manier doet het Zelf dat? Dit wordt beantwoord: 

 

vikarotyaparānbhāvānantaścitte vyavasthitān . 

niyatāṁśca bahiścitta evaṁ kalpayate prabhuḥ .. 13.. 

13. De Heer manifesteert diverse wereldse dingen die in de geest bestaan. Door 

de geest naar buiten te keren, creëert Hij de goed gedefinieerde dingen (even-

als de ongedefinieerde dingen). Zo verbeeldt de Heer. 

(Prabhuḥ, de Heer); vikaroti, diversifieert; aparān, de niet-transcendente, wereld-

se; bhāvān, objecten, zoals geluid en andere ongemanifesteerde objecten; vyava-

sthitān, bestaand, antaścitte, binnenin de geest, in de vorm van indrukken en nei-

gingen. En bahiścittaḥ (san), met de geest naar buiten gekeerd; (de Heer diversifi-

eert) niyatān, goed gedefinieerde dingen, zoals de aarde enz., evenals aniyatān, 

niet goed gedefinieerde, die bestaan zolang de verbeelding duurt; op soortgelijke 

wijze (diversifieert Hij) zulke dingen als mentale verlangens door Zijn geest naar 

binnen te keren. Evam, op deze manier; prabhuḥ de Heer, God, dat wil zeggen, het 

Zelf; verbeeldt. 

De bewering dat alles een subjectieve schepping is zoals een droom, wordt nu in 

twijfel getrokken. Want in tegenstelling tot de subjectieve scheppingen, namelijk 

verlangen enz., die door de geest worden begrensd, worden de externe objecten 

wederzijds bepaald. 

Die twijfel is onredelijk, want: 

 

cittakālā hi ye’ntastu dvayakālāśca ye bahiḥ .. 

kalpitā eva te sarve viśeṣo nānyahetukaḥ .. 14.. 

14. Dingen die intern bestaan zolang de gedachte duurt en dingen die extern 

gerelateerd zijn aan twee tijdstippen, zijn allemaal verbeeldingen. Hun onder-

scheid wordt niet door iets anders veroorzaakt. 



49 

 
Cittakālāḥ hi ye antaḥ tu, dingen die intern bestaan zolang de gedachte duurt; die 

bepaald worden door hun gedachte en die geen tijd hebben om ze te bepalen, afge-

zien van de tijd waarin hun gedachte duurt, zijn cittakālāḥ, bestaand zolang de 

gedachte duurt. Het idee is dat ze alleen worden waargenomen gedurende de tijd 

van hun verbeelding. Dvayakālāḥ, die bezit zijn van twee tijden, d.w.z. gerelateerd 

aan verschillende tijden, die wederzijds bepaald worden. Zoals bijvoorbeeld: "Hij 

blijft tijdens het melken", wat betekent dat de koe gemolken wordt zolang hij blijft, 

en hij blijft zolang de koe gemolken wordt; "Deze (die voor ons staat) duurt zolang 

die (die niet aanwezig is)." Zo bepalen externe factoren elkaar wederzijds. Ze zijn 

dus gerelateerd aan twee tijdstippen. Maar of ze nu subjectief zijn, duurzaam zo-

lang de gedachte duurt, of objectief, gerelateerd aan twee tijdstippen, kalpitā eva te 

sarve, ze zijn allemaal slechts verzinsels. Het feit dat externe objecten het onder-

scheid hebben van gerelateerd te zijn aan twee tijdstippen, heeft geen andere reden 

dan die van verbeeld te zijn. Ook hier past de illustratie van een droom. 

 

avyaktā eva ye’ntastu sphuṭā eva ca ye bahiḥ . 

kalpitā eva te sarve viśeṣastvindriyāntare .. 15.. 

15. Die objecten die vaag lijken binnen de geest, en die objecten die levendig 

lijken buiten, zijn allemaal slechts gecreëerd door verbeelding. Hun onder-

scheid moet worden toegeschreven aan het verschil in de zintuigen. 

Het feit dat dingen in de geest, opgeroepen door louter mentale indrukken, een 

vaag karakter hebben, terwijl ze extern, als objecten van het gezichtsvermogen 

enz., een levendigheid hebben, (dat feit) is niet te wijten aan het bestaan van de 

objecten zelf; want dit onderscheid wordt zelfs in een droom waargenomen. Waar 

is het dan aan te wijten? Dit wordt veroorzaakt door het verschil in de zintuigen. 

Vandaar dat bewezen is dat de dingen van de waaktoestand evenzeer een schep-

ping van verbeelding zijn als de droomobjecten. 

Wat is de wortel van de verbeelding dat de persoonlijke en externe objecten weder-

zijds gerelateerd zijn via causaliteit? Het antwoord is: 

 

jīvaṁ kalpayate pūrvaṁ tato bhāvānpr̥thagvidhān . 

bāhyānādhyātmikāṁścaiva yathāvidyastathāsmr̥tiḥ .. 16.. 

16. Eerst verbeeldt Hij het individu (ziel), en daarna verbeeldt Hij de verschil-

lende objecten, extern en in de geest. Het individu vormt zijn geheugen in 

overeenstemming met de aard van de gedachte-indrukken die het heeft. 

Zoals het verbeelden van een slang in een touw, verbeeldt Hij pūrvam kalpayate, 

eerst; op het zuivere Zelf dat verstoken is van zulke kenmerken; jīvam, het indivi-

du, dat een bundel van oorzaken en gevolgen is die zich uitdrukken door zulke 

overtuigingen als "Ik handel; en van mij zijn de (daaruit voortvloeiende) smarten 

en geluk". Daarna, voor zijn welzijn, verbeeldt Hij (de Heer) verschillende objec-



50 

 
ten, zoals de vitale kracht enzovoort; bāhyān ādhyātmikān ca eva, zowel extern als 

n de geest; ze verdelend in actie, instrumenten en resultaten. Wat is de reden voor 

die verbeelding? Dat wordt vermeld. Het individu dat door (de Heer) Zelf is ver-

beeld en zelf in staat is tot verbeelding, krijgt een herinnering, yathāvidyaḥ, in 

overeenstemming met de aard van de gedachte-indrukken die het individu bezit; 

dat feit wordt gealludeerd door tathāsmṛtiḥ, hij bezit dat soort herinnering. Vandaar 

dat uit het waarnemen van een fantasie als oorzaak, het waarnemen van het resul-

taat volgt;1 uit dat (bewustzijn van causale relatie) volgt de herinnering aan de 

oorzaak en het gevolg, en daaruit volgt hun waarneming, evenals het bewustzijn 

van de actie en accessoires waartoe deze waarneming van causaliteit leidt en het 

bewustzijn van de verschillende resultaten die uit die acties enz. volgen.2 Uit hun 

bewustzijn ontstaat hun herinnering; en uit die herinnering ontstaat opnieuw hun 

bewustzijn. Op deze manier verbeeldt Hij op diverse manieren de dingen, zowel 

persoonlijke als externe, die wederzijds de oorzaken en gevolgen zijn. 

In het vorige vers is gezegd dat de verbeelding van individualiteit de wortel is van 

alle andere verbeeldingen. Door middel van een illustratie wordt nu getoond waar-

aan die verbeelding van een individuele ziel te wijten is; 

 

aniścitā yathā rajjurandhakāre vikalpitā . 

sarpadhārādibhirbhāvaistadvadātmā vikalpitaḥ .. 17.. 

17. Zoals een touw waarvan de aard niet goed is vastgesteld, in het donker 

wordt verbeeld als verschillende dingen zoals een slang, een waterlijn, enz., zo 

wordt ook het Zelf op verschillende manieren verbeeld. 

Zoals het in de algemene ervaring voorkomt dat een rajjuḥ, touw; dat aniscitā is, 

niet goed is vastgesteld, in zijn ware realiteit als "Dit is inderdaad zo"; is vikalpitā, 

op verschillende manieren verbeeld, in vage duisternis, als een slang, een waterlijn, 

of een stok, juist omdat zijn ware aard niet eerder is vastgesteld; want als het touw 

eerder in zijn eigen essentie was vastgesteld, zouden er geen zulke verbeeldingen 

zijn geweest als van een slang enz., zoals bijvoorbeeld, er is geen zulke verbeel-

ding met betrekking tot de vingers in iemands eigen handen. Dit is de illustratie. 

Op soortgelijke wijze wordt het Zelf verbeeld als een individueel schepsel of de 

vitale kracht enz., juist omdat Het niet is vastgesteld in Zijn ware aard als zuivere 

intelligentie, existentie en non-dualiteit, en als verschillend van zulke kwaden als 

 
1 Als er eten en drinken is, volgt er voldoening; als eten en drinken afwezig zijn, ontbreekt vol-

doening; hieruit volgt de fantasie dat eten enz. de oorzaken van voldoening zijn. 

2 Uit de bovengenoemde bewustwording volgt bij een andere gelegenheid de herinnering; daaruit 

ontstaat het bewustzijn van de noodzaak van handelen met betrekking tot vergelijkbare factoren 

die geacht worden tot voldoening te leiden; daaruit volgt koken, het verkrijgen van rijst, en het 

produceren van het resultaat. 



51 

 
oorzaak en gevolg die de kenmerken van de wereld zijn. Dit is de conclusie van 

alle Upaniṣads. 

 

niścitāyāṃ yathā rajjvāṃ vikalpo vinivartate . 

rajjureveti cādvaitaṃ tadvadātmaviniścayaḥ .. 18.. 

18. Zoals illusie (op het touw) ophoudt en alleen het touw overblijft wanneer 

het touw wordt vastgesteld niets anders dan het touw te zijn, zo is ook de vast-

stelling over het Zelf. 

Zoals bij de vaststelling dat het rajjuḥ eva is, niets anders dan een touw, alle ver-

beeldingen verdwijnen en er blijft alleen het touw over zonder iets anders, zo ook 

uit de schriftuurlijke tekst, "Niet dit, niet dit" (Bṛ, IV iv. 22), die het Zelf vaststelt 

als verstoken van alle wereldse attributen, ontstaat het licht van de zon van realisa-

tie dat leidt tot deze ātma-viniśayaḥ, vaste overtuiging over het Zelf, namelijk "Dit 

alles is niets anders dan het Zelf" (Ch. VII. xxv. 2), (het Zelf is) "zonder anterior of 

posterior, zonder interieur of exterieur" (Bṛ. II. v. 19), "Hij bestaat intern en extern, 

en daarom is Hij ongeboren" (Mu. II. i. 2), "Onvergankelijk, onsterfelijk, onsterfe-

lijk, onbevreesd" (Bṛ. IV. iv. 25), "Eén inderdaad zonder tweede" (Ch. VI. ii. 1). 

Als het een wel vastgestelde waarheid is dat het Zelf slechts één is, waarom wordt 

het dan verbeeld als zoveel oneindige dingen zoals de Vitale Kracht enz. die de 

fenomenale existentie vormen? Hierop hoort u het antwoord: 

 

prāṇādibhiranantaiśca bhāvairetairvikalpitaḥ . 

māyaiṣā tasya devasya yayā sammohitaḥ svayam .. 19.. 

19. (Dit Zelf) wordt verbeeld als de oneindige objecten zoals Prāṇa (de Vitale 

Kracht) enz. Dit is de Māyā van die zelfverlichte Ene waardoor Hij Zelf mis-

leid wordt. 

Eşā māyā, dit is de Māyā; tasya devasya, van dat zelfverlichte Zelf. Zoals de magi-

sche spreuk, gecreëerd door de goochelaar, de zeer heldere lucht doet lijken alsof 

deze gevuld is met bladerrijke bomen in bloei, zo is deze Māyā van de zelfverlichte 

Ene, waardoor Hij Zelf beïnvloed lijkt te zijn als een mens onder illusie. Er is ge-

zegd: "Mijn Māyā is moeilijk te overwinnen" (G. VII. 14). 

prāṇa iti prāṇavido bhūtānīti ca tadvidaḥ . 

guṇā iti guṇavidastattvānīti ca tadvidaḥ .. 20.. 

20. Degenen die Prāṇa1 kennen, beschouwen Prāṇa (als de realiteit die de oor-

zaak van de wereld is). De kenners van de elementen beschouwen de elemen-

 
1 Hiraṇyagarbha of immanente God. Dit is de opvatting van de aanbidders van Hiraṇyagarbha en 

van de Vaiśeṣikas. 



52 

 
ten als zodanig,1 de kenners van kwaliteiten (guṇas) houden vast aan de kwali-

teiten2, en de kenners van de categorieën zweren bij hen.3 

 

pādā iti pādavido viṣayā iti tadvidaḥ . 

lokā iti lokavido devā iti ca tadvidaḥ .. 21.. 

21. De kenners van de kwartieren (namelijk Viśva, Taijasa en Prājña) be-

schouwen de kwartieren als de oorzaak. De kenners van zintuiglijke objecten4 

beschouwen de zintuiglijke objecten als zodanig. Volgens de kenners van de 

werelden vormen de werelden de werkelijkheid.5 En de aanbidders van de 

goden staan achter de goden. 

 

vedā iti vedavido yajñā iti ca tadvidaḥ . 

bhokteti ca bhoktṛvido bhojyamiti ca tadvidaḥ .. 22.. 

22. De Vedische geleerden schrijven de werkelijkheid toe aan de Veda's, ter-

wijl de offeraars6 dit toeschrijven aan de offers. Degenen die bekend zijn met 

de genieter beschouwen het als de werkelijkheid,7 terwijl degenen die bekend 

zijn met de genietbare dingen8 deze als zodanig beschouwen. 

 

sūkṣma iti sūkṣmavidaḥ sthūla iti ca tadvidaḥ . 

mūrta iti mūrtavido'mūrta iti ca tadvidaḥ .. 23.. 

23. Mensen die bekend zijn met het subtiele beschouwen de werkelijkheid ook 

als zodanig, terwijl anderen die zich bezighouden met het grove het als zoda-

nig beschouwen. De aanbidders van God met vormen beschouwen de werke-

lijkheid als bezit van vormen,9 terwijl degenen10 die zweren bij vormloosheid 

het een leegte noemen. 

 
1 De Lokāyata-materialisten zweren bij de vier elementen — aarde, water, vuur en lucht. 

2 De Sāṁkhyas houden vast aan Sattva, Rajas en Tamas, die de bestanddelen (guṇas, let. kwali-

teiten) van Prakṛti zijn. 

3 De Śaiva's houden vast aan het Zelf, onwetendheid en Śiva als de bronnen van de wereld. 

4 De volgelingen van Vātsyāyana en anderen. 

5 De Paurāṇika’s beschouwen de aarde, de tussenwereld en de hemel als werkelijkheden. 

6 Zoals Baudhāyana. 

7 De Sāṁkhya-visie is dat het Zelf een genieter is, maar geen actor van werk. 

8 De koks. 

9 Bijv. Śiva of Viṣṇu. 

10 De Nihilisten. 



53 

 
 

kāla iti kālavido diśa iti ca tadvidaḥ . 

vādā iti vādavido bhuvanānīti tadvidaḥ .. 24.. 

24. De tijdrekenaars (de astrologen) noemen het tijd. De kenners van de rich-

tingen beschouwen ze als werkelijk. De theorie debatanten 1 accepteren deze 

als zodanig. En de kenners van het universum beschouwen de (veertien) we-

relden als zodanig. 

 

mana iti manovido buddhiriti ca tadvidaḥ . 

cittamiti cittavido dharmādharmau ca tadvidaḥ .. 25.. 

25. De kenners van de geest2 noemen het het Zelf, terwijl de kenners van intel-

ligentie3 het voor de werkelijkheid aanzien. De kenners van ideeën4 beschou-

wen deze als de werkelijkheid. En de kenners van deugd en ondeugd5 kennen 

er de werkelijkheid aan toe. 

 

pañcaviṃśaka ityeke ṣaḍviṃśa cāpare . 

ekatriṃśaka ityāhurananta iti cāpare .. 26.. 

26. Sommigen zeggen dat de werkelijkheid wordt gevormd door vijfentwintig 

principes,6 terwijl anderen spreken van zesentwintig.7 Sommigen zeggen dat 

het bestaat uit eenendertig categorieën,8 terwijl het volgens anderen oneindig 

is. 

 

lokāngllokavidaḥ prāhurāśramā iti tadvidaḥ . 

strīpuṃnapuṃsakaṃ laiṅgāḥ parāparamathāpare .. 27.. 

27. Zij die bedreven zijn in menselijke omgang zeggen dat de mensen (dat wil 

zeggen, de genoegens van mensen) de echte dingen zijn. Mensen die bekend 

 
1 Dat de metalen, mantra's, enz. het geheim van onsterfelijkheid in zich dragen. 

2 Een klasse van materialisten. 

3 Een klasse van boeddhisten. 

4 De boeddhisten die zweren bij subjectieve ideeën zonder corresponderende externe dingen. 

5 De Mīmāṁsaka's. 

6 Puruṣa (de bewuste individuele ziel), Pradhāna of Prakṛti (Natuur), Mahat (intelligentie), 

Ahaṁākara (egoïsme), de vijf subtiele elementen, vijf zintuigen, vijf organen van actie, vijf 

zintuiglijke objecten, en geest. Dit is de Sāṁkhya-visie. 

7 De bovengenoemde 25 en God volgens Patañjali. 

8 De Pāśupata's voegen rāga (gehechtheid), avidyā (onwetendheid), niyati (lot), kālakāld (tijdsin-

delingen), en Māyā (kosmische illusie) toe aan de bovengenoemde 28. 



54 

 
zijn met de stadia van het leven houden die voor de werkelijkheid. De gram-

matici huldigen de opvatting dat woorden die tot het mannelijke, vrouwelijke 

en onzijdige geslacht behoren de werkelijkheid zijn; terwijl anderen de werke-

lijkheid kennen als samengesteld uit de hogere en lagere (Brahmanen). 

 

sṛṣṭiriti sṛṣṭivido laya iti ca tadvidaḥ . 

sthitiriti sthitividaḥ sarve ceha tu sarvadā .. 28.. 

28. Mensen die bekend zijn met schepping noemen schepping de werkelijk-

heid. De kenners van ontbinding noemen het ontbinding. De kenners van le-

vensonderhoud noemen het levensonderhoud. Al deze ideeën worden voor 

altijd verbeeld op het Zelf. 

(20-28). Prāṇa betekent Prājña, het Zelf in de toestand van latentie. Al het andere, 

eindigend met subsistentie, is slechts Zijn product. En op soortgelijke wijze zijn 

alle andere populaire ideeën, bedacht door elk wezen, zoals een slang enz. op een 

touw, louter verbeeldingen op het Zelf dat verstoken is van al deze; en deze worden 

veroorzaakt door onwetendheid bestaande in de niet-bepaling van de aard van het 

Zelf. Dit is de strekking (van deze verzen) als geheel. Er wordt geen poging gedaan 

om elk van de woorden in de verzen te verklaren, beginnend met het woord Prāṇa, 

aangezien dit van weinig praktische waarde is en aangezien de betekenissen van de 

termen duidelijk zijn. 

 

yaṃ bhāvaṃ darśayedyasya taṃ bhāvaṃ sa tu paśyati . 

taṃ cāvati sa bhūtvā'sau tadgrahaḥ samupaiti tam .. 29.. 

29. Iedereen aan wie een leraar een bepaald object (als de werkelijkheid) mag 

tonen, ziet dat alleen. En dat ding beschermt hem ook door met hem geïdenti-

ficeerd te worden. Die absorptie leidt tot zijn zelfidentiteit (met het object van 

aandacht). 

Om kort te zijn, yasya, iedereen aan wie; een leraar of een ander betrouwbaar per-

soon; darśayet, mag tonen; enige bhāvam, positief object, opgenoemd of niet, van 

zulke dingen als Prāṇa en de rest, door te zeggen "Dit is waarlijk de werkelijk-

heid"; saḥ, hij (die geïnstrueerde mens); paśyati, ziet; tān bhāvaṃ dat object, door 

het met zichzelf te identificeren, hetzij als "Ik ben dit" of "Dit is van mij". Ca, en; 

saḥ, dat, dat object dat werd getoond; avati, beschermt; tarn, hem, die ziener; asau 

bhūtvā, door één te worden met hem, met die aspirant; dat wil zeggen, dat object 

bezet zijn aandacht met uitsluiting van alle anderen en houdt hem binnen zichzelf 
opgesloten. Tadgrahaḥ, betekent de staat van in beslag genomen zijn daarmee, 

absorptie daarin onder het idee, "Dit is de werkelijkheid". Die absorptie, (samupai-

ti) tam, nadert hem, namelijk degene (die het ding) accepteert; dat wil zeggen, het 

culmineert in identificatie met hem. 

 



55 

 
etaireṣo'pṛthagbhāvaiḥ pṛthageveti lakṣitaḥ . 

evaṃ yo veda tattvena kalpayetso'viśaṅkitaḥ .. 30.. 

30. Door deze dingen die (werkelijk) niet-verschillend (van het Zelf) zijn, 

wordt deze Ene gepresenteerd als werkelijk verschillend. Hij die dit werkelijk 

weet, begrijpt (de betekenis van de Veda's) zonder enige aarzeling. 

Etaiḥ, door deze, namelijk Prāṇa, enz.; apṛthagbhāvaiḥ, door deze dingen die niet-

verschillend zijn, van het Zelf; eşaḥ, deze Ene, het Zelf; lakşitaḥ, wordt aangewe-

zen, wordt geloofd door de onwetenden; pṛthak eva iti, als werkelijk verschillend, 

net zoals een touw wordt beschouwd als diverse denkbeeldige dingen zoals een 

slang enz. Dit is de betekenis. Het idee is dit: Net zoals voor de discriminerende 

mensen, de slang enz. niet los van het touw bestaan, zo hebben ook Prāṇa enz. geen 

bestaan los van het Zelf. En dit is in overeenstemming met de Vedische tekst, "Al 

deze zijn (slechts) het Zelf" (Bṛ. II. iv. 6). Yaḥ Veda, hij die weet; evam, aldus: 

tattvena, werkelijk; — weet uit Vedische teksten en uit redenering, dat alle dingen 

die op het Zelf zijn verbeeld, onwerkelijk zijn los van het Zelf, zoals de slang ver-

beeld in het touw, en weet dat het Zelf transcendent is en onaangetast door illusie; 

saḥ, hij; kalpayat, (is hetzelfde als kalpayati), begrijpt, de betekenissen van de 

Veda's in hun respectievelijke contexten; aviśaṅkitaḥ, zonder enige aarzeling; hij 

begrijpt dat een bepaalde passage dit betekent en een bepaalde andere dat. Dus is 

inderdaad de uitspraak van Manu, "Niemand behalve een kenner van het Zelf kan 

de strekking van de Veda's werkelijk begrijpen; niemand behalve een kenner van 

het Zelf kan enig voordeel trekken uit de geldige middelen van kennis"1 (Manu, 

VI. 82). 

Er wordt gesteld dat de onwerkelijkheid van dualiteit die logisch is vastgesteld, ook 

is afgeleid van het geldige bewijs van Vedānta: 

 

svapnamāye yathā dṛṣṭe gandharvanagaraṃ yathā . 

tathā viśvamidaṃ dṛṣṭaṃ vedānteṣu vicakṣaṇaiḥ .. 31.. 

31. Zoals droom en magie onwerkelijk blijken te zijn, of zoals een stad in de 

lucht, zo wordt ook dit hele universum door de wijzen als onwerkelijk gekend 

uit de Upaniṣads. 

Svapna-māye, droom en magie, hoewel onwerkelijk, omdat ze bestaan uit onwer-

kelijke dingen, worden door de niet-onderscheidende mensen beschouwd als be-

staande uit werkelijke dingen. Bovendien, net zoals gandharvanagaram, een illu-

soire stad in de lucht — die vol lijkt te zijn met winkels vol verkoopbare artikelen, 

 
1 Dit is Ᾱnanda Giri's interpretatie van het woord kriyaphala, waarbij kriya (actie) staat voor elk 

geldig middel van kennis; en zijn phala (resultaat) is de kennis van de Werkelijkheid; want zelfs 

kriya in de zin van Vedische riten enz. is bedoeld om het doel van verlichting te dienen door het 

hart van de aspirant te zuiveren. 



56 

 
huizen, paleizen en dorpen bruisend van mannen en vrouwen — plotseling voor 

iemands ogen verdwijnt; of net zoals de svapna-māye, droom en magie; dṛşte, die 

zichtbaar zijn voor het oog; onwerkelijk zijn; tathā, op soortgelijke wijze; idam 

viśvam, dit hele universum, deze hele dualiteit; dṛşṭam, wordt beschouwd; als on-

werkelijk. Waar? Dat wordt vermeld. Vedānteşu, in de Upaniṣads, zoals bijvoor-

beeld in, "Er is geen enkel verschil daarin" (Bṛ. IV. iv, 19; Ka, II, i. 2), "De Heer 

wordt op grond van Māyā als veelvoudig waargenomen" (Bṛ. II. v. 19), "Dit was in 

het begin niets anders dan het Zelf — de enige entiteit" (Bṛ. II. iv. 17), "In het be-

gin was dit inderdaad Brahman, één alleen" (Bṛ. I. iv. 11), "Het is van een tweede 

entiteit dat angst komt" (Bṛ. I. iv.2), "Maar er is niet dat tweede ding" (Bṛ. IV. iii, 

23), "Maar wanneer voor de kenner van Brahman alles het Zelf is geworden" (Bṛ. 

IV. v. 15), enzovoort. (Dit is bekend) vicaksanaiḥ, door degenen die beter bekend 

zijn met dingen, door de verlichten. Deze opvatting wordt ondersteund door de 

volgende Smṛti-tekst van Vyāsa: "(Dit universum) wordt (door de wijzen) gezien 

als (onwerkelijk) zoals een spleet in de grond die een touw lijkt te zijn in het don-

ker, of als altijd (onstabiel) zoals een bel op regenwater, verstoken van gelukzalig-

heid, en ophoudend te bestaan na oplossing." 

 

na nirodho na cotpattirna baddho na ca sādhakaḥ . 

na mumukṣurna vai mukta ityeṣā paramārthatā .. 32.. 

32. Er is geen ontbinding, geen ontstaan, niemand in gebondenheid, niemand 

die streeft of verlangt naar verlossing, en niemand die bevrijd is. Dit is de 

hoogste waarheid. 

Dit vers is bedoeld om de strekking van dit hoofdstuk samen te vatten. Als vanuit 

het standpunt van de hoogste Werkelijkheid alle dualiteit onwerkelijk is, en het 

Zelf alleen bestaat als de enige Werkelijkheid, dan komt het erop neer dat al onze 

handelingen, conventioneel of schriftuurlijk, vallen binnen het domein van onwe-

tendheid, en dan is er na nirodhaḥ, geen ontbinding, nirodha zijnde hetzelfde als 

nirodhana, stopzetting. Utpattiḥ, ontstaan. Baddhaḥ, iemand onder gebondenheid, 

een transmigrerende individuele ziel. Sādhakaḥ, iemand die streeft naar bevrijding. 

Mumukşuḥ, iemand die verlangt naar bevrijding. Muktaḥ, iemand die vrij is van 

gebondenheid. Bij afwezigheid van ontstaan en ontbinding, bestaan gebondenheid 

enz. niet. Iti esā paramārthatā, dit is de hoogste waarheid. Hoe kan er afwezigheid 

van ontstaan en ontbinding zijn? Het antwoord is: Vanwege de afwezigheid van 

dualiteit. Het niet-bestaan van dualiteit wordt vastgesteld door verschillende Vedi-

sche teksten zoals, "Omdat wanneer er dualiteit is, als het ware" (Bṛ. II. iv. 14), 

"(Hij gaat van dood naar dood) die verschil ziet als het ware daarin" (Bṛ. IV. iv. 19; 

Ka. II. i. 10). "Dit alles is niets anders dan het Zelf" (Ch. VII. xv. 2), "Dit alles is 

niets anders dan Brahman" (Nṛ. U. 7), "Eén zonder tweede" (Ch. VI. ii. 1), ("Dit 

Brahman, . . . ), en dit alles is het Zelf" (Bṛ. II. iv. 6, IV. v. 7). Ontstaan of ontbin-

ding kan alleen toebehoren aan iets dat bestaat, en niet aan iets dat niet-bestaand is 



57 

 
zoals de hoorn van een haas. Noch kan het non-duale geboorte of dood hebben. 

Want het is een contradictie in termen om te zeggen dat iets non-duaal is en toch 

geboorte en dood heeft. En wat onze empirische ervaring van Prāṇa enz. betreft, is 

reeds gezegd dat het allemaal een overlegging is op het Zelf zoals een slang op een 

touw. Want een dergelijke mentale illusie1 als het verbeelden van een touw voor 

een slang ontstaat noch uit, noch gaat op in het touw.2 Noch ontstaat de touw-slang 

in de geest en gaat daarop over,3 noch doet het dat van beide (het touw en de 

geest).4 Vergelijkbaar is het geval met dualiteit die evenzeer een mentale illusie is, 

want dualiteit wordt niet waargenomen in een staat van concentratie of diepe slaap. 

Daarom is vastgesteld dat dualiteit een louter hersenspinsel is. En daarom is terecht 

gezegd dat, aangezien dualiteit niet bestaat, de hoogste waarheid bestaat in het niet-

bestaan van ontbinding en de rest. 

Bezwaar: Als dat zo is, dan hebben de geschriften alleen tot doel het bewijzen van 

het niet-bestaan van dualiteit, niet het bewijzen van het bestaan van non-dualiteit, 

daar de twee doelen tegenstrijdig zijn. En als gevolg daarvan zal men terechtkomen 

in Nihilisme, aangezien non-dualiteit geen bewijs heeft ter ondersteuning ervan en 

dualiteit niet-bestaand is. 

Antwoord: Niet zo, want waarom zou u een punt herleven dat reeds is verworpen 

met de bewering dat illusies, zoals die van een slang op een touw, niet kunnen 

voorkomen zonder een substraat? 

Hierop wordt het bezwaar als volgt geuit: Het touw dat verondersteld wordt het 

substraat te zijn van de illusie van de slang, is zelf niet-bestaand, en vandaar dat de 

analogie irrelevant is. 

Antwoord: Niet zo, want zelfs wanneer de illusie verdwijnt, kan het niet-illusoire 

substraat blijven bestaan door het enkele feit van zijn niet-illusoir te zijn. 

Bezwaar: Het non-duale (substraat) is ook onwerkelijk zoals de slang die op een 

touw wordt verbeeld. 

Antwoord: Het kan niet zo zijn, want net zoals het touw, dat een factor vormt in 

de illusie (van slang), bestaat als een onverbeelde entiteit, zelfs vóór de kennis van 

het niet-bestaan van de slang, zo bestaat ook het non-duale (Zelf), aangezien het als 

laatste redmiddel moet worden aangenomen als niet-illusoir. Bovendien kan de 

 
1 Een schepping van de onwetendheid die in de geest bestaat. 

2 Want de geboorte of dood van een illusie is evenzeer illusoir. Als deze objectief reëel zouden 

zijn, zou de slang waargenomen moeten worden door iedereen die het touw ziet. 

3 Want als geboorte en dood alleen subjectief zijn, zou de slang niet buiten waargenomen moeten 

worden. 

4 Want het wordt niet als zodanig ervaren. 



58 

 
mens die zich verbeeld, niet niet-bestaand zijn, aangezien zijn bestaan moet wor-

den toegegeven voorafgaand aan het ontstaan van de illusie.1 

Bezwaar: Maar als de geschriften het Zelf niet als zodanig behandelen, hoe kun-

nen ze dan leiden tot het ophouden van het bewustzijn van dualiteit? 

Antwoord: Dat is geen gebrek, want dualiteit wordt op het Zelf overgelegd door 

onwetendheid, net zoals een slang op een touw. 

Bezwaar: Hoe? 

Antwoord: Alle zulke opvattingen, zoals "Ik ben gelukkig, ellendig, onwetend, 

geboren, dood, versleten, belichaamd; ik zie; ik ben gemanifesteerd en ongemani-

festeerd, handelend en genietend van vruchten, gerelateerd en ongerelateerd, uit-

gemergeld en oud en ik ben dit en deze zijn van mij," — zijn overgelegd op het 

Zelf. Het Zelf doordringt al deze ideeën, want Het is onveranderlijk aanwezig in 

allemaal, net zoals een touw aanwezig is in al zijn verschillende (illusoire) ver-

schijningen als een slang, een waterlijn, enz. Zoals het geval is, hoeft de kennis van 

de aard van het zelfstandige (Zelf) niet door geschriften te worden gegenereerd, 

aangezien Het zelf-gevestigd is. De geschriften zijn bedoeld om iets te bewijzen 

dat nog niet bekend is, want mochten zij iets dat reeds bekend is herhalen, dan 

zouden zij hun geldigheid verliezen.2 Aangezien het Zelf in Zijn eigen aard niet is 

gevestigd door het obstakel van zulke attributen als geluk die door onwetendheid 

zijn overgelegd, en aangezien de vestiging in Zijn eigen realiteit het hoogste doel 

is, daarom streven de geschriften ernaar om van het Zelf de ideeën te verwijderen 

van geluk en de rest, door met betrekking tot Het de ideeën van niet-gelukkig zijn 

enz. te genereren door middel van teksten als "Niet dit, niet dit" (Bṛ. IV. iv. 22), 

"Niet grof" (Bṛ. III. viii. 8) enz. In tegenstelling tot de ware aard van het Zelf, zijn 

de attributen van ongelukkig zijn enz. niet onveranderlijk aanwezig in het bewust-

zijn gelijktijdig met zulke attributen als geluk enz.;3 want als ze aanhoudend aan-

wezig waren, zou er geen verandering kunnen worden gecreëerd door de overleg-

ging van attributen zoals geluk enz., net zoals er geen koude kan zijn in vuur dat 

het specifieke kenmerk van warmte bezit. Daarom worden de onderscheiden ken-

merken van geluk enz. verbeeld in het attributenloze Zelf. En wat betreft de schrif-

tuurlijke teksten die spreken van de afwezigheid van geluk enz. in het Zelf, is be-

 
1 Het Zelf moet worden aangenomen als het substraat van de illusoire verschijning van dualiteit; 

Het overleeft alle illusies als de getuige van hun verdwijning; en vanzelfsprekend gaat het de 

illusie vooraf. Daarom kan er geen sprake zijn van Nihilisme, zelfs niet onder de veronderstelling 

dat het Zelf niet positief wordt gepresenteerd door de Upaniṣads. 

2 Geldigheid bestaand uit het presenteren van iets dat anders niet bekend is en later niet wordt 

weerlegd. 

3 Als de afwezigheid van geluk enz. natuurlijk is voor het Zelf, waarom zouden ze dan niet elke 

waarneming van het laatste vergezellen? Het antwoord is: Het Zelf kan Zichzelf openbaren, en 

toch kan de tegenstelling tussen Zijn afwezigheid van geluk enz. en Zijn empirische modi van 

geluk enz. niet duidelijk worden door de invloed van menselijke onwetendheid. 



59 

 
wezen dat ze alleen bedoeld zijn om de specifieke ideeën van geluk enz. ervan te 

verwijderen. En ter ondersteuning hiervan is dit aforisme van degenen die bedre-

ven zijn in de betekenis van geschriften: "De geldigheid van de geschriften is afge-

leid van hun negatie van positieve kwaliteiten van het Zelf."1 

 

bhāvairasadbhirevāyamadvayena ca kalpitaḥ . 

bhāvā apyadvayenaiva tasmādadvayatā śivā .. 33.. 

33. Dit Zelf wordt verbeeld als de onwerkelijke dingen en ook als non-duaal; 

en deze waargenomen dingen worden ook verbeeld op het non-duale Zelf. 

Daarom is non-dualiteit gunstig. 

In (zulke illusies als) "Dit is een slang", "Dit is een stok", "dit is een waterlijn", 

enz. wordt precies datgene wat touw wordt genoemd verbeeld als zulke onwerke-

lijke dingen als een slang, een waterlijn, enz. en ook als het ene werkelijke ding – 

het touw; op soortgelijke wijze wordt het Zelf verbeeld als zulke veelvuldige on-

werkelijke dingen als Prāṇa enz. die niet bestaan. Maar dit gebeurt niet vanuit het 

standpunt van de werkelijkheid, want niets kan door wie dan ook worden waarge-

nomen tenzij de geest actief is, noch kan het Zelf enige beweging hebben. En din-

gen, die alleen waarneembaar zijn voor de onstabiele geest, kunnen niet worden 

verondersteld in werkelijkheid te bestaan.2 Daarom, hoewel het Zelf altijd van 

dezelfde aard is, wordt alleen Het verbeeld als zulke onwerkelijke dingen als Prāṇa 

enz., en opnieuw als bestaand in Zijn eigen aard van non-dualiteit en absolute 

Werkelijkheid. Het wordt verondersteld het substraat van alles te zijn, net zoals een 

touw dat is van de slang enz. En die waargenomen entiteiten, ook, namelijk Prāṇa 

en de rest, worden verbeeld op het Zelf alleen dat non-duaal en absolute Werke-

lijkheid is, want geen illusie kan worden waargenomen die zonder substraat is. 

Aldus, aangezien non-dualiteit het substraat is van alle illusie, en aangezien deze 

non-dualiteit altijd onveranderlijk is in zijn eigen aard, is advayatā, non-dualiteit; 

śivā, gunstig, zelfs in de staat van illusie. Maar de illusies alleen zijn kwaad, want 

ze genereren angst zoals die van de slang die bijvoorbeeld op een touw wordt ge-

zien. Non-dualiteit is vrij van angst; vandaar dat alleen dat gunstig is. 

 

nātmabhāvena nānedaṃ na svenāpi kathañcana . 

na pṛthaṅnāpṛthakkiñciditi tattvavido viduḥ .. 34.. 

 
1 Dit is een citaat van Draviḍācaryā. Het idee is dit: "Hoewel woorden misschien geen positieve 

betekenis hebben met betrekking tot Brahman, is de geldigheid van de schrift goed vastgesteld; 

want de woorden, die geassocieerd zijn met negatie en goed bekend zijn als het aanduiden van de 

afwezigheid van die kwaliteiten, elimineren alle dualiteit van het Zelf." 

2 Diversiteit waargenomen op het onbeweeglijke Zelf kan niet verondersteld worden een reëel 

bestaan te hebben" is de interpretatie volgens Ᾱnanda Giri die "onbeweeglijk" als synoniem 

neemt van 'pra-calitā, dat waarin beweging afwezig is'. 



60 

 
34. Deze wereld, wanneer vastgesteld vanuit het standpunt van het Zelf, be-

staat niet ervan verschillend. Noch bestaat zij op zichzelf. Noch bestaan feno-

menale dingen als verschillend of niet-verschillend (van elkaar of van het 

Zelf). Dit is wat de kenners van de Waarheid begrijpen. 

Waarom is non-dualiteit dan weer gunstig? Ongunstigheid is te vinden waar er 

diversiteit is of, met andere woorden, waar er verschil is van het ene ding van het 

andere. Want idam, dit, de veelvoudige fenomenale wereld, bestaande uit Prāṇa, 

enz.; wanneer vastgesteld ātmabhāvena, vanuit het standpunt van het hoogste Zelf, 

de non-duale en absolute Werkelijkheid; blijft niet nānā, veelvoudig of verschil-

lend in substantie, net zoals een illusoire slang geen afzonderlijk bestaan heeft 

wanneer het met behulp van een licht blijkt identiek te zijn aan het touw. Boven-

dien bestaat deze wereld nooit svena, in zijn eigen aard, in de vorm van Prāṇa enz., 

vanwege zijn verbeelding als een slang op een touw. Op soortgelijke wijze zijn de 

objecten, genaamd Prāṇa enz., niet van elkaar te onderscheiden in die zin dat een 

buffel bestaat als iets anders dan een paard. Dienovereenkomstig, juist vanwege de 

onwerkelijkheid (van dualiteit) is er niets dat kan bestaan als niet-gescheiden van 

elkaar of van het hoogste Zelf. De Brahmanen, de kenners van het Zelf; viduḥ, 

realiseerden, de hoogste Werkelijkheid; iti, aldus. Vandaar dat non-dualiteit gun-

stig is, want het is vrij van de oorzaken van het kwaad. Dit is de strekking. 

De volmaakte realisatie, zoals hierboven beschreven, wordt geprezen: 

 

vītarāgabhayakrodhairmunibhirvedapāragaiḥ . 

 nirvikalpo hyayaṃ dṛṣṭaḥ prapañcopaśamo'dvayaḥ .. 35.. 

35. De volmaakte realisatie, zoals hierboven beschreven, wordt geprezen: 

Dit Zelf dat voorbij alle verbeelding is, vrij van de diversiteit van deze feno-

menale wereld, en non-duaal, wordt gezien door de contemplatieve mensen, 

bedreven in de Veda's en onaangetast door verlangen, angst en woede. 

Munibhiḥ, door de voortdurend contemplatieve mensen, door de discriminerende; 

van wie gehechtheid, angst, afgunst, woede en alle andere fouten voor altijd zijn 

verwijderd; vedāparagaiḥ, door degenen die de geheimen van de Veda's hebben 

begrepen, door de verlichte zielen; door degenen die altijd toegewijd zijn aan de 

strekking van de Veda's; dṛṣṭah, wordt gerealiseerd; ayam, dit Zelf; dat nirvikalpaḥ 

is, verstoken van alle verbeeldingen; en dat prapañcopaśamaḥ is: prapañca is de 

uitgestrekte omvang van de gevarieerde fenomenale wereld, en het Zelf waarin de 

upaśama, totale negatie, hiervan plaatsvindt, is de prapañcopśama. En daarom is 

Het advayaḥ, zonder een tweede. Het idee is dat het hoogste Zelf alleen realiseer-

baar is door de mensen van verzaking die vrij zijn van gebreken, die geleerd zijn, 

en die toegewijd zijn aan de geheimen van de Upaniṣads, maar niet zo door de 

logici en anderen wier harten bezoedeld zijn door gehechtheid enz. en wier filoso-

fieën verliefd zijn op hun eigen opvattingen. 



61 

 
tasmādevaṃ viditvainamadvaite yojayetsmṛtim . 

advaitaṃ samanuprāpya jaḍavallokamācaret .. 36.. 

36. Daarom, na het aldus te hebben gekend, moet men zijn herinnering rich-

ten op (d.w.z. voortdurend denken aan) non-dualiteit. Na het non-duale te 

hebben bereikt, moet men zich in de wereld gedragen alsof men dom was. 

Aangezien non-dualiteit gunstig en vrij van angst is uit hoofde van haar aard van 

alle kwaad verstoken te zijn, daarom viditvā enam, na het aldus te hebben gekend; 

yojayet smṛtim, moet men zijn herinnering richten, advaite, op non-dualiteit; men 

moet zijn herinnering gebruiken voor de realisatie van non-dualiteit.1 En na die 

non-dualiteit enz. te hebben begrepen, na het Zelf dat voorbij honger enz. is, onge-

boren en boven alle conventionele handelingen, direct en onmiddellijk te hebben 

gerealiseerd, na het bewustzijn te hebben bereikt, "Ik ben het hoogste Brahman," 

lokam ācaret, moet men zich in de wereld gedragen; jaḍavat, als een domme mens, 

dat wil zeggen, zonder zichzelf aan te kondigen als "Ik ben zo en zo". 

Hier wordt gesteld wat de gedragscode moet zijn waarnaar hij zich in de wereld 

moet gedragen: 

 

nistutirnirnamaskāro niḥsvadhākāra eva ca . 

calācalaniketaśca yatiryādṛcchiko bhavet .. 37.. 

37. De bedelaar moet geen waardering of groeten (voor anderen) hebben, en 

hij moet vrij zijn van rituelen. Hij moet het lichaam en de ziel als zijn onder-

steuning hebben, en hij moet afhankelijk zijn van omstandigheden. 

Alle activiteiten zoals waardering of groeten opgevend; dat wil zeggen, alle ver-

langen naar externe objecten opgevend en de hoogste vorm van formele verzaking 

omhelzend, in overeenstemming met de Vedische tekst, "Dit Zelf kennende, verza-

ken de Brahmanen (... en leiden een bedelaarsleven)" (Bṛ. III. v. 1), en de Smṛti-

tekst, "Met hun bewustzijn daarin (Brahman), hun Zelf daarmee geïdentificeerd, 

altijd daarop gericht, met Dat als hun hoogste doel" (G. V. 17). Cala, veranderlijk, 

is het lichaam, aangezien het elk moment transformeert; en acala, onveranderlijk, 

is de realiteit van het Zelf. Wanneer men, toevallig, gedreven door de behoefte om 

te eten enz., zichzelf als "Ik" beschouwt door de realiteit van het Zelf te vergeten 

dat iemands niketa is, ondersteuning, iemands verblijfplaats, en dat van nature 

onveranderlijk is zoals de hemel, dan wordt het cala, veranderende lichaam, zijn 

niketa, ondersteuning. De mens van verlichting die zo het veranderlijke en het 

onveranderlijke als zijn ondersteuning heeft, maar niet de mens die externe objec-

ten als zijn ondersteuning heeft, is de calācalaniketa. En hij bhavet, moet zijn; 

yādṛcchikaḥ, afhankelijk van omstandigheden; dat wil zeggen, hij moet volledig 

 
1 Zelfs na het kennen van de strekking van de Upaniṣad, is het nodig om die ideeën voortdurend 

in gedachten te houden, zodat ze stevig geworteld kunnen raken. 



62 

 
afhankelijk zijn van kleding, bedekkingen en voedsel die hem toevallig toekomen 

voor het onderhoud van het lichaam. 

 

tattvamādhyātmikaṃ dṛṣṭvā tattvaṃ dṛṣṭvā tu bāhyataḥ . 

tattvībhūtastadārāmastattvādapracyuto bhavet .. 38.. 

38. De Werkelijkheid onderzoekend in de context van het individu en in de 

externe wereld, moet men geïdentificeerd worden met de Werkelijkheid, moet 

men zijn vreugde vinden in de Werkelijkheid, en mag men niet afwijken van 

de Werkelijkheid. 

De externe entiteiten zoals de aarde, en de persoonlijke entiteiten zoals het li-

chaam, zijn onwerkelijk zoals de slang verbeeld op een touw of zoals een droom, 

magie, enz., in overeenstemming met de Vedische tekst, "Alle modificatie bestaat 

alleen in naam, met spraak als ondersteuning" (Ch. VI. iv. 1), en het Zelf is dat wat 

binnen en buiten bestaat, dat ongeboren is, zonder oorzaak en gevolg, zonder bin-

nen of buiten, vol, allesdoordringend zoals de ruimte, subtiel, onbeweeglijk, zonder 

attributen, zoner delen en actieloos, zoals aangegeven in de Vedische tekst, "Dat is 

waarheid, dat is het Zelf, en Dat zijt gij" (Ch. VI. viii-xii) — dṛṣṭvā, na de Werke-

lijkheid op deze manier te hebben gezien; tattvībhutaḥ, (men moet) geïdentificeerd 

worden met de Werkelijkheid; tadārāmaḥ, (men moet) zijn vreugde alleen in het 

Zelf vinden, en niet in iets externs zoals iemand die geen realisatie heeft, die de 

geest als het Zelf accepteert, en denkt dat het Zelf verandert in overeenstemming 

met de veranderingen van de geest, of soms het lichaam enz. als het Zelf accepteert 

en denkt, "Ik ben nu vervreemd van de Werkelijkheid die het Zelf is"; en wanneer 

soms de geest geconcentreerd raakt, wie zichzelf dan als verenigd met de Werke-

lijkheid en in vrede beschouwt onder de overtuiging, "Ik ben nu geïdentificeerd 

met de Werkelijkheid". De kenner van het Zelf moet niet zo zijn, omdat de aard 

van het Zelf altijd hetzelfde is, en omdat het onmogelijk is voor iets om zijn aard te 

veranderen; en men moet voor altijd apracyutaḥ zijn, onwankelbaar van de Werke-

lijkheid, onder de overtuiging, "Ik ben Brahman", dat wil zeggen, hij moet altijd 

het bewustzijn van de Werkelijkheid hebben die het Zelf is, in overeenstemming 

met zulke Smṛti-teksten als "(De verlichte mens) ziet een hond of een verschoppe-

ling gelijkelijk" (G. V. 18), "(Hij ziet die de hoogste Heer ziet) gelijkelijk bestaand 

in alle wezens" (G. XII l. 27). 

* * * 

 



63 

 
 

GAUḌAPĀDA’S KĀRIKĀ 

HOOFDSTUK III 

ADVAITA-PRAK ARAṆA (OVER NON-DUALITEIT) 

In de loop van het bepalen van de aard van Om (in Hoofdstuk I) werd als een loute-

re stelling geformuleerd dat het Zelf de negatie is van de fenomenale wereld, en 

gunstig en non-duaal is. Verder werd gezegd dat "dualiteit na realisatie ophoudt te 

bestaan" (Kārikā, I. 18). Wat dat betreft, werd het niet-bestaan van dualiteit vastge-

steld door het hoofdstuk 'Over Onwerkelijkheid' met behulp van analogieën zoals 

droom, magie en een stad in de ruimte, en door logica op grond van "waargenomen 

worden", "een begin en een einde hebben", enzovoort. Moet non-dualiteit alleen 

worden aanvaard op gezag van de schrift (en traditie), of moet het ook op logische 

gronden worden geaccepteerd? Als antwoord hierop wordt gezegd dat het ook op 

logische gronden gekend kan worden. Het hoofdstuk 'Over Non-dualiteit' begint te 

laten zien hoe dit mogelijk is. 

In het voorafgaande hoofdstuk werd geconcludeerd dat alle diversiteit, inclusief het 

aanbedene, aanbidding, enzovoort, onwerkelijk is en dat het absolute, non-duale 

Zelf, de hoogste Werkelijkheid is; want — 

 

upāsānāśrito dharmo jāte brahmaṇi vartate . 

prāgutpatterajaṃ sarvaṃ tenāsau kṛpaṇaḥ smṛtaḥ .. 1.. 

1. De aspirant, die zich begeeft naar de devotionele oefeningen, bestaat in het 

geconditioneerde Brahman. Dit alles was vóór de schepping niets anders dan 

het ongeboren Brahman. Daarom wordt zo iemand als beklagenswaardig (of 

bekrompen in zijn opvatting) beschouwd. 

Upāsanāśritaḥ, is een aanbidder die zijn toevlucht neemt tot upāsanā, devotionele 

oefeningen (zoals aanbidding en meditatie), als middel tot zijn bevrijding, onder de 

overtuiging: "Ik ben een aanbidder, en Brahman moet door mij aanbeden worden. 

Hoewel ik nu jāte brahmaṇi besta, in het geconditioneerde Brahman, zal ik door 

mijn toewijding eraan, ajam brahma, het ongeconditioneerde Brahman bereiken, na 

de val van mijn lichaam. Prāk utpatteḥ ajam sarvam, vóór de schepping was dit 

alles, inclusief mezelf, niets anders dan het ongeboren Brahman. Door mijn devoti-

onele oefeningen zal ik datgene terugwinnen wat ik in wezen was prāk utpatteḥ, 

vóór mijn geboorte, hoewel ik, na geboren te zijn, nu jāte brahmaṇi besta, in het 

geconditioneerde Brahman." De dharmaḥ, aspirant; upāsanāśritaḥ, die zich begeeft 
naar zulke devotionele oefeningen; aangezien hij zich bewust is van dergelijk ge-

deeltelijk Brahman, tena, om diezelfde reden; asau, die man; smṛtaḥ, wordt be-

schouwd; kṛpanaḥ, beklagenswaardig, beperkt (Bṛ. III. viii. 10), door degenen die 

het eeuwige en ongeboren Brahman hebben gezien; dit is het idee. En dit is in over-

eenstemming met de volgende tekst van de Upaniṣad Talavakāra sectie. 'Dat wat 



64 

 
niet door spraak wordt uitgesproken, dat waardoor spraak wordt geopenbaard, ken 

dat alleen als Brahman, en niet wat mensen als een object aanbidden' (Ke. I. 5). 

 

ato vakṣyāmyakārpaṇyamajāti samatāṃ gatam . 

yathā na jāyate kiñcijjāyamānaṃ samantataḥ .. 2.. 

2. Daarom zal ik spreken van dat (Brahman) wat vrij is van beperking, geen 

geboorte heeft, en in een staat van homogeniteit is; en luister hoe niets hoege-

naamd op welke manier dan ook geboren wordt, hoewel het lijkt geboren te 

worden. 

Aangezien men, door het falen om het ongeboren Zelf, dat binnen en buiten bestaat, 

te bereiken, beperkt raakt door zichzelf door onwetendheid als onwaardig te be-

schouwen, en aangezien men daardoor gaat geloven: "Ik ben geboren, ik besta in 

het geconditioneerde Brahman, en door mijn aanbidding ervan zal ik (het ongecon-

ditioneerde) Brahman bereiken", ataḥ, daarom; vaksyāmi, zal ik vertellen; 

akārpanyam, vrijheid van ellende, grenzeloosheid, het ongeboren Brahman; want 

dat is inderdaad een bron van beperking, "waar men een ander ziet, een ander hoort, 

een ander kent. Dat is beperkt, sterfelijk en onwerkelijk" (Ch. VII. xxiv. 1), zoals 

beweerd wordt in Vedische teksten zoals "Alle modificatie bestaat alleen in naam, 

met spraak als ondersteuning" enz. (Ch. VI. iv. 1). Hiertegenover staat datgene wat 

geen beperking heeft, dat binnen en buiten is en het ongeboren Brahman is, ge-

naamd het Oneindige, bij de realisatie waarvan alle ellende veroorzaakt door onwe-

tendheid ophoudt. Ik zal spreken van die vrijheid van grenzen. Dit is de strekking. 

Dat ding is ajāti, ongeboren; samatām gatam, gevestigd in een staat van totale ho-

mogeniteit. Waarom? Omdat Het geen ongelijkheid van delen heeft. Alles wat sa-

mengesteld is, wordt gezegd te evolueren wanneer zijn delen uit balans raken. Maar 

aangezien dit ding zonder delen is, is Het in evenwicht gevestigd, en daarom evolu-

eert Het niet door enige verandering in enig deel. Daarom is Het ongeboren en vrij 

van ellende. Hoor yathā, hoe; samantataḥ, in alle opzichten; kiṁcit, iets, hoe klein 

ook; na jāyate, niet geboren wordt; uit een touw, als gevolg van waarneming onder 

onwetendheid. Hoor het geheim hoe Het niet geboren wordt — hoe Brahman op 

elke manier ongeboren blijft. Dit is het idee. 

De belofte was: "Ik zal spreken van Brahman dat geen geboorte heeft en dat vrij is 

van beperking." Nu wordt gezegd: "Ik zal de reden en de analogie aanvoeren om dit 

te bewijzen": 

 

ātmā hyākāśavajjīvairghaṭākāśairivoditaḥ . 

ghaṭādivacca saṅghātairjātāvetannidarśanam .. 3.. 

3. Aangezien het Zelf wordt aangeduid als bestaand in de vorm van individuele 

zielen op dezelfde manier als ruimte bestaat in de vorm van ruimtes die binnen 

potten zijn opgesloten, en aangezien het Zelf bestaat in de vorm van de samen-



65 

 
gestelde dingen net zoals ruimte bestaat als potten enz., daarom is dit, wat 

betreft de geboorte, de illustratie. 

Hi, aangezien; ātmā, het (hoogste) Zelf; subtiel, zonder delen en allesdoordringend 

ākāśavat is, zoals de ruimte; — aangezien datzelfde hoogste Zelf dat vergelijkbaar 

is met de ruimte, uditaḥ, wordt aangeduid; jīvaiḥ, als bestaand in de vorm van indi-

viduele zielen, de individuele kenners van de lichamen enz.; iva, op dezelfde ma-

nier; ākāśavat ghatākaśaiḥ, als ruimte wordt aangeduid als bestaand in de vorm van 

ruimtes die door potten zijn omgeschreven. Of de verklaring is: Zoals ruimte is 

(uditaḥ) geëvolueerd in de vorm van ruimtes binnen de potten, zo is ook het hoogste 

Zelf geëvolueerd als de individuele zielen. Het impliciete idee is dat de opkomst 

van individuele zielen uit het hoogste Zelf dat in de Upanişads wordt gehoord, ver-

gelijkbaar is met de opkomst van de ruimtes in de potten uit de hoogste ruimte; 

maar dit is in geen enkele reële zin van het woord zo. Net zoals uit die ruimte sa-

mengestelde dingen zoals potten enz. evolueren, zo ook uit het hoogste Zelf, dat 

vergelijkbaar is met de ruimte, de samengestelde dingen zoals de aarde enz. ver-

schijnen, evenals de lichamen en zintuigen die het individu vormen, die allemaal 

door verbeelding geboren worden als een slang op een touw. Dit feit wordt vermeld 

in ghatādivat ca, en zoals een pot enz.; het is geëvolueerd saṁghātaiḥ, in de vorm 

van samengestelde dingen. Wanneer met het oog op het laten begrijpen van het feit 

door mensen met een gering intellect, de geboorte van schepselen enz. uit het Zelf 

door de Veda's wordt aangeduid, dan jātau, met betrekking tot geboorte, wanneer 

dat als vanzelfsprekend wordt beschouwd; etat nidarśanam, dit is de illustratie, 

zoals het is geciteerd in de analogie van ruimte enz. 

 

ghaṭādiṣu  pralīneṣu ghaṭākāśādayo yathā . 

ākāśe sampralīyante tadvajjīvā ihā''tmani .. 4.. 

4. Net zoals de ruimte binnen de potten enz. volledig opgaat bij de desintegra-

tie van de potten enz., zo gaan ook de individuele zielen hier op in dit Zelf. 

Net zoals de ruimtes binnen een pot enz. tot stand komen met de schepping van de 

pot enz., of net zoals de ruimtes binnen de pot enz. verdwijnen met de desintegratie 

van de pot enz., zo ook komen de individuele zielen tot stand met de schepping van 

de verzamelingen van lichamen enz., en zij gaan hier op in het Zelf bij de desinte-

gratie van die verzamelingen. Maar dit is niet zo vanuit hun eigen standpunt. 

Het volgende vers dient als antwoord aan die dualisten die redeneren: "Als er maar 

één Zelf is in alle lichamen, dan zouden, wanneer een van de zielen geboorte of 

dood ondergaat of geluk ervaart enz., alle zielen hierin moeten delen; bovendien zal 

er een verwarring zijn van de handelingen en hun resultaten." 

 

yathaikasminghaṭākāśe rajodhūmādibhiryute . 

na sarve samprayujyante tadvajjīvāḥ sukhādibhiḥ .. 5.. 



66 

 
5. Zoals alle ruimtes binnen de verschillende potten niet verduisterd worden 

wanneer een van de zo opgesloten ruimtes verontreinigd wordt door stof, rook, 

enz., zo is ook het geval met alle individuen wat betreft het beïnvloed worden 

door geluk enz. 

Yathā, net zoals; ekasmin ghaṭākāśe rajodhūmādibhiḥ yute, wanneer een van de 

ruimtes opgesloten in een pot vervuild is door stof, rook, enz.; na, niet; sarve, alle 

ruimtes, opgesloten binnen de potten enz., worden door dat stof of die rook enz. 

bezoedeld; tadvat, net zo; jīvāḥ wezens; worden niet beïnvloed door sukhādibhiḥ, 

door geluk enz. 

Bezwaar: Is het Zelf niet slechts één? 

Antwoord: Zeker wel. Hebt u niet gehoord dat er slechts één Zelf is dat, net als de 

ruimte, alle verzamelingen (van lichaam en zintuigen) bewoont? 

Bezwaar: Als het Zelf één is, zal Het overal geluk en verdriet ervaren. 

Antwoord: Dit bezwaar kan niet worden geopperd door de Sāṁkhyas. Want een 

volgeling van de Sāṁkhya-filosofie kan geluk, verdriet, enz. zeker niet voor de ziel 

poneren, aangezien hij verklaart dat vreugde, ellende, enz. inherent zijn aan het 

intellect. Bovendien is er geen geldige grond om te veronderstellen dat het Zelf, dat 

van nature Bewustzijn is, enige veelvuldigheid heeft. 

Bezwaar: Bij afwezigheid van veelvuldigheid heeft de (Sāṁkhya) theorie dat 

Pradhāna (d.w.z. Primordiale Natuur) voor anderen handelt (namelijk Puruṣas, de 

bewuste zielen) geen poot om op te staan. 

Antwoord: Nee, aangezien alles wat door Pradhāna wordt volbracht niet onafschei-

delijk met het Zelf kan worden verbonden. Als het een feit was dat enig resultaat in 

de vorm van gebondenheid of vrijheid afzonderlijk inherent was aan de zielen, dan 

zou de veronderstelling van een enkel Zelf ingaan tegen de (Sāṁkhya) theorie dat 

Pradhāna voor anderen handelt, en daarom zou het logisch zijn om een veelvuldig-

heid van zielen aan te nemen. Maar feitelijk wordt door de Sāṁkhyas niet toegege-

ven dat enig resultaat, zij het gebondenheid of vrijheid, dat door Pradhāna wordt 

volbracht, inherent kan zijn aan de ziel; integendeel, zij zijn van mening dat de 

zielen attributenloos zijn en zuiver bewustzijn. Vandaar dat de theorie, dat Pradhāna 

voor anderen handelt, haar geldigheid ontleent aan de loutere aanwezigheid van het 

Zelf, en niet aan Zijn veelvuldigheid. Daarom kan het feit dat Pradhāna voor ande-

ren handelt, geen logische grond zijn voor het afleiden van het bestaan van vele 

zielen. En de Sāṁkhyas hebben geen ander bewijs om hun theorie te valideren dat 

elke ziel verschilt van alle andere. Indien wordt gesteld dat Pradhāna op zichzelf 

gebondenheid of bevrijding ondergaat krachtens de loutere aanwezigheid van de 

allerhoogste Ene (namelijk God), en dat God een aanleiding wordt voor de activiteit 

van Pradhāna door het loutere feit van Zijn bestaan dat hetzelfde is als zuiver Be-

wustzijn, en niet op grond van enige specifieke kwaliteit, dan zijn de aanname van 



67 

 
een veelvuldigheid van zielen en de verwerping van de betekenis van de Veda's de 

resultaten van louter stompzinnigheid.1 

Wat betreft de opvatting van de Vaiśeṣikas en anderen die beweren dat verlangen en 

de rest inherent zijn aan de ziel, die is ook onhoudbaar; want de indrukken (van 

vroegere ervaringen) die het geheugen genereren, kunnen niet onafscheidelijk in het 

Zelf blijven dat geen locatie heeft. En aangezien (volgens hen) het geheugen ont-

staat uit een contact van de ziel met de geest, kan er geen vaste, houdbare regel zijn 

met betrekking tot het ontstaan van het geheugen; of er zal de mogelijkheid zijn van 

het gelijktijdig ontstaan van allerlei soorten geheugen. Bovendien kunnen de zielen 

die verstoken zijn van aanraking enz. en tot een andere categorie behoren, logi-

scherwijs niet in contact komen met de geest enz. Verder is het geen feit, hoewel 

deze anderen erin geloven, dat kwaliteiten zoals kleur of zulke categorieën als actie, 

genus, species, of inherente zaken onafhankelijk van de substanties bestaan. Als ze 

absoluut verschillend waren van substanties, en als verlangen enz. zo waren van de 

ziel, zouden die kwaliteiten enz. geen redelijke relatie hebben met substanties, 

(noch zouden verlangen enz. enige relatie hebben met de ziel). 

Bezwaar: Het brengt geen contradictie met zich mee om te zeggen dat categorieën 

die vanaf hun geboorte geassocieerd raken, de relatie van inherente zaken kunnen 

hebben. 

Antwoord: Niet zo; aangezien het eeuwige Zelf bestaat vóór de tijdelijke gemoeds-

toestanden zoals verlangen, kan geen theorie van aangeboren inherente band logisch 

worden aangevoerd. Indien daarentegen verlangen en de rest een onafscheidelijke 

relatie met de ziel zouden hebben vanaf hun geboorte, dan ontstaat de mogelijkheid 

dat zij even eeuwig worden als de kwaliteit van uitgestrektheid die de ziel bezit 

(zelfs volgens de Vaiśeşikas). En dat is geen wenselijke positie, want dat zal leiden 

tot de conclusie dat de ziel geen vrijheid heeft van de gebondenheid (van verlangen 

enz.). Bovendien, als de relatie van inherente band verschilt van een substantie, dan 

moet men een andere relatie poneren voor de verbinding ervan met de substantie, 

net zoals een dergelijke relatie (namelijk conjunctie) wordt aangenomen in het ge-

val van substantie en kwaliteit (door Vaiśeşikas). 

Bezwaar: Aangezien inherente band een eeuwige, onafscheidelijke verbinding is, is 

er geen behoefte aan het poneren van een andere relatie om het (met een substantie) 

te verbinden. 

Antwoord: In dat geval, aangezien entiteiten die verbonden zijn door de relatie van 

inherente band eeuwig verbonden blijven, kan er geen mogelijkheid zijn van hun 

scheiding. Alternatief, als de substanties en de rest absoluut ongelijksoortig zijn, 

dan kunnen, net zoals dingen die wel en niet het attribuut van aanraking bezitten 

niet in contact komen, zo ook die substanties enz. niet gerelateerd worden (met 

 
1 Dit weerlegt de opvatting van die Sāṁkhyas die geloven in één God zowel als in een veelheid 

van zielen. 



68 

 
zulke categorieën als relatie, kwaliteiten, enz.) door middel van bezit dat wordt 

geïmpliceerd door het zesde geval.1 Bovendien, als het Zelf in het bezit is van zulke 

kwaliteiten als verlangen enz. die onderhevig zijn aan toename en afname, zal Het 

blootstaan aan de beschuldiging van tijdelijk te zijn zoals de lichamen en de vruch-

ten van acties. En de andere twee fouten van Het's bezit van delen en onderhevig-

heid aan mutatie, net zoals de lichamen enz., zullen onvermijdelijk zijn. Aan de 

andere kant, als, naar analogie van de hemel, die zwart gemaakt lijkt te zijn door 

stof en rook die er door onwetendheid aan worden toegeschreven, wordt veronder-

steld dat het Zelf de gebreken van geluk en verdriet lijkt te bezitten, gegenereerd 

door zulke beperkende attributen als het intellect die er door onwetendheid op zijn 

overgelegd, dan blijft er geen onlogischheid over in Zijn bezit van gebondenheid, 

vrijheid enz. in empirische zin. Want alle denkrichtingen, terwijl ze de (relatieve 

realiteit van) empirische gedragswijzen die voortkomen uit onwetendheid toegeven, 

ontkennen hun absolute realiteit. Daarom is de verbeelding van de veelvuldigheid 

van zielen waartoe de logicus zijn toevlucht neemt, volkomen overbodig. 

Er wordt getoond hoe, door onwetendheid, er in hetzelfde Zelf de mogelijkheid kan 

zijn van diezelfde verscheidenheid aan acties die mogelijk wordt bij de aanname 

van een veelvuldigheid van zielen: 

 

rūpakāryasamākhyāśca bhidyante tatra tatra vai . 

ākāśasya na bhedo'sti tadvajjīveṣu nirṇayaḥ .. 6.. 

6. Hoewel vormen, handelingen en namen verschillen met betrekking tot de 

verschillen (in ruimte gecreëerd door potten enz.), is er toch geen veelvoud in 

de ruimte. Zo ook is de definitieve conclusie met betrekking tot de individuele 

wezens. 

Zoals in dezelfde ruimte er een (verondersteld) verschil is in dimensies zoals klein-

heid en grootheid met betrekking tot de ruimtes omsloten door een pot, een water-

bak, een huis, enz., zo is er ook een verschil in functies zoals het halen of vasthou-

den van water, slapen, enz., en in namen zoals de ruimte in een pot, de ruimte in een 

waterbak, de ruimte in een huis, enz., die allemaal gecreëerd zijn door die pot enz.; 

maar al deze verschillen zijn zeker niet reëel die geïmpliceerd zijn in conventionele 

handelingen waarbij dimensies enz. gecreëerd worden in de ruimte; in werkelijk-

heid ākāśasya na bhedaḥ asti, heeft de ruimte geen verschil, noch kan er enige em-

pirische handeling gebaseerd zijn op de veelvuldigheid van de ruimte, tenzij er de 

instrumentaliteit van de beperkende toevoegingen is. Net zoals het hier het geval is, 

zo ook jīveşu, met betrekking tot de zielen, die als individuele wezens worden ge-

creëerd door de conditionerende factoren van de lichamen en vergelijkbaar zijn met 

 
1 We kunnen bijvoorbeeld niet zeggen: "Dit ding is gerelateerd aan die kleur door inherente 

band", wat in gewoon spraakgebruik wordt uitgedrukt door te zeggen: "Dit ding heeft die kleur". 



69 

 
ruimtes omsloten door potten; deze nirṇayaḥ, definitieve conclusie, is door de wij-

zen na onderzoek tot stand gekomen. 

 

nā''kāśasya ghaṭākāśo vikārāvayavau yathā . 

naivā''tmanaḥ sadā jīvo vikārāvayavau tathā .. 7.. 

7. Zoals de ruimte binnen een pot noch een transformatie noch een deel van de 

ruimte (als zodanig) is, zo is een individueel wezen nooit een transformatie 

noch een deel van het hoogste Zelf. 

Bezwaar: De ervaring van verschil met betrekking tot die ruimtes in de potten enz. 

volgt een reëel patroon. 

Antwoord; Dit strookt niet met de feiten, aangezien ghaṭākāśaḥ, de ruimte binnen 

een pot; na vikāraḥ, geen transformatie is, van de reële ruimte, in die zin dat een 

stuk gouden sieraad van goud is, of schuim, bellen en ijs van water zijn; noch is het 

avayavaḥ, een deel, zoals bijvoorbeeld de takken enz. van een boom zijn. Yathā, 
zoals; de ruimte in een pot geen transformatie is van ruimte in die zin; tathā, op 

soortgelijke wijze, zoals getoond in de illustratie; jīvaḥ, een individueel wezen, dat 

vergelijkbaar is met de ruimte binnen een pot; is na sadā, nooit; ofwel een trans-

formatie of een deel ātmanaḥ, van het hoogste Zelf, dat de hoogste Werkelijkheid is 

en vergelijkbaar is met de oneindige ruimte. Daarom moeten de handelingen, geba-

seerd op de veelvuldigheid van het Zelf, zeker vals zijn. Dit is het idee. 

Aangezien de ervaring van geboorte, dood, enz. volgt als een gevolg van de diffe-

rentiatie tussen individuen gecreëerd door de beperkende toevoegingen gevormd 

door de lichamen, net zoals de ervaring van de vormen, handelingen enz. de resulta-

ten zijn van de ideeën van verschil die worden gekoesterd met betrekking tot de 

ruimtes binnen potten enz., daarom wordt de associatie van de ziel met zulke onzui-

verheden als lijden, gevolgen van handelingen, enz. veroorzaakt door dat alleen, 

maar niet in enige reële zin. Met het oog op het vaststellen van dit feit met behulp 

van een illustratie gaat de tekst verder: 

 

yathā bhavati bālānāṃ gaganaṃ malinaṃ malaiḥ . 

tathā bhavatyabuddhānāmātmā'pi malino malaiḥ .. 8.. 

8. Net zoals de hemel zwart wordt door stof enz. in de ogen van de onwetenden, 

zo wordt ook het Zelf bezoedeld door onzuiverheden in de ogen van de onwij-

zen. 

Yathā, zoals, in algemene ervaring; gaganam, de hemel; bhavati, wordt; malinam, 

zwart gemaakt, door wolken, stof, rook en zulke andere onzuiverheden; bālānām, 

voor de niet-onderscheidende mensen; maar voor de werkelijk discriminerende 

mensen, wordt de hemel niet zwart gemaakt; tathā, zo ook abuddhānām, voor de 

onwijzen, voor alleen diegenen die het inwonende Zelf niet kunnen onderscheiden, 



70 

 
maar niet voor diegenen die het Zelf wel kunnen onderscheiden; ātmā, het hoogste 

Zelf, de kenner en de diepst innerlijke; bhavati, wordt; malinaḥ, bezoedeld; malaiḥ, 

met onzuiverheden – de onzuiverheden van mentale gebreken en resultaten van 

handelingen. Want een woestijn krijgt geen water, schuim, golven, enz. enkel om-

dat een dorstig schepsel deze er valselijk aan toeschrijft. Op soortgelijke wijze 

wordt het Zelf niet bezoedeld door de onzuiverheden van lijden enz. die eraan wor-

den toegeschreven door de onwetenden. Dit is het idee. 

Hetzelfde idee wordt opnieuw uitgewerkt: 

 

maraṇe sambhave caiva gatyāgamanayorapi . 

sthitau sarvaśarīreṣu ākāśenāvilakṣaṇaḥ .. 9.. 

9. Het Zelf verschilt niet van de ruimte wat betreft Zijn dood en geboorte, 

evenals Zijn gaan en komen, en bestaan in alle lichamen. 

Het geïmpliceerde idee is dat men zich moet realiseren dat wat betreft geboorte, 

dood, enz., het Zelf in alle lichamen geheel gelijk is aan ruimte die in een pot is 

opgesloten, wat betreft zijn ontstaan, vernietiging, komen, gaan en onbeweeglijk-

heid. 

 

saṅghātāḥ svapnavatsarve ātmamāyāvisarjitāḥ . 

ādhikye sarvasāmye vā nopapattirhi vidyate .. 10.. 

10. De verzamelingen (van lichamen en zintuigen) zijn allemaal gecreëerd als 

een droom door de Māyā van het Zelf. Of het nu een kwestie is van superiori-

teit of gelijkheid van alles, er is geen logische grond om hun bestaan te bewij-

zen. 

Saṁghātāḥ, de verzamelingen, van lichamen enz., die analoog zijn aan de potten 

enz.; zijn als de lichamen enz. gezien in een droom en als die opgeroepen door een 

goochelaar; en zijn ātma-māyā-visarjitāḥ, geproduceerd, opgeroepen, door de 

Māyā, onwetendheid, van het Zelf; het idee is dat ze in werkelijkheid niet bestaan. 

Hoewel er ādhikya kan zijn, superioriteit, van de verzamelingen van de lichamen en 

zintuigen van de goden en anderen in vergelijking met die van de beesten en ande-

ren, of er kan sāmya zijn, gelijkheid van alles; toch hi, aangezien; er bestaat na 

upapattiḥ, geen geldige grond, geen mogelijkheid, voor hen — er is geen reden die 

het bestaan van deze dingen vaststelt; daarom zijn ze alleen gecreëerd door onwe-

tendheid — ze bestaan niet in werkelijkheid. Dit is de betekenis. 

Upaniṣadische teksten die het feit vaststellen dat de realiteit van het non-duale Zelf 

wordt bewezen op basis van het bewijs van de Veda's, worden nu aangehaald: 

 

rasādayo hi ye kośā vyākhyātāstaittirīyake . 

teṣāmātmā paro jīvaḥ khaṃ yathā samprakāśitaḥ .. 11.. 



71 

 
11. Het is (door ons) ruimschoots toegelicht, naar analogie van de ruimte, dat 

het individuele levende wezen dat overeenkomt met de ziel van de omhulsels, te 

tellen vanaf die welke gevormd wordt door de essentie van voedsel, die uitvoe-

rig zijn behandeld in de Taittirīya Upaniṣad, niemand anders is dan het hoog-

ste Zelf. 

Rasādayaḥ, de essentie van voedsel enz., dat wil zeggen, de lagen van bedekking 

bestaande uit de essentie van voedsel, de vitale kracht, enz. die vergelijkbaar zijn 

met de scheden van zwaarden, aangezien de voorgaande meer en meer extern zijn 

ten opzichte van de eerdere; — deze zijn vyākhyātāh, uitvoerig behandeld; tait-

tirīyake, in een deel van de Upaniṣad van de Taittirīyaka tak (Tai. II. i-vi). Dat wat 

ātmā is, de ziel, de meest innerlijke entiteit; teşām, van hen, van alle omhulsels; 

waardoor (ziel!) de omhulsels tot bestaan komen; wordt jīvaḥ genoemd, het levende 

wezen, aangezien het de bron van animatie is. Er wordt gezegd wat het is. Het is 

paraḥ, het hoogste Brahman Zelf, dat eerder in de tekst werd geïntroduceerd, 

"Brahman is waarheid, kennis, oneindigheid" (Tai. II. i) — het Brahman waaruit, zo 

werd gesteld, door de Māyā van het Zelf, als droom of magie (Kārikā, III. 10) 

(eerst) ruimte enz. ontstonden en daarna de samengestelde dingen genaamd de om-

hulsels, te tellen vanaf die welke bestaat uit de essentie van voedsel (Tai. II. i). Dat-

zelfde Zelf sāṁprakāśitaḥ, is door ons naar voren gebracht als analoog aan ruimte 

in de verzen beginnend met "Aangezien het Zelf wordt aangeduid als bestaand in de 

vorm van individuele zielen op dezelfde manier als ruimte" (Kārikā, III. 3). Het 

geïmpliceerde idee is dat het Zelf niet door het loutere menselijke intellect moet 

worden vastgesteld, net zomin als het door de verbeelding van de logici kan worden 

vastgesteld. 

 

dvayordvayormadhujñāne paraṃ brahma prakāśitam . 

pṛthivyāmudare caiva yathā''kāśaḥ prakāśitaḥ .. 12.. 

12. Zoals aangetoond is dat de ruimte in de aarde en de maag maar één en 

dezelfde is, zo wordt ook in de Madhu-Brāhmaṇa de allerhoogste Brahman 

geopenbaard als identiek met betrekking tot de verschillende duale contexten. 

Bovendien, prakāśitam, is het geopenbaard; dvayoḥ dvayoḥ, met betrekking tot de 

verschillende duale contexten — het bovenmenselijke en het lichamelijke — dat het 

"stralende, onsterfelijke wezen" dat in de aarde enz. woont als de kenner, niets an-

ders is dan Brahman, het allerhoogste Zelf, dat alles is (Bṛ. II. v. 1-14). Waar (is dit 

geopenbaard)? Dat wordt vermeld: Het woord madhujñāna wordt gebruikt in de zin 

van datgene waaruit madhu, nectar, de oorzaak van onsterfelijkheid, genaamd de 

kennis van Brahman die leidt tot gelukzaligheid, bekend is; dus het betekent het 

(hoofdstuk genaamd) Madhu-Brāhmaṇa (van de Bṛhaḍāraṇyaka Upaniṣad). In dat 

Madhu-Brāhmaṇa. Zoals wat? Yathā, zoals, in de wereld; dezelfde ākāśaḥ, ruimte; 

is prakāśitaḥ, aangetoond te bestaan, door gevolgtrekking; pṛthivyām udare ca eva, 

in de aarde en de maag; vergelijkbaar is het hier ook. Dit is de strekking. 



72 

 
 

jīvātmanorananyatvamabhedena praśasyate . 

nānātvaṃ nindyate yacca tadevaṃ hi samañjasam .. 13.. 

13. Het feit dat het niet verschillend zijn van het individu en het hoogste Zelf 

wordt geprezen door een verklaring van hun identiteit, en het feit dat diversi-

teit wordt veroordeeld, worden vanuit dit oogpunt alleen gemakkelijk te be-

grijpen. 

Het feit dat ananyatvam jīvāimanaḥ, het niet verschillend zijn van de individuele 

ziel en het hoogste Zelf, vastgesteld door redenering en de Veda's; is praśasyate, 

geprezen, door de geschriften en Vyāsa en anderen; abhedena, door een verwijzing 

naar (het resultaat bestaande uit) de identiteit van het individu en het hoogste Zelf;1 

en het feit dat de waarneming van veelvuldigheid, die gemeenschappelijk en natuur-

lijk is voor alle wezens en een opvatting is geformuleerd door de sofisten die buiten 

het bereik van de betekenis van de geschriften staan, nindyate, wordt veroordeeld, 

door de kenners van Brahman eveneens in teksten als, "Maar er is niet dat tweede" 

(Bṛ. IV. iii. 23), "het is van een tweede entiteit dat angst komt" (Bṛ. I iv. 2), "Wan-

neer hij een heel klein verschil maakt, dan wordt hij onderworpen aan angst" (Tai. 

II. vii. 1), " , . . en dit alles is het Zelf" (Bṛ. II. iv. 6; IV. v, 7), "Hij die hier veelvul-

digheid waarneemt, als het ware, gaat van dood naar dood" (Ka. II. i. 10), tat yat, al 

dat, is gezegd (aldus); samañjasam, wordt aldus gemakkelijk te begrijpen; dat wil 

zeggen, wordt logisch; evam hi, vanuit dit oogpunt alleen; maar de perverse opvat-

tingen, bedacht door de logici, zijn niet gemakkelijk te begrijpen; dat wil zeggen, ze 

stroken niet met de feiten wanneer ze worden onderzocht. 

 

jīvātmanoḥ pṛthaktvaṃ yatprāgutpatteḥ prakīrtitam . 

bhaviṣyadvṛttyā gauṇaṃ tanmukhyatvaṃ hi na yujyate .. 14.. 

14. De gescheidenheid van het individu en het hoogste Zelf die (in de Vedische 

teksten) eerder dan (het spreken over) schepping (in de Upanişads) is ver-

klaard, is alleen in een secundaire zin die een toekomstig resultaat (namelijk 

eenheid) in ogenschouw neemt; want een dergelijke gescheidenheid is in haar 

primaire zin misplaatst. 

Bezwaar: Aangezien prāk utpatteḥ, zelfs eerder dan de Upanişadische teksten die 

over schepping handelen; pṛthaktvam jīvātmanoḥ, de gescheidenheid van het indi-

vidu en het hoogste Zelf; prakīrtitam, is verklaard; door de Veda's, in het gedeelte 

dat over riten en rituelen handelt, op verschillende manieren in overeenstemming 

met de verscheidenheid aan verlangens (van individuen), in woorden als "verlan-

gend naar dit", "verlangend naar dat", en het hoogste Zelf is ook verklaard in zulke 

mantrateksten als, "Hij hield de aarde zowel als deze hemel" (Ṛ. X.. cxxi. 1), waar-

 
1 "Iedereen die dat allerhoogste Brahman kent, wordt Brahman." 



73 

 
om zou dan, in geval van een contradictie tussen de zinnen van de gedeelten over 

kennis (d.w.z. Upanişads) en riten (d.w.z. Saṁhitā en Brāhmaṇa), alleen eenheid, 

die als de strekking van het gedeelte over kennis naar voren komt, als de redelijke 

worden gehandhaafd? 

Hierop luidt het antwoord: Tat pṛthaktvam, die gescheidenheid; is niet de hoogste 

waarheid; yat, die; is prakīrtitam, verklaard; prāk, eerder in het gedeelte over riten, 

voordat de Upanişadische teksten die over schepping handelen voorkomen, name-

lijk, "Datgene waaruit al deze wezens geboren worden" (Tai. III. i), "Zoals uit een 

vuur kleine vonken vliegen" (Bṛ. II. i. 20), "Van dit Zelf dat zo is, werd ruimte ge-

schapen" (Tai. II. i. 2), "Dat (Zelf) zag (d.w.z. overwogen)" (Ch. VI. ii. 3), "Dat 

(Zelf) schiep vuur" (Ch. VI. ii. 3), enz. Wat is het dan? Het is gauṇam, secundair 

zoals de gescheidenheid van de oneindige ruimte en de ruimte binnen een pot. En 

deze bewering wordt gedaan met het oog op het toekomstige resultaat, zoals in de 

zin, "Hij kookt voedsel."1 Want de teksten, die over verschil spreken, kunnen het 

nooit redelijkerwijs in enige letterlijke zin handhaven, aangezien de teksten die over 

de veelvuldigheid van het Zelf handelen alleen de diverse ervaringen van wezens 

herhalen die nog onder natuurlijke onwetendheid leven. En hier in de Upanişads, 

ook, in de teksten die over schepping, ontbinding, enz. spreken, is het enige dat 

wordt geprobeerd vast te stellen de eenheid van het individu en het hoogste Zelf, 

zoals bekend is uit teksten als "Dat zijt gij" (Ch. VI. viii-xvi), "(Terwijl hij die een 

andere god aanbidt en denkt), 'Hij is de één, en ik ben een ander' weet niet" (Bṛ. I. 

iv. 10), enz. Daarom wordt de herhaling van de waarneming van veelvuldigheid 

door de Veda's in deze wereld alleen in secundaire zin gedaan, waarbij zij vertrou-

wen op de toekomstige demonstratie van eenheid die als een taak overblijft om in 

de Upanişads in een later stadium te worden volbracht. Of de verklaring is deze: De 

verklaring van eenheid is gedaan in "Eén zonder tweede" (Ch. VI. ii. 2) eerder dan 

die van schepping geïntroduceerd in teksten als "Het (het Zelf) overwoog", "Het 

schiep vuur" (Ch. VI. ii. 2-3). En dat, opnieuw, zal culmineren in eenheid in de 

tekst, "Dat is waarheid, Dat is het Zelf, en Dat zijt gij" (Ch. VI. viii-xvi). Daarom 

moet de gescheidenheid van het individu en het hoogste Zelf die (in de Upaniṣads) 

ergens in welke zin dan ook wordt aangetroffen, in secundaire zin worden geno-

men, zoals in de zin, "Hij kookt voedsel", want hetgeen hier in gedachten wordt 

gehouden, is de eenheid die in de toekomst zal worden vastgesteld. 

Bezwaar: Hoewel alles ongeboren en één zonder tweede is vóór de schepping, zijn 

na de schepping al deze dingen toch geboren, en individuen verschillen ook. 

Antwoord: Dit is niet zo, want de Vedische teksten die over schepping handelen, 
hebben een ander doel voor ogen. Dit bezwaar werd eerder ook al weerlegd door te 

zeggen dat, net als een droom, de verzamelingen gecreëerd worden door de Māyā 

van het Zelf, en dat de geboorte, het verschil, enz. van individuen analoog zijn aan 

 
1 Waar voedsel staat voor de ultieme vorm die de dingen die gekookt worden zullen aannemen. 



74 

 
de geboorte, het verschil enz. van de ruimtes binnen potten (Kārikā, III. 9-10). 

(Aangezien de onwaarheid hiervan reeds is behandeld) daarom, diezelfde reden als 

vanzelfsprekend aannemend, worden hier enkele Vedische teksten die over schep-

ping handelen, uit de teksten die over schepping, verschil, enz. handelen, aange-

haald, met het oog op het aantonen dat zij bedoeld zijn voor het vaststellen van de 

eenheid van het Zelf en de individuele wezens. 

 

mṛllohavisphuliṅgādyai sṛṣṭiryā coditā'nyathā . 

upāyaḥ so'vatārāya nāsti bhedaḥ kathañcana .. 15.. 

15. De schepping die veelvoudig is uiteengezet met behulp van de voorbeelden 

van aarde, goud, vonken, enz., is slechts ter wille van het genereren van het 

idee (van eenheid); maar er is op geen enkele manier veelvuldigheid. 

Sṛşṭiḥ, de schepping; yā, die; coditā, is uiteengezet, geopenbaard; anyathā, op ver-

schillende manieren; mṛt-loha-visphuliṅga-ādyaiḥ, met behulp van zulke illustraties 

als aarde, goud, vonken, enz.1; saḥ, dat, al dat scheppingsproces; is een upāyaḥ, 

middel; avatārāya, voor het teweegbrengen, in ons het idee van de eenheid van het 

individu en het hoogste Zelf. Het is net als het verhaal van de spraakorganen enz. 

die door de duivels met zonde worden geslagen, dat geweven is rond een gesprek 

met Prāṇa, waarbij de bedoeling is het idee van de pre-eminentie van Prāṇa te gene-

reren (Ch. I. ii; Bṛ. I. iii, VI. i; Pr. 2). 

Bezwaar: Dat is ook onaanvaardbaar.2 

Antwoord: Nee, aangezien de gesprekken van Prāṇa enz. divergent gerelateerd zijn 

in de verschillende takken van de Veda's. Als de gesprekken waar waren, zouden 

we een uniform patroon hebben moeten aantreffen in alle takken, en niet heterogene 

tegenstrijdige presentaties. Maar, feitelijk wordt divergentie aangetroffen. Daarom 

moeten de Vedische teksten die de onderlinge dialogen uiteenzetten, niet letterlijk 

worden genomen. Zo moeten ook de zinnen die over schepping handelen, worden 

begrepen. 

Bezwaar: Aangezien de cycli van schepping verschillen, zijn de Vedische teksten 

die over de onderlinge dialogen handelen, evenals over schepping, divergent met 

betrekking tot de respectievelijke cycli. 

Antwoord: Niet zo, aangezien ze geen nuttig doel dienen, behalve het genereren 

van de reeds genoemde ideeën. Niet dat enig ander doel kan worden verbeeld voor 

de Vedische teksten die over gesprekken en schepping spreken. 

Bezwaar: Ze zijn bedoeld voor meditatie met het oog op het bereiken van zelfiden-

tificatie. 

 
1 Ch. VII. i. 4-6; Mu. II. i. 1. 

2 De anekdotes van Prāṇa zijn reëel. 



75 

 
Antwoord: Niet zo, want het kan geen wenselijk doel zijn om geïdentificeerd te 

worden met ruzie, schepping of ontbinding. Daarom zijn de teksten die schepping 

enz. uitdrukken, eenvoudig bedoeld om het idee van de eenheid van het Zelf te 

genereren, en ze kunnen niet worden verbeeld andere interpretaties te dragen. Daar-

om na asti, er is geen, enige bhedaḥ, veelvuldigheid, veroorzaakt door schepping 

enz.; kathaṁcana, op welke manier dan ook. 

Bezwaar: Als in overeenstemming met zulke Vedische teksten als "Eén alleen zon-

der een tweede" (Ch. VI. ii. 2), het hoogste Zelf, dat van nature altijd zuiver, intelli-

gent en vrij is, de enige realiteit is in de hoogste zin en al het andere onwerkelijk is, 

waarom zijn er dan zulke instructies over meditaties in de Vedische teksten als, 

"Het Zelf, mijn dierbare, moet worden gezien"1 (Bṛ. II. iv. 5), "Het Zelf dat versto-

ken is van zonde... (moet worden gezocht)" (Ch. VIII. vii. 1), "Hij moet zijn toe-

vlucht nemen tot zelfabsorptie" (Ch. III. xiv. 1), "Op het Zelf alleen moet worden 

gemediteerd" (Bṛ. I. iv. 7) enz.; en waarom zijn de riten zoals Agnihotra voorge-

schreven? 

Antwoord: Hoor de reden hiervoor: 

 

āśramāstrividhā hīnamadhyamotkṛṣṭadṛṣṭayaḥ . 

upāsanopadiṣṭeyaṃ tadarthamanukampayā .. 16.. 

16. Er zijn drie levensstadia – inferieur, intermediair en superieur. Deze medi-

tatie wordt hen uit mededogen voorgeschreven. 

Het woord āśtramāḥ, wat levensstadia betekent, duidt op de mensen die daartoe 

behoren – de mensen die bekwaam zijn voor plichten conform de geschriften, even-

als de mensen van verschillende kasten die het rechtvaardige pad volgen – want het 

woord wordt in suggestieve zin gebruikt. Ze zijn trividhāḥ: van drie soorten. Hoe? 

Hina-madhyama-utkṛşṭa-dṛşṭayaḥ, mensen met inferieure, middelmatige en superi-

eure gezichtsscherpte; dat wil zeggen, ze zijn begiftigd met een dof, middelmatig en 

fijn mentaal kaliber. Iyam upāsanā, deze meditatie, evenals riten; upadişṭā, is on-

derwezen; tadartham voor hen, ter wille van mensen met een dof en middelmatig 

intellect die verbonden zijn met de levensstadia enz., en niet voor mensen met een 

superieur intellect die de overtuiging hebben dat het Zelf slechts één is zonder 

tweede. (Dit wordt gedaan) door de vriendelijke Veda's, anukampayā, uit mededo-

gen, over hoe mensen die het pad van rechtvaardigheid bewandelen deze superieure 

visie van eenheid kunnen bereiken, zoals uiteengezet in Vedische teksten als, 'Dat-

gene wat niet door de geest wordt gedacht, dat waardoor, zo zeggen ze, de geest 

wordt gedacht, ken dat als Brahman, en niet dit wat mensen als een object aanbid-

den' (Ke. I. 6), "Dat zijt gij" (Ch. VI. vii-xvi), "Het Zelf alleen is dit alles" (Ch. VII. 

xxv. 2), enz. 

 
1 Het resterende deel is: "gehoord van, overwogen, en over gemediteerd." 



76 

 
De volmaakte kennis bestaat in de realisatie van het non-duale Zelf, aangezien dit 

door geschriften en logica is vastgesteld, terwijl elke andere visie vals is, omdat 

deze buiten het bereik daarvan valt. Een verdere reden dat de theorieën van de dua-

listen vals zijn, is dat ze gebaseerd zijn op gebreken zoals voorkeuren en afkeuren. 

Hoe? 

 

svasiddhāntavyavasthāsu dvaitino niścitā dṛḍham . 

parasparaṃ virudhyante tairayaṃ na virudhyate .. 17.. 

17. De dualisten, overtuigde gelovigen in de methodologieën die hun eigen con-

clusies vaststellen, staan lijnrecht tegenover elkaar. Maar deze (non-duale) 

visie vindt geen conflict met hen. 

Dvaitinaḥ, de dualisten – die de opvattingen van Kapila, Kaṇāda, Boeddha, Arhat,1 

en anderen volgen; niścitāḥ, zijn stevig geworteld; swasiddhānta-vyavasthāsu, in de 

methodologieën die leiden tot hun eigen conclusies. Denkend "De hoogste Werke-

lijkheid is alleen dit, en niet iets anders", blijven zij verbonden met die gezichtspun-

ten, en vinden zij iedereen die zich tegen hen verzet, hatelijk. Aldus, beïnvloed door 

voor- en afkeuren, als gevolg van de gehechtheid aan hun eigen conclusies, pa-

rasparam virudhyate, staan zij tegenover elkaar opgesteld. Zoals men niet in con-

flict is met zijn eigen handen en voeten, zo ook, juist vanwege niet verschillend zijn 

van alles, ayam, dit, deze Vedische visie van ons bestaande uit het zien van hetzelf-

de Zelf in iedereen; na virudhyate, wordt niet tegengewerkt; taiḥ, aan hen, die on-

derling in conflict zijn. Zo is het idee dat wordt overgebracht dat de perfecte visie 

bestaat uit het realiseren van het Zelf als één, want dit is niet onderworpen aan de 

nadelen van liefde en haat. 

Er wordt uitgelegd waarom deze visie niet in strijd is met die van hen: 

 

advaitaṃ paramārtho hi dvaitaṃ tadbheda ucyate . 

teṣāmubhayathā dvaitaṃ tenāyaṃ na virudhyate .. 18.. 

18. Non-dualiteit is de hoogste Werkelijkheid, aangezien dualiteit een product 

ervan zou zijn. Maar voor hen is er dualiteit aan beide kanten. Daarom botst 

deze visie (van ons) niet (met die van hen). 

Advaitam paramārthaḥ, non-dualiteit is de hoogste Werkelijkheid; hi, aangezien; 

dvaitam, dualiteit, heterogeniteit; is tad-bhedaḥ, een differentiatie, dat wil zeggen, 

een product, van die non-dualiteit, in overeenstemming met de Vedische teksten, 

"(In het begin was er alleen Existentie) — Eén zonder tweede.... Het schiep vuur" 

(Ch. VI. ii. 2-3), en ook in overeenstemming met de rede; want dualiteit houdt op te 

bestaan in samādhi (Godsabsorptie), niet-bewustzijn, en diepe slaap, wanneer de 

 
1 Namelijk de Sāṁkhyas, Nyāya-Vaiśeṣikas, Boeddhisten en Jaina's. 



77 

 
geest ophoudt te handelen. Daarom wordt dualiteit een product van non-dualiteit 

genoemd. Maar teşām, voor die dualisten; is er niets anders dan dvaitam dualiteit; 

uhhayathā, vanuit welk standpunt dan ook, vanuit de standpunten van zowel Wer-

kelijkheid als onwerkelijkheid. Hoewel die misleide personen een dualistische kijk 

hebben en wij de niet-misleide personen een non-dualistische kijk hebben in over-

eenstemming met de Vedische teksten, "De Heer, op grond van Māyā, wordt als 

velen waargenomen" (Bṛ. II. v. 19), "Maar er is niet dat tweede ding (gescheiden 

daarvan dat Het kan zien)" (Bṛ. IV. iii. 23); toch tena, om deze reden (vanwege de 

onwaarheid van dualisme); ayam dit, ons standpunt; na virudhyate, botst niet, met 

dat van hen. Dit punt kan als volgt worden geïllustreerd: Een man die op een bron-

stige olifant zit, drijft zijn dier niet op een gek die op de grond staat en hem uitdaagt 

door te zeggen: "Ik zit ook op een olifant in oppositie; drijf uw dier op mij af," juist 

omdat hij geen vijandige gevoelens heeft jegens de laatste. Aldus, aangezien in 

werkelijkheid, de kenner van Brahman het Zelf is van de dualisten, tena, vandaar, 

om deze reden; ayam, dit, dit standpunt van ons; na virudhyate, botst niet; met dat 

van hen. 

Wanneer wordt beweerd dat dualiteit is afgeleid van non-dualiteit, kan iemand de 

twijfel koesteren dat op die grond dualiteit ook reëel is in de hoogste zin. Daarom 

wordt gezegd: 

 

māyayā bhidyate hyetannānyathā'jaṃ kathañcana . 

tattvato bhidyamāne hi martyatāmamṛtaṃ vrajet .. 19.. 

19. Dit ongeboren (Zelf) wordt gedifferentieerd door Māyā, en het doet dit op 

geen enkele andere manier dan deze. Want mocht Het in werkelijkheid meer-

voudig worden, dan zal het onsterfelijke sterfelijkheid ondergaan. 

Hi, aangezien; datgene wat de hoogste Werkelijkheid is; bhidyate, differentieert; 

māyayā, door Māyā; zoals de maan die door een man met zieke ogen als velen 

wordt gezien of zoals een touw dat anders verschijnt als een slang, een waterlijn, 

enz., maar niet zo in werkelijkheid, want het Zelf heeft geen delen. Een samenge-

steld ding kan getransformeerd worden door een verandering in zijn componenten, 

zoals aarde gemodificeerd wordt tot potten enz. Daarom is het idee dat het onge-

deelde ajam, ongeboren (Zelf); differentieert, na kathañcana, op geen enkele ma-

nier hoegenaamd; anyathā, anders dan dit. Hi, want; tattvataḥ bhidyamāne, mocht 

(Het) in werkelijkheid meervormig worden; datgene wat van nature amṛtam onster-

felijk is; ajam, ongeboren; en non-duaal; vrajet martyatām, zal sterfelijkheid onder-

gaan, zoals vuur koud wordt. En deze omkering van iemands eigen natuur is weer-

zinwekkend, aangezien het in strijd is met alle geldige bewijzen. De ongeboren, 

onvergankelijke Werkelijkheid die het Zelf is, wordt meervoudig door Māyā alleen 

en niet in werkelijkheid. Daarom is dualiteit niet de hoogste Waarheid. 

 



78 

 
ajātasyaiva bhāvasya jātimicchanti vādinaḥ . 

ajāto hyamṛto bhāvo martyatāṃ kathameṣyati .. 20.. 

20. De sprekers staan inderdaad in voor de geboorte van precies die ongebo-

ren, positieve entiteit. Maar hoe kan een positieve entiteit die ongeboren en 

onsterfelijk is, sterfelijkheid ondergaan? 

Maar wat betreft die vādinaḥ, praatgrage mensen, die over Brahman spreken; die, 

terwijl ze de Upaniṣads interpreteren, icchanti, instaan voor; de jātim, geboorte, in 

een reële zin; ajātasya eva, van de precies ongeboren Ene, van de onsterfelijke 

Werkelijkheid die het Zelf is. Als het Zelf geboren wordt zoals zij beweren, zal Het 

eşyati martyatām, zeker sterfelijkheid ondergaan. Maar dat Zelf, van nature een 

bhāvaḥ, positieve entiteit zijnde; dat ajātaḥ is, ongeboren; amṛtaḥ onsterfelijk; kat-

ham hoe; kan Het sterfelijkheid ondergaan? Het idee is dat Het op geen enkele ma-

nier Zijn aard zal omkeren om sterfelijkheid te omhelzen (waaraan individuen on-

derhevig zijn). 

 

na bhavatyamṛtaṃ martyaṃ na martyamamṛtaṃ tathā . 

prakṛteranyathābhāvo na kathañcidbhaviṣyati .. 21.. 

21. Het onsterfelijke kan niet sterfelijk worden. Evenzo kan het sterfelijke niet 

onsterfelijk worden. De mutatie van iemands natuur zal op geen enkele manier 

plaatsvinden. 

Omdat, in deze wereld, het amṛtam, onsterfelijke; na bhavati, niet wordt; martyam, 

sterfelijk; evenzo, het sterfelijke wordt niet onsterfelijk. Dienovereenkomstig, anya-

thābhāvaḥ prakṛteḥ, de mutatie van iemands natuur, om iets anders te worden dan 

wat men is; na katham cit bhavisyati, zal op geen enkele manier hoegenaamd 

plaatsvinden, net zoals vuur zijn hitte niet kan veranderen. 

 

svabhāvenāmṛto yasya bhāvo gacchati martyatām . 

kṛtakenāmṛtastasya kathaṃ sthāsyati niścalaḥ .. 22.. 

22. Hoe kan de onsterfelijke entiteit onveranderlijk blijven vanuit het stand-

punt van iemand volgens wie een positief, onsterfelijk object van nature in 

geboorte kan overgaan, daar het (volgens hem) een product is? 

Wat betreft de polemist, yasya, volgens wie; svabhāvena, natuurlijk; amṛtaḥ 
bhāvaḥ, een onsterfelijk positief object; gacchati martyatām, transmigratorisch 

wordt, in werkelijkheid geboren wordt; tasya, voor hem; is het een zinloze bewe-
ring om die entiteit voor de schepping van nature onsterfelijk te achten. Katham, 

hoe; kan die entiteit; amṛtaḥ zijn, onsterfelijk; tasya, voor hem; kṛtakena, aangezien 

het een product is? Als effect, hoe zal die onsterfelijke sthāsyati, blijven zijn; niśca-
laḥ, onveranderlijk, van nature onsterfelijk? Het kan niet zo blijven door welke 

middelen dan ook. Op geen enkel moment kan er iets ongeboren bestaan voor ie-



79 

 
mand die de opvatting heeft dat het Zelf geboorte heeft; voor hem is dit alles sterfe-

lijk. Vandaar (vanuit dit standpunt) worden we geconfronteerd met de ontkenning 

van vrijheid. Dit is het idee. 

Bezwaar: Voor iemand die de opvatting heeft dat het Zelf geen geboorte ondergaat, 

kunnen de Vedische passages die over schepping spreken geen geldigheid hebben. 

Antwoord: Het is waar dat er Vedische teksten zijn die schepping ondersteunen, 

maar zulke passages hebben een ander punt voor ogen; en we zeiden dat het 

"slechts ter wille van het genereren van het idee" van eenheid is (Kārikā III. 15). 

Hoewel het bezwaar werd afgehandeld, worden de bewering en haar weerlegging 

hier opnieuw aangehaald, uitsluitend met het oog op het wegnemen van twijfels 

over de vraag of de passages die over schepping handelen gunstig zijn of tegenge-

steld aan het onderwerp dat zal worden behandeld: 

 

bhūtato'bhūtato vā'pi sṛjyamāne samā śrutiḥ . 

niścitaṃ yuktiyuktaṃ ca yattadbhavati netarat .. 23.. 

23. Vedische teksten zijn evenzeer in bewijs met betrekking tot schepping in 

werkelijkheid en door middel van Māyā. Datgene wat is vastgesteld (door de 

Veda's) en wordt ondersteund door redenering kan de betekenis zijn, en niets 

anders. 

Samā śrutiḥ, (teksten die over schepping spreken) zijn evenzeer in bewijs; 

sṛjyamāne, met betrekking tot iets dat wordt geschapen; bhūttaḥ, in werkelijkheid; 

vā, of; abhūtataḥ, door Māyā, zoals gedaan door een goochelaar. 

Bezwaar: Van de twee mogelijke betekenissen – primaire en secundaire – is het 

redelijk om een woord in zijn primaire zin te begrijpen. 

Antwoord: Niet zo, want we zeiden eerder dat schepping in enige andere zin niet 

wordt erkend (in onze filosofie), en het dient geen enkel doel. Alle gesprekken over 

schepping, in de primaire of secundaire zin, hebben alleen betrekking op schepping 

door onwetendheid, en niet op schepping in werkelijkheid, zoals wordt ontkend in 

de Vedische tekst, "Het is even omvattend met alles wat binnen en buiten is, en 

heeft geen geboorte" (Mu. II. i. 2). Daarom datgene wat niścitam is, bepaald, door 

de Veda's als één zonder tweede, ongeboren, en onsterfelijk; ca, en; is yuktiyuktanu 

ondersteund door redenering; tat, dat, alleen; bhavati, wordt, de betekenis van de 

Vedische tekst, en niets anders. Dit is wat we zeiden in de eerdere verzen. 

Er wordt getoond wat voor soort Vedische categorische uitspraken worden aange-

troffen: 

 

neha nāneti cā''mnāyādindro māyābhirityapi .. 

ajāyamāno bahudhā māyayā jāyate tu saḥ .. 24.. 



80 

 
24. Aangezien het (in de Veda's) staat: "Er is hier geen diversiteit," en "De 

Heer, op grond van Māyā, (wordt als veelvoudig waargenomen)," "(het Zelf) 

zonder geboren te worden (lijkt op verschillende manieren geboren te wor-

den)," volgt hieruit dat Hij alleen geboren wordt op grond van Māyā. 

Als de schepping in werkelijkheid had plaatsgevonden, hadden de diverse dingen 

reëel moeten zijn en zou er geen tekst moeten zijn die hun onwerkelijkheid aan-

toont. Maar, feitelijk is er de tekst, "Er is hier hoegenaamd geen diversiteit" (Ka. II. 

i. 11), die beoogt het bestaan van dualiteit te ontkennen. Daarom is schepping, die is 

verbeeld als een hulp bij het begrijpen van non-dualiteit, even onwerkelijk als de 

onderlinge dialoog van Prāṇa (zie Kārikā, III. 15); want deze schepping wordt aan-

geduid met het woord Māyā, indicatief voor onwerkelijke dingen, in de passage, 

"De Heer, op grond van Māyā (wordt als veelvoudig waargenomen)" (Bṛ. II. v. 19). 

Bezwaar: Het woord Māyā impliceert kennis. 

Antwoord: Waar. Maar zelfs dan is het niet schadelijk, aangezien zintuiglijke ken-

nis wordt geaccepteerd als een soort Māyā, zijnde een product van onwetendheid. 

Dus māyābhiḥ (in Bṛ. II. v. 19) betekent "door verschillende soorten zintuiglijke 

kennis," die niets anders zijn dan vormen van onwetendheid, zoals bewezen door de 

Vedische tekst, "Hoewel ongeboren. Het lijkt op verschillende manieren geboren te 

worden" (Y. XXXI. 19). Daarom saḥ, Hij, het Zelf; jāyate māyayā tu, neemt alleen 

geboorte door Māyā, waarbij het woord tu wordt gebruikt om nadruk toe te voegen, 

en om te impliceren "zeker door Māyā"; want (anders) kunnen ongeborenheid en 

geboorte op verschillende manieren niet met elkaar worden verzoend in hetzelfde 

ding zoals hitte en koude in vuur. Bovendien, uit het feit dat de realisatie van een-

heid een vruchtbaar iets is, zoals vermeld in de Vedische tekst, "Wat voor verdriet 

en wat voor waan kan er zijn in iemand die eenheid realiseert" enz. (Īś. 7), volgt dat 

het unitaire standpunt de definitieve conclusie van de Upanişads is, en deze visie 

wordt ondersteund door het feit dat in teksten als "Hij gaat van dood naar dood die 

veelvuldigheid ziet, als het ware, daarin" (Ka. II. i. 1 1), het idee van heterogeniteit, 

geïmpliceerd door schepping enz., wordt veroordeeld. 

 

sambhūterapavādācca sambhavaḥ pratiṣidhyate . 

ko nvenaṃ janayediti kāraṇaṃ pratiṣidhyate .. 25.. 

25. Uit de weerlegging van (de aanbidding van) Hiraṇyagarbha volgt dat 

schepping wordt ontkend. Met de tekst "wie zou hem voortbrengen?" wordt 

elke oorzaak uitgesloten. 

Saṁbhavaḥ pratişidhyate, schepping (d.w.z. de geschapen dingen), wordt ontkend; 

saṁbhuteḥ apavādāt, vanwege de ontkenning van de aanbidding van de Majestueu-

ze Ene1 (Hiraṇyagarbha), in de tekst, "Zij gaan de verblindende duisternis binnen 

 
1 De Godheid die volledige majesteit bezit (sam-būti). 



81 

 
die gemanifesteerde aanbidden" (16. 12). Want als Hiraṇyagarbha absoluut reëel 

was, zou er geen veroordeling van Zijn (aanbidding) zijn geweest. 

Bezwaar: De veroordeling van (de aanbidding van) Hiraṇyagarbha is bedoeld om 

de combinatie van aanbidding met riten (vināśa) tot stand te brengen, zoals bekend 

is uit de tekst, "Zij gaan de verblindende duisternis binnen die bezig zijn met 

(slechts) riten" (Īś. 9). 

Antwoord: Het is waar dat de veroordeling van de meditatie op (of aanbidding van) 

Hiraṇyagarbha bedoeld is om een combinatie van de meditatie op de Godheid, na-

melijk Hiraṇyagarbha, met riten, aangeduid door het woord vināśa (letterlijk: het 

vernietigbare), voor te schrijven. Toch, net zoals riten, vināśa genoemd, bedoeld 

zijn om de dood te overstijgen, bestaande uit de natuurlijke neigingen die door on-

wetendheid worden voortgebracht, zo ook is de combinatie van de meditatie op 

goden met de riten, die is voorgeschreven voor de zuivering van het menselijk hart, 

berekend om iemand voorbij de dood te leiden, bestaande uit een tweeledig verlan-

gen naar doelen en middelen, waarin de impuls, voortgebracht door het verlangen 

naar de resultaten van werken, zichzelf transformeert. Want zo alleen zal een mens 

geheiligd worden van de onzuiverheid die de dood is, gekenmerkt door het tweele-

dige verlangen. Daarom beoogt deze avidyā (letterlijk: onwetendheid), gekenmerkt 

door een combinatie van de meditatie op goden met riten, iemand voorbij de dood 

te leiden. Aldus ontstaat onvermijdelijk de kennis van de eenheid van het allerhoog-

ste Zelf in iemand die walgt van de wereld, die altijd bezig is met de discussie over 

de Upanişadische waarheden, en die verder gaat dan de dood die slechts (een vorm 

van) avidyā (of onwetendheid) is, gekenmerkt door het tweeledige verlangen (naar 

doelen en middelen). Aldus, vergeleken met de reeds bestaande onwetendheid, 

komt de kennis van Brahman, die leidt tot onsterfelijkheid, als een opvolger die met 

dezelfde persoon moet worden gerelateerd; en daarom (in deze zin) wordt de laatste 

gezegd gecombineerd te zijn met de eerste. Dienovereenkomstig, aangezien de 

aanbidding van Hiraṇyagarbha bedoeld is om een ander doel te dienen dan dat van 

de kennis van Brahman die leidt tot onsterfelijkheid, komt de weerlegging van de 

aanbidding van Hiraṇyagarbha neer op de veroordeling ervan, en dit is zo omdat het 

geen direct verband heeft met emancipatie, hoewel het een middel tot zuivering is. 

Aldus volgt uit de veroordeling van de aanbidding van Hiraṇyagarbha dat Hij 

slechts een relatief bestaan heeft; en vandaar dat schepping, (gesymboliseerd door 

Hiraṇyagarbha en) onsterfelijkheid genoemd, wordt ontkend vanuit het standpunt 

van de absoluut reële eenheid van het Zelf. 

Aldus, aangezien het de individuele ziel zelf is, gecreëerd door onwetendheid en 
alleen bestaand door onwetendheid, die zijn natuurlijke gestalte bereikt bij de uit-

roeiing van onwetendheid, daarom ‘Kaḥ nu enam janayet’, wie zou hem opnieuw 

voortbrengen?"’ (Bṛ. III. ix. 28-7). Want niemand creëert immers opnieuw een 

slang, overgelegd op een touw, zodra deze door discriminatie is verwijderd. Evenzo 

zal niemand dit individu creëren. De woorden, "kaḥ nu, wie inderdaad," gebruikt 



82 

 
met de kracht van een heimelijke ontkenning, kāraṇam pratişidhyate, wordt elke 

oorzaak uitgesloten. Het idee is dat iets dat door onwetendheid werd gecreëerd en 

zo verdween, geen bron van geboorte heeft, in overeenstemming met de Vedische 

tekst "Uit niets kwam het voort, en niets kwam eruit" (Ka. I. ii. 18). 

 

sa eṣa neti netīti vyākhyātaṃ nihnute yataḥ . 

sarvamagrāhyabhāvena hetunā'jaṃ prakāśate .. 26.. 

26. Aangezien door de onbegrijpelijkheid (van Brahman) als reden aan te voe-

ren, alles wat eerder werd uitgelegd (als middel voor de kennis van Brahman) 

wordt ontkend door de tekst, "Dit Zelf is dat wat is beschreven als 'Niet dit, 

niet dit'", wordt het ongeboren Zelf zelf-geopenbaard. 

De Upaniṣad denkt dat het Zelf, gepresenteerd door een ontkenning van alle attribu-

ten in de tekst, "Nu, daarom, de beschrijving (van Brahman): 'Niet dit, niet dit'" (Bṛ. 

II. iii. 6) zeer moeilijk te begrijpen is; en vanuit dat oogpunt wat dan ook 

vyākhyātam, werd uitgelegd, als een middel dat opnieuw werd aangenomen en ter 

wille van het vaststellen van precies dat Zelf – dat alles opnieuw en opnieuw nihnu-
te, het ontkent dat alles.1 

Door in de tekst te tonen, "Dit Zelf is dat wat is beschreven als 'niet dit, niet dit'" 

(Bṛ. III. Ix. 26) dat het Zelf onwaarneembaar is, ontkent de Upanişad, impliciet, al 

datgene wat waarneembaar is, ontstaan heeft, en door het intellect wordt begrepen.2 

Uit angst dat mensen, die niet op de hoogte zijn van het feit dat alles wat als middel 

wordt gepresenteerd voor het vaststellen van iets anders, alleen dat andere ding als 

doel heeft, tot de conclusie zouden springen dat men zich even stevig aan het mid-

del moet vasthouden als aan het doel zelf, nihnute ontkent de Upanişad (de idee van 

de realiteit van de middelen); agrāhyabhāvena hetunā, door de hulp van de onbe-

grijpelijkheid (van het Zelf) als reden aan te voeren. Dit is de strekking. Als gevolg 

hiervan wordt de realiteit van het Zelf dat even omvattend is met alles wat binnen 

en buiten is en ajam is, ongeboren; prakāśate, geopenbaard, door Zichzelf, aan 

iemand die weet dat het middel alleen het doel dient en dat het doel altijd dezelfde 

onveranderlijke aard heeft.3 

 
1 Vide Bṛ. u. iii. 6, III. ix. 26, IV. ii. 4, IV. iv. 22, en IV. v. 15. Bṛhadāranyaka, II. iii, begint met, 

"Brahman heeft maar twee vormen - grof en subtiel" enz. En aan het einde van het gedeelte staat, 

"Nu, daarom, de beschrijving (van Brahman): 'Niet dit. Niet dit'". Maar hoewel eenmaal uitge-

legd, is het Zelf zeer moeilijk te begrijpen. Vandaar dat de Upaniṣad andere hulpmiddelen ge-

bruikt om dezelfde entiteit te presenteren en deze dan ontkent met "niet dit, niet dit", zodat het 

absolute Brahman alleen begrepen kan worden als de enige werkelijkheid. 

2 Het onwaarneembare Brahman kan niet de hoogste Werkelijkheid zijn als waarneembare dingen 

ook even reëel zijn. Daarom impliceert de waarheid van Brahman de onwerkelijkheid van duali-

teit. 

3 Een overgelegd ding heeft geen eigen realiteit, net als een slang die op een touw wordt verbeeld. 

Op soortgelijke wijze hebben alle fenomenale dingen zoals specifieke attributen die in Brahman 



83 

 
Zo is de definitieve conclusie die door honderden Vedische teksten is bereikt, dat de 

realiteit van het Zelf dat even omvattend is met al wat binnen en buiten bestaat, en 

ongeboren is, één is zonder tweede, en er niets anders is. Er wordt nu gezegd dat dit 

feit ook door de rede wordt vastgesteld: 

 

sato hi māyayā janma yujyate na tu tattvataḥ . 

tattvato jāyate yasya jātaṃ tasya hi jāyate .. 27.. 

27. De geboorte van een ding dat (reeds) bestaat, kan redelijkerwijs alleen mo-

gelijk zijn door Māyā en niet in werkelijkheid. Voor iemand die stelt dat din-

gen in reële zin geboren worden, kan er alleen de geboorte zijn van wat reeds 

geboren is. 

Wat betreft de Werkelijkheid die het Zelf is, kan de gedachte ontstaan dat, als Het 

voor altijd onbegrijpelijk is, Het evengoed niet-bestaand kan zijn. Maar dat is niet 

correct, want Zijn effect is waarneembaar. Zoals het effect bestaande uit janma, 

geboorte (van dingen); māyayā, door magie; volgt sataḥ, van (de goochelaar) die 

bestaat; zo leidt het effect in de vorm van de geboorte van de wereld, dat wordt 

begrepen, ertoe dat men een Zelf aanneemt dat in de hoogste zin bestaat, dat net als 

de goochelaar de basis is voor de Māyā bestaande uit het ontstaan van de Wereld; 

want het is slechts redelijk om te denken dat, net zoals zulke effecten als olifanten 

enz., geproduceerd met behulp van magie, de schepping van het universum voort-

komt sataḥ, uit een oorzaak die bestaat, en niet uit een onwerkelijke. Maar het is 

niet redelijk om te zeggen dat uit het ongeboren Zelf enige geboorte tattvataḥ, in 

werkelijkheid, kan zijn. Of de betekenis is deze: Zoals de janma, geboorte; als een 

slang enz.; sataḥ, van een bestaand ding, een touw bijvoorbeeld; yujyate, redelij-

kerwijs kan zijn; māyayā, door Māyā, maar niet tattvataḥ, in werkelijkheid; op 

soortgelijke wijze, hoewel het Zelf dat bestaat onbegrijpelijk is, kan Het redelijker-

wijs geboorte hebben in de vorm van het universum door Māyā zoals de illusie van 

een slang op een touw; maar het ongeboren Zelf kan geen geboorte hebben in de 

reële zin. Yasya, wat betreft de polemist, die stelt dat het ongeboren Zelf, de hoog-

ste Werkelijkheid; jayate, geboorte ondergaat, als het universum, hij kan niet zo'n 

absurde bewering doen dat het ongeborene overgaat in geboorte, aangezien dit een 

contradictie inhoudt. Vandaar dat hij noodgedwongen moet toegeven dat jātam, wat 

reeds geboren is; jāyate, opnieuw geboren wordt; en uit deze predicatie van geboor-

te uit wat geboren is, zal een oneindige regressie volgen. Daarom is vastgesteld dat 

de Werkelijkheid die het Zelf is, ongeboren en één is. 

 

 
worden ontkend, geen bestaan door het enkele feit van ontkend te zijn. Het is een vergissing om te 

denken dat de ontkende tegenhanger van deze negatie ook waar moet zijn. 



84 

 
asato māyayā janma tattvato naiva yujyate . 

vandhyāputro na tattvena māyayā vā'pi jāyate .. 28.. 

28. Er kan geen geboorte zijn voor een niet-bestaand object, noch door Māyā, 

noch in werkelijkheid, want de zoon van een onvruchtbare vrouw wordt noch 

door Māyā, noch in werkelijkheid geboren. 

Voor degenen die denken dat alles onwerkelijk is, janma na yujyate, kan er op geen 

enkele manier geboorte mogelijk zijn; asataḥ, van een niet-bestaand object; māyayā 

tatvattaḥ vā, noch door Māyā, noch in werkelijkheid, want zo is onze ervaring 

nooit. Want bandhyāputraḥ, de zoon van een onvruchtbare vrouw; na jāyate, wordt 

nooit geboren; noch door Māyā, noch in werkelijkheid. Vandaar dat de theorie van 

het nihilisme in de huidige context geheel misplaatst is. Dit is het idee. 

Hoe kan er dan geboorte zijn voor het bestaande door Māyā alleen? Dit wordt uitge-

legd: 

 

Yathā svapne dvayābhāsaṃ spandate māyayā manaḥ . 

tathā jāgraddvayābhāsaṃ spandate māyayā manaḥ .. 29.. 

29. Zoals in een droom de geest trilt, alsof hij duale aspecten heeft, zo trilt in de 

waaktoestand de geest alsof hij twee facetten heeft. 

Zoals de slang die op een touw wordt verbeeld waar is wanneer hij als het touw 

wordt gezien, zo is manaḥ, de geest, waar wanneer hij als het Zelf, het allerhoogste 

Bewustzijn, wordt gezien. Zoals een slang die op een touw verschijnt, de geest 

spandate, trilt; svapne, in een droom; māyayā, door Māyā; dvayābhāsam, alsof hij 

twee facetten bezit – de kenner en het gekende; tathā, precies zo; jāgrat, in de 

waaktoestand; manaḥ, de geest; spandate, trilt, alsof hij trilt; māyayā, door Māyā. 

 

advayaṃ ca dvayābhāsaṃ manaḥ svapne na saṃśayaḥ . 

advayaṃ ca dvayābhāsaṃ tathā jāgranna saṃśayaḥ .. 30.. 

30. Er is geen twijfel dat in een droom de geest, hoewel één, in dubbele aspec-

ten verschijnt; zo ook in de waaktoestand, de geest, hoewel één, twee aspecten 

lijkt te hebben. 

Na saṁśāyāḥ, er is geen twijfel; dat net zoals de slang waar is in zijn aspect van het 

touw, zo de manas, geest; dat advayam is, non-duaal in zijn aspect van het Zelf 

vanuit het hoogste standpunt; dvayābhāsam, twee aspecten lijkt te hebben; svapne, 

in een droom. Want afgezien van Bewustzijn, bestaan er geen twee dingen in een 

droom - olifanten enzovoort die worden waargenomen en ogen en de rest die ze 



85 

 
waarnemen. Het idee is dat het geval ook vergelijkbaar is in de waaktoestand; want 

in beide toestanden bestaat er alleen het allerhoogste werkelijke Bewustzijn.1 

Er is gezegd dat het de geest alleen is die, als een slang op een touw, als een illusie 

verschijnt, in dubbele rollen. Welk bewijs is daarvoor? De tekst voert (inductief) 

bewijs aan op basis van overeenstemming en verschil. Hoe? 

 

manodṛśyamidaṃ dvaitaṃ yatkiñcitsacarācaram . 

manaso hyamanībhāve dvaitaṃ naivopalabhyate .. 31.. 

31. Alles wat er is — samen met alles wat beweegt of niet beweegt — wordt 

door de geest waargenomen (en daarom is dit alles niets anders dan de geest); 

want wanneer de geest ophoudt de geest te zijn, wordt dualiteit niet langer 

waargenomen. 

"Idam dvaitam, deze dualiteit, als geheel; dat manodṛśyam is, waargenomen door de 

geest; is niets anders dan de geest, die zelf is verbeeld (op het Zelf)" — dit is de 

stelling. Want dualiteit duurt zolang de geest duurt, en dualiteit verdwijnt met het 

verdwijnen van de geest. Hi, want; manasaḥ amanībhāve, wanneer de geest op-

houdt de geest te zijn, wanneer, net als de illusoire slang die verdwijnt in het touw, 

de activiteit van de geest stopt door de beoefening van discriminerend inzicht en 

verzaking, of wanneer de geest wordt geabsorbeerd in de staat van slaap; dvaitam 
na upalabhyate, dualiteit wordt niet waargenomen. Uit dit niet-bestaan wordt de 

onwerkelijkheid van dualiteit bewezen. Dit is de strekking. 

Hoe houdt de geest op de geest te zijn? Dit wordt beantwoord: 

 

ātmasatyānubodhena na saṅkalpayate yadā . 

amanastāṃ tadā yāti grāhyābhāve tadagraham .. 32.. 

32. Wanneer, volgens de instructie van de geschriften en de leraar, de geest 

ophoudt te denken als gevolg van de realisatie van de Waarheid die het Zelf is, 

dan bereikt de geest de toestand van het niet-zijn van de geest; bij afwezigheid 

van waarneembare dingen, wordt hij een niet-waarnemer. 

Ātmasatya, de Waarheid die het Zelf is, die vergelijkbaar is met de realiteit van de 

aarde zoals vermeld in de Vedische tekst, "Alle modificatie (van de aarde) bestaat 

alleen in naam, met spraak als ondersteuning. Alleen de aarde is waar" (Ch. VI. i. 

4). Ātmasatya-anubodha is de realisatie van die Waarheid van het Zelf die voort-

vloeit uit de instructie van de geschriften en de leraar. Yadā, wanneer; als gevolg 
daarvan, er niets meer te denken valt; en de geest na saṅkalpayate, denkt niet, zoals 

vuur niet brandt bij afwezigheid van brandbare dingen; tadā, dan, op dat moment; 

 
1 De geest, verbeeld op Bewustzijn door onwetendheid, trilt op het allerhoogste werkelijke en 

constante Bewustzijn in beide toestanden. 



86 

 
yāti amanastām, bereikt het de staat van ophouden de geest te zijn. Grāhyābhāve, 

bij afwezigheid van waarneembare dingen; tat, die geest; agraham, wordt vrij van 

alle illusie van waarnemingen. Dit is het idee. 

Als deze dualiteit vals is, hoe wordt dan de waarheid van iemands eigen Zelf gerea-

liseerd? Het antwoord is: 

 

akalpakamajaṃ jñānaṃ jñeyābhinnaṃ pracakṣate . 

brahmajñeyamajaṃ nityamajenājaṃ vibudhyate .. 33.. 

33. Zij zeggen dat de non-conceptuele kennis, die ongeboren is, niet-

verschillend is van het kenbare (Brahman). De kennis die Brahman als inhoud 

heeft, is ongeboren en eeuwig. Het ongeboren (Zelf) wordt gekend door de 

ongeboren (kennis). 

De kenners van Brahman pracakşate, zeggen; dat absolute jñānam, kennis; dat 

akalpakam is, verstoken van alle verbeelding (non-conceptueel); en daarom ajam, 

ongeboren; is jñeyābhinnam, niet-verschillend van het kenbare, geïdentificeerd met 

Brahman, de absolute Werkelijkheid. En dit wordt ondersteund door zulke Vedi-

sche teksten als "Want de functie van het kennen van de kenner kan nooit verloren 

gaan" (Bṛ. IV. iii. 30), zoals de hitte van vuur; "Kennis, Gelukzaligheid, Brahman" 

(Bṛ. III. ix. 28. 7); "Brahman is waarheid, kennis, oneindig" (Tai. II. i. 1). De frase 

brahma-jñeyam is een attribuut van diezelfde kennis en betekent, precies die kennis 

waarvan Brahman Zelf de inhoud is en die niet-verschillend is van Brahman, zoals 

hitte van vuur is. Door die ajena, ongeboren, kennis, die de ware aard van het Zelf 

is: vibudhyate, wordt gekend — Het kent door Zichzelf; de ajam, ongeboren Wer-

kelijkheid, dat is het Zelf. Het idee dat wordt overgebracht is dat het Zelf altijd een 

homogene massa van Bewustzijn is, zoals de zon die van nature constant is, is ge-

zegd dat wanneer de geest wordt ontdaan van ideevorming krachtens de realisatie 

van de Waarheid die Brahman is, en wanneer er een afwezigheid is van externe 

objecten (van waarneming), hij rustig, beheerst en teruggetrokken wordt zoals vuur 

dat geen brandstof heeft. En er is verder gezegd dat wanneer de geest zo ophoudt de 

geest te zijn, dualiteit ook verdwijnt. 

 

nigṛhītasya manaso nirvikalpasya dhīmataḥ . 

pracāraḥ sa tu vijñeyaḥ suṣupte'nyo na tatsamaḥ .. 34.. 

34. Het gedrag dat de geest vertoont, wanneer hij onder controle is, vrij van 

alle ideeën, en vol van onderscheidingsvermogen, moet in het bijzonder wor-

den opgemerkt. Het gedrag van de geest in diepe slaap is anders en is niet ver-

gelijkbaar met dat (van de gecontroleerde geest). 

Pracāraḥ, het gedrag; dat er is; manasaḥ, van die geest, nigrhītasya, van datgene 

wat (dus) onder controle is; nirvikalpasya, van datgene wat vrij is van ideeën van 



87 

 
allerlei aard; dhimataḥ, van datgene wat vol is van onderscheidingsvermogen; saḥ, 

dat gedrag; vijñeyaḥ, moet in het bijzonder worden opgemerkt; door de Yogi's. 

Bezwaar; Bij afwezigheid van allerlei vormen van bewustzijn gedraagt de gecon-

troleerde geest zich op dezelfde manier als de geest in slaap. Vandaar dat, aangezien 

de afwezigheid van bewustzijn hetzelfde is, wat er dan in het bijzonder moet wor-

den opgemerkt? 

Hierop luidt het antwoord: Het bezwaar is onhoudbaar, aangezien het gedrag van 

de geest suşupte, in diepe slaap; anyaḥ is, anders; de geest bevindt zich dan onder 

de sluier van de duisternis van waan die voortkomt uit onwetendheid, en hij bezit 

nog steeds de latente neigingen die de zaden zijn van vele kwade daden. En het 

gedrag van de geest onder controle is zeker anders, aangezien onwetendheid, het 

zaad van kwade activiteiten, uit die geest is weggebrand door het vuur van de reali-

satie van de Waarheid die het Zelf is, en aangezien uit die geest de smet van alle 

kwellingen is verwijderd. Vandaar dat (het gedrag van de slapende geest) na tats-
amaḥ, niet lijkt op dat gedrag (in de gecontroleerde staat). Daarom is het geschikt 

om gekend te worden. Dit is de betekenis. 

De reden voor het verschil in gedrag wordt vermeld: 

 

līyate hi suṣupte tannigṛhītaṃ na līyate . 

tadeva nirbhayaṃ brahma jñānālokaṃ samantataḥ .. 35.. 

35. Want die geest verliest zichzelf in slaap, maar verliest zichzelf niet wanneer 

hij onder controle is. Precies die geest wordt het onbevreesde Brahman, bezit 

van het licht van Bewustzijn rondom. 

Hi, aangezien; suşupte,1 in diepe slaap; tat, dat, de geest samen met al zijn neigin-

gen en indrukken die de zaden zijn van al zulke mentale modi als onwetendheid 

(egoïsme, gehechtheid, enz.); līyate, verliest zichzelf, bereikt een zaadstaat van 

potentialiteit die een soort duisternis en non-differentiatie is; maar wanneer die 

geest nigrhītam is, teruggetrokken, door kennis die voortkomt uit discriminatie; na 

līyate, verliest hij zichzelf niet, bereikt hij niet de zaadstaat van duisternis; daarom 

is het redelijk dat het gedrag van de slapende en gecontroleerde geest verschillend 

is. Tat eva, precies die geest; wordt het allerhoogste non-duale brahma, Brahman 

Zelf; wanneer (in zijn absorptie in Brahman) het bevrijd is van de dubbele smet van 

subject en object die de scheppingen van onwetendheid zijn. Aangezien dit het 

geval is, daarom wordt precies die geest nirbhayam, onbevreesd; want dan is er 

geen waarneming van dualiteit die angst veroorzaakt (Bṛ. I. iv. 2). Brahman is die 

rustige en onbevreesde entiteit, door het kennen waarvan men nergens angst voor 

heeft (Tai, II. ix). Dat Brahman wordt verder onderscheiden; Jñāna betekent Ken-

nis, Bewustzijn, dat de ware aard van het Zelf is; en Brahman dat die Kennis als 

 
1 Een andere lezing is susuptau. 



88 

 
Zijn ālokaḥ, licht (uitdrukking) heeft, is jñānālokam, bezit van het Licht van Ken-

nis. De betekenis is dat Het een homogene massa van Bewustzijn is; samantataḥ, 

rondom; het geïmpliceerde idee is dat, net als de ruimte, Het allesdoordringend is 

zonder onderbreking. 

 

ajamanidramasvapnamanāmakamarūpakam . 

sakṛdvibhātaṃ sarvajñaṃ nopacāraḥ kathañcana .. 36.. 

36. Brahman is ongeboren, slaaploos, droomloos, naamloos, vormloos, eeuwig 

schitterend, alles, en een kenner. (Wat betreft Het) is er de minste mogelijk-

heid van ceremonie niet. 

Geen oorzaak van geboorte hebbend, coëxisteert Brahman met al wat binnen en 

buiten is; en Het is ajam, ongeboren; want we zeiden dat geboorte wordt veroor-

zaakt door onwetendheid zoals in het geval van een slang op een touw; en dat on-

wetendheid wordt gestopt bij de realisatie van de waarheid van het Zelf volgens 

instructie. Zoals Het ongeboren is, is Het anidram, slaaploos. Slaap is de beginloze 

Māyā gekenmerkt door onwetendheid. Aangezien hij (de mens) is ontwaakt in zijn 

eigen reële, non-duale aard die het Zelf is, daarom is hij asvapnam, droomloos. En 

aangezien zijn naam en vorm een schepping zijn van de staat van niet-waken, en zij 

vernietigd worden bij het ontwaken zoals de illusie van een slang op een touw, 

daarom kan Brahman door geen enkel woord worden genoemd, noch kan Het wor-

den beschreven als hebbend enige vorm op welke manier dan ook; zo is Het ook 

anāmakam arūpakam, zonder naam en vorm, zoals vermeld door de Vedische tekst, 

"Waaruit spraak terugkeert" (Tai. II. iv, II. ix). Bovendien is Het sakṛt vibhātam, 

altijd verlicht, constante schittering van nature; aangezien Het verstoken is van non-

manifestatie, als gevolg van niet-waarneming, en manifestatie, afhankelijk van ver-

keerde waarneming (zoals in het geval van een individu 1). Realisatie en non-

realisatie (van Brahman) zijn als dag en nacht (van de zon 2), en de duisternis van 

onwetendheid is altijd de oorzaak van non-manifestatie. Aangezien dit afwezig is 

bij Brahman, en aangezien Brahman van nature het licht is dat eeuwig Bewustzijn 

is, is het slechts redelijk dat Het voortdurend schitterend zou moeten zijn. Daarom 

is Het ook sarvajñam: sarva, alles, zowel als, jña, een kenner, van nature. Met be-

trekking tot dit Brahman met zulke kenmerken kan er na upacāraḥ, geen ceremonie 

(praktijk), zijn, zoals anderen hebben, b.v. concentratie van de geest enz. die ver-

 
1 In een individu wordt Brahman gezegd verborgen te zijn wanneer Het niet als 'Ik' wordt waarge-

nomen. En wanneer een valse waarneming ontstaat in de vorm "Ik ben een handelend wezen" 

enz., wordt Brahman gezegd gemanifesteerd te zijn. Wanneer deze twee ideeën afwezig zijn, blijft 

Brahman als de zelfstralende Werkelijkheid. 

2 Het is waar dat niet-realisatie voorafgaat en realisatie opvolgt na instructie. Maar zij behoren 

niet tot Brahman. De zon wordt verondersteld onderhevig te zijn aan dag en nacht, omdat mensen 

zich voorstellen dat de zon opkomt en ondergaat. Maar in werkelijkheid heeft de zon geen nacht 

of dag. Op soortgelijke wijze heeft Brahman geen realisatie of niet-realisatie. 



89 

 
schillen van de aard van het Zelf. Het idee is dit: Zoals Brahman van nature eeuwig 

zuiver, intelligent en vrij is, kan er geen mogelijkheid zijn dat er iets gedaan kan 

worden kathañcana, op welke manier dan ook, na de vernietiging van onwetend-

heid. 

De reden wordt aangevoerd voor het vaststellen van naamloosheid enz. zoals hier-

boven vermeld: 

 

sarvābhilāpavigataḥ sarvacintāsamutthitaḥ . 

supraśāntaḥ sakṛjjyotiḥ samādhiracalo'bhayaḥ .. 37.. 

37. Het Zelf is vrij van alle zintuigen en staat boven alle interne organen. Het is 

uitermate rustig, eeuwige schittering, goddelijke absorptie, onveranderlijk en 

onbevreesd. 

Het woord abhilāpaḥ, afgeleid in de zin van datgene waardoor uiting wordt gege-

ven, betekent het spraakorgaan dat allerlei woorden uitdrukt. De geïmpliceerde 

betekenis is dus dat Het vrij is van alle organen. Op soortgelijke wijze, sarva-

cintāsamutthitaḥ. Het woord cintā, afgeleid in de zin van datgene waardoor dingen 

worden gedacht, betekent het intellect; daaruit samutthitaḥ, bovenuit gestegen; dat 

wil zeggen, verstoken van het interne orgaan; want de Vedische tekst verklaart: 

"Aangezien Het zonder Prāṇa is, zonder geest, zuiver, en superieur aan het hoge 

onveranderlijke" (Mu. II. i. 2). Verstoken van alle objecten, is Het supraśāntaḥ, 

absoluut rustig; sakṛjjyotiḥ, eeuwig licht, krachtens zijn natuur als het Bewustzijn 

dat het Zelf is; samādhiḥ, goddelijke absorptie, realiseerbaar door het inzicht voort-

komend uit de diepste Concentratie (samādhi). Of Het wordt samādhi genoemd, 

omdat Het het object van concentratie is. Acalaḥ, onveranderlijk; en daarom 

abhayaḥ, onbevreesd, aangezien er geen mutatie is. 

Aangezien Brahman Zelf is beschreven als goddelijke absorptie, onveranderlijk en 

onbevreesd, daarom – 

 

graho na tatra notsargraścintā yatra na vidyate . 

ātmasaṃsthaṃ tadā jñānamajāti samatāṃ gatam .. 38.. 

38. Er kan geen acceptatie of afwijzing zijn waar alle mentale activiteit stopt. 

Dan wordt kennis gevestigd in het Zelf, en is ongeboren en wordt homogeen. 

Tatra, daar, in dat Brahman; vidyate, daar bestaat; na grahaḥ, geen acceptatie; na 

utsargaḥ, geen afwijzing; want acceptatie of afwijzing is mogelijk waar verander-
lijkheid of de mogelijkheid daarvan bestaat. Deze twee zijn hier onverenigbaar met 

Brahman, want er bestaat niets anders in Het dat een verandering kan veroorzaken, 

en Brahman Zelf is zonder delen. Daarom is er geen acceptatie of afwijzing. Dit is 

het idee. Yatra, waar; cintā, gedachte (mentale activiteit) na vidyate, niet bestaat. 

Hoe kan er acceptatie en afwijzing zijn waar geen mentale activiteit mogelijk is bij 



90 

 
afwezigheid van de geest? Dit is het idee. Zodra de realisatie van de Waarheid die 

het Zelf is, komt, tadā, dan, bij afwezigheid van enig object (dat gekend moet wor-

den); jñānam, kennis; wordt ātmasaṁstham, gevestigd in het Zelf, zoals de hitte 

van vuur in vuur. Het is dan ajāti, ongeboren; gatam samatām, wordt homogeen. 

De belofte die eerder werd gedaan, "Daarom zal ik spreken van Brahman dat vrij is 

van beperking, zonder geboorte is, en in een staat van homogeniteit is (Kārikā, III. 

2), en die is vervuld met behulp van de schrift en de rede, wordt hier afgesloten met 

te zeggen, "ongeboren en het wordt homogeen". Al het andere, afgezien van deze 

realisatie van het Zelf, bevindt zich binnen de sfeer van ellende, zoals verklaard 

door de Vedische tekst, "O Gārgī, hij die uit deze wereld vertrekt zonder dit Onver-

anderlijke te kennen, is ellendig" (Bṛ. III. viii. 10). De betekenis die wordt getracht 

over te brengen is dat door dit te kennen, men een Brāhmaṇa (kenner van Brahman) 

wordt en zijn plichten vervuld heeft. 

Hoewel de hoogste Werkelijkheid zo is, toch – 

 

asparśayogo vai nāma durdarśaḥ sarvayogibhiḥ . 

yogino bibhyati hyasmādabhaye bhayadarśinaḥ .. 39.. 

39. De Yoga die algemeen bekend staat als zonder enige aanraking met iets, is 

moeilijk te begrijpen voor welke Yogi dan ook. Want die Yogi's, die angst 

waarnemen waar er geen angst is, zijn er bang voor. 

Asparśa-yogaḥ nāma, dit is bekend als de Yoga zonder enige aanraking, aangezien 

het geen relatie heeft, aangegeven door het woord aanraking, met iets; vai, (dit is 

hoe het is) aangeduid, welbekend in alle Upaniṣads. Het is durdarśaḥ, moeilijk te 

zien; sarvayogibhiḥ, door al die Yogi's, die verstoken zijn van de kennis die in de 

Upaniṣads wordt overgedragen. Het idee is dat het alleen bereikbaar is door de in-

spanning die gepaard gaat met de realisatie van het Zelf in overeenstemming met 

instructie. Hi, want; yoginaḥ, de Yogi's; die bhayadarśinaḥ abhaye waarnemers zijn 

van angst in dit onbevreesde (Brahman), de niet-onderscheidende die de vernieti-

ging van hun persoonlijkheid vrezen, wat de oorzaak van hun angst wordt; (zij) 

asmāt bibhyati, zijn er bang voor, denkend dat deze Yoga hetzelfde is als de desin-

tegratie van hun eigen individualiteit, hoewel het in feite voorbij alle angst is. 

Maar voor degenen voor wie de geest en de zintuigen enz., die verbeeld zijn als een 

slang op een touw, geen bestaan hebben in werkelijkheid wanneer ze worden be-

schouwd los van hun essentie die Brahman is — voor degenen die geïdentificeerd 

zijn geworden met Brahman — komt onbevreesdheid; en voor hen wordt van nature 

de eeuwige vrede genaamd emancipatie volbracht die niet afhankelijk is van enige 

andere factor, zoals we eerder verklaarden in "Er is de minste mogelijkheid van 

ceremonie niet" (Kārikā, III, 36). Maar voor de andere Yogi's die nog het pad be-

wandelen, die begiftigd zijn met een inferieure of middelmatige kijk en de geest als 



91 

 
iets anders dan het Zelf beschouwen, hoewel ermee geassocieerd — voor degenen 

die niet in het bezit zijn van de realisatie van het Zelf dat de Waarheid is. 

 

manaso nigrahāyattamabhayaṃ sarvayoginām . 

duḥkhakṣayaḥ prabodhaścāpyakṣayā śāntireva ca .. 40.. 

40. Voor al deze Yogi's zijn onbevreesdheid, het wegnemen van ellende, kennis 

(van het Zelf) en eeuwige vrede afhankelijk van de controle over de geest. 

Sarvayoginām, voor alle Yogi's; abhayam, onbevreesdheid; is manasaḥ ni-
grahāyattam, afhankelijk van de controle over de geest; en zo ook duhkhakşayaḥ, 

het wegnemen van ellende. Want er kan geen uitdoving van verdriet zijn voor de 

niet-onderscheidende mensen zolang de geest, in associatie gebracht met het Zelf, 

verstoord blijft. Bovendien, (voor hen) is de kennis van het Zelf ook afhankelijk van 

de controle over de geest. Op soortgelijke wijze is akşayā śāntiḥ, de eeuwige vrede, 

genaamd bevrijding, ook zeker afhankelijk van de controle over de geest. 

 

utseka udadheryadvatkuśāgreṇaikabindunā . 

manaso nigrahastadvadbhavedaparikhedataḥ .. 41.. 

41. Net zoals een oceaan kan worden leeggepompt met behulp van de punt van 

een Kuśa-grashalm die slechts een druppel kan bevatten, zo kan ook de contro-

le over de geest tot stand worden gebracht door afwezigheid van lamlendig-

heid. 

Zelfs de controle over de geest komt tot stand aparikhedataḥ, door het ontbreken 

van lamlendigheid; voor die Yogi's die onophoudelijk en zonder lamlendigheid 

volharden met een ijver zoals die welke gepaard gaat met het proberen een oceaan 

leeg te pompen; kuśagrena ekabindunā, met behulp van de punt van een Kuśa-

grashalm die slechts een druppel kan bevatten. Dit is het idee. 

Is ijver alleen, die geen lamlendigheid kent, het middel om de geest te beheersen? 

Het antwoord wordt negatief gegeven: 

 

upāyena nigṛhṇīyādvikṣiptaṃ kāmabhogayoḥ . 

suprasannaṃ laye caiva yathā kāmo layastathā .. 42.. 

42. Met behulp van dat juiste proces moet men de geest, die verspreid blijft te 

midden van objecten van verlangen en genot, onder discipline brengen; en men 

moet hem onder controle brengen, zelfs wanneer hij in volle vrede is in slaap, 

want slaap is even slecht als verlangen. 

Gewapend met onvermoeibare inspanning, en met behulp van de te vermelden mid-

delen, nigṛhṇīyāt, moet men onder discipline brengen, zich concentreren op het Zelf 

Zelf; de geest die vikşiptam, verspreid blijft te midden van objecten van verlangen 



92 

 
en hun genot. Dit is de betekenis. Bovendien betekent laya datgene waarin iets 

opgaat, d.w.z. slaap. Hoewel de geest suprasannam is, zeer vreedzaam, d.w.z. vrij 

van inspanning; laye, in die slaap; toch "moet hij onder discipline worden gebracht" 

— dit moet worden aangevuld. Mocht men vragen: "Als hij volledig in vrede is, 

waarom zou hij dan gedisciplineerd moeten worden?" het antwoord is: "Aangezien 

layaḥ tathā, slaap net zozeer een bron van kwaad is; yathā kāmaḥ, als verlangen is." 

Dus het geïmpliceerde idee is dit: Zoals de geest die zich bezighoudt met objecten 

van verlangen gecontroleerd moet worden, zo moet ook de geest in slaap gedisci-

plineerd worden. 

 

duḥkhaṃ sarvamanusmṛtya kāmabhogānnivartayet . 

ajaṃ sarvamanusmṛtya jātaṃ naiva tu paśyati .. 43.. 

43. Voortdurend herinnerend dat alles vol ellende is, moet men de geest terug-

trekken van het genot dat voortkomt uit verlangen. Voortdurend herinnerend 

aan het feit dat het ongeboren Brahman alles is, neemt men het geborene (na-

melijk de veelheid van dualiteit) zeker niet waar. 

Anusmṛtya, herinnerend, het feit dat; sarvam, alles, alle dualiteit die door onwe-

tendheid is gecreëerd; is duḥkham, vol smart; men nivartayet, moet terugtrekken, de 

geest; kāmabhogāt, van genot ingegeven door verlangen, van de objecten van ver-

langen; men moet zich terugtrekken met behulp van ideeën van verzaking — dit is 

de betekenis. Anusmṛtya, herinnerend aan het feit, uit de instructie van de geschrif-

ten en de leraar, dat ajam, het ongeborene, Brahman; is sarvam, alles; na eva tu 

paśyati, neemt men zeker niet waar; de veelheid van dualiteit die tegengesteld is 

aan Brahman; want dualiteit houdt dan op. 

 

laye sambodhayeccittaṃ vikṣiptaṃ śamayetpunaḥ . 

sakaṣāyaṃ vijānīyātsamaprāptaṃ na cālayet .. 44.. 

44. Men moet de geest wekken die in diepe slaap is opgegaan; men moet de 

verspreide geest weer tot rust brengen; men moet weten wanneer de geest ge-

kleurd is met verlangen (en in een latente toestand verkeert). Men moet de 

geest die in evenwicht is gebracht, niet storen. 

Aldus, met behulp van het dubbele proces van verzaking en beoefening van kennis, 

saṁbodhayet, moet men de geest wekken; samengegaan in laya, in diepe slaap; 

men moet hem bezighouden met de discriminerende waarneming van de transcen-

dentie van het Zelf. Het woord citta heeft dezelfde betekenis als manas, geest, 
Śamayet punaḥ, men moet opnieuw tot rust brengen, de geest; die vikşiptam is, 

verspreid, te midden van verlangen en genot. Wanneer de geest van een mens, die 

herhaaldelijk oefent, wordt gewekt uit diepe slaap en wordt teruggetrokken van 

objecten, maar niet in evenwicht is gebracht en in een tussenliggende staat verkeert, 

dan vijānīyāt, moet men die geest kennen; als sakaśāyam, gekleurd met verlangen, 



93 

 
in een latente staat. Ook uit die staat moet hij ijverig naar evenwicht worden geleid. 

Maar wanneer de geest samaprāptam wordt, in evenwicht gebracht, dat wil zeggen, 

wanneer hij zich naar dat doel begint te bewegen; na vicālayet, moet men hem niet 

storen, van die koers; of met andere woorden, men moet hem niet terugkeren naar 

objecten. 

 

nā''svādayetsukhaṃ tatra niḥsaṅgaḥ prajñayā bhavet . 

niścalaṃ niścaraccittamekī kuryātprayatnataḥ .. 45.. 

45. Men moet in die toestand geen geluk ervaren; maar men moet onthecht 

worden door gebruik te maken van onderscheidingsvermogen. Wanneer de 

geest (gevestigd in standvastigheid) wil uittreden, moet men hem met ijver 

concentreren. 

Het sukham, geluk; dat een Yogi krijgt terwijl hij probeert zijn geest te concentre-

ren, na āśvādayet, moet hij niet genieten; dat wil zeggen, hij moet zich daar niet aan 

hechten, aan die toestand. Hoe moet hij zich daar gedragen? Hij moet niḥsaṅgaḥ 

worden, onthecht; Prājñayā, door het onderscheidende idee. Hij moet denken: 

"Welk geluk ook wordt waargenomen, is een schepping van onwetendheid, en het is 

vals." Hij moet ook zijn geest terugtrekken van dat soort aantrekkingskracht tot 

vreugde — dit is de strekking. Wanneer, na zich te hebben teruggetrokken van de 

aantrekkingskracht tot geluk, en na de staat van standvastigheid te hebben bereikt, 

de geest niścarat wordt, gericht op naar buiten gaan; dan, door hem van die objec-

ten terug te trekken met behulp van het bovengenoemde proces, ekīkuryāt, moet 

men hem concentreren — in het Zelf Zelf; prayatnataḥ, met ijver. Het idee is dat hij 

zijn ware aard van alleen Bewustzijn moet bereiken. 

 

yadā na līyate cittaṃ na ca vikṣipyate punaḥ . 

aniṅganamanābhāsaṃ niṣpannaṃ brahma tattadā .. 46.. 

46. Wanneer de geest niet verloren gaat noch verspreid raakt, wanneer hij 

bewegingloos is en niet verschijnt in de vorm van objecten, dan wordt hij 

Brahman. 

Yadā, wanneer; het cittam, de geest; onder controle gebracht door het voornoemde 

proces; na līyate, niet verloren raakt, in slaap; en ook na ca punaḥ vikşipyate, niet, 

opnieuw, verspreid raakt, te midden van objecten; en wanneer de geest aniṅganam 

wordt, bewegingloos, als een lamp op een windstille plaats; anābhāsam, niet ver-

schijnt in de vorm van enig object, buiten verbeeld; wanneer de geest zulke ken-
merken aanneemt, dan wordt hij nişpamam brahma, Brahman; of met andere woor-

den, de geest wordt dan geïdentificeerd met Brahman. 

 



94 

 
svasthaṃ śāntaṃ sanirvāṇamakathyaṃ sukhamutamam . 

ajamajena jñeyena sarvajñaṃ paricakṣata .. 47.. 

47. Die hoogste Gelukzaligheid bevindt zich in iemands eigen Zelf. Het is rus-

tig, co-existent met bevrijding, voorbij beschrijving, en ongeboren. En aange-

zien Het identiek is met het ongeboren kenbare (Brahman), noemen zij Het de 

Alwetende (Brahman). 

De bovengenoemde Gelukzaligheid, die de hoogste Werkelijkheid is; en die bestaat 

uit de realisatie van de Waarheid die het Zelf is, is svastham, gevestigd in iemands 

eigen Zelf; śāntam, rustig, gekenmerkt door de afwezigheid van alle kwaad, sa-
nirvānam, co-existent met beëindiging, d.w.z. bevrijding; en het is akathyam, onbe-

schrijfelijk, aangezien het betrekking heeft op een absoluut unieke entiteit; het is 

uttamam sukham, het hoogste geluk, het zijnde onovertroffen en toegankelijk voor 

het gezicht van de Yogi's alleen. Het is ajam, ongeboren, in tegenstelling tot objec-

tief geluk. En aangezien dit geluk, in zijn ware aard van alwetendheid, identiek is 

ajena, met het ongeboren; jñeyena, met het te kennen ding; daarom paricakşate de 

kenners van Brahman, noemen het; sarvajñam, de alwetende, Brahman Zelf. 

Alle zulke ideeën — b.v. de controle van de geest enz., schepping die lijkt op de 

evolutie van vormen uit aarde en goud, en meditatie — zijn besproken als middelen 

die leiden tot de realisatie van de hoogste Werkelijkheid zoals Het in Zichzelf is; 

maar deze zijn niet besproken als op zichzelf allerhoogste waarheid. De absoluut 

hoogste Waarheid is echter: 

 

na kaścijjāyate jīvaḥ sambhavo'sya na vidyate . 

etattaduttamaṃ satyaṃ yatra kiñcinna jāyate .. 48.. 

48. Geen enkel individueel wezen, welk dan ook, wordt geboren. Het heeft geen 

bron (van geboorte). Dit (Brahman) is die hoogste Waarheid waar niets hoege-

naamd geboren wordt. 

Na jīvaḥ kaḥ cit, geen enkel individueel wezen hoegenaamd; dat een doener of een 

genieter is; jāyate, wordt geboren; op welke manier dan ook. Vandaar dat voor het 

Zelf dat van nature ongeboren en non-duaal is, na vidyate, er niet bestaat; enige 

saṁbhavaḥ, bron, oorzaak (voor het ondergaan van geboorte). Aangezien er voor 

Het geen oorzaak bestaat, daarom ondergaat geen enkel individueel wezen, welk 

dan ook, geboorte. Dit is de betekenis. Vergeleken met de waarheden die eerder als 

middelen werden genoemd, etat, deze; is uttamam satyam, de hoogste Waarheid; 

(yatra) waar, in welk Brahman, dat van nature Waarheid is; na kiñcit jāyate, niets 

hoegenaamd, zelfs geen jota of tittel, wordt geboren. 



95 

 
GAUḌAPĀDA’S KĀRIKĀ 

HOOFDSTUK IV 

ALᾹTAŚᾹNTI-PRAKARAṆA  

(Over het verstillen van het vuurmerk1) 

Non-dualiteit werd aangevoerd als een uitgangspunt bij het bepalen van de beteke-

nis van Om; het werd bewezen waar te zijn op basis van het feit dat de verschillen 

die in externe dingen worden gevonden onwerkelijk zijn; het werd opnieuw direct 

vastgesteld met behulp van geschriften en rede in het hoofdstuk over non-dualiteit; 

en die non-dualiteit werd samengevat in de afsluitende opmerking, "Dit is die 

hoogste waarheid" (Kārikā, III. 48). De realisten en de nihilisten zijn gekant tegen 

die unitaire visie die de strekking is van de geschriften. En er is gezinspeeld dat 

hun filosofie vals is, aangezien hun visie wordt beïnvloed door zulke ontardende 

factoren als gehechtheid en afkeer voortkomend uit wederzijdse tegenstand. En de 

filosofie van non-dualiteit wordt geprezen, aangezien zij niet onderhevig is aan een 

dergelijke mentale perversie. Nu begint het hoofdstuk over het doven van de vuur-

brand, om gedetailleerd te laten zien hoe die deelwijs filosofieën zijn vanwege hun 

onderlinge beschuldiging, en dan, na ze te hebben verworpen, samen te vatten door 

de waarheid van de filosofie van non-dualiteit te bewijzen met behulp van de me-

thode van verschil (bestaande uit hun verwerping2. Nu, over dit onderwerp, is dit 

eerste vers bedoeld als een groet aan de grondlegger van de school van non-

dualiteit door hem te identificeren met non-dualiteit zelf. Want het is wenselijk om 

iemands leraar te aanbidden aan het begin van een schrift, zodat het beoogde resul-

taat kan worden bereikt. 

 

jñānenā''kāśakalpena dharmānyo gaganopamān . 

jñeyābhinnena sambuddhastaṃ vande dvipadāṃ varam .. 1.. 

1. Ik buig voor de Ene die de voornaamste is onder alle personen, die de zie-

len, gelijk aan de (oneindige) hemel, volledig heeft gekend, door zijn kennis die 

vergelijkbaar is met de ruimte en niet-verschillend is van het object van ken-

nis. 

Ākāśakalpa is datgene wat enigszins verschilt van de ruimte, dat wil zeggen, op de 

ruimte lijkt. Dus jñānena ākāśakalpena betekent door een kennis die vergelijkbaar 

 
1 Zie toelichting in de voetnoot van vers 47. 

2 Voorbeelden van de toepassing van de methoden van overeenkomst en verschil zijn: "Wat een 

product is, is niet eeuwig", en "Wat niet eeuwig is, is geen product". Wanneer beide methoden op 

een geval kunnen worden toegepast, worden alle twijfels over de waarheid van de algemene 

stelling weggenomen. In het huidige geval wordt non-dualiteit, gepresenteerd door de schrift en 

bewezen een mogelijkheid te zijn door logica, bevestigd door de holheid van andere opvattingen 

aan te tonen. 



96 

 
is met (oneindige) ruimte. Welk doel dient het? (Hij kent) dharmān, de zielen. 

Zielen van welke aard? De zielen, die gagana-upamān zijn, vergelijkbaar met de 

hemel. Er is een andere kwalificatie van diezelfde kennis: De kennis die 

jñeyābhinna is, niet-verschillend van de objecten van kennis, namelijk de zielen — 

net zoals hitte van vuur is, of licht van de zon is. Hij die saṁbuddhaḥ is, volledig 

heeft gerealiseerd; dharmān gaganopamān, de entiteiten die vergelijkbaar zijn met 

de hemel; jneyabhinnena jñānena, door de kennis die niet-verschillend is van het 

object van kennis — dat vergelijkbaar is met de ruimte en niet-verschillend is van 

het Zelf dat gekend moet worden. Hij is inderdaad de Heer genaamd Nārāyana. 

Tam vande, Hem groet ik; dvipadām varam, de beste onder de tweevoeters, dat wil 

zeggen, de allerhoogste Persoon onder alle personen, die worden gesuggereerd 

door het woord "tweevoeter". Onder het mom van deze groet aan de leraar, wordt 

gesuggereerd dat het doel van dit hoofdstuk is om, door een weerlegging van de 

tegengestelde opvattingen, de filosofie van de hoogste Werkelijkheid vast te stellen 

die verstoken is van de onderscheidingen van kennis, kenbare en kenner. 

Nu, ter lofprijzing van de Yoga die wordt onderwezen in de filosofie van non-

dualisme, volgt een groet eraan: 

 

asparśayogo vai nāma sarvasattvasukho hitaḥ . 

avivādo'viruddhaśca deśitastaṃ namāmyaham .. 2.. 

2. Ik buig voor die Yoga die bekend staat als vrij van relaties, vreugdevol voor 

alle wezens, heilzaam, vrij van geschillen, niet-tegenstrijdig, en uiteengezet in 

de geschriften. 

Asparśa-yogaḥ is die Yoga, die geen sparśa, aanraking, relatie, met iets op enig 

moment heeft; het is van de aard van Brahman. Voor de kenners van Brahman is 

het vai nāma, inderdaad zo genoemd; dat wil zeggen, het is welbekend als de Yo-

ga, vrij van alle relaties. En het wordt sarva-sattva-sukhaḥ, een gelukzaligheid 

voor alle wezens. Sommige Yoga, zoals bijvoorbeeld ascese, kan zelf verdrietig 

zijn, hoewel het onderscheiden wordt als een middel dat leidt tot extreem geluk. 

Maar deze is niet van die soort. Wat dan wel? Het is vreugdevol voor alle wezens. 

Op soortgelijke wijze, in deze wereld, kan een bepaalde vorm van genot van objec-

ten vreugdevol maar niet heilzaam zijn. Maar deze is zowel vreugdevol als hitaḥ 

heilzaam, aangezien zijn aard altijd onveranderlijk is. Bovendien is het avivādaḥ; 

datgene waarin geen geschil is door twee kanten te omhelzen, voor en tegen, is 

avivādaḥ, vrij van geschil. Waarom? Omdat het bovendien aviruddhaḥ is, niet-

tegenstrijdig. De Yoga van deze soort die deśitaḥ is, geïnstrueerd, door de geschrif-

ten; tam, daarvoor; aham namāmi, ik maak mijn groet, ik buig. 

Hoe de dualisten elkaar tegenspreken, wordt vermeld: 

 



97 

 
bhūtasya jātimicchanti vādinaḥ kecideva hi . 

abhūtasyāpare dhīrā vivadantaḥ parasparam .. 3.. 

3. Want sommige disputanten postuleren inderdaad de geboorte van een 

(pre-) bestaand ding. Andere wijzen, terwijl ze onderling discussiëren, postu-

leren de geboorte van wat niet pre-existeert. 

Hi kecit eva vādinaḥ, alleen sommige disputanten, namelijk de Sāṁkhyas; icchanti, 
postuleren; jātim, de geboorte; bhūtasya, van een bestaand ding; maar zo doen niet 

alle dualisten, want er zijn apare, anderen, namelijk de Vaiśeṣikas en de Naiyāyi-

kas; die dhīrāḥ zijn, wijs, dat wil zeggen, trots op hun wijsheid; en die terwijl vi-
vadantaḥ, tegenstrijdig spreken; de geboorte abhūtasya, van een niet-bestaand 

ding, postuleren. Het idee is dat zij elkaar willen overwinnen door middel van dis-

putatie. 

Nu wordt getoond wat zij feitelijk beweren terwijl zij elkaars standpunt weerleggen 

door tegenstrijdig te spreken: 

 

bhūtaṃ na jāyate kiñcidabhūtaṃ naiva jāyate . 

vivadanto dvayā hyevamajātiṃ khyāpayanti te .. 4.. 

4. Een ding dat reeds bestaat, gaat niet over in geboorte; en een ding dat niet 

pre-existeert, kan niet overgaan in geboorte. Deze mensen, terwijl ze zo dispu-

teren, zijn werkelijk non-dualisten, en ze onthullen zo de afwezigheid van 

geboorte. 

"Kim cit, iets; dat bhūtam is, pre-existent; na jāyate, gaat niet over in geboorte, 

juist omdat het bestaat, zoals het geval is met het Zelf" — terwijl hij zo spreekt, 

weerlegt de houder van de opvatting dat het effect niet bestaat vóór zijn geboorte,1 

de opvatting van de Sāṁkhya die zegt dat het effect, pre-existent in de oorzaak2, 

geboorte neemt. Op soortgelijke wijze, de Sāṁkhya, ook, terwijl hij zo spreekt, 

"Abhūtam, het niet-bestaande; na eva jāyate, kan nooit geboren worden, vanwege 

het enkele feit dat het niet bestaat" — weerlegt de geboorte van een niet-bestaand 

ding zoals beweerd door degenen die geloven in het niet-bestaan van het effect 

vóór de productie. Terwijl vivadantaḥ, tegenstrijdig spreken; deze advayāḥ3,  non-

dualisten — want deze lopen werkelijk over naar het kamp van de non-dualisten 

door elkaars opvatting over de geboorte van het pre-existente of het niet-pre-

existente te weerleggen; khyāpayanti, onthullen, impliciet; de ajātim afwezigheid 

van geboorte zelf. 

 

 
1 De Naiyāyika die virtueel zou instemmen met de opvatting dat iets uit niets voortkomt. 

2 Het effect blijft betrokken bij de oorzaak. 

3 Een andere lezing is "dvayāḥ, dualisten". 



98 

 
khyāpyamānāmajātiṃ tairanumodāmahe vayam . 

vivadāmo na taiḥ sārdhamavivādaṃ nibodhata .. 5.. 

5. Wij keuren de ongeborenheid goed die door hen wordt geopenbaard; wij 

ruziën niet met hen. (O discipelen), begrijp deze (filosofie) die vrij is van ge-

schillen. 

Door te zeggen "Laat dit zo zijn", keuren wij eenvoudigweg amimodāmahe goed; 

de ajātim, ongeborenheid; taiḥ khyāpyamānām, door hen geopenbaard, aldus; wij 

na vivadāmaḥ, ruziën niet; taiā sārdham, met hen; door welke kant dan ook te 

kiezen voor of tegen, zoals zij doen ten opzichte van elkaar. Dit is het idee. Daar-

om, O discipelen, nibodhata, begrijp; die filosofie van de hoogste Werkelijkheid 

die avivādam is, voorbij geschil, en door ons wordt goedgekeurd. 

 

ajātasyaiva dharmasya jātimicchanti vādinaḥ . 

ajāto hyamṛto dharmo martyatāṃ kathameṣyati .. 6.. 

6. De sprekers staan inderdaad in voor de geboorte van een ongeboren posi-

tieve entiteit. Maar hoe kan een positieve entiteit die ongeboren en onsterfelijk 

is, sterfelijkheid ondergaan? 

Vādinaḥ, de disputanten — allemaal, of ze nu de opvatting van het eerdere bestaan 

of niet-bestaan van het effect huldigen. Dit vers werd eerder becommentarieerd 

(Kārikā. III. 20). 

 

na bhavatyamṛtaṃ martyaṃ na martyamamṛtaṃ tathā . 

prakṛteranyathābhāvo na kathañcidbhaviṣyati .. 7.. 

7. Het onsterfelijke kan niet sterfelijk worden. Evenzo kan het sterfelijke niet 

onsterfelijk worden. De mutatie van iemands natuur zal op geen enkele ma-

nier plaatsvinden. 

 

svabhāvenāmṛto yasya dharmo gacchati martyatām . 

kṛtakenāmṛtastasya kathaṃ sthāsyati niścalaḥ .. 8.. 

8. Hoe kan de onsterfelijke entiteit onveranderlijk blijven vanuit het stand-

punt van iemand, volgens wie, een positieve onsterfelijke entiteit van nature in 

geboorte kan overgaan, daar het (volgens hem) een product is? 

De verzen die eerder zijn uitgelegd (Kārikā, III. 21-22) worden hier geciteerd om 

de bevestiging van ongeborenheid te tonen die wordt geopenbaard door het onder-

linge geschil van andere denkrichtingen. 

Aangezien iemands natuur, zelfs in de gewone zin van het woord, niet verandert, 

(laat staan dat de hoogste natuur zichzelf kan veranderen). Er wordt getoond wat 

die natuur is: 



99 

 
 

sāṃsiddhikī svābhāvikī sahajā akṛtā ca yā . 

prakṛtiḥ seti vijñeyā svabhāvaṃ na jahāti yā .. 9.. 

9. Met het woord natuur moet worden verstaan datgene wat permanent is 

verworven, of intrinsiek, instinctief, onveroorzaakt, of onveranderlijk is in 

zijn karakter. 

Saṁsiddhiḥ betekent volledige verwezenlijking, en iets dat daaruit voortvloeit is 

sāṁsiddhikī, zoals de aard is van de succesvolle Yogi's die begiftigd zijn met zulke 

occulte krachten als naar believen subtiel worden zoals een atoom enz. In het geval 

van de Yogi's verandert die aard niet in het verleden of de toekomst; het blijft zoals 

het is. Zo ook svābhāvikī, intrinsiek, dat wat voortvloeit uit de aard van de dingen 

zelf, zoals bijvoorbeeld zulke kenmerken als hitte of licht in het geval van vuur 

enz. Die aard verandert ook niet volgens plaats of tijd. Op soortgelijke wijze, saha-

jā, instinctief, geboren met zichzelf, zoals bijvoorbeeld zulke activiteiten als vlie-

gen in de lucht in het geval van vogels. Elk ander gedrag, ook, is natuurlijk, yā 
akṛtā, dat niet geproduceerd is, door iets anders, zoals bijvoorbeeld de neiging van 

water om naar beneden te stromen. En iets anders, yā na jahāti svabhāvam, dat zijn 

karakter niet verandert; sā, al dat; vijñeyā, moet worden gekend, in deze wereld; als 

prakṛtiḥ, natuur. Het idee dat wordt overgebracht is dit: wanneer de aard van empi-

rische dingen, die valselijk worden verbeeld, zichzelf niet verandert, welke nood-

zaak kan er dan zijn om erop te wijzen dat de natuurlijke onsterfelijkheid van de 

intrinsiek ongeboren ultieme realiteiten, niet onderhevig is aan mutatie? 

Wat vormt die natuur, wiens verandering wordt aangenomen door de disputanten? 

En wat is het gebrek in zo'n aanname? Het antwoord is dit: 

 

jarāmaraṇanirmuktāḥ sarve dharmāḥ svabhāvataḥ . 

jarāmaraṇamicchantaścyavante tanmanīṣayā .. 10.. 

10. Alle zielen zijn intrinsiek vrij van ouderdom en Dood. Maar door ouder-

dom en dood te verbeelden, en in die gedachte verdiept te zijn, wijken zij af 

van hun natuur. 

Jarā-maraṇa-nirmuktaḥ, vrij van alle fysieke veranderingen, beginnend met jarā, 

ouderdom, en (eindigend met) maraṇa, dood. Wie zijn zij? Sarve dharmāḥ, alle 

entiteiten, d.w.z. alle zielen. Svabhāvataḥ, van nature. Hoewel de zielen intrinsiek 

zo zijn, toch icchantaḥ, denkend, alsof ze denken, verbeeldend; jarāniaraṇam, 

ouderdom en dood, voor het Zelf, zoals het verbeelden van een slang op een touw; 
zij cyavante, vallen, dat wil zeggen, wijken af, van hun eigen natuur; tanmanīşayā, 

vanwege die gedachte – gedachte aan ouderdom en dood, dat wil zeggen, vanwege 

het gebrek aan verdiept zijn in dat soort gedachten. 

De Vaiśeşika wijst erop hoe de Sāṁkhyas, die de opvatting van het pre-bestaan van 

het effect in de oorzaak huldigen, onlogisch spreken: 



100 

 
 

kāraṇaṃ yasya vai kāryaṃ kāraṇaṃ tasya jāyate . 

jāyamānaṃ kathamajaṃ bhinnaṃ nityaṃ kathaṃ ca tat .. 11.. 

11. De oorzaak moet geboorte ondergaan volgens iemand die stelt dat de oor-

zaak zelf het effect is. Hoe kan een ding ongeboren zijn dat geboren wordt, en 

hoe kan het eeuwig zijn wanneer het onderhevig kan zijn aan (gedeeltelijke) 

desintegratie? 

De disputant, yasya, volgens wie; kāraṇam, de oorzaak zelf, (bestaand) in de vorm 

van materialen zoals aarde; is het kāryam, het effect, dat wil zeggen, evolueert naar 

het effect; tasya, vanuit zijn oogpunt; kāraṇam, de oorzaak, b.v. Pradhāna of (Oor-

spronkelijke Natuur), hoewel zelf ongeboren; jayate, ondergaat geboorte, als de 

effecten zoals Mahat en de rest. Dit is het idee, als Pradhāna jāyamānam is, gebo-

ren, als Mahat en de rest; katham, hoe, wordt er dan door hen gezegd; ajam te zijn, 

ongeboren? Want het is een contradictie in termen om te zeggen dat een ding on-

geboren is en toch geboorte heeft. Bovendien zeggen zij dat Pradhāna eeuwig is, 

tegelijkertijd dat het bhinnam is, gedeeltelijk gesplitst (getransformeerd). Want een 

samengesteld ding, een pot bijvoorbeeld, dat onderhevig is aan gedeeltelijke desin-

tegratie, wordt niet gezien als eeuwig in deze wereld. Dit is het idee. De betekenis 

die wordt getracht over te brengen is dat het een contradictie van hun kant inhoudt 

om te zeggen dat een ding gedeeltelijk kan worden afgebroken en toch ongeboren 

en eeuwig kan zijn. 

Ter verduidelijking van hetzelfde idee wordt gezegd: 

 

kāraṇādyadyananyatvamataḥ kāryamajaṃ yadi . 

jāyamānāddhi vai kāryātkāraṇaṃ te kathaṃ dhruvam .. 12.. 

12. Als (volgens u) het effect niet-verschillend is van de oorzaak, dan is om die 

reden ook het effect ongeboren. En als dat zo is, hoe kan uw oorzaak dan nog 

eeuwig zijn, daar deze niet-verschillend is van zijn effect dat onderhevig is aan 

geboorte? 

Yaḍi als; het uw bedoeling is om te stellen dat er ananyatvam is, non-verschil, van 

het effect; kāraṇāt, van de oorzaak, die ongeboren is; dan volgt hieruit dat kāryam 

ajam, het effect ongeboren is. Dit is een nieuwe contradictie in uw visie dat een 

ding een product is en toch ongeboren. Bovendien is er deze aanvullende contra-

dictie; Als het effect en de oorzaak niet-verschillend zijn, katham, hoe; kan te, uw; 

kāraṇam, oorzaak; dat niet-verschillend is kāryāt jāyanmānāt, van het effect dat 
onderhevig is aan geboorte; toch dhruvam, eeuwig zijn? Want de ene helft van een 

kip kan niet gekookt worden, terwijl de andere helft gereserveerd is voor het leg-

gen van eieren. 

 



101 

 
ajādvai jāyate yasya dṛṣṭāntastasya nāsti vai . 

jātācca jāyamānasya na vyavasthā prasajyate .. 13.. 

13. Die disputant heeft zeker geen ondersteunende illustratie die stelt dat het 

effect wordt geproduceerd uit een ongeboren oorzaak. Als het geproduceerde 

effect geacht wordt geboren te zijn uit een ander geboren ding, leidt dat ook 

niet tot een oplossing. 

Die disputant, yasya, volgens wie; het effect jāyate, wordt geproduceerd; ajāt, uit 

een ongeboren ding; tasya, voor hem; na asti vai dṛşṭāntaḥ, er is absoluut geen 

illustratie (ter ondersteuning). Het idee is dat, bij afwezigheid van enige ondersteu-

nende illustratie, door implicatie bewezen is dat niets geboren wordt uit het onge-

boren. Aan de andere kant, als wordt gesteld jāyamānasya, met betrekking tot het 

geproduceerde effect; dat het komt jātāt, van een geboren ding; dan, aangezien het 

laatste uit een ander geboren ding moet komen en het laatste, opnieuw, uit een 

ander geboren ding, na vyavasthā prasajyate, zal er helemaal geen oplossing zijn; 

of met andere woorden het zal leiden tot een oneindige regressie. 

Door de Vedische tekst, "Maar wanneer voor de kenner van Brahman alles het Zelf 

is geworden (wat moet men dan kennen en waardoor?)" (Bṛ. II. iv. 14), is gezegd 

dat vanuit het hoogste standpunt er geen dualiteit is. Hierop voortbouwend zegt het 

(volgende) vers: 

 

hetorādiḥ phalaṃ yeṣāmādirhetuḥ phalasya ca . 

hetoḥ phalasya cānādiḥ kathaṃ tairūpavarṇyate .. 14.. 

14. Hoe kan oorzaak- en gevolgloosheid worden verklaard voor oorzaak en 

gevolg door die (disputanten) volgens wie het effect de oorsprong is van de 

oorzaak en de oorzaak de oorsprong is van het effect? 

De disputanten, yeşām, volgens wie; de phalam, effect, het aggregaat van lichaam 

en zintuigen; is de ādiḥ, bron; hetoḥ, van de oorzaak, van verdienste enz.; en op 

soortgelijke wijze, de hetuḥ, oorzaak, verdienste enz.; is de ādiḥ, bron; phalasya, 

van het effect, van het aggregaat van lichaam en zintuigen; — dus terwijl ze een 

begin postuleren voor de oorzaak en het effect door de bewering dat deze weder-

zijds de bronnen en producten van elkaar zijn1;  — katham taiḥ upavarṇate, hoe 

kan door precies deze mensen worden beweerd; dat de oorzaak en het effect begin-

loos zijn? Met andere woorden, dit is zelf-tegenstrijdig, want het Zelf dat eeuwig 

en onveranderlijk is, kan noch de oorzaak, noch het effect worden. 

Hoe doen ze een tegenstrijdige bewering? Dat wordt getoond: 

 

 
1 Verdienste en onverdienste vloeien voort uit belichaming; een belichaming vloeit voort uit 

verdienste en onverdienste. 



102 

 
hetorādiḥ phalaṃ yeṣāmādirhetuḥ phalasya ca . 

tathā janma bhavetteṣāṃ putrājjanma pituryathā .. 15.. 

15. Zoals een vader geboren kan worden uit een zoon, zo kan geboorte ook een 

mogelijkheid zijn volgens die (disputanten) die toegeven dat het effect de bron 

is van de oorzaak en de oorzaak de bron is van het effect. 

Degenen die beweren dat de oorzaak voortkomt uit het effect, dat zelf wordt ge-

produceerd door de oorzaak, raken verstrikt in een contradictie die vergelijkbaar is 

met die welke wordt geïmpliceerd in pituḥ janma putrāt, de geboorte van een vader 

uit een zoon. 

Als wordt beweerd dat de hierboven aangewezen contradictie niet redelijkerwijs 

kan worden aangevoerd, zeggen wij, 

 

sambhave hetuphalayoreṣitavyaḥ kramastvayā . 

yugapatsambhave yasmādasambandho viṣāṇavat .. 16.. 

16. Als er een mogelijkheid is van oorzaak en gevolg, zult u een volgorde moe-

ten vinden. Want als ze samen ontstaan, kan er geen oorzakelijk verband zijn 

zoals tussen de twee horens van een koe. 

Saṁbhave, als er een mogelijkheid is; hetu-phalayoḥ, van oorzaak en gevolg; dan 

tvayā, door u; eşitavyaḥ, moet worden gevonden; kramaḥ, een volgorde, met be-

trekking tot ontstaan — namelijk dat de oorzaak voorafgaat en het effect volgt. Dit 

is om deze verdere reden noodzakelijk: Yasmāt, aangezien; yugapat saṁbhave, 

mocht er een gelijktijdige oorsprong zijn, van de oorzaak en het effect; dan zal er 

asaṁbandhaḥ zijn, gebrek aan relatie, door middel van causaliteit, zoals in het 

geval van de twee horens van een koe die samen aan de rechter- en linkerkant 

groeien. 

Hoe zijn ze niet-gerelateerd? Dat wordt vermeld: 

 

phalādutpadyamānaḥ sanna te hetuḥ prasidhyati . 

aprasiddhaḥ kathaṃ hetuḥ phalamutpādayiṣyati .. 17.. 

17. Als uw oorzaak voort moet komen uit een effect, kan het geen recht op 

erkenning hebben. Hoe zal een oorzaak, die niet als zodanig is vastgesteld, een 

resultaat produceren? 

Utpadyamānaḥ san, als het moet ontstaan; phalāt, uit een effect, dat nog moet 
geboren worden, dat zelf nog zonder enig bestaan is; —geboren uit een effect dat 

niet-bestaand is zoals de hoorn van een haas; hetuḥ, de oorzaak; na prasidhyati, 

heeft geen recht op erkenning; heeft geen enkele geboorte. Katham, hoe; uw hetuḥ, 

oorzaak; die nog moet worden voorzien van substantie, en aprasiddhah, is niet als 

zodanig vastgesteld, zoals de hoorn van een haas; utpādayişyati phalam zal een 

resultaat produceren? Want het is nergens gezien dat twee dingen die voor hun 



103 

 
bestaan van elkaar afhankelijk zijn, en analoog zijn aan de horens van een haas, 

causaal of op enige andere manier verbonden zijn. Dit is het idee. 

 

yadi hetoḥ phalātsiddhiḥ phalasiddhiśca hetutaḥ . 

kataratpūrvaniṣpannaṃ yasya siddhirapekṣayā .. 18.. 

18. Als het bestaan van de oorzaak afhankelijk is van het effect, en het bestaan 

van het effect afhankelijk is van de oorzaak, welk van de twee heeft dan eer-

der bestaan, met betrekking tot welke de andere kan ontstaan? 

Als, zelfs na het verwerpen van enig causaal verband tussen de (zogenaamde) oor-

zaak en het (zogenaamde) effect door te wijzen op het gebrek dat zij niet onderling 

gerelateerd kunnen zijn, u beweert dat de oorzaak en het effect bestaan door we-

derzijdse afhankelijkheid, zeg mij dan welk van de oorzaak en het effect eerder 

bestaat, afhankelijk waarvan de daaropvolgende kan ontstaan. Dit is het idee. 

 

aśaktiraparijñānaṃ kramakopo'tha vā punaḥ . 

evaṃ hi sarvathā buddhairajātiḥ paridīpitā .. 19.. 

19. Uw onvermogen om hierop te antwoorden, zal neerkomen op uw onwe-

tendheid, of er zal een vervalsing zijn van de door u beweerde sequentie. Zo 

wordt inderdaad op elke manier de afwezigheid van geboorte benadrukt door 

de geleerden. 

Als u denkt dat u geen antwoord heeft, dan zal dit aśaktiḥ, uw onvermogen; neer-

komen op de drogreden van aparijñānam, gebrek aan kennis van de werkelijkheid, 

d.w.z. onwetendheid; athavā of er zal zijn; kramakopaḥ - kopa, omkering, verval-

sing, van de krama, sequentie, door u genoemd, bestaande uit wederzijdse opeen-

volging in die zin dat het effect zijn bestaan ontleent aan de oorzaak, en de oorzaak 

zijn bestaan ontleent aan het effect. Dit is de betekenis. Evam, aldus, uit het feit dat 

enig causaal verband tussen oorzaak en gevolg niet kan worden onderbouwd; 

ajātiḥ, de afwezigheid van geboorte, het niet-ontstaan van alles; paridīpitā, is be-

nadrukt; buddhaiḥ, door de geleerde mensen, de disputanten die spreken van de 

gebreken van elkaars standpunt. 

Bezwaar: Wij spraken van het causale verband dat bestaat tussen oorzaak en ge-

volg, terwijl u uw toevlucht nam tot een loutere woordspeling dat het is als de ge-

boorte van een zoon uit een vader dat er geen dergelijke verbinding is tussen de 

twee zoals de twee horens van een koe, enzovoort. Niet dat wij de productie van 

een effect uit een oorzaak die niet bestond, of de afleiding van een oorzaak uit een 

niet-bestaand effect beweerden. Wat zeiden wij dan? Wij gaven toe dat causaliteit 

het soort verband is dat bestaat tussen het zaad en de spruit. 

Hierop luidt het antwoord:  

 



104 

 
bījāṅkurākhyo dṛṣṭāntaḥ sadā sādhyasamo hi saḥ . 

na hi sādhyasamo hetuḥ siddhau sādhyasya yujyate .. 20.. 

20. Wat bekend staat als de illustratie van het zaad en de spruit staat altijd op 

gelijke voet met de (onbewezen) hoofdterm. Want een illustratie die even on-

bewezen is als de hoofdterm, wordt niet toegepast om de relatie van de hoofd-

term met de ondergeschikte term vast te stellen. 

(Dit is slechts een gebedel, want de ondersteunende) dṛşṭantaḥ, illustratie; die 

bījāṅkurākhyaḥ is, bekend als die van het zaad en de spruit; is sādhya-samaḥ, op 

gelijke voet met mijn hoofdterm (die nog bewezen moet worden). Dit is het idee. 

Bezwaar: Is het niet een kwestie van ervaring dat de causale relatie tussen het zaad 

en de spruit zonder begin is? 

Antwoord: Niet zo, want het wordt toegegeven dat de eerdere hun begin hebben 

zoals de daaropvolgende. Net zoals een nieuwe spruit die nu uit een apart zaad is 

geboren een begin heeft en een ander zaad dat uit een aparte spruit is geboren, ook 

een begin heeft door het enkele feit van opeenvolging in geboorte, zo moeten ook 

de voorafgaande spruiten en de voorafgaande zaden een begin hebben, en dus, 

aangezien elk van de hele keten van zaden en spruiten een begin heeft, is het onlo-

gisch om eeuwigheid te beweren voor een van hen. Zo ook is het geval met oorza-

ken en gevolgen. Als nu wordt betoogd dat de keten van oorzaken en gevolgen 

zonder begin is, zeggen wij, nee; want enige eenheid van zo'n reeks kan niet wor-

den gehandhaafd. Want afgezien van de oorzaken en gevolgen, zelfs degenen die 

spreken van de beginloosheid van zo'n reeks, staan zeker niet in voor een eenheid 

die een keten van zaden en spruiten of een opeenvolging van oorzaken en gevolgen 

wordt genoemd. Daarom is terecht gezegd: "Hoe kan door hen beginloosheid wor-

den verklaard voor oorzaak en gevolg?" (Kārikā, IV. 14). Aldus, aangezien uw 

visie vanuit een nieuw oogpunt een tegenstrijdigheid inhoudt, ontwijken wij het 

punt van discussie niet echt. Dit is het idee. Bovendien, hetuḥ, een illustratie; die 

sādhyasamaḥ is, even onbewezen als de hoofdterm; wordt niet toegepast door de-

genen die bedreven zijn in het gebruik van de geldige bewijsmiddelen (d.w.z. in-

ferentie); sādhyasiddhau, bij het vaststellen van een relatie tussen de hoofdterm en 

de ondergeschikte term (in een syllogisme). Dit is de betekenis. De "illustratie" 

moet hier worden begrepen met de term hetuḥ (letterlijk: middenterm), want een 

illustratie onderbouwt de grond van inferentie, en de illustratie wordt besproken en 

niet de middenterm. 

Er wordt getoond hoe ongeborenheid wordt benadrukt door de wijzen: 

 

pūrvāparāparijñānamajāteḥ paridīpakam . 

jāyamānāddhi vai dharmātkathaṃ pūrvaṃ na gṛhyate .. 21.. 



105 

 
21. De onwetendheid van het voorafgaan en opvolgen is een aanwijzing voor 

de beginloosheid zelf. Want als het een feit is dat iets geboren wordt, waarom 

wordt de oorzaak ervan dan niet waargenomen? 

En het feit dat er pūrvāparāparijñānam is, onwetendheid van het voorafgaan en 

opvolgen, van oorzaak en gevolg; is paridīpakam, een aanwijzing; ajāteḥ, voor 

ongeborenheid. Als een entiteit geboren wordt, hatham, waarom; wordt haar 

pūrvam, voorafgaande oorzaak; na gṛhyate, dan niet begrepen? Door iemand die 

een ding waarneemt dat geboren wordt, moet ook, noodzakelijkerwijs, de oor-

sprong van dat ding worden waargenomen; want de verwekker en de verwekte zijn 

onvermijdelijk met elkaar verbonden. Daarom is dat een aanwijzing voor ongebo-

renheid. 

 

svato vā parato vā'pi na kiñcidvastu jāyate . 

sadasatsadasadvā'pi na kiñcidvastu jāyate .. 22.. 

22. Een ding, wat het ook moge zijn, wordt noch uit zichzelf, noch uit iets an-

ders geboren, (noch uit beide samen). Niets hoegenaamd wordt geboren dat 

(reeds) bestaat, niet bestaat, of beide bestaat en niet bestaat. 

Om deze verdere reden ontstaat niets hoegenaamd, aangezien een ding dat (ver-

moedelijk) geboren wordt, na jāyate, niet geboren wordt; svataḥ, uit zichzelf; pa-
rataḥ, uit een ander; vā, of, uit beide. Niets wordt geboren dat sat is, bestaand; 

asat, niet-bestaand; of sat-asat, bestaand en niet-bestaand. Er is op geen enkele 

manier mogelijkheid tot geboorte. Ter illustratie: Zoals een pot niet uit diezelfde 

pot voortkomt, zo kan niets, dat zelf niet tot stand is gekomen, geboren worden 

svataḥ, uit zijn eigen vorm op zichzelf. Noch wordt het geboren parataḥ, uit een 

ander, als iets anders dan dat andere, net zoals een doek niet wordt geboren uit een 

pot of een doek uit een andere doek. Op soortgelijke wijze wordt een ding niet 

zowel uit zichzelf als uit een ander geboren, net zoals een pot of een doek niet 

wordt geboren uit een pot en een doek, want dit houdt een contradictie in. 

Bezwaar: Wordt een pot niet geproduceerd uit aarde en een zoon geboren uit een 

vader? 

Antwoord: Waar, de onwetenden hebben zulke ideeën en gebruiken zulke woor-

den als "Het bestaat", "Het wordt geboren." Diezelfde woorden en ideeën worden 

door de onderscheidende mensen onderzocht op hun waarheid of onwaarheid, aan-

gezien dingen genaamd een pot, een zoon, enzovoort, die de inhoud zijn van woor-

den en ideeën, bij onderzoek blijken te worden gereduceerd tot louter woorden, 

zoals verklaard in de Vedische tekst, "(Alle modificaties zijn slechts namen) af-

hankelijk van spraak" (Ch. VI.i.4). Als een ding reeds bestaat, dan, juist omdat het 

bestaat, gaat het niet over in geboorte zoals aarde of een vader. Als een ding niet 

bestaat, dan door het enkele feit van niet-bestaan ondergaat het geen geboorte zoals 

de hoorn van een haas enz. Als het zowel existent als non-existent is, dan neemt het 



106 

 
ook geen geboorte, aangezien het onmogelijk is om een ding te hebben dat zelf-

tegenstrijdig is. Vandaar dat is vastgesteld dat niets hoegenaamd wordt geboren. 

Wat betreft diegenen (Boeddhisten) die beweren dat een product niets meer is dan 

de loutere daad van geboorte, en door wie dientengevolge wordt gesteld dat acties, 

bijzaken en resultaten niets anders zijn dan dezelfde identieke entiteit en dat dingen 

momentaan zijn, zij zijn ver buiten het bereik van redelijkheid, omdat (volgens 

deze theorie) een ding niet kan worden waargenomen als "Dit is zo", aangezien het 

een tweede moment onmiddellijk na waarneming ophoudt te bestaan, en omdat de 

herinnering aan een eerder waargenomen ding onmogelijk wordt. 

Bovendien, door te beweren dat oorzaak en gevolg zonder begin zijn, geeft u 

noodgedwongen toe dat oorzaak en gevolg zonder geboorte zijn. Als u vraagt: 

"Hoe zit dat?", is het antwoord: 

 

heturna jāyate'nādeḥ phalaṃ cāpi svabhāvataḥ . 

ādirna vidyate yasya tasya hyādirna vidyate .. 23.. 

23. Een oorzaak wordt niet geboren uit een beginloos effect; noch komt een 

effect van nature voort (uit een beginloze oorzaak). (Oorzaak en gevolg zijn 

dus ongeboren): want een ding dat geen oorzaak heeft, heeft zeker geen ge-

boorte. 

Anādeḥ, uit het beginloze effect; hetuḥ na jāyate, de oorzaak wordt niet geboren. 

Want u bedoelt zeker niet dat uit een beginloos effect, dat niet geboren is, de oor-

zaak zijn geboorte ontleent. Noch bedoelt u dat het phalam, effect; ook zijn ge-

boorte svabhāvataḥ, natuurlijk, zonder enige reden; anādeḥ, uit een ongeboren 

oorzaak die beginloos is, verkrijgt. Dienovereenkomstig geeft u virtueel toe dat 

oorzaak en gevolg ongeboren zijn door te beweren dat ze geen begin hebben. Hi, 
want; yasya, iets waarvoor; ādiḥ, een oorzaak; na vidyate, niet bestaat, in deze 

wereld; tasya, voor dat ding; na vidyate, kan niet bestaan; ādiḥ, de geboorte, eerder 

genoemd; want geboorte wordt toegekend aan een ding dat een oorzaak heeft en 

niet aan een oorzaakloze. 

Er wordt opnieuw een bezwaar geuit om te benadrukken wat reeds is gezegd: 

 

prajñapteḥ sanimittatvamanyathā dvayanāśataḥ . 

saṅkleśasyopalabdheśca paratantrāstitā matā .. 24.. 

24. (Wij moeten toegeven) dat kennis objecten heeft, aangezien een tegenge-

stelde veronderstelling leidt tot een vernietiging van dualiteit. En het bestaan 

van objecten, zoals ondersteund door de tegengestelde denkstelsels, wordt ook 

toegegeven uit het feit van de ervaring van pijn. 

Prājñapti betekent kennis, waarneming van geluid enz. Die kennis bezit een nimit-

ta, oorzaak, d.w.z. object. Dus sanimittatvam betekent het feit dat het een object 



107 

 
heeft — het heeft objectieve referentie naast zijn eigen subjectieve bestaan. Dit is 

wat we toegeven. Waarneming van geluid en de rest kan niet inhoudsloos zijn, 

want het is gerelateerd aan objecten. Anyathā, anders (bij afwezigheid van objec-

ten); zou er een leegte ontstaan, dvayanāśataḥ, als gevolg van de vernietiging van 

dualiteit, bestaande uit een verscheidenheid aan ervaringen van geluid, aanraking, 

blauwheid, geelheid, roodheid, enz. Dit is de betekenis. Noch kan worden gezegd 

dat dualiteit, bestaande uit een verscheidenheid aan ervaringen, niet bestaat, want 

dit is een kwestie van directe waarneming. Dienovereenkomstig, uit het feit dat 

dualiteit wordt waargenomen, paratantrāstitā, bestaan zoals beweerd door de ge-

schriften van andere scholen, dat wil zeggen, bestaan van externe objecten, afge-

zien van hun kennis, zoals beweerd door de boeken van tegengestelde scholen; 

matā, wordt toegegeven. Want de aard van kennis, in wezen die van loutere ver-

lichting, kan geen verscheidenheid hebben die neerkomt op een loutere natuurlijke 

diversificatie binnen zichzelf, tenzij er die verscheidenheid is in de corresponde-

rende objecten, b.v. blauwheid, geelheid, enz., net zoals een kristal geen verschei-

denheid kan hebben tenzij het in relatie komt met zulke beperkende toevoegingen 

als blauwheid enz. Dit is het idee. De externe objecten, zoals beweerd door de 

tegengestelde systemen, bestaan vanwege de verdere reden van saṁkleśa, (letter-

lijk: lijden, wat hetzelfde is als saṁkleśana, het veroorzaken van lijden; dus het 

betekent) pijn. Pijn voortkomend uit een brandwond enz. is een kwestie van erva-

ring. Als, afgezien van kennis, er niets extern aanwezig was om bijvoorbeeld een 

brandwond te veroorzaken, zou pijn niet zijn ervaren. Maar, feitelijk, wordt het 

ervaren. Daarom, uit dit feit, wordt toegegeven dat er een extern object is. Want er 

kan geen pijn zijn in kennis als zodanig, aangezien dit elders niet het geval is.1 

Hierop is het antwoord (van de subjectivist): 

 

prajñapteḥ sanimittatvamiṣyate yuktidarśanāt . 

nimittasyānimittatvamiṣyate bhūtadarśanāt .. 25.. 

25. In overeenstemming met de waarneming van zijn oorzaak, wordt kennis 

verondersteld gebaseerd te zijn op externe objecten. Maar vanuit het stand-

punt van de werkelijkheid wordt gesteld dat de externe oorzaak geen oorzaak 

is. 

Het is waar dat yuktidarśanāt, in overeenstemming met de waarneming van zijn 

oorzaak, zoals bijvoorbeeld de ervaring van dualiteit en pijn; işyate, wordt het door 

u geponeerd; dat sanimittatvam prājñapteḥ, er een extern object is voor kennis. 

Houd nu vast aan uw standpunt dat externe objecten de basis zijn van ervaring, 

aangezien het een oorzaak blijkt te hebben. 

Tegenstander: Vertel me wat daaruit volgt. 

 
1 Bijv. waar het lichaam niet in feitelijk contact is met vuur. 



108 

 
Het Antwoord is: Door ons işyate, wordt gesteld; dat nimittasya animittatvam, de 

oorzaak — een pot of iets anders dat verondersteld wordt de basis van ervaring te 

zijn — helemaal geen oorzaak is; het is niet de basis, de oorzaak, van verscheiden-

heid. 

Bezwaar: Waarom? 

Antwoord: Bhūtadarśanāt, vanuit het standpunt van de werkelijkheid, dat wil 

zeggen, van de ultieme Werkelijkheid. Want, in tegenstelling tot het bestaan van 

een buffel onafhankelijk van een paard, bestaat een pot niet los van klei nadat hij 

als klei is herkend wat hij werkelijk is, noch bestaat een doek los van de garens, 

noch de garens los van de vezels. Aldus, als de werkelijkheid achtereenvolgens 

wordt nagestreefd totdat woorden en begrippen ophouden, nemen we geen externe 

aanleiding tot kennis waar. Dit is de betekenis. 

Of de uitdrukking kan abhūtadarśanāt zijn (en niet bhuta-darśanāt), in welk geval 

de betekenis is: Abhūtadarśanāt, op grond van het onwerkelijk bevinden van het 

externe object; animittatvam işyate, wordt het niet als de oorzaak (van kennis) 

toegelaten, net zoals een slang die op een touw wordt gezien dat niet is. Bovendien 

is de oorzaak geen oorzaak, aangezien het de inhoud is van een foutieve waarne-

ming; en als zodanig, houdt het op zo te zijn wanneer de fout wordt verwijderd. 

Want voor de mensen in diepe slaap, goddelijke absorptie (samādhi), of Bevrij-

ding, waar er geen foutieve waarneming is, kan er geen kennis zijn van enig extern 

object, behalve (het bewustzijn van) het Zelf. Noch wordt een ding dat door een 

gek wordt waargenomen, als zodanig waargenomen door anderen die bij zinnen 

zijn. Hierdoor worden de argumenten gebaseerd op waarneming van dualiteit en 

ervaring van pijn weerlegd. 

 

cittaṃ na saṃspṛśatyarthaṃ nārthābhāsaṃ tathaiva ca . 

abhūto hi yataścārtho nārthābhāsastataḥ pṛthak .. 26.. 

26. Bewustzijn heeft geen contact met objecten; zo heeft het zeker ook geen con-

tact met verschijningen van objecten. Want volgens de aangevoerde redenen heeft 

een object geen bestaan, en een illusoir object is niet gescheiden van het bewust-

zijn.1 

Aangezien er geen extern object is, daarom komt het cittam, bewustzijn; naspṛśati, 
niet in contact met; artham object, iets dat extern als ondersteuning fungeert; noch 

komt het in contact met arthābhāmsam, enige verschijning van object, want het is 

evenzeer een vorm van bewustzijn als een droom; hi, want; yataḥ, in overeen-

 
1 We behandelen hier de boeddhistische visie. A.G. verklaart citta als sphuraṇa, zelf-emanatie, 

schittering. De daad van kennis impliceert een object dat gekend moet worden, maar bewustzijn, 

gedacht als schijnend als de zon, heeft geen object nodig. Bovendien zijn de zon en zijn schitte-

ring hetzelfde, hoewel in gewoon spraakgebruik een onderscheid wordt gemaakt tussen hen. 



109 

 
stemming met de bovengenoemde redenering, arthaḥ, een object; is abḥūtaḥ, niet-

bestaand, zelfs in de waaktoestand, net zoals een droomobject dat is. Na, noch is; 

arthābhāsaḥ, een illusoir object; pṛthak, verschillend, van het bewustzijn; het is het 

bewustzijn alleen dat verschijnt als objecten zoals de pot enz. zoals het doet in een 

droom. 

Bezwaar: In dat geval moet de verschijning van bewustzijn, in de vorm van bij-

voorbeeld een pot, zelfs wanneer er geen pot enz. is, een valse waarneming zijn. En 

als dit de conclusie is, moet u ergens de (corresponderende) juiste kennis aanwijzen 

(om deze fout mogelijk te maken). 

Hierop is het antwoord (van de subjectivist): 

 

nimittaṃ na sadā cittaṃ saṃspṛśatyadhvasu triṣu . 

animitto viparyāsaḥ kathaṃ tasya bhaviṣyati .. 27.. 

27. Bewustzijn komt in geen enkele van de drie toestanden ooit in contact met 

externe objecten. Aangezien er geen externe objecten zijn, hoe kan er dan een 

ongegronde valse waarneming ervan zijn? 

Cittam bewustzijn; na sadā saṁspṛśati komt nooit in contact met; enige nimittam, 

oorzaak, extern object; trişu adhvasu, in alle drie de toestanden (van verleden, 

heden en toekomst). Mocht het op enig moment in contact komen met enig object, 

dan zal dat de niet-foutieve absolute realiteit zijn, en in relatie tot die ware waar-

neming zal de illusoire waarneming van een pot, waar geen pot is, een valse waar-

neming zijn. Maar er is geen contact van bewustzijn met enig object op enig mo-

ment. Daarom katham, hoe; bhavişyati, zal er zijn; tasya, voor dat bewustzijn; 

viparydsaḥ animittaḥ, enige valse waarneming die geen object heeft om het te 

ondersteunen? Het geïmpliceerde idee is dat er helemaal geen valse kennis bestaat. 

Het is eerder de aard van bewustzijn dat zelfs bij afwezigheid van pot enz. het als 

die dingen verschijnt.1 

De tekst die begint met, "In overeenstemming met de waarneming van zijn oor-

zaak, kennis" (IV. 25) en eindigt met het vorige vers, die de visie van de subjectie-

ve idealisten onder de boeddhisten vertegenwoordigt, wordt goedgekeurd door de 

leraar (Gauḍapāda) voor zover het de visie van degenen die geloven in externe 

objecten weerlegt. Nu gebruikt hij precies dat argument (van de idealisten) als 

grond van gevolgtrekking om hun eigen standpunten te weerleggen: 

 

 
1 Degenen die in een geval van illusie de theorie van anyathākhyāti, verschijning van een werke-

lijk ding op een verkeerde manier, huldigen, geloven dat een illusie ergens een ware waarneming 

vooronderstelt. Maar de subjectivisten zeggen dat een fout geen eerdere ware kennis impliceert, 

want een illusie en de objecten in een illusie zijn allemaal verschijningen van bewustzijn. 



110 

 
tasmānna jāyate cittaṃ cittadṛśyaṃ na jāyate . 

tasya paśyanti ye jātiṃ khe vai paśyanti te padam .. 28.. 

28. Daarom heeft het bewustzijn geen geboorte, en dingen die daardoor wor-

den waargenomen, komen niet tot stand. Degenen die de geboorte van dat 

bewustzijn waarnemen, kunnen evengoed voetsporen zien in de ruimte zelf. 

Aangezien wij vanuit het standpunt van de werkelijkheid ook de opvatting van de 

subjectieve idealisten goedkeuren dat bewustzijn als een pot verschijnt, zelfs wan-

neer er geen zo'n pot enz. is, daarom is het ook redelijk dat bewustzijn geboren lijkt 

te worden, zelfs wanneer er niet zoiets als geboorte is. En daarom het cittam, be-

wustzijn; na jayate, gaat niet over in geboorte; net zoals citta-drśyam na jāyate, de 

dingen die door bewustzijn worden waargenomen, geen geboorte hebben. Daarom 

ye, diegenen, de idealisten, die; paśyanti, waarnemen; de jātim, geboorte; tasya, 

van dat bewustzijn, samen met zijn momentaniteit, smartelijkheid, leegte, niet-

zelfheid, enz. — en daarbij veronderstellen door datzelfde bewustzijn de aard van 

bewustzijn waar te nemen die elke waarneming tart — te, zij, die idealisten; 

paśyanti, zien; padam, de voetafdruk, van vogels enz.; khe vai, in de ruimte zelf. 

Dat wil zeggen, zij zijn zelfs moediger dan de andere dualisten. Wat betreft de 

nihilisten, die, terwijl zij het niet-bestaan van alles waarnemen, daardoor de leegte 

van hun eigen filosofie beweren, zij zijn zelfs moediger dan de idealist,1 aangezien 

zij de hemel zelf in hun greep willen krijgen. 

Door de bovengenoemde redenen is vastgesteld dat Brahman één is en geen ge-

boorte heeft. Nu is het huidige vers bedoeld om, in de vorm van een resultaat (van 

de discussie), samen te vatten wat in het begin als stelling werd gepresenteerd 

 

ajātaṃ jāyate yasmādajātiḥ prakṛtistataḥ . 

prakṛteranyathābhāvo na kathañcidbhaviṣyati .. 29.. 

29. Het is het ongeborene dat (volgens de disputanten) geboren wordt. Aange-

zien ongeborenheid zijn ware aard is, kan de transmutatie van (deze) aard op 

geen enkele manier plaatsvinden. 

De disputanten verbeelden zich dat het ongeboren bewustzijn, dat niets anders is 

dan Brahman, geboren wordt; daarom is het het ajātam, ongeborene; dat jāyate, 

geboren wordt. Yasmāt, aangezien, ajātih, ongeborenheid; zijn ware prakṛtiḥ is, 

natuur; tataḥ, daarom; anyathābhāvaḥ, transmutatie, geboorte; prakṛteḥ, van die 

natuur, die in wezen ongeboren is; na katham cit bhavişyati, zal op geen enkele 

manier plaatsvinden. 

 
1 Door waarneming wordt de algehele leegte bewezen. Maar hoe zal de waarneming zelf worden 

tenietgedaan? Niet dat waarneming zichzelf kan vernietigen, om de eenvoudige reden dat waar-

neming en haar negatie niet kunnen co-existeren. Bovendien, als u spreekt van absolute nihilis-

ten, bevestigt u daarmee ook het niet-bestaan van uw eigen opvatting. 



111 

 
Hier is nog een zwakke plek ontdekt in de visie van degenen die stellen dat de ziel 

de wereldse staat (d.w.z. gebondenheid) en bevrijding van de ziel werkelijk is: 

 

anāderantavattvaṃ ca saṃsārasya na setsyati . 

anantatā cā''dimato mokṣasya na bhaviṣyati .. 30.. 

30. Bovendien, als de wereld beginloos is, zal de beëindiging ervan niet worden 

bereikt. En er zal geen eeuwigheid zijn voor bevrijding die een begin heeft. 

Saṁsārasya anādeḥ, van de wereld (d.w.z. gebondenheid) die geen begin heeft, 

geen definitief niet-bestaan in het verleden; antavattvam, beëindiging; na setsyati, 

zal niet worden bereikt, met behulp van redenering; want, in algemene ervaring, 

wordt niets gezien dat een einde heeft dat geen begin heeft. 

Bezwaar: Er wordt gezien dat de continuïteit van de seriële relatie tussen het zaad 

en de spruit breekt (hoewel het geen begin heeft). 

Antwoord: Niet zo, want dit werd weerlegd door erop te wijzen dat een reeks geen 

enkele substantie vormt (Kārikā, IV. 20). 

Op soortgelijke wijze, na bhavişyati, zal er geen; anantatā, eeuwigheid; zijn, zelfs 

van mokşasya, van bevrijding, die een begin heeft, die ontstaat op het moment van 

de verwerving van verlichting; want dat is niet het geval met potten enz. 

Bezwaar: Aangezien, net als niet-bestaan teweeggebracht door de vernietiging van 

een pot enz., bevrijding ook geen substantie is, daarom is ons standpunt vrij van 

gebreken.1 

Antwoord: Op die aanname2 zal uw stelling dat bevrijding bestaat vanuit het 

standpunt van de ultieme Werkelijkheid, onhoudbaar zijn. Bovendien zal het geen 

begin hebben, juist omdat het niet-bestaand zal zijn, zoals de hoorn van een haas. 

 

ādāvante ca yannāsti vartamāne'pi tattathā . 

vitathaiḥ sadṛśāḥ santo'vitathā iva lakṣitāḥ .. 31.. 

31. Wat in het begin en het einde niet bestaat, is evenzo in het midden. Hoewel 

ze vergelijkbaar zijn met het onwerkelijke, worden ze toch gezien alsof ze echt 

zijn. 

 

saprayojanatā teṣāṃ svapne vipratipadyate . 

tasmādādyantavattvena mithyaiva khalu te smṛtāḥ .. 32.. 

 
1 Niet-bestaan teweeggebracht door vernietiging heeft een begin maar geen einde, en niet-bestaan 

is geen substantie, net zomin als bevrijding dat is. 

2 Als bevrijding niet-bestaan is. 



112 

 
32. Hun nut wordt in een droom tegengesproken. Daarom worden ze, vanuit 

het feit dat ze een begin en een einde hebben, terecht als onwerkelijk be-

schouwd. 

Deze twee verzen, die werden uitgelegd in het hoofdstuk 'Over Onwerkelijkheid' 

(Kārikā, II. 6-7), worden hier geciteerd in verband met het niet-bestaan van gebon-

denheid en bevrijding. 

 

sarve dharmā mṛṣā svapne kāyasyāntarnidarśanāt . 

saṃvṛte'sminpradeśe vai bhūtānāṃ darśanaṃ kutaḥ .. 33.. 

33. Alle entiteiten zijn onwerkelijk in een droom, aangezien ze binnen het li-

chaam worden gezien. Hoe kan hier het visioen van schepselen binnen deze 

nauwe ruimte zijn?1 

Het onderwerp dat werd aangevoerd in "Maar vanuit het standpunt van de werke-

lijkheid wordt gesteld dat de externe oorzaak geen oorzaak is" (Kārikā, IV. 25), 

wordt door deze verzen uitgewerkt. 

 

na yuktaṃ darśanaṃ gatvā kālasyāniyamādgatau . 

pratibuddhaśca vai sarvastasmindeśe na vidyate .. 34.. 

34. Het is niet juist om te stellen dat droomobjecten worden ervaren door ze te 

bereiken, aangezien de vereiste tijd die met de reis gemoeid is, ontbreekt. Bo-

vendien blijft niemand, eenmaal wakker, in de droomplaats. 

Het geïmpliceerde idee is dat er geen overgang naar een andere plaats in een droom 

is, want de benodigde tijd en de afstand die gemoeid is met komen en gaan, zoals 

geldig vastgesteld in de waaktoestand, aniyamāt, hebben geen overeenkomstige 

vastigheid in de droomtoestand. 

 

mitrādyaiḥ saha saṃmantrya sambuddho na prapadyate . 

gṛhītaṃ cāpi yatkiñcitpratibuddho na paśyati .. 35.. 

35. Na overleg met vrienden en anderen (in een droom) krijgt men geen beves-

tiging wanneer men wakker is. En wat men ook in een droom heeft verwor-

ven, men ziet het niet na het ontwaken. 

 
1 Op deze manier beoogt het vers indirect de onwaarheid van alles te bewijzen. Als onwaarheid 

in een droom voortvloeit uit het feit dat dingen binnen het lichaam worden gezien, dan moeten 

alle dingen, zelfs in de waaktoestand, onwaar zijn, aangezien ze binnen het lichaam van Virāt 

worden gezien. En als onwaarheid van droomobjecten voortvloeit uit het feit dat ze worden 

gezien binnen een plaats die daarvoor niet adequaat is, dan moeten dingen van de waaktoestand 

onwaar zijn, aangezien ze, hoewel van nature geassocieerd met ruimte en tijd, nog steeds worden 

gezien in Brahman dat geen ruimte en tijd heeft. — A.G. 



113 

 
Saṁmantrya, na te hebben overlegd; mitrādyaiḥ saha, met vrienden en anderen (in 

een droom); na prapadyate, krijgt men geen bevestiging van diezelfde overweging 

wanneer men pratibuddhaḥ is, wakker uit een droom. En yat kim cit, wat dan ook, 

goud enz., grhītam, werd verworven; men krijgt het niet na het ontwaken.1 Ook om 

deze reden gaat men in een droom niet naar een andere plaats. 

 

svapne cāvastukaḥ kāyaḥ pṛthaganyasya darśanāt . 

yathā kāyastathā sarvaṃ cittadṛśyamavastukam .. 36.. 

36. Bovendien is het lichaam in een droom onstoffelijk, aangezien een ander 

lichaam wordt gezien (te bestaan). Zoals het geval is met het lichaam, zo wordt 

alles waargenomen door bewustzijn en is (daarom) onstoffelijk. 

En de kāyaḥ, het lichaam; dat in svapne, in een droom; wordt gezien als rondwan-

delend; is avastukaḥ, onstoffelijk; anyasya pṛthak darśanāt, aangezien een ander 

(slapend) lichaam, onderscheiden van datgene in de droomtoestand, afzonderlijk 

wordt gezien. Zoals het lichaam dat in een droom wordt gezien onwerkelijk is, zo 

zijn alle dingen die door de geest worden gezien, zelfs in de waaktoestand, onwer-

kelijk, want ze worden allemaal evenzeer door bewustzijn waargenomen. De bete-

kenis van het onderwerp dat wordt besproken, is dat de waaktoestand ook onwer-

kelijk is, aangezien deze vergelijkbaar is met de droomtoestand. 

Dingen zijn onwerkelijk om deze verdere reden: 

 

grahaṇājjāgaritavattaddhetuḥ svapna iṣyate . 

taddhetutvāttu tasyaiva sajjāgaritamiṣyate .. 37.. 

37. Aangezien een droom wordt ervaren als de waaktoestand, wordt de eerste 

geacht het resultaat van de laatste te zijn. In werkelijkheid wordt de waaktoe-

stand echter alleen voor die dromer als waar erkend, daar deze de oorzaak is 

van zijn droom. 

Grahaṇāt, aangezien droom wordt ervaren; jāgaritavat, als de waaktoestand, ge-

kenmerkt door de subject-object relatie; daarom wordt droom işyate, geacht; tad-

dhetuḥ, als zijn bron die waaktoestand te hebben; dat wil zeggen, droom is een 

product van de waaktoestand. Taddhetutvā, aangezien droom die waaktoestand als 

oorzaak heeft; die jāgaritam, waaktoestand; is sat, waar; tasya eva, alleen voor die 

dromer; maar niet zo voor de anderen, net als de droom zelf. Dit is de implicatie. 

Zoals een droom waar is voor een dromer alleen, voor zover deze verschijnt als 

objecten van algemene ervaring die bestaan, zo zijn de dingen van de waaktoestand 

die verschijnen als bestaande objecten van algemene ervaring alleen waar voor de 

 
1 Een alternatieve betekenis is: Voor de verlichte mens (pratibuddhaḥ) is er geen bewustzijn van 

iets anders dan Brahman. Dus wat voor anderen als zijn eten, drinken, enz. mag verschijnen, 

verschijnt voor hemzelf niet zo, want hij denkt: "Ik doe niets" (G. V. 8). — A.G. 



114 

 
dromer omdat zij volgens hem de oorzaak zijn van zijn droom. In werkelijkheid 

echter, net als droomobjecten, zijn de dingen van de waaktoestand ook geen objec-

ten van algemene ervaring voor allen, noch hebben ze bestaan. Dit is de strekking. 

Bezwaar: Hoewel de objecten van de waaktoestand de prototypes zijn van die van 

de droomtoestand, zijn ze niet onstoffelijk zoals een droom; want een droom is 

extreem veranderlijk, terwijl de waaktoestand stabiel blijkt te zijn. 

Antwoord: Dit is werkelijk zo voor de niet-onderscheidende mensen, maar voor de 

mensen van onderscheidingsvermogen is niets hoegenaamd bekend dat een oor-

sprong heeft. Daarom: 

 

utpādasyāprasiddhatvādajaṃ sarvamudāhṛtam . 

na ca bhūtādabhūtasya sambhavo'sti kathañcana .. 38.. 

38. Aangezien ontstaan geen welbewezen feit is, wordt (door de Upaniṣads) 

verklaard dat alles ongeboren is. Bovendien is er geen ontstaan, op welke ma-

nier dan ook, van enig niet-bestaand ding uit een bestaand ding. 

Utpādasya aprasiddhatvāt, aangezien ontstaan geen welbewezen feit is; zo wordt 

in de tekst, 'even omvattend met alles binnen en buiten en ongeboren' (Mu. II. i. 2), 

uddāhṛtam, verklaard, door de Upaniṣad in feite dat; sarvam ajam alles ongeboren 

is; of met andere woorden, het (ongeboren) Zelf is alles. En uw verdere vermoeden 

dat de onwerkelijke droom ontstaat uit de werkelijke waaktoestand is ook onhoud-

baar. Want in deze wereld na asti sambhavaḥ abhūtasya, is er geen ontstaan van 

een niet-entiteit; bhūtāt, uit een werkelijk ding; want een niet-entiteit, zoals de 

hoorn van een haas, wordt op geen enkele manier hoegenaamd gezien te ontstaan. 

Bezwaar: Is door uzelf niet gezegd dat droom een product is van de waaktoestand? 

Dus hoe wordt gezegd dat ontstaan geen welbekend feit is? 

Antwoord: Luister wat wij bedoelen met de causale relatie (tussen hen): 

 

asajjāgarite dṛṣṭvā svapne paśyati tanmayaḥ . 

asatsvapne'pi dṛṣṭvā ca pratibuddho na paśyati .. 39.. 

39. Nadat men in de waaktoestand iets onwerkelijks heeft gezien en emotio-

neel is geraakt, ziet men het ook in een droom. En zelfs nadat men iets onwer-

kelijks in een droom heeft gezien, ziet men het niet in de waaktoestand. 

Dṛşṭvā, na te hebben gezien; jāgarite, in de waaktoestand; asat, een onwerkelijk, 
illusoir ding, zoals een slang verbeeld op een touw; en tanmāyāḥ, wordend, emoti-

oneel geraakt door zijn gedachten; men paśyati, ziet; svapne, in een droom, ook; 

door de dualiteit van subject en object te verbeelden als in de waaktoestand. Op 

soortgelijke wijze, tenzij men zijn toevlucht neemt tot verbeelding, men, dṛşṭvā, na 

te hebben gezien; asat, een onwerkelijk ding; svapne api, zelfs in een droom; na 

paśyati, ziet (het) niet; pratihuddhaḥ, wanneer hij wakker is. Uit het gebruik van 



115 

 
het woord "ca, en", volgt dat men, op soortgelijke wijze, soms iets dat men in de 

waaktoestand had gezien, niet in een droom ziet. In deze zin wordt de waaktoe-

stand gezegd de oorzaak van de droom te zijn, maar daarmee wordt niet geïmpli-

ceerd dat de eerste werkelijk is. 

In werkelijkheid kan echter niet worden vastgesteld dat iets op enigerlei wijze een 

causale relatie heeft. Hoe? 

 

nāstyasaddhetukamasatsadasaddhetukaṃ tathā . 

sacca saddhetukaṃ nāsti saddhetukamasatkutaḥ .. 40.. 

40. Er is geen onwerkelijk ding dat een onwerkelijkheid als oorzaak heeft, 

evenmin is er een onwerkelijk ding dat een werkelijkheid als oorzaak heeft. 

Bovendien is er geen bestaand ding dat een ander bestaand ding als oorzaak 

heeft. Hoe kan er een onwerkelijk ding zijn dat wordt voortgebracht uit iets 

werkelijks? 

Na asti asat, er is geen onwerkelijk ding; asaddhetukam, dat een onwerkelijk ding 

als oorzaak heeft — bijv. een onwerkelijk ding zoals een luchtkasteel dat een on-

werkelijk ding zoals de hoorn van een haas als oorzaak heeft. Op soortgelijke wij-

ze, na asti sat, er is geen zo'n bestaande entiteit, een pot bijvoorbeeld, die asad-

dhetukam is, het product van een onwerkelijkheid — de hoorn van een haas bij-

voorbeeld. Tathā, zo ook; na asti sat, er is geen bestaand ding, een pot bijvoor-

beeld, dat een product is van een ander bestaand ding; een pot bijvoorbeeld. Hoe 

kan er enige mogelijkheid zijn van een onwerkelijkheid die wordt voortgebracht uit 

een werkelijkheid? Bovendien is er geen andere vorm van causaal verband moge-

lijk of denkbaar. Dus, het geïmpliceerde idee is dat, voor de onderscheid makende 

mensen, causaal verband van wat dan ook werkelijk een onvastgesteld feit is. 

Nogmaals, er wordt gezegd ter verwijdering van elke vermoeden over het causale 

verband tussen de onwerkelijke waak- en droomtoestanden: 

 

viparyāsādyathā jāgradacintyānbhūtavatspṛśet . 

tathā svapne viparyāsāt dharmāṃstatraiva paśyati .. 41.. 

41. Zoals iemand, door gebrek aan onderscheidingsvermogen, in de waaktoe-

stand in contact kan komen met ondenkbare objecten, deze als reëel verbeel-

dend, zo ziet men ook in een droom de objecten alleen in die droom, door ge-

brek aan onderscheidingsvermogen. 

Yathā, zoals; iemand; viparyāsāt, door gebrek aan onderscheidingsvermogen; 

jāgrat mag verbeelden, in de waaktoestand; alsof men in aanraking is met 

acintyān, ondenkbare, objecten, zoals een slang enz. verbeeld op een touw enz.; 

bhtūtavat, alsof ze reëel waren; tathā, zo ook; svapne, in een droom; viparyāsāt, 

door gebrek aan onderscheidingsvermogen; hij verbeeldt alsof hij dharmān, visua-



116 

 
liseert objecten, zoals olifanten enz. dat wil zeggen, hij ziet ze daar alleen in de 

droom, en niet als de producten van de waaktoestand. 

 

upalambhātsamācārādastivastutvavādinām . 

jātistu deśitā buddhaiḥ ajātestrasatāṃ sadā .. 42.. 

42. Onderricht over schepping is door de wijzen gegeven ten behoeve van hen 

die, vanuit de feiten van ervaring en adequaat gedrag, instaan voor het be-

staan van substantialiteit, en die altijd bang zijn voor de ongeboren entiteit. 

Voor hen die upalambhāt, vanwege waarneming; en samācārāt, adequaat gedrag, 

bijv. correcte naleving van plichten die behoren tot kasten en levensfasen — voor 

hen die, om deze twee redenen, astivastutvavādinām, hun toevlucht nemen tot de 

verklaring van het bestaan van substantialiteit — ten behoeve van hen die ernstig 

zijn in hun inspanning, die trouw zijn, maar die een inferieure vorm van onder-

scheidingsvermogen bezitten; die jātiḥ, geboorte (schepping); deśitā, is ingeprent; 

buddhaiḥ, door de wijzen, door de non-dualisten. Die schepping is gepredikt als 

een middel tot een doel (voor het genereren van vaste onderscheidingsvermogen) 

onder het idee: "Laat hen het voorlopig accepteren. Maar in de loop van het beoe-

fenen van Vedanta, zal de discriminerende kennis over het ongeboren en non-duale 

Zelf spontaan in hen ontstaan." Maar zij hebben dat niet gedaan vanuit het stand-

punt van de ultieme waarheid. En dit is zo omdat die niet-onderscheidende mensen 

(voor wie dergelijk onderricht bedoeld is) toegewijd zijn aan Vedisch gedrag, ter-

wijl zij, vanwege hun doffe intellect, sadā, altijd; bang zijn; ajāteḥ, voor de onge-

boren entiteit; vrezend dat dit zal leiden tot hun vernietiging. Dit is het idee. Eerder 

werd gezegd: "dat is slechts ter wille van het genereren van het idee (van eenheid)" 

(Kārikā, III. 15). 

 

ajātestrasatāṃ teṣāmupalambhādviyanti ye . 

jātidoṣā na setsyanti doṣo'pyalpo bhaviṣyati .. 43.. 

43. Voor degenen die, uit angst voor het Ongeborene, afwijken van het ware 

pad door te vertrouwen op hun ervaring van dualiteit, zullen de fouten die 

voortkomen uit de acceptatie van de schepping geen vruchten afwerpen; en de 

fout zal ook onbeduidend zijn. 

En ye, diegenen, die aldus; upalambhāt, vertrouwend op waarneming, evenals 

adequaat gedrag; ajāteḥ trasatām, bang zijnde voor de ongeboren entiteit (d.w.z. 

het Zelf); en verklarend dat dualiteit bestaat, viyanti, afwijken, van het non-duale 
Zelf, dat wil zeggen, zij accepteren dualiteit — in het geval van die mensen die 

bang zijn voor het Ongeborene, maar trouw zijn, en het rechtvaardige pad bewan-

delen, jātidoşāḥ, de fouten die voortkomen uit de waarneming van oorsprong; na 

setsyanti, zullen geen vruchten dragen, want zij bewandelen het pad van discrimi-

natie. Doşāḥ api, mocht er enige doşāḥ zijn, een gebrek dat berekend is om hun 



117 

 
volledige verlichting te beletten; dat api, zelfs; alpaḥ bhavişyati, zal onbeduidend 

zijn. 

Bezwaar: Aangezien waarneming en adequaat gedrag geldige bewijzen zijn, be-

staan dingen die onder dualiteit vallen. 

Antwoord: Niet zo, want waarneming en adequaat gedrag zijn niet universeel 

waar. Hoe ze dat niet zijn, wordt nu getoond: 

 

upalambhātsamācārānmāyāhastī yathocyate . 

upalambhātsamācārādasti vastu tathocyate .. 44.. 

44. Zoals een door magie opgeroepen olifant een olifant wordt genoemd door 

te vertrouwen op waarneming en adequaat gedrag, zo wordt op grond van 

waarneming en adequaat gedrag gezegd dat iets bestaat. 

Zoals Māyāhastī, een illusoire olifant opgeroepen door magie; hoewel in werke-

lijkheid niet-bestaand, toch zeker wordt waargenomen, net als een echte olifant — 

mensen gedragen zich er in deze wereld net zo naar als naar een echte olifant, en 

noemen het een olifant vanwege zulke attributen van een olifant als het vermogen 

om gebonden, bereden, enz. te worden — op soortgelijke wijze upalamhhāt 

samācārāt, vanwege waarneming en juist gedrag (met betrekking tot hen); ucyate 

vastu asti, wordt gezegd dat dualiteit, bestaande uit diversiteit, bestaat. Daarom is 

de strekking dat de feiten van waargenomen en juist behandeld worden niet de tests 

kunnen zijn die het bestaan van een ding vaststellen. 

Wat is dan het absoluut reële ding dat het substraat is van alle onwerkelijke ideeën 

van schepping en de rest? Het antwoord is: 

 

jātyābhāsaṃ calābhāsaṃ vastvābhāsaṃ tathaiva ca . 

ajācalamavastutvaṃ vijñānaṃ śāntamadvayam .. 45.. 

45. Het is Bewustzijn – ongeboren, bewegingloos en niet-materieel, zowel rus-

tig als non-duaal – dat de schijn heeft van geboorte, lijkt te bewegen en een 

substantie (bezit van kwaliteiten) simuleert. 

Datgene wat, ongeboren zijnde, de schijn heeft van geboorte is jātyābhāsam, zoals 

bijvoorbeeld in de illustratie. "Devadatta heeft geboorte". Datgene wat lijkt te be-

wegen is calābhāsam, zoals in het geval, "Precies die Devadatta gaat". Vast is een 

substantie die attributen kan hebben; datgene wat dat simuleert is vastvābhāsam, 

zoals bijvoorbeeld in de illustratie, "Precies die Devadatta is blond of lang". De-

vadatta lijkt geboren te worden, alsof hij beweegt, en alsof hij blond of lang is, 

hoewel hij in werkelijkheid ongeboren, onveranderlijk en immaterieel is. Wat be-

antwoordt aan deze kenmerken? Het is vijñānam Bewustzijn. Het is sāntam, rustig, 

verstoken van geboorte enz. En daarom is Het ook advayam, zonder een tweede. 

Dit is de betekenis. 



118 

 
 

evaṃ na jāyate cittamevaṃdharmā ajāḥ smṛtāḥ . 

evameva vijānanto na patanti viparyate .. 46.. 

46. Zo heeft Bewustzijn geen geboorte, zo worden de zielen als ongeboren be-

schouwd. Degenen die zo weten, vallen inderdaad niet in rampspoed. 

Evam, aldus, in overeenstemming met de aangevoerde redenen; cittam na jāyate, 

Bewustzijn1 ondergaat geen geboorte; evam, aldus; zijn dharmāḥ, de zielen; 

smṛtāḥ, beschouwd; ajāh, ongeboren; door de kenners van Brahman. Het meer-

voud in dharmāḥ (zielen) wordt metaforisch gebruikt, aangezien het non-duale Zelf 

Zelf anders lijkt te zijn in overeenstemming met het verschil in lichamen. Degenen 

die, na alle verlangens naar externe dingen te hebben afgezworen, vijānantaḥ evam 

eva, zo inderdaad weten; dat het Bewustzijn, vrij van geboorte enz., de non-duale 

realiteit is die het Zelf is; na patanti, vallen niet, opnieuw; viparyaye, in ramp-

spoed, in de zee van de duisternis van onwetendheid; zoals bevestigd door de tekst 

van het Vedische vers, "Welke waan en welke smart kan er zijn voor degene die 

eenheid realiseert?" (Īś. 7). 

Om de bovengenoemde realisatie van het Zelf uit te werken, gaat de tekst verder: 

 

ṛjuvakrādikābhāsamalātaspanditaṃ yathā . 

grahaṇagrāhakābhāsaṃ vijñānaspanditaṃ tathā .. 47.. 

47. Zoals de beweging van een vuurmerk2 recht of krom lijkt te zijn, zo is het 

de vibratie van het Bewustzijn die de kenner en het gekende lijkt te zijn. 

Yathā, zoals; in algemene ervaring, wordt gezien dat alātaspanditam, de beweging 

van een vuurmerk; rjuvakrādikābhāsam recht, gebogen, enzovoort lijkt te zijn; 

tathā, vergelijkbaar; is grahaṇagrāhakābhāsam, de verschijning als de waarne-

ming en de waarnemer, dat wil zeggen, als het object en het subject. Wat is het dat 

verschijnt? Vijñānaspanditam, de vibratie van het Bewustzijn, als het ware, het 

wordt in beweging gezet door onwetendheid, want het onbeweeglijke Bewustzijn 

 
1 Citta betekent Bewustzijn, d.w.z. Brahman."— A.G. 

2 "Vuurmerk" vertegenwoordigt in sommige culturen rituele elementen zoals fakkels en brand-

merken die met vuur zijn verbonden. In deze vertaling staat vuurmerk voor het woord 'firebrand' 

dat in de Engelse tekst door Swāmī Gambhīrānanda is gebruikt. Het staat voor 'bewegend vuur' 

zoals bijvoorbeeld van brandend hout of een fakkel. Bij het bewegen ervan worden patronen 

waargenomen zoals cirkels bij het ronddraaien en lijnen bij het heen en weer bewegen. In werke-

lijkheid bestaan er echter noch cirkels noch lijnen, maar alleen vuur. Zo ook is het met het Be-

wustzijn, hoewel één, onbeweeglijk en ondeelbaar manifesteert het zich als vele verschijningen. 

(FA) 

 



119 

 
kan geen vibratie hebben, zoals eerder werd gezegd, "ongeboren, bewegingloos" 

(Kārikā, IV. 45). 

 

aspandamānamalātamanābhāsamajaṃ yathā . 

aspandamānaṃ vijñānamanābhāsamajaṃ tathā .. 48.. 

48. Zoals het vuurmerk, wanneer hij niet in beweging is, vrij wordt van ver-

schijningen en geboorte, zo zal ook het Bewustzijn, wanneer het niet in vibra-

tie is, vrij zijn van verschijningen en geboorte. 

Yathā, zoals; diezelfde alātam, vuurmerk; aspandamānam, wanneer niet in bewe-

ging, wanneer hij geen geboorte ondergaat om recht enz. van vorm te worden, blijft 

hij anābhāsam ajam, vrij van verschijningen en geboorte; tathā, zo; Bewustzijn, 

dat vibreert door onwetendheid, zal, bij het ophouden van onwetendheid, aspan-

damānam worden, vrij van vibratie, bestaande uit geboorte enz. — zal vrij blijven 

van verschijningen, geboorte en vibratie. Dit is de betekenis. 

Bovendien, 

 

alāte spandamāne vai nā''bhāsā anyatobhuvaḥ . 

na tato'nyatra nispandānnālātaṃ praviśanti te .. 49.. 

49. Wanneer het vuurmerk in beweging is, komen de verschijningen niet van 

elders. Ze gaan ook nergens anders heen van het vuurmerk wanneer deze in 

rust is, noch gaan ze er (dan) in. 

Alāte spandamāne, wanneer diezelfde vuurmerk in beweging is; de verschijningen 

van rechtheid, kromheid, enz. komen niet daarin; anyataḥ, van elders, buiten het 

vuurmerk; dit is wat wordt bedoeld met na anyatobhuvaḥ, niet-bijkomend. Na, 

noch; gaan ze ergens anders heen; tataḥ nispamdāt, van die vuurmerk wanneer 

deze in rust is. Na alātam praviśanti, noch gaan ze het vuurmerk binnen, die bewe-

gingloos is. 

 

na nirgatā alātātte dravyatvābhāvayogataḥ . 

vijñāne'pi tathaiva syurābhāsasyāviśeśataḥ .. 50.. 

50. Ze kwamen niet uit het vuurmerk vanwege hun onstoffelijkheid. Wat be-

treft het Bewustzijn moeten de verschijningen ook van een vergelijkbare aard 

zijn, want als verschijning is er geen onderscheid. 

Te, zij, de verschijningen; na nirgatāḥ alātāt, komen niet uit het vuurmerk, zoals 

iets uit een huis; dravyatva-abhāva-yogataḥ, vanwege hun verstoken zijn van sub-

stantialiteit, dat wil zeggen, vanwege onstoffelijkheid, waarbij de uitdrukking als 

volgt wordt geconstrueerd: De kwaliteit van een dravya, substantie, is dravyatva; 

de afwezigheid daarvan is dravyatvābhāva; en yogatāḥ betekent door reden van. 



120 

 
Toegang is mogelijk voor dingen en niet voor diegenen die dat niet zijn. De ver-

schijningen van geboorte enz. vijñāne api tathaiva syuḥ, in Bewustzijn moeten ook 

zo alleen zijn; ābhāsasya aviśeşataḥ, want verschijning is evenzeer aanwezig. 

Er wordt getoond hoe ze vergelijkbaar zijn: 

 

vijñāne spandamāne vai nā''bhāsā anyatobhuvaḥ . 

na tato'nyatra nispandānna vijñānaṃ viśanti te .. 51.. 

na nirgatāste vijñānāddravyatvābhāvayogataḥ . 

kāryakāraṇatābhāvādyato'cintyāḥ sadaiva te .. 52.. 

51. Wanneer het Bewustzijn in vibratie is, komen de verschijningen niet van 

elders. Ze gaan ook nergens anders heen van het Bewustzijn wanneer Het in 

rust is, noch gaan ze er (dan) in. 

52. Ze kwamen niet voort uit het Bewustzijn, vanwege hun onstoffelijkheid; 

want ze zijn altijd voorbij begrip, zonder enige oorzakelijk verband (met Be-

wustzijn). 

Alles met betrekking tot Bewustzijn is vergelijkbaar met dat van het vuurmerk; 

Bewustzijn heeft dit ene onderscheid dat Het altijd onbeweeglijk is. Er wordt nu 

gewezen op wat de verschijningen van schepping enz. in het bewegingloze Be-

wustzijn veroorzaakt; Yatāḥ, want; te, deze; zijn sadā eva acintyāḥ, altijd voorbij 

begrip; kāryakāraṇatā-abhāvāṭ, als gevolg van de afwezigheid van enige logische 

verbinding van oorzaak en gevolg (tussen de verschijningen en Bewustzijn), zijnde 

van de aard van niet-bestaan. Zoals de ideeën van rechtheid enz. worden waarge-

nomen in het vuurmerk, hoewel de verschijningen van rechtheid enz. onwerkelijk 

zijn, zo moeten de ideeën van schepping in het Zelf, die verschijnen hoewel er 

geen schepping enz. zijn, vals zijn. Dit is de strekking als geheel (van de twee ver-

zen). 

Vastgesteld is dat de Werkelijkheid, die het Zelf is, één en ongeboren is. Nu, vol-

gens degenen die causaliteit verbeelden, 

 

dravyaṃ dravyasya hetuḥ syādanyadanyasya caiva hi . 

dravyatvamanyabhāvo vā dharmāṇāṃ nopapadyate .. 53.. 

53. Een substantie kan de oorzaak zijn van een substantie, en één ding kan de 

oorzaak zijn van iets anders dan zichzelf. Maar de zielen kunnen noch als 

substanties, noch als iets anders dan andere dingen worden beschouwd. 

Dravyam, een substantie, syāt hetuḥ, kan de oorzaak zijn; dravyasya, van een sub-

stantie; anyat anyasya, één ding kan de oorzaak zijn van een ander; maar datzelfde 

ding kan niet zijn eigen oorzaak zijn. Noch wordt een niet-substantie in algemene 



121 

 
ervaring gezien als onafhankelijk een oorzaak van iets.1 Na upapadyate, noch is het 

logisch, op welke manier dan ook; dat dharmānām dravyatvam anyabhāvaḥ, de 

zielen moeten worden beschouwd als ofwel substanties of als iets anders dan ande-

re dingen, onder welke mogelijkheid alleen het Zelf ofwel een oorzaak ofwel een 

effect zou kunnen worden.2 Aldus, aangezien het Zelf noch een substantie is, noch 

verschilt van iets,3 is Het noch de oorzaak noch het effect van iets. Dit is de bete-

kenis. 

 

evaṃ na cittajā dharmāścittaṃ vā'pi na dharmajam . 

evaṃ hetuphalājātiṃ praviśanti manīṣiṇaḥ .. 54.. 

54. Op deze manier zijn de externe entiteiten geen producten van Bewustzijn; 

noch is Bewustzijn een product van externe entiteiten. Zo bevestigen de wijzen 

de ongeborenheid van oorzaak en gevolg. 

Evam aldus, volgens de aangevoerde redenen; Bewustzijn is de ware essentie van 

het Zelf dat identiek is aan Bewustzijn. Vandaar dat dharmāḥ, externe entiteiten; 

na cittajāḥ, geen producten zijn van Bewustzijn;4 na cittam dharmajam, noch is 

Bewustzijn een product van externe entiteiten. Want alle entiteiten zijn de loutere 

verschijningen van datgene wat in essentie Bewustzijn is. Bijgevolg wordt een 

effect niet geproduceerd uit een oorzaak, noch een oorzaak uit een effect. Op deze 

manier bevestigen de kenners van Brahman, praviśanti, het binnengaan in, het 

bevestigen van: hetuphalājātim, de ongeborenheid van oorzaak en gevolg. Het idee 

is dat zij tot het niet-bestaan van oorzaak en gevolg komen. 

Er wordt nu gewezen op wat er zal gebeuren met degenen die zich vastklampen 

aan oorzaak en gevolg: 

 

yāvaddhetuphalāveśastāvaddhetuphalodbhavaḥ . 

kṣīṇe hetuphalāveśe nāsti hetuphalodbhavaḥ .. 55.. 

55. Oorzaak en gevolg ontstaan zolang er een mentale bekommering is met 

oorzaak en gevolg. Er is geen ontstaan van oorzaak en gevolg wanneer de be-

kommering met oorzaak en gevolg afneemt. 

Yāvat, zolang; hetuphalāvesaḥ, de aandacht is gericht op oorzaak en gevolg, onder 

het idee, "Ik ben de producent van de oorzaken genaamd deugd en ondeugd; ver-

dienste en onverdienste behoren tot mij; en ik zal hun vrucht genieten door ergens 

 
1 Kwaliteit, actie, geslacht, enz. kunnen oorzaken zijn door de substanties waarin zij inherent 

zijn. 

2 Want causaliteit veronderstelt verschil. 

3 Het Zelf is allesdoordringend en homogeen. 

4 A.G. stelt citta gelijk aan het allerhoogste Zelf. 



122 

 
en ooit geboren te worden te midden van de menigte schepselen" — zolang causa-

liteit wordt overgelegd op het Zelf, zolang de geest ermee bezig is; tāvat hetupha-
lodbhavaḥ, zolang ontstaan oorzaak en gevolg, verdienste en demerit en hun effect 

— zijn zonder onderbreking actief. Dit is de betekenis. Wanneer de bekommering 

met oorzaak en gevolg, die voortkomt uit onwetendheid, wordt verwijderd door de 

realisatie van non-dualiteit zoals eerder vermeld, zoals het verwijderen van de be-

zetenheid door een kwade geest door de kracht van bezwering en medicijnen, dan, 

kşīṇe, die bekommering, afgenomen zijnde; na asti hetupha-lodbhavaḥ, is er geen 

ontstaan van oorzaak en gevolg. 

Wat is de schade zelfs als er een oorsprong is van oorzaak en gevolg? Het ant-

woord is: 

 

yāvaddhetuphalāveśaḥ saṃsārastāvadāyataḥ . 

kṣīṇe hetuphalāveśe saṃsāraṃ na prapadyate .. 56.. 

56. Zolang er een mentale bekommering is met causaliteit, zolang duurt de 

wereldse staat voort. Wanneer de bekommering met causaliteit is uitgeput, 

bereikt men de wereldse staat niet. 

Yāvat, zolang; de mentale bekommering met causaliteit niet is verwijderd door 

perfecte verlichting; tāvat, zolang; saṁsārah, de wereldse staat; onverminderd 

voortduurt blijft āyataḥ, uitgestrekt, dat wil zeggen, duurt lang. Maar opnieuw, 

hetuphalāveśe kşīṇe, wanneer de bekommering met causaliteit is afgenomen; na 

prapadyate saṁsāram, bereikt men de wereldse staat niet; want dan is er geen 

oorzaak voor. 

Bezwaar: Aangezien er niets anders is dan het ongeboren Zelf, hoe kan dan door u 

worden gezegd dat er zulke fenomenen zijn als de oorsprong en vernietiging van 

oorzaak en gevolg, evenals van de wereld? 

Antwoord: Luister: 

 

saṃvṛtyā jāyate sarvaṃ śāśvataṃ nāsti tena vai . 

sadbhāvena hyajaṃ sarvamucchedastena nāsti vai .. 57.. 

57. Alles lijkt geboren te worden vanwege de empirische benadering; daarom 

is er niets dat eeuwig is. Vanuit het standpunt van de Werkelijkheid is alles 

het ongeboren Zelf; daarom bestaat zoiets als vernietiging niet. 

Sarvam jāyate, alles wordt geproduceerd; saṁvṛtyā, door saṁvaraṇa, verhulling, 

bestaande uit een empirische benadering binnen het domein van onwetendheid. 

Tena, daarom; binnen het bereik van onwetendheid, na asti vai śāśvatam, is er 

zeker niets dat eeuwig is. Vandaar dat gezegd is dat de wereld, gekenmerkt door 

oorsprong en vernietiging, uitgestrekt blijft; hi, omdat; sadbhāvena, vanuit het 

standpunt van de hoogste Werkelijkheid; sarvam ajam, alles het ongeboren Zelf is. 



123 

 
Aangezien er geen schepping is, tena, daarom; na asti vai, is er zeker geen; 

ucchedaḥ, vernietiging, van enige oorzaak, effect enz. Dit is de betekenis. 

 

dharmā ya iti jāyante jāyante te na tattvataḥ . 

janma māyopamaṃ teṣāṃ sā ca māyā na vidyate .. 58.. 

58. De entiteiten die zo geboren worden, worden in werkelijkheid niet gebo-

ren. Hun geboorte is als die van een ding door Māyā (magie). En die Māyā 

heeft opnieuw geen werkelijkheid. 

Ye dharmāḥ, de entiteiten, zielen en andere dingen, welke; jāyante, geboren wor-

den, worden verondersteld geboren te worden; te, zij; die iti zijn, van deze soort; — 

het woord "deze soort" duidt op de eerdergenoemde empirische benadering (IV. 

57); dus de betekenis is, "De entiteiten, die van deze soort zijn, worden zo geboren 

vanwege (verhulling door) de empirische benadering"; te, zij; na jāyante, worden 

niet geboren; tattvataḥ, in werkelijkheid. En wat betreft de janma, schepping, door 

de bedekking van de empirische benadering; teşam, van die – van die entiteiten, 

hierboven genoemd; moet de geboorte māyopamam worden begrepen, zoals die 

plaatsvindt door Māyā (magie). Het moet dus worden begrepen als vergelijkbaar 

met magie. 

Bezwaar: Dan is er een entiteit genaamd Māyā. 

Antwoord: Niet zo. Sā ca māyā na vidyate, en die Māyā bestaat niet; het idee is 

dat de term betrekking heeft op iets niet-bestaands. 

Er wordt getoond hoe hun geboorte vergeleken kan worden met magische geboor-

te: 

 

yathā māyāmayādbījājjāyate tanmayo'ṅkuraḥ . 

nāsau nityo na cocchyedī tadvaddharmeṣu yojanā .. 59.. 

59. Zoals uit een magisch zaad een even illusoire spruit groeit – deze is noch 

eeuwig, noch vernietigbaar – precies zo is de logica (van geboorte of dood) van 

toepassing in het geval van objecten. 

Yathā, zoals; māyāmayāt bījāt, uit een magisch zaad, van bijvoorbeeld een mango; 

jayate, groeit, aṅkuraḥ tamnayaḥ, een spruit (van gelijke substantie), even illusoire, 

asau, die, de spruit; zijnde na nityaḥ, niet eeuwig; na ca ucchedī noch vernietig-

baar – simpelweg omdat het geen bestaan heeft; tadvat, precies zo; is de yojanā, 

redenering; over geboorte en dood, dharmeşu, in het geval van de objecten. Het 

idee is dat, vanuit het oogpunt van logica, er geen reële geboorte of dood kan zijn 

voor de objecten. 

 



124 

 
nājeṣu sarvadharmeṣu śāśvatāśāśvatābhidhā . 

yatra varṇā na vartante vivekastatra nocyate .. 60.. 

60. Wat betreft alle ongeboren entiteiten kan er geen toepassing zijn van de 

woorden eeuwig en niet-eeuwig. Geen categorische uitspraak kan worden 

gedaan met betrekking tot een entiteit waar woorden niet van toepassing zijn. 

Maar vanuit het standpunt van absolute waarheid. Śāśvatā-śāśatābhidhā, de termen 

eeuwig of niet-eeuwig; na ajeşu dharmeşu, zijn niet van toepassing op de ongebo-

ren entiteiten, de zielen, wiens essentie bestaat uit een louter eeuwig en homogeen 

Bewustzijn. Dit is de betekenis. De term varṇāh, afgeleid betekent die waardoor 

dingen worden beschreven en het duidt op woorden. Yatra, waar met betrekking tot 

welke (zielen), woorden niet van toepassing zijn, voor zover hun beschrijving of 

openbaring betreft; tatra, daar; na ucyate, wordt niet geuit; enige vivekaḥ, categori-

sche uitspraak, dat "Dit is inderdaad zo", of met andere woorden dat "Het is ofwel 

eeuwig of niet-eeuwig", zoals verklaard in de Vedische tekst, "Van waar spraak 

terugkeert" (Tai. II. iv. 1). 

 

yathā svapne dvayābhāsaṃ cittaṃ calati māyayā . 

tathā jāgraddvayābhāsaṃ cittaṃ calati māyayā .. 61.. 

advayaṃ ca dvayābhāsaṃ cittaṃ svapne na saṃśayaḥ . 

advayaṃ ca dvayābhāsaṃ tathā jāgranna saṃśayam .. 62.. 

61. Zoals in een droom het Bewustzijn (cittam) vibreert alsof het duale functies 

heeft, zo vibreert in de waaktoestand het Bewustzijn alsof het twee facetten 

heeft. 

62. Er is geen twijfel dat het Bewustzijn, hoewel één, in een droom in dubbele 

aspecten verschijnt; zo ook in de waaktoestand, het Bewustzijn, hoewel één, 

twee aspecten lijkt te hebben. 

Dat het absolute Bewustzijn, dat werkelijk non-duaal is, een object van spraak 

wordt, is alleen te wijten aan de activiteiten van de geest, maar niet zo in werke-

lijkheid. De verzen werden eerder uitgelegd1 (Kārikā, III. 29-30). 

Om deze verdere reden bestaat dualiteit, beschrijfbaar door woorden, niet: 

 

svapnadṛkpracaransvapne dikṣu vai daśasu sthitān . 

aṇḍajānsvedajānvā'pi jīvānpaśyati yānsadā .. 63.. 

svapnadṛkcittadṛśyāste na vidyante tataḥ pṛthak . 

tathā taddṛśyamevedaṃ svapnadṛkcittamiṣyate .. 64.. 

 
1 Het woord manaḥ wordt hier vervangen door cittam (wat Bewustzijn betekent in de Ve-

dantische, en niet Boeddhistische, zin). In de verzen 64 - 67, betekent citta empirisch bewust-

zijn." 



125 

 
63- 64. De schepselen — of ze nu geboren zijn uit eieren of uit vocht — die de 

droomervaring voor altijd ziet als bestaand in alle tien richtingen, terwijl hij 

dwaalt in het droomland, zijn slechts objecten van waarneming voor het be-

wustzijn van de dromer, en ze bestaan niet los van dat bewustzijn. Op soortge-

lijke wijze wordt dit bewustzijn van de dromer geacht slechts een object van 

waarneming te zijn voor die dromer. 

Svapnadṛk, iemand die een droom ziet; caran, terwijl hij beweegt; svapne, in een 

droom, op de plaats die in een droom wordt gezien; yān jīvān sadā paśyati, alle 

schepselen die hij ooit waarneemt; dikşu vai daśasu sithitān, als bestaand in alle 

tien richtingen; namelijk aṇḍajān, degenen geboren uit eieren; svedajān, degenen 

geboren uit vocht. 

Bezwaar: Zij het zo. Wat volgt daaruit? 

Het antwoord is: die schepselen; zijn de svapnadṛk-cittadṛśaḥ, objecten van waar-

neming voor het bewustzijn van de ervaarder van de droom. Daarom na vidyante, 

bestaan ze niet; tata pṛthak, afzonderlijk van het bewustzijn van de dromer. Het is 

het bewustzijn alleen dat wordt verbeeld als de diverse schepselen. Tathā, op 

soortgelijke wijze; zelfs idam, dit; dat svapnadṛkcittam is, het bewustzijn van de 

ervaarder van de droom; is idam taddṛśyam eva, louter een object van waarneming 

voor die dromer. Daarom is er geen afzonderlijk bestaan voor zoiets als bewustzijn 

los van de dromer. Dit is het idee. 

 

carañjāgarite jāgraddikṣu vai daśasu sthitān . 

aṇḍajānsvedajānvā'pi jīvānpaśyati yānsadā .. 65.. 

jāgraccitekṣaṇīyāste na vidyante tataḥ pṛthak . 

tathā taddṛśyamevedaṃ jāgrataścittamiṣyate .. 66.. 

65-66. De schepselen — of ze nu geboren zijn uit eieren of uit vocht — die de 

ervaarder van de waaktoestand voor altijd ziet als bestaand in alle tien rich-

tingen, terwijl hij dwaalt in de plaatsen van de waaktoestand, zijn slechts ob-

jecten van waarneming voor het bewustzijn van de mens in de waaktoestand, 

en ze bestaan niet afzonderlijk van dat bewustzijn. Op soortgelijke wijze 

wordt dit bewustzijn van de wakende mens geacht slechts een object van 

waarneming te zijn voor de wakende mens. 

De schepselen die zichtbaar zijn voor een wakende mens zijn niet-verschillend van 

zijn bewustzijn, aangezien ze door bewustzijn worden waargenomen, net zoals de 

schepselen die door het bewustzijn van een dromer worden waargenomen. En dat 
bewustzijn, opnieuw, als bezig met de waarneming van schepselen, is niet-

verschillend van de ervaarder, aangezien het door de ervaarder wordt waargeno-

men, zoals het bewustzijn in de droomtoestand. Het resterende deel is reeds uitge-

legd. 

 



126 

 
ubhe hyanyonyadṛśye te kiṃ tadastīti nocyate . 

lakṣaṇāśūnyamubhayaṃ tanmatenaiva gṛhyate .. 67.. 

67. Ze zijn beide waarneembaar voor elkaar. (Als de vraag rijst), "Bestaat 

het?" is het gegeven antwoord "Nee". Beide missen geldig bewijs, en elk 

wordt slechts waargenomen vanwege een vooroordeel met de ander. 

Te ubhe, beide — bewustzijn en de schepselen — kennis en de modificaties ervan 

— deze twee; zijn anyonyadṛśye, objecten van waarneming voor elkaar. Want 

hetgeen kennis wordt genoemd, is wat het is in relatie tot zijn objecten zoals de 

schepselen; en de objecten van waarneming, zoals de schepselen, zijn zo in relatie 

tot kennis; bijgevolg wordt hun bewustzijn wederzijds bepaald. Vandaar dat ook 

wordt beweerd dat niets hoegenaamd, zij het kennis of de dingen die door kennis 

worden waargenomen, bestaat. Wanneer wordt gevraagd, "Kim tat asti iti, bestaat 

het?" ucyate, het antwoord, gegeven door de discriminerende mens is, "na, nee." 

Want in een droom bestaat noch een olifant noch een kennis die een olifant als 

inhoud heeft. Zo ook, in deze waaktoestand, bestaan deze niet in de ogen van de 

onderscheidmakende mensen. Dit is het geïmpliceerde idee. Hoe? Aangezien ub-

hayam, zowel kennis als de objecten van kennis; lakşaṇāśūnyam zijn, verstoken 

van lakşaṇā, iets waardoor ze kunnen worden vastgesteld, dat wil zeggen, ze zijn 

zonder geldig bewijs. Elk wordt gṛhyate, waargenomen; tanmatena eva, louter 

vanwege een vooroordeel met de ander. Er kan geen kennis van de pot zijn door 

het idee van de pot terzijde te schuiven, noch kan er enige begrip zijn van het idee 

van de pot door de pot weg te werpen. De geïmpliceerde betekenis is dat in het 

onderhavige geval geen onderscheid, van de een die de kennis is en de ander zijn 

object, kan worden gemaakt tussen de twee. 

 

yathā svapnamayo jīvo jāyate mriyate'pi ca . 

tathā jīvā amī sarve bhavanti na bhavanti ca .. 68.. 

68. Zoals een schepsel dat in een droom wordt gezien, geboorte en dood on-

dergaat, zo verschijnen en verdwijnen ook al deze schepselen. 

 

yathā māyāmayo jīvo jāyate mriyate'pi ca . 

tathā jīvā amī sarve bhavanti na bhavanti ca .. 69.. 

69. Zoals een schepsel dat door magie wordt opgeroepen, geboorte en dood 

ondergaat, zo verschijnen en verdwijnen ook al deze schepselen. 

 

yathā nirmitako jīvo jāyate mriyate'pi vā . 

tathā jīvā amī sarve bhavanti na bhavanti ca .. 70.. 



127 

 
70. Zoals een schepsel dat door middel van medicijnen en bezweringen is 

voortgebracht, geboorte en dood ondergaat, zo verschijnen en verdwijnen ook 

al deze schepselen. 

Māyāmayaḥ, betekent een die gecreëerd is door een goochelaar; en nirmitakaḥ, 

betekent gecreëerd door medicijnen, bezweringen enz. Zoals eierleggende schepse-

len en anderen, gecreëerd in dromen of door magie en bezwering, geboren worden 

en sterven, zo ook zulke schepselen als mensen die niet-bestaand zijn en louter op 

Bewustzijn worden verbeeld. Dit is het idee. 

 

na kaścijjāyate jīvaḥ sambhavo'sya na vidyate . 

etattaduttamaṃ satyaṃ yatra kiñcinna jāyate .. 71.. 

71. Geen enkel schepsel, welk dan ook, heeft geboorte, er is geen bron voor. 

Dit is die hoogste waarheid waar niets hoegenaamd geboren wordt. 

Er is gezegd dat de geboorte, dood, enz. van schepselen binnen het bereik van em-

pirisch bestaan zijn zoals die van de schepselen in droom enz., en dat de hoogste 

waarheid is waar geen schepsel geboorte ondergaat. Het resterende deel werd eer-

der uitgelegd (Kārikā, III. 48). 

 

cittaspanditamevedaṃ grāhyagrāhakavaddvayam . 

cittaṃ nirviṣayaṃ nityamasaṅgaṃ tena kīrtitam .. 72.. 

72. Deze dualiteit, bestaande uit subject en object, is een loutere vibratie van 

Bewustzijn. En Bewustzijn is objectloos; vandaar dat Het verklaard wordt 

eeuwig zonder relaties te zijn. 

Alle dvayam, dualiteit; gṛāhya-gṛahakavat, bezit van subject en object; is 

cittaspanditam eva, zeker een vibratie van Bewustzijn. Maar vanuit het ultieme 

standpunt, cittam, Bewustzijn, dat niets anders is dan het Zelf, en dienovereenkom-

stig is het nirvişayam, zonder objecten. Tena, als gevolg daarvan, vanwege Zijn 

objectloosheid; Het is kīrtitam, verklaard; eeuwig asangam te zijn, altijd zonder 

relaties; zoals bekend is uit de Vedische tekst, "Want dit oneindige wezen is ont-

hecht" (Bṛ. IV. iii. 15-16). Alles wat zijn objecten heeft, raakt verbonden met die 

objecten. Aangezien Bewustzijn objectloos is, is Het ongerelateerd. Dit is de strek-

king. 

Bezwaar: Als de ongerelateerdheid van Bewustzijn volgt uit het feit van zijn ob-

jectloosheid, dan kan er geen vrijheid van relatie zijn, aangezien er zulke objecten 

bestaan als de leraar, de schrift, en de onderwezene. 

Antwoord: Dat is geen gebrek. 

Bezwaar: Waarom? 

Het antwoord is: 



128 

 
 

yo'sti kalpitasaṃvṛtyā paramārthena nāstyasau . 

paratantrābhisaṃvṛtyā syānnāsti paramārthataḥ .. 73.. 

73. Datgene wat bestaat vanwege een verbeelde empirische benadering, doet 

dat niet vanuit het standpunt van absolute Werkelijkheid. Alles wat mag be-

staan op grond van de empirische benadering, voortgebracht door andere 

denkstelsels, bestaat niet werkelijk. 

Een object, bijvoorbeeld een geschrift, yaḥ, dat; bestaat kalpitasaṁvṛtyā, vanwege 

een verbeelde empirische benadering (d.w.z. op grond van empirische ervaring), 

het wordt zo genoemd omdat het saṁvṛti is, een empirische benadering, die kalpita 

is, verbeeld, als middel voor het bereiken van het hoogste doel. Alles wat hierdoor 

bestaat, asau na asti, dat geen existentie heeft; paramārthena, vanuit het standpunt 

van de absolute Werkelijkheid. Eerder werd gezegd, "'Dualiteit houdt op te bestaan 

na realisatie'" (Kārikā, I. 18). En alles wat syāt, mag bestaan; para-

tantrābhisaṁvṛtyā, op grond van de empirische benadering voortgebracht door de 

andere denkstelsels; dat ding paramārthataḥ, wanneer beschouwd vanuit het 

standpunt van de hoogste Werkelijkheid; na asti, bestaat niet, om zeker te zijn. 

Daarom is terecht gezegd, "'Vandaar wordt het verklaard zonder relaties te zijn'" 

(Kārikā, IV. 72). 

Bezwaar: Op de aanname dat geschriften enz. slechts een empirisch bestaan heb-

ben, zal het idee zelf dat iets ongeboren is, evenzeer empirisch zijn. 

Antwoord: Werkelijk zo. 

 

ajaḥ kalpitasaṃvṛtyā paramārthena nāpyajaḥ . 

paratantrābhiniṣpattyā saṃvṛtyā jāyate tu saḥ .. 74.. 

74. Aangezien, in overeenstemming met de conclusie die in de geschriften van 

de andere scholen is bereikt, de ziel vanuit empirisch oogpunt geboorte onder-

gaat, wordt daarom, in navolging van die verbeelde empirische opvatting 

(door de non-dualisten gezegd dat) de ziel ongeboren is; maar vanuit het 

standpunt van absolute Werkelijkheid is ze niet eens ongeboren. 

Kalpitasaṁvṛtyā, in overeenstemming met de empirische benadering, bevorderd 

met behulp van geschriften enz., wordt het Zelf ajaḥ, ongeboren genoemd. Maar 

paramārthena, vanuit het standpunt van de hoogste Werkelijkheid; na api ajaḥ, 

Het is niet eens ongeboren. Want wat ongeboren is paratantrābhini-şpattyā, vanuit 

het standpunt van de conclusies die door andere denkrichtingen zijn bereikt; (wordt 

zo gezegd omdat) saḥ, dat ding; jāyate, geboorte ondergaat; saṁvṛtyā, als een 

kwestie van empirische ervaring. Daarom heeft de verbeelding dat het Zelf onge-

boren is geen betrekking op de absoluut reële Entiteit. Dit is het idee. 

 



129 

 
abhūtābhiniveśo'sti dvayaṃ tatra na vidyate . 

dvayābhāvaṃ sa buddhvaiva nirnimitto na jāyate .. 75.. 

75. Er is een (louter) verlangen naar valse objecten, (hoewel) daar geen duali-

teit bestaat. De niet-existentie van dualiteit realiserend, wordt men vrij van 

verlangen naar valse dingen, en ondergaat men geen geboorte. 

Abhiniveśaḥ betekent aanhoudende voorliefde. Aangezien er geen object bestaat, is 

er daarom een louter aanhoudende verliefdheid op dualiteit die niet-bestaand is. 

Dvayam na vidyate tatra, dualiteit bestaat daar niet. Aangezien een voorliefde voor 

onwerkelijkheid alleen de oorzaak is van geboorte, daarom saḥ, hij; na jāyate, 

ondergaat geen geboorte wie buddhvā, te hebben gerealiseerd; dvayābhāvam, de 

niet-existentie van dualiteit; nirnimittaḥ is geworden, vrij van oorzaak, ontdaan van 

het verlangen naar de onwerkelijke dualiteit. 

 

yadā na labhate hetūnuttamādhamamadhyamān . 

tadā na jāyate cittaṃ hetvabhāve phalaṃ kutaḥ .. 76.. 

76. Wanneer men de superieure, medium en inferieure oorzaken niet waar-

neemt, dan houdt het Bewustzijn op met geboorten. Want hoe kan er enig 

resultaat zijn wanneer er geen oorzaak is? 

De hoogste oorzaken zijn die plichten die zijn voorgeschreven met betrekking tot 

kasten en levensfasen, die worden uitgevoerd door mensen die vrij zijn van hunke-

ring naar resultaten, die leiden tot het bereiken van de staten van goden en anderen, 

en die puur deugdzaam zijn. Degenen die gemengd zijn met irreligieuze praktijken 

en leiden tot geboorte onder mensen enz., zijn de middelmatige. En de inferieure 

oorzaken zijn die specifieke neigingen die bekend staan als irreligieus en leiden tot 

geboorte onder dieren enz. Yadā, wanneer, na de realisatie van de realiteit van het 

Zelf, dat één is zonder tweede en vrij van alle verbeelding; men na labhate, niet 

waarneemt; al die oorzaken - superieur, intermediair of inferieur - die door onwe-

tendheid worden verbeeld, net zoals het vuil dat door kinderen in de lucht wordt 

gezien daar niet wordt waargenomen door een discriminerende man; tadā, dan; 

cittam, Bewustzijn; na jayate, wordt niet gecreëerd, in de vorm van goden en ande-

ren, die de superieure, middelmatige en inferieure resultaten vormen. Want wan-

neer er geen oorzaak is, kan er geen effect worden geproduceerd, net zoals er geen 

graan zal groeien tenzij er zaden zijn. 

Er is gezegd dat Bewustzijn geen geboorte heeft bij afwezigheid van oorzaken. Nu 

wordt vermeld waaruit de ongeborenheid van Bewustzijn bestaat: 

 

animittasya cittasya yā'nutpattiḥ samā'dvayā . 

ajātasyaiva sarvasya cittadṛśyaṃ hi tadyataḥ .. 77.. 



130 

 
77. De ongeborenheid die het Bewustzijn bereikt wanneer het bevrijd is van 

oorzaken, is constant en absoluut; want dit alles (namelijk dualiteit en geboor-

te) was waarneembaar voor het Bewustzijn dat (zelfs daarvoor) ongeboren en 

non-duaal was geweest. 

Anutpattiḥ, de ongeborenheid, genaamd bevrijding, die komt; cittasya animittasya, 

tot Bewustzijn dat oorzaakloos is, dat vrij is geworden van alle oorzaken van ge-

boorte genaamd deugd en ondeugd, als gevolg van de realisatie van de ultieme 

Waarheid; — de ongeborenheid die van deze aard is, is voor altijd en onder alle 

omstandigheden samā, constant, zonder enig onderscheid; en advayā, absoluut. En 

deze staat ajātasya, behoort toe aan het ongeborene, aan Bewustzijn dat zelfs daar-

voor ongeboren was geweest; (het behoort) sarvasya, (tot Bewustzijn) dat alles was 

geweest, dat wil zeggen, tot het non-duale Bewustzijn. Aangezien zelfs vóór het 

ontstaan van kennis, tat, dit alles — namelijk dualiteit en geboorte; was 

cittadṛśyam, een object van waarneming voor Bewustzijn; daarom is de oorzaak-

loosheid van het ongeboren non-duale Bewustzijn altijd hetzelfde en absoluut, niet 

dat het soms onderhevig is aan geboorte en soms niet. Het is altijd van dezelfde 

aard. Dit is de betekenis. 

 

budhdvā'nimittatāṃ satyāṃ hetuṃ pṛthaganāpnuvan . 

vītaśokaṃ tathā kāmamabhayaṃ padamaśnute .. 78.. 

78. Na de oorzaakloosheid, die de waarheid is, te hebben gerealiseerd, en geen 

oorzaak afzonderlijk te accepteren, bereikt men de staat van onbevreesdheid 

die vrij is van verdriet en verstoken van verlangen. 

Aangezien dualiteit niet bestaat in overeenstemming met de aangevoerde redenen, 

bereikt men, aśnute, de abhayam padam, staat van onbevreesdheid, die vrij is van 

verlangen, verdriet, enz. en zonder onwetendheid enz. is; dat wil zeggen, men 

wordt nooit herboren; buddhvā, na te hebben gerealiseerd; animittatām satyam, 

oorzaakloosheid als de waarheid, van de hoogste orde; en anāpnuvan, (na) niet te 

krijgen, dat wil zeggen, niet te accepteren; pṛthak, afzonderlijke; hetum, oorzaak, 

die kan leiden tot geboorte onder de goden en anderen (dat wil zeggen), na het 

verlangen naar alle externe dingen te hebben opgegeven. 

 

abhūtābhiniveśāddhi sadṛśe tatpravartate . 

vastvabhāvaṃ sa buddhvaiva niḥsaṅgaṃ vinivartate .. 79.. 

79. Aangezien het Bewustzijn, door een geloof in het bestaan van onwerkelijk-

heden, Zichzelf bezighoudt met dingen die evenzeer zo zijn (d.w.z. onwerke-

lijk), daarom wordt het Bewustzijn, wanneer men de realisatie heeft van de 

afwezigheid van objecten, onthecht en keert terug. 

Abhūtābhinivesaḥ bestaat uit een overtuiging dat dualiteit wel degelijk bestaat, 

hoewel zoiets niet het geval is. Aangezien uit deze verliefdheid, die een soort waan 



131 

 
is gecreëerd door onwetendheid, tat, dat Bewustzijn, dat het onwerkelijke imiteert; 

pravartate, zich bezighoudt; sadṛśe, met iets soortgelijks; daarom, wanneer saḥ, 

iemand; de niet-existentie van dat object van dualiteit realiseert, wordt zijn Be-

wustzijn niḥsaṅgam, onthecht, daarvan; en Het vinivartate, keert terug, van de 

objecten die de inhoud zijn van het geloof in onwerkelijkheden. 

 

nivṛttasyāpravṛttasya niścalā hi tadā sthitiḥ . 

viṣayaḥ sa hi buddhānāṃ tatsāmyamajamadvayam .. 80.. 

80. Want dan, voor het Bewustzijn, dat onthecht is geraakt en zich niet bezig-

houdt (met dualiteit), volgt de staat van inactiviteit. Aangezien dat het object 

is dat door de wijzen wordt gerealiseerd, daarom is dat het ware evenwicht, en 

dat is ongeboren en non-duaal. 

Van het Bewustzijn nivṛttasya, dat is afgezien van objecten van dualiteit; en apra-
vṛttasya, zich niet bezighoudt met enig ander object vanwege de realisatie van de 

afwezigheid van zoiets; volgt niścalā sthitiḥ, een staat van bewegingloosheid, die 

van de aard van Brahman is. Hi, aangezien; saḥ vişayaḥ, dat het object is van Visie 

— deze staat van voortbestaan van kennis als Brahman dat een non-duale massa 

van homogeen Bewustzijn is; buddhānām, voor de wijzen, die de allerhoogste 

Werkelijkheid realiseren; daarom, tat, die staat; is het hoogste sāmyam, evenwicht, 

zonder enige differentiatie; en het is ook ajam advayam, ongeboren en non-duaal. 

Dat wat het object van visie is voor de wijzen, wordt opnieuw getoond: 

 

ajamanidramasvapnaṃ prabhātaṃ bhavati svayam . 

sakṛdvibhāto hyevaiṣa dharmo dhātusvabhāvataḥ .. 81.. 

81. Dit wordt ongeboren, slaaploos, droomloos, en zelf-lichtgevend. Want deze 

Entiteit is van nature eeuwig schitterend. 

Dat wordt prabāatam svayam, volledig door Zichzelf verlicht, en Het is niet afhan-

kelijk van de zon enz.; met andere woorden. Het is van nature zelf-schitterend. 

Eşaḥ, dit; dharmāh, entiteit, genaamd het Zelf, dat zulke kenmerken bezit; is sakṛt-

vibhātaḥ, eens en voor altijd schijnend, dat wil zeggen, eeuwig schitterend; dhātus-

vabhāvataḥ, door de aard van het ding (dat het Zelf is). 

Er wordt getoond waarom deze allerhoogste Werkelijkheid, hoewel zo besproken, 

niet door gewone mensen wordt begrepen: 

 

sukhamāvriyate nityaṃ duḥkhaṃ vivriyate sadā . 

yasya kasya ca dharmasya graheṇa bhagavānasau .. 82.. 

82. Vanwege Zijn passie voor enig object, wat het ook moge zijn, wordt die 

Heer altijd gemakkelijk bedekt, en wordt Hij te allen tijde moeilijk ontdekt. 



132 

 
Aangezien asau bhagavān, die Heer, het non-duale Zelf, dat wil zeggen, de God-

heid; sukham āvriyate, gemakkelijk bedekt is; graheṇa yasya kasya ca dharmasya, 

door de gretigheid om te begrijpen, vanwege het valse geloof in de realiteit van een 

object, wat het ook moge zijn, dat binnen dualiteit ligt — want de bedekking volgt 

uit de waarneming van dualiteit, en het vereist geen extra inspanning, — en aange-

zien Het vivriyate is, ontdekt, geopenbaard; duḥkham, met moeite, de kennis van 

de allerhoogste Werkelijkheid zijnde een zeldzaamheid; daarom is Het niet gemak-

kelijk te begrijpen, hoewel erover gesproken wordt door de Upaniṣads en de lera-

ren op verschillende manieren, zoals wordt aangegeven door de Vedische tekst, 

"De leraar is wonderbaarlijk, en zijn ontvanger is wonderbaarlijk" (Ka. I. ii. 7). 

Wanneer de hartstochtelijke gehechtheid van de geleerden aan zelfs zulke subtiele 

ideeën als het bestaan van het Zelf of Zijn niet-bestaan een bedekking wordt van de 

Heer — het allerhoogste Zelf, welk wonder is het dan dat de hartstocht in de vorm 

van de intellectuele bekommering van de dommen veel meer zo zou zijn? Het vol-

gende vers gaat verder met dit te tonen: 

 

asti nāstyasti nāstīti nāsti nāstīti vā punaḥ . 

calasthirobhayābhāvairāvṛṇotyeva bāliśaḥ .. 83.. 

83. Door te beweren dat het Zelf "bestaat", "niet bestaat", "bestaat en niet 

bestaat", of opnieuw "niet bestaat, niet bestaat", bedekt de niet-

onderscheidende mens Het zeker door ideeën van veranderlijkheid, onveran-

derlijkheid, zowel veranderlijkheid als onveranderlijkheid, en niet-bestaan. 

Sommige disputant accepteert het idee dat het Zelf asti, bestaat. Een andere, name-

lijk de gelovige in de fantasierijkdom van dingen, beweert na asti, Het bestaat niet. 

Een andere half-gelovige in de fantasierijkdom, de naakte (d.w.z. Jaina), die 

spreekt van zowel bestaan als niet-bestaan, beweert, asti na asti, Het bestaat en 

bestaat niet. De absolute nihilist zegt, na asti, na asti, Het bestaat niet. Het bestaat 

niet. Van deze toestanden is die van bestaan calaḥ, veranderlijk, het verschilt van 

zulke onvergankelijke dingen als een pot,1 en de staat van niet-bestaan is sthiraḥ, 

onveranderlijk, is altijd constant.2 De staat van zowel bestaan als niet-bestaan, is 

ubhayam, van beide soorten, aangezien het betrekking heeft op zowel het verander-

lijke als het onveranderlijke.3 En abhāvaḥ, heeft betrekking op een absolute niet-

existentie,4 Bāliśaḥ, betekent een dwaas, een niet-onderscheidende mens. Elk van 

 
1 Een object van waarneming is inconsistent; de waarnemende ziel verschilt ervan en reageert er 

divers op, zijnde, volgens Nyāya-Vaiśeṣika, soms gelukkig en soms verdrietig met betrekking tot 

hetzelfde object. 

2 Volgens degenen die het bestaan van een waarnemer ontkennen, afgezien van het intellect enz., 

blijft de ontkenning constant, want niet-existentie is onveranderlijk. 

3 De opvatting van de Jaina's. 

4 De opvatting van de nihilistische Boeddhisten. 



133 

 
de dwazen, of ze het Zelf nu bestaand of niet noemen; eva, zeker; āvṛṇoti, bedekt, 

de Heer; calasthira-ubhaya-abhāvaiḥ, door ideeën van veranderlijkheid, onveran-

derlijkheid, zowel veranderlijkheid als onveranderlijkheid, en niet-bestaan - die 

allemaal behoren tot de vier alternatieven. Het geïmpliceerde idee is dat wanneer 

zelfs een geleerd man die de hoogste Waarheid niet heeft gerealiseerd slechts een 

dwaas is, niets hoeft te worden gezegd over iemand die van nature dom is. 

Welke aard heeft dan de hoogste Werkelijkheid, door het kennen waarvan men van 

domheid verlost wordt en verlicht wordt? Het antwoord is: 

 

koṭyaścatasra etāstu grahairyāsāṃ sadā''vṛtaḥ . 

bhagavānābhiraspṛṣṭo yena dṛṣṭaḥ sa sarvadṛk .. 84.. 

84. Dit zijn de vier alternatieve theorieën, door een passie waarvoor de Heer 

altijd verborgen blijft. Hij die de Heer als onaangetast door deze ziet, is alwe-

tend. 

Etah catasraḥ kotyaḥ, deze vier alternatieve theorieën, namelijk "Het bestaat", "Het 

bestaat niet", enzovoort, die reeds zijn genoemd en die de conclusies zijn die zijn 

bereikt door de geschriften van de dogmatische disputanten; grahaiḥ yāsām, door 

de acceptatie, door de overtuiging voortkomend uit de realisatie, van welke alterna-

tieven; bhagavān, de Heer; blijft sadā āvṛtaḥ, altijd bedekt; alleen voor die sofis-

ten. Saḥ, hij, de reflectieve wijze; yena, door wie; dṛşṭāḥ, is gerealiseerd; die Heer 

die, hoewel Hij voor de sofisten bedekt blijft, werkelijk aspṛşṭaḥ ābhiḥ is, onaange-

tast door deze — deze vier alternatieve theorieën van existentie, niet-existentie, 

enz. — hij die het alomtegenwoordige Zijn heeft gerealiseerd, gevonden en gepre-

senteerd in de Upaniṣads alleen; saḥ, die wijze; is sarvadṛk, alwetend; of om het 

anders te zeggen, hij is de werkelijk verlichte mens. 

 

prāpya sarvajñatāṃ kṛtsnāṃ brāhmaṇyaṃ padamadvayam . 

anāpannādimadhyāntaṃ kimataḥ paramīhate .. 85.. 

85. Doet men enige moeite nadat men alwetendheid in zijn volheid heeft be-

reikt en de non-duale staat van Brāhmaṇa zijn, die geen begin, midden en 

einde heeft, heeft bereikt? 

Prāpya, nadat men heeft bereikt; sarvajñatām kṛtsnām, alwetendheid in zijn vol-

heid; en de brāhmnyam padam, non-duale staat van Brāhmaṇaheid, heeft bereikt, 

zoals aangegeven in de Vedische tekst, "Hij (die uit deze wereld vertrekt na dit 

onveranderlijke Brahman te kennen) is een Brāhmaṇa (d.w.z. een kenner van 

Brahman)" (Bṛ. III. viii. 10), "Dit is de eeuwige glorie van een Brāhmaṇa (d.w.z. 

een kenner van Brahman): (het neemt noch toe noch af door werk)" (Bṛ. IV. iv. 

23); welke (staat) anāpannāddimadhyāntam, geen begin, midden of einde heeft — 

dat wil zeggen, oorsprong, voortbestaan en ontbinding; kim īhate, doet men enige 

moeite; ataḥ param, hierna, na dit bereiken van het Zelf? Het idee is dat elke in-



134 

 
spanning nutteloos wordt in overeenstemming met de Smṛti-tekst, "Hij heeft hier 

geen doel te bereiken, noch door activiteit, noch door inactiviteit" (G. III. 18). 

 

viprāṇāṃ vinayo hyeṣa śamaḥ prākṛta ucyate . 

damaḥ prakṛtidāntatvādevaṃ vidvāñśamaṃ vrajet .. 86.. 

86. Dit is de bescheidenheid van de Brāhmaṇa's, dit is hun rust, en dit is hun 

natuurlijke zelfbeheersing voortvloeiend uit spontaan evenwicht. Nadat men 

zo heeft gekend, raakt de verlichte mens gevestigd in rust. 

Deze voortzetting in de staat van identiteit met het Zelf is de natuurlijke vinayaḥ, 

bescheidenheid; viprāṇām, van de Brāhmaṇa's. Dit is hun nederigheid, en dit wordt 

ook ucyate, genoemd; hun prākṛtaḥ śamaḥ, natuurlijke mentale rust. Damaḥ, zelf-

beheersing, is ook alleen dit; prakṛtidāntatvāt, vanwege (hun) spontane evenwicht, 

Brahman zijnde van nature rustig. Evam vidvān, aldus kennende, Brahman ken-

nende als van nature rustig; vrajet, moet men bereiken; śamam, rust; die spontaan 

is en de aard van Brahman zelf is – dat wil zeggen, men blijft gevestigd in identifi-

catie met Brahman. 

Aldus, aangezien de filosofieën van de sofisten in conflict zijn met elkaar, leiden ze 

tot de wereldse staat, en zijn ze de broedplaatsen voor zulke nadelen als aantrek-

king en afstoting. Dienovereenkomstig zijn het valse filosofieën. Nadat dit feit door 

hun eigen logica is bewezen, was de conclusie dat, vrij van alle vier alternatieven, 

de meest perfecte filosofie de natuurlijk rustige filosofie van non-dualiteit is die 

geen fouten zoals gehechtheid enz. voortbrengt. Nu begint de volgende tekst om 

ons eigen proces van het bereiken van waarheid te tonen: 

 

savastu sopalambhaṃ ca dvayaṃ laukikamiṣyate . 

avastu sopalambhaṃ ca śuddhaṃ laukikamiṣyate .. 87.. 

87. De gewone (waak)toestand wordt erkend als die dualiteit, co-existerend 

met zaken van empirische realiteit en geschikt om ervaren te worden. De ob-

jectloze gewone (droom)toestand wordt erkend als zonder enig object en toch 

als ware het vol ervaring. 

Savastu, empirische existentie, is datgene wat coëxisteert met een reëel (empirisch) 

ding; op soortgelijke wijze is sopalambham, datgene wat coëxisteert met ervaring. 

Dit is dvayam, dualiteit, dat de bron is van alle gedrag, volgens geschriften en an-

ders, en dat gekenmerkt wordt door de subject-object relatie. Het is laukikam, de 

gewone toestand, of met andere woorden, de waaktoestand. De waaktoestand 

wordt işyate, erkend, als zodanig in de Upaniṣads. Datgene wat avastu is, onstoffe-

lijk, er is ook een afwezigheid van empirische existentie; dat sopalambham is, 

geassocieerd met ervaring van dingen, als het ware, hoewel er in feite geen object 

is; dat is isyate, erkend in de droomtoestand; śuddham te zijn, puur, objectloos, 



135 

 
subtieler dan de grove objecten van de waaktoestand; en het is laukikam, gewoon, 

zijnde gemeenschappelijk voor alle wezens. 

 

avastvanupalambhaṃ ca lokottaramiti smṛtam . 

jñānaṃ jñeyaṃ ca vijñeyaṃ sadā buddhaiḥ prakīrtitam .. 88.. 

88. Traditioneel wordt aangenomen dat het buitengewone zonder inhoud en 

zonder ervaring is. Kennis, object en het realiseerbare ding worden voor altijd 

door de wijzen verklaard. 

Datgene wat avastu is, onstoffelijk; ca, en; anupalambham, zonder ervaring, of met 

andere woorden, datgene wat verstoken is van het subject en het object; is smṛtam, 

traditioneel beschouwd, als; lokottaram, buiten het gewone, en daarom bovennor-

maal; want terwijl het gewone bestaat uit het subject en de objecten, is daarin een 

afwezigheid hiervan. Het is het zaad van alle activiteit, dat wil zeggen, het is de 

staat van diepe slaap. Die (mentale staat) wordt jñānam genoemd, kennis, waar-

door achtereenvolgens de hoogste Werkelijkheid samen met Zijn middelen (van 

realisatie), het gewone, het objectloze gewone, en het buitengewone, wordt gekend. 

Het jñeyam, object van kennis; omvat al deze drie toestanden, want logischerwijs is 

er geen object (van kennis) boven deze, de objecten die door alle sofisten worden 

verbeeld, zijn daarin werkelijk inbegrepen. Vijñeyam, het object van realisatie, is 

de hoogste Werkelijkheid die de Vierde wordt genoemd, dat wil zeggen, de non-

duale en ongeboren Werkelijkheid die het Zelf is. Dit alles, variërend van het ge-

wone tot het realiseerbare ding, prakīrtitam, wordt verklaard, sadā, voor altijd; 

buddhaiḥ, door de wijzen, door de zieners van het summum bonum, door de ken-

ners van Brahman. 

 

jñāne ca trividhe jñeye krameṇa vidite svayam . 

sarvajñatā hi sarvatra bhavatīha mahādhiyaḥ .. 89.. 

89. Wanneer, na de verwerving van de kennis (van het drievoudige object) en 

de kennis van de objecten achtereenvolgens, de hoogste Werkelijkheid zelfge-

openbaard wordt, dan ontstaat hier, voor de mens van het hoogste intellect, de 

staat van alomtegenwoordigheid en alwetendheid voor altijd. 

Jñāne (vidite), wanneer (na) kennis — kennis van het gewone enz. — is verwor-

ven; en jñeye trividhe krameṇa (vidite), wanneer (na) de kenbare dingen van drie 

soorten achtereenvolgens zijn gekend — namelijk eerst het grove gewone, dan 

wanneer deze niet aanwezig zijn, het objectloze gewone, en bij afwezigheid daar-
van opnieuw, het buitengewone; en dan wanneer de drie toestanden zijn geëlimi-

neerd en de hoogste Werkelijkheid, de Vierde, non-duaal, ongeboren, onbevreesd 

vidite, bekend is geworden; svayam, uit Zichzelf; dan mahādhiyaḥ, voor de mens 

van groot intellect; bhavati, ontstaat; iha, hier, in deze wereld; sarvajñātā, de staat 

van alles zijn en de kenner, sarvatra, voor altijd; aangezien zijn realisatie betrek-



136 

 
king heeft op wat het hele universum overstijgt; dat wil zeggen, als Het eenmaal 

gekend is, verlaat Het hem nooit. Want in tegenstelling tot de kennis van de sofis-

ten, is er geen verschijnen of verdwijnen voor de kennis van de mens die de hoog-

ste Waarheid heeft gerealiseerd. 

Uit het feit dat de gewone toestand enz. achtereenvolgens als objecten gekend moe-

ten worden, kan iemand concluderen dat ze een reëel bestaan hebben. 

Vandaar dat gezegd wordt: 

 

heyajñeyāpyapākyāni vijñeyānyagrayāṇataḥ . 

teṣāmanyatra vijñeyādupalambhastriṣu smṛtaḥ .. 90.. 

90. Dingen die verworpen, gerealiseerd, aanvaard en ineffectief gemaakt moe-

ten worden, moeten aan het begin bekend zijn. Van deze drie, behalve het 

realiseerbare, worden traditioneel alleen fantasieën beschouwd als het gevolg 

van onwetendheid. 

De heya, verwerpelijk, zijn de drie toestanden te tellen vanaf het gewone. Dat wil 

zeggen, net zoals het ontkennen van een illusoire slang op het touw, waken, droom 

en diepe slaap moeten worden ontkend als hebbende enig bestaan in het Zelf. De 

jñeya, het te kennen (te realiseren) ding, is in deze context de hoogste Werkelijk-

heid, vrij van de vier alternatieven (Kārikā, IV. 83). The āpya, aanvaardbaar, zijn 

de disciplines, genaamd wetenschap, de kracht voortkomend uit kennis, en medita-

tie,1 die door de monnik moeten worden aanvaard na het afwijzen van de drie soor-

ten verlangen (naar nageslacht, bezit en werelden). Pākyāni, die geschikt zijn om 

ineffectief te worden gemaakt — de smetten, namelijk aantrekking, afstoting, 

waan, enz., genaamd hartstochten (kāśāyas). Al deze, namelijk die welke moeten 

worden verworpen, gekend, aanvaard en ineffectief gemaakt, moeten vijñeyāni 
zijn, goed gekend; door de monnik; agrayāṇataḥ, in het begin als (zijn) middelen. 

Teşām, onder deze, onder de te verwerpen dingen enz.; smṛtaḥ, het wordt traditio-

neel geacht, door de kenners van Brahman; dat vijñeyāt anyatra, afgezien van 

Brahman alleen dat gerealiseerd moet worden, dat de ultieme Werkelijkheid is; er 

is upalambhaḥ, een loutere verbeelding van waarneming, door onwetendheid, met 

betrekking tot alle drie, die verwerpelijk, aanvaardbaar, en geschikt zijn om inef-

fectief te worden gemaakt. Zij worden echter niet als waar erkend vanuit het hoog-

ste standpunt. 

Maar vanuit het ultieme standpunt: 

 

 
1 Bṛ. III. v. 1: "Daarom, de kenner van Brahman, die alles over wetenschap heeft gekend, moet 

proberen te leven op de kracht die voortkomt uit kennis; die alles over deze kracht evenals we-

tenschap heeft gekend, wordt hij meditatief." 



137 

 
prakṛtyā''kāśavajjñeyāḥ sarve dharmā anādayaḥ . 

vidyate na hi nānātvaṃ teṣāṃ kvacana kiñcana .. 91.. 

91. Alle zielen moeten gekend worden als van nature analoog aan de ruimte en 

als eeuwig. Er is nergens meervoudigheid onder hen, zelfs niet een jota of tit-

tel. 

Sarve dharmāḥ, alle zielen jñeyāḥ, moeten gekend worden; door degenen die hun-

keren naar bevrijding; prakṛtyā te zijn, van nature, ākāśavat, analoog aan de ruim-

te, wat betreft subtiliteit, vrijheid van smetten en alomtegenwoordigheid; en (te 

zijn) anādayaḥ, eeuwig. Om te voorkomen dat er een misvatting over diversiteit 

ontstaat door het gebruik van het meervoud, zegt de tekst, om dit weg te nemen, 

nānātvam, meervoudigheid; no vidyate, bestaat niet; teşām, onder hen; kvacana, 

ergens; kim cana, zelfs niet een jota of tittel. 

En wat betreft het feit dat de zielen objecten van cognitie zijn, dat is ook slechts in 

overeenstemming met empirische ervaring, maar niet met de Werkelijkheid. Dit 

wordt nu verklaard: 

 

ādibuddhāḥ prakṛtyaiva sarve dharmāḥ suniścitāḥ . 

yasyaivaṃ bhavati kṣāntiḥ so'mṛtatvāya kalpate .. 92.. 

92. Alle zielen zijn, van nature, van meet af aan verlicht, en hun kenmerken 

zijn goed bepaald. Hij, voor wie op deze manier de vrijheid ontstaat van de 

noodzaak van verdere verwerving van kennis, wordt geschikt voor onsterfe-

lijkheid. 

Aangezien, net als de altijd schitterende zon, sarve dharmāḥ, alle zielen; prakṛtyā 

eva zijn, van nature; ādibuddhāḥ, van meet af aan verlicht; dat wil zeggen, zoals de 

zon altijd schijnt, zo zijn zij altijd van de aard van Bewustzijn, (daarom) is er geen 

behoefte om hun karakter vast te stellen; of met andere woorden, hun natuur is 

altijd goed gevestigd, en het is niet onderhevig aan zulke twijfels als "of het zo is 

of niet zo". Zoals de zon altijd onafhankelijk is van enig ander licht, voor zichzelf 

of voor een ander, zo yasya, hij, voor wie, voor welke zoeker naar bevrijding, bha-
vati, er plaatsvindt, in zijn eigen ziel kşāntiḥ, eeuwige vrijheid van elke behoefte 

aan verdere verwerving van kennis, hetzij voor zichzelf of voor anderen; evam, 

aldus, op de hierboven beschreven manier; saḥ, die man; kalpate, wordt geschikt; 

amṛtatvāya, voor onsterfelijkheid; dat wil zeggen, hij wordt in staat bevrijding te 

bereiken. 

Op soortgelijke wijze is er geen behoefte om rust in het Zelf te brengen. Dit wordt 

nu aangetoond: 

 

ādiśāntā hyanutpannāḥ prakṛtyaiva sunirvṛtāḥ . 

sarve dharmāḥ samābhinnā ajaṃ sāmyaṃ viśāradam .. 93.. 



138 

 
93. Aangezien de zielen, van meet af aan rustig, ongeboren, en van nature 

volkomen onthecht, gelijk en niet-verschillend zijn, en aangezien de Werke-

lijkheid (aldus) ongeboren, uniform en heilig is, (daarom is er geen behoefte 

aan enige verwerving enz.). 

Aangezien sarve dharmāḥ, alle zielen; ādiśāntāḥ zijn, rustig vanaf het begin, altijd 

vredig; en anutpannāḥ, ongeboren; prakṛtyā eva sunirvṛtāḥ, volkomen onthecht 

van nature; sama-abhinnāḥ, gelijk en niet-verschillend; en aangezien de werkelijk-

heid van het Zelf ajam is, ongeboren, sāmyam, evenwichtig (uniform); viśāradam, 

heilig; daarom is er niet zoiets als vrede of bevrijding dat tot stand moet worden 

gebracht. Dit is het idee. Want iets dat gedaan wordt, kan geen betekenis hebben 

voor iets dat altijd van dezelfde aard is. 

Degenen die de ultieme Waarheid hebben begrepen, zoals beschreven, zijn de eni-

ge mensen in de wereld die niet beklagenswaardig zijn; maar de anderen moeten 

beklagen worden. Dit wordt vermeld: 

 

vaiśāradyaṃ tu vai nāsti bhede vicaratāṃ sadā . 

bhedanimnāḥ pṛthagvādāstasmātte kṛpaṇāḥ smṛtāḥ .. 94.. 

94. Er kan geen volmaaktheid zijn voor mensen die een neiging hebben tot 

veelvoud, voor altijd het pad van dualiteit bewandelen en over veelvoud spre-

ken. Daarom worden zij traditioneel als beklagenswaardig beschouwd. 

Aangezien zij bhedanimnāḥ zijn, hebben zij een neiging tot dualiteit, volgen duali-

teit — dat wil zeggen, zij beperken zich tot de wereld. Wie zijn zij? Pṛthagvādāḥ, 

degenen die spreken van een veelvoud van dingen, of met andere woorden, de 

dualisten. Tasmāt, daarom, zijn zij smṛtāḥ, traditioneel beschouwd als; kṛpaṇāḥ, 

beklagenswaardig; aangezien na asti, er geen; vaiśāradyam, volmaaktheid; teşam 

sadā vicaratām bhede, is voor degenen die altijd ronddwalen in dualiteit, dat wil 

zeggen, voor degenen die altijd volharden op het pad van dualiteit, opgeroepen 

door onwetendheid. Bijgevolg is het juist dat zij objecten van medelijden moeten 

zijn. 

Het volgende vers zegt dat de aard van de hoogste Waarheid buiten het bereik ligt 

van hen die niet de vereiste expansie van het hart hebben, die niet geleerd zijn, die 

buiten het bereik van Vedanta vallen, die bekrompen zijn, en die dom van intellect 

zijn. 

 

aje sāmye tu ye kecidbhaviṣyanti suniścitāḥ . 

te hi loke mahājñānāstacca loko na gāhate .. 95.. 

95. Alleen zij zullen in deze wereld onovertroffen kennis bezitten, die vastbe-

raden zullen zijn in hun overtuiging met betrekking tot datgene wat ongebo-



139 

 
ren en uniform is. Maar de gewone mens kan die (Werkelijkheid) niet begrij-

pen. 

Ye kecit, zij die, toevallig; zelfs al zijn zij vrouwen; bhavişyanti, vastberaden zullen 

worden; met betrekking tot de aard van de uiteindelijke Werkelijkheid, aje sāmye, 

die ongeboren en uniform is; te hi loke mahājñānāḥ, zij alleen bezitten grote wijs-

heid, of met andere woorden, zijn begiftigd met onovertroffen kennis over de Wer-

kelijkheid, in deze wereld. Ca na lokaḥ, en niemand, geen andere mens met een 

gewoon intellect; gāhate, kan zich verdiepen in, dat wil zeggen, begrijpen; tat, dat 

ding, namelijk hun pad en hun kennisinhoud – de aard van de uiteindelijke Werke-

lijkheid. Want in de Smṛti staat: "Zoals het niet mogelijk is de vlucht van vogels in 

de lucht te schetsen, zo raken zelfs de goden verward in het proberen de koers te 

traceren van iemand die geïdentificeerd is geworden met het Zelf van alle wezens, 

die een bron van gelukzaligheid is voor allen, en die geen doel heeft te bereiken" 

(Mbh. Śā. 239. 23-24). 

Het volgende vers zegt waaruit hun grote kennis bestaat: 

 

ajeṣvajamasaṅkrāntaṃ dharmeṣu jñānamiṣyate . 

yato na kramate jñānamasaṅgaṃ tena kīrtitam .. 96.. 

96. Traditioneel wordt aangenomen dat de kennis die in de ongeboren zielen 

inherent is, ongeboren en niet-relationeel is. Aangezien de kennis geen objec-

tieve relatie heeft, wordt gezegd dat ze onthecht is. 

Aangezien işyati, traditioneel wordt aangenomen; dat de jñānam, kennis; ajeşu 

dharmeşu, inherent in de ongeboren, standvastige, zielen; ajam is, ongeboren, 

standvastig; zoals licht en warmte in de zon; daarom die kennis die asaṁkrāntam 

is, niet geassocieerd met enig ander object; ajam işyate, wordt gezegd ongeboren te 

zijn. Yataḥ, aangezien, jñānam, de kennis; na kramate, geen relatie heeft, met enig 

ander object; tena, om die reden; is het kīrtitam asaṅgam, verklaard niet-relationeel 

te zijn, zoals ruimte. 

 

aṇumātre'pi vaidharme jāyamāne'vipaścitaḥ . 

asaṅgatā sadā nāsti kimutā''varaṇacyutiḥ .. 97.. 

97. Mocht er oorsprong zijn voor iets, hoe gering ook, dan kan er nooit sprake 

zijn van onthechting voor de niet-onderscheidende mens;1 wat hoeft men te 

zeggen over de vernietiging van de sluier voor hem? 

Als, in overeenstemming met de andere disputerende scholen, jāyamāne vaid-

harmye anumātre api, wordt toegegeven dat er oorsprong is voor enig object, in-

 
1 Want het geringste idee van oorsprong draagt het idee van de subject-object relatie, d.w.z. 

dualiteit, met zich mee. 



140 

 
tern of extern, hoe onbeduidend die oorsprong ook moge zijn: dan na asti, kan er 

geen; asaṅgatā, onthechting; sadā, voor altijd; avipaścitaḥ, voor die niet-

onderscheidende mens, zijn. Kim uta, zou men moeten zeggen dat er geen; 

āvaraṇacyutiḥ, vernietiging van de sluier is? 

Bezwaar: Door te beweren dat er geen verwijdering van de sluier is, stelt u zich-

zelf bloot aan de beschuldiging dat u een sluier voor de zielen als uw eigen conclu-

sie accepteert. 

Hierop wordt geantwoord: "Nee." 

 

alabdhāvaraṇāḥ sarve dharmāḥ prakṛtinirmalāḥ . 

ādau buddhāstathā muktā budhyanta iti nāyakāḥ .. 98.. 

98. Geen enkele ziel kwam ooit onder enig sluier. Ze zijn van nature zuiver, 

zowel verlicht als vrij vanaf het begin. Zo begiftigd met de kracht (van ken-

nis), worden ze gezegd te weten. 

Sarve dharmāḥ, alle zielen; alabdhāvaraṇāḥ, hadden nooit enig sluier, enige ge-

bondenheid van onwetendheid enz., dat wil zeggen, zij zijn vrij van gebondenheid; 

en zij zijn prakṛti-nirmalāḥ, intrinsiek zuiver; buddhāḥ tathā muktāḥ, verlicht en 

ook vrij; ādau, vanaf het begin; aangezien zij van nature altijd zuiver, verlicht en 

vrij zijn. Als zij zo zijn, waarom wordt dan gezegd dat zij budhyante, weten? Het 

antwoord is: Zij zijn nāyakāḥ, meesters, hebben de kracht, van leren; dat wil zeg-

gen, zij zijn van nature begiftigd met de kracht van kennis. Dit is net zoals men 

zegt: "De zon schijnt", hoewel de aard van de zon constante schittering is; of zoals 

men zegt: "De heuvels staan", hoewel het de aard van de heuvels is om voortdu-

rend bewegingloos te zijn. 

 

kramate na hi buddhasya jñānaṃ dharmeṣu tāyinaḥ . 

sarve dharmāstathā jñānaṃ naitadbuddhena bhāṣitam .. 99.. 

99. De kennis van de verlichte mens, die allesdoordringend is, strekt zich niet 

uit tot objecten; en zo reiken de zielen ook niet tot objecten; Deze visie werd 

niet uitgedrukt door Boeddha. 

Hi, aangezien; jāñam, de kennis; buddhasya, van de verlichte, die de ultieme Wer-

kelijkheid heeft gerealiseerd; tāyinaḥ, van de allesdoordringende, van degene die 

geen tussenruimtes heeft zoals de ruimte, of van degene die ofwel aanbiddelijk of 

intelligent is; na kramate, strekt zich niet uit tot andere; dharmeşu, objecten; dat 
wil zeggen, zijn kennis is altijd gecentreerd in (of geïdentificeerd met) de ziel zoals 

licht in de zon. Tathā, op soortgelijke wijze, zoals kennis zelf; sarve dharmāḥ, alle 

zielen; strekken zich niet uit tot andere dingen hoegenaamd, de zielen zijn analoog 

aan (allesdoordringende) ruimte. Dit is de betekenis. De kennis die werd geïntro-

duceerd in "door zijn kennis die vergelijkbaar is met de ruimte" (Kārikiā, IV. I), is 



141 

 
deze kennis die analoog is aan de ruimte, die zich niet uitstrekt tot andere dingen, 

en die behoort tot de verlichte die allesdoordringend is krachtens zijn identiteit met 

kennis zelf. Net als de realiteit van het Zelf dat niets anders is dan Brahman, zijn ze 

onveranderlijk, onbeweeglijk, zonder delen, eeuwig, non-duaal, onthecht, onzicht-

baar, ondenkbaar, voorbij honger enz., zoals gezegd wordt in de Vedische tekst, 

"want het gezicht van de getuige kan nooit verloren gaan" (Bṛ. IV. iii. 23). Dat de 

aard van de hoogste Werkelijkheid vrij is van de verschillen van de kennis, het 

gekende, en de kenner en zonder een tweede is, etat, dit ding, bhāşitam, werd niet 

uitgedrukt, buddhena, door Boeddha; hoewel een benadering van non-dualisme 

werd geïmpliceerd in zijn negatie van uiterlijke objecten en zijn verbeelding van 

alles als louter bewustzijn. Maar dit non-dualisme, de essentie van de ultieme Wer-

kelijkheid, moet alleen uit de Upaniṣads gekend worden. Dit is de strekking. 

Aan het einde van de verhandeling wordt een groet uitgesproken ter lof van de 

kennis van de hoogste Werkelijkheid: 

 

durdarśamatigambhīramajaṃ sāmyaṃ viśāradam . 

buddhvā padamanānātvaṃ namaskurmo yathābalam .. 100.. 

100. Na het realiseren van die Staat (van Werkelijkheid) die ondoorgronde-

lijk, diepzinnig, ongeboren, uniform, heilig en non-duaal is, betuigen wij Onze 

eerbied aan Het naar beste vermogen. 

Durdarśam, dat wat met moeite gezien kan worden, dat wil zeggen, ondoorgronde-

lijk, het is verstoken van de vier alternatieven van bestaan, niet-bestaan, enz. 

(Kārikā, IV. 83); en vandaar atigambhīram, diepzinnig, onpeilbaar als een oceaan; 

voor de mensen die geen onderscheidingsvermogen hebben. Ajam ongeboren; 

sāmyam, uniform, viśāradam, heilig. Buddhvā, na te hebben gerealiseerd, geïdenti-

ficeerd te zijn geworden met; dit soort padam, Staat; dat anānātvam is, non-

dualiteit; namaskurmaḥ, wij betuigen onze eerbied, aan die Staat; yathābalam, naar 

beste vermogen; door Het binnen het bereik van empirische handelingen te bren-

gen, hoewel Het alle relatieve ervaring trotseert. Dit is het idee. 

 

Groet van de commentator: 

1. Ik buig voor dat Brahman dat, hoewel ongeboren, lijkt geboren te worden door 

Zijn ondoorgrondelijke kracht; dat, hoewel altijd rustig, in beweging lijkt te zijn; 

dat, hoewel één, veelvoudig lijkt te zijn voor degenen wier visie is verwrongen 

door de waarneming van diverse attributen van objecten; en dat de angst vernietigt 

van degenen die hun toevlucht tot Het zoeken. 

2. Ik groet door me ter aarde te werpen aan de voeten van die leraar van mijn le-

raar,1 de meest aanbiddelijke onder de aanbiddelijken, die, bij het zien van de 

 
1 Gauḍapāda, de leraar van Govindapāda die Śaṅkara onderwees. 



142 

 
schepselen verdronken in de zee (van de wereld), geteisterd door zeemonsters die 

onophoudelijke geboorten en doden ondergaan, uit mededogen met alle wezens, 

deze nectar redde, die zelfs door goden moeilijk te verkrijgen is en die in de diep-

ten van de oceaan ligt, genaamd de Veda's, welke (Veda's) hij beroerde door de 

karnstaf van zijn verlichte intellect in te voegen. 

3. Ik betuig mijn eerbied met heel mijn wezen aan die heiligende voeten — de 

verdrijvers van de angst voor transmigratie — (voeten) van mijn eigen leraar, door 

het licht van wiens verlichte intellect de duisternis van waan die mijn eigen geest 

omhulde werd verdreven, die voor altijd mijn angst voor verschijning en verdwij-

ning in deze verschrikkelijke zee van ontelbare geboorten vernietigde, en aan 

wiens voeten anderen ook onfeilbaar de kennis van de Upaniṣads, zelfbeheersing 

en nederigheid verkrijgen. 

 

  



143 

 
 

 

om bhadraṁ karṇebhiḥ śruṇuyāma devāḥ | bhadraṁ paśyemākṣabhiryajatrāḥ | 

sthirairaṅgaistuṣṭuvāṁsastanūbhirvyaśema devahitaṁ yadāyuḥ | 
svasti na indro vṛddhaśravāḥ | svasti naḥ pūṣā viśvavedāḥ | 

svasti nastārkṣyo ariṣṭanemiḥ | svasti no bṛhaspatirdadhātu || 

om śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ ||  

 

Om! O goden, mogen wij met de oren gunstige woorden horen; terwijl wij bezig 

zijn met offers, mogen wij met de ogen gunstige dingen zien; terwijl wij de goden 

prijzen met vaste ledematen, mogen wij een leven leiden dat nuttig is voor de go-

den. 

Moge Indra van oude roem gunstig voor ons zijn; moge de allerrijkste (of alweten-

de) Pūṣā (god van de aarde) ons gunstig gezind zijn; moge Garuḍa, de vernietiger 

van het kwade, ons welgezind zijn; moge Bṛhaspati ons welzijn verzekeren. 

Om! Vrede! Vrede! Vrede! 

 


