
 

 

CHĀNDOGYA UPANIŞAD 

(BHĀṢYA) 

 

Met uitleg door 

Śrī Śaṅkarācārya 
 

 

  



 

 

 

  



 

 

 

 

CHĀNDOGYA UPANIŞAD 

(BHĀṢYA) 
 

Met uitleg door 

Śrī Śaṅkarācārya 
 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

Uitgave januari 2026 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISBN: 

 

 



3 

 

 

 

Over dit boek 

Śaṅkara heeft de tien Upaniṣads, die traditioneel als de voornaamste worden 

beschouwd, van commentaar (bhāṣya: uitleg) voorzien. Dit zijn de: Īśa, Kena, 

Kaṭha, Aitareya, Muṇḍaka, Praśna, Taittirīya, en de Māṇḍūkya Upaniṣad (met 

Gauḍapāda's Kārikā), evenals de Chāndogya en de Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad. 

De eerste acht zijn reeds door de Sanskriet-studiegroepen van de Stichting 

School voor Filosofie te Amsterdam vertaald en uitgegeven [1]
1
. Deze uitgaven 

zijn gebaseerd op de Engelse vertalingen in Eight Upaniṣads van Swāmi 

Gambhīrānanda. 

Het boek dat voor u ligt, bevat de vertaling van de Chāndogya Upaniṣad 

inclusief het commentaar (bhāṣya) van Śaṅkara. Deze vertaling is niet 

gebaseerd op een Engelse versie, maar is primair tot stand gekomen als een 

rechtstreekse vertaling vanuit de Sanskrietbrontekst [2, 3] (in IAST-

transliteratie [4]) met behulp van een AI-systeem. Om de betrouwbaarheid te 

waarborgen, die bij de vertaling van een dergelijk geschrift vereist is, zijn alle 

door AI vertaalde verzen en commentaren vergeleken met twee gezaghebbende 

Engelse vertalingen [5, 6]. Hieruit bleek dat de verzen en commentaren 

inhoudelijk volledig met elkaar overeenkwamen. Slechts in een beperkt aantal 

gevallen zijn aanpassingen gedaan, voornamelijk wat betreft de woordkeuze. 

Een steekproefsgewijze vergelijking met een andere AI-vertaling toonde geen 

noemenswaardige inhoudelijke verschillen, behalve in formulering en 

incidenteel in de terminologie. Vermeldenswaard is bovendien dat sommige AI-

systemen bij de vertaling ongevraagd aanvullende informatie verstrekken, wat 

bij de studie van afzonderlijke verzen zeer behulpzaam kan zijn. 

Vooruitlopend op een eventuele gedrukte uitgave, is dit boek nu digitaal 

beschikbaar gesteld voor belangstellenden. De vetgedrukte tekst bevat de 

Sanskriettekst en de vertaling van de verzen; de normaal gedrukte tekst geeft 

het commentaar van Śaṅkara weer. Aan het einde van elk Sanskrietvers in 

transliteratie zijn het hoofdstuk-, sectie- en versnummer vermeld om het 

opzoeken te vergemakkelijken. 

Tot slot enkele persoonlijke kanttekeningen. Na de recente vertalingen van de 

Taittirīya Upaniṣad en de Māṇḍūkya Upaniṣad (met de Kārikā van Gauḍapāda) 

bhāṣya voelde ik een onweerstaanbare drang om ook de Chāndogya Upaniṣad 

ter hand te nemen. Ook bij dit werk ervoer ik een sterke betrokkenheid bij de 

inhoud. Mede dankzij Śaṅkara’s verhelderende uitleg ging dit bij vlagen 

                                                        
1 Getallen tussen vierkante haakjes verwijzen naar literatuur aan het einde van dit boek. 



4                                        

 

gepaard met verwondering en een diepe vreugde en dankbaarheid bij het 

doorgronden van de daarin verwoorde kennis. 

Suggesties voor verbeteringen aan dit boek stel ik zeer op prijs. 

Ferit Arav 

Januari 2026 

  



5 

 

 

Inhoudsopgave: 

Over dit boek        3 

Over de uitspraak van Sanskriet letters     6 

Eerste pagina uit de brontekst [2]      7 

Inleiding door Śaṅkarācarya      9 

HOOFDSTUK I      12 

HOOFDSTUK II     73 

HOOFDSTUK III    117 

HOOFDSTUK IV    167 

HOOFDSTUK V    209 

HOOFDSTUK VI    265 

HOOFDSTUK VII    322 

HOOFDSTUK VIII    367 

Literatuur     425 

 

 

 

 

 

 

  



6                                        

 

 

Richtlijnen voor de uitspraak van letters in Sanskrit woorden 

Klinkers: 

a als a in kat (kort) 

ā als a in klaar, daken (verlengd) 

u als oe in boek (kort) 

ū als oe in boer (langer) 

i als i in dit (kort) 

ī als i in indien (verlengd) 

e altijd lang als ee in feest  

o altijd lang als oo in mooi 

ai als aï in Aida 

au als au in kauwen 

ḥ als h in kashbah 

 

Medeklinkers: 

Gutturale klanken: 

k als k in kat 

g als g in go in het Engels 

Neusklanken: ṁ, ṃ, ṅ of ṇ 

Sisklanken: 

s als s in besef 

ṣ (cerebraal) als s in sugar (Engels) 

ś (palataal) als ch in ich (Duits) 

ñ (cerebraal) señor in het Spaans 

c als tja in het Nederlands 

j als j in Jack (Engels) of dja (Nederlands) 

y als j in jij 

v als ua in aqua of what in het Engels  

h achter een medeklinker betekent aspireren als in tophit 

jñ als g in budget 

Overige medeklinkers als r, ṭ, ḍ en ṇ worden cerebraal uitgesproken. L, t, d, en  

n zijn net als in het Nederlands dentale klanken. V, p, b en m zijn de labiale 

(lip)klanken als in het Nederlands. 

De w, f en z klanken in het Nederlands komen in het Sanskrit niet voor 

  



7 

 

   

(Pagina 186 uit [2]) 

 

āpyāyantu mamāṅgāni vākprāṇaścakṣuḥ śrotramatho balamindriyāṇi ca 

sarvāṇi, sarvaṃ brahmaupaniṣadaṃ māhaṃ brahma nirākuryāṃ mā mā 

brahma nirākarodanirākaraṇamastvanirākaraṇaṃ me 'stu, tadātmani nirate 

ya upaniṣatsu dharmāste mayi santu te mayi santu | 

oṃ śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ || 

Mogen mijn ledematen krachtig worden, alsook mijn spraak, levensadem, oog, 

oor, en ook mijn kracht en al mijn zintuigen. 

Alles is het Brahman van de Upanişads. 

Moge ik Brahman niet verloochenen; moge Brahman mij niet verloochenen. 

Laat er geen verloochening zijn; laat er voor mij geen verloochening zijn. 
Mogen de deugden (dharma) die in de Upanişads [beschreven staan], in mij 

verblijven, die toegewijd ben aan het Zelf (Ᾱtman). 

Mogen zij in mij verblijven. 

Om Vrede, Vrede, Vrede.  



8                                        

 

 

 

(Pagina 190 uit [2])  



9 

 

 

Om 

De Chāndogya Upaniṣad van de Sāma Veda 

Inleiding tot het Commentaar (bhāṣyam) samengesteld door de  

eerbiedwaardige leraar Śrī Śaṅkara Bhagavatpāda. 

 

Het commentaar De Chāndogya Upaniṣad, die acht hoofdstukken telt, begint 

met: "omityetadakṣaram" ("Om, deze lettergreep..."). Ten behoeve van hen die 

de betekenis ervan beknopt wensen te kennen, vangt hier dit sub-commentaar 

(ṭippaṇa) op het commentaar van de Chāndogya Upaniṣad aan. Het is een 

directe uiteenzetting van beperkte omvang, samengesteld door de eerbied-

waardige Śrī Narendrapurī, de vorst der asceten. 

De relatie [van deze tekst met het voorgaande deel van de Veda] is als volgt: 

Alle rituele handelingen (karma) die begrepen zijn, indien vergezeld van kennis 

(meditatie) over godheden zoals Prāṇa (de levensadem), leiden via het 'Pad van 

Licht' (Devayāna Mārga) tot het bereiken van de wereld van Brahman 

(Brahma-loka). [Rituele handelingen] die enkel worden uitgevoerd [zonder 

meditatie], leiden via het 'Pad van Rook' (Pitṛy)na Mārga) tot het bereiken van 

de Maanwereld. En voor hen die enkel hun natuurlijke neigingen volgen en van 

beide paden zijn afgedwaald, is een ellendige neergang beschreven. En omdat 

via geen van beide paden [noch het pad van licht, noch dat van rook] het 

ultieme menselijke doel (moksha / bevrijding) volledig vervuld wordt, begint 

deze Upaniṣad. Het doel is om de kennis van het non-duale Zelf (advaita-ātma-

vijñāna) uiteen te zetten, een kennis die onafhankelijk is van rituelen en die de 

oorzaken van de drie paden van saṁsāra (de kringloop van wedergeboorte) 

vernietigt. 

En nergens anders dan in de kennis van het non-duale Zelf is het bereiken van 

het ultieme goed te vinden. Want [de tekst] zal zeggen: "Maar zij die het anders 
weten dan dit, hebben anderen als koning en hun werelden zijn vergankelijk." 

En in het tegenovergestelde geval [bij kennis van het Zelf]: "Hij wordt 

soeverein (svarāḍ)." 

Evenzo, na gezegd te hebben dat voor hem die gehecht is aan het onware (de 

dualiteit), er gebondenheid is — zoals een dief die [tijdens een godsoordeel] een 

verhitte bijl vastpakt en verbrand en gebonden wordt — en het ervaren van het 
lijden van saṁsāra; [zegt de tekst dat] voor hem die gehecht is aan de Waarheid 

van het non-duale Zelf — zoals iemand die geen dief is en de verhitte bijl 

vastpakt zonder verbrand of gebonden te worden — er een afwezigheid van 

verbranding en gebondenheid is, wat neerkomt op het stoppen van het lijden 

van saṁsāra en bevrijding (moksha). 



10                                        

 

Precies daarom kan de visie van het non-duale Zelf niet samengaan met rituele 

handelingen (karma). Want het bewustzijn dat voortkomt uit zinnen als "Het 

Bestaande is Eén, zonder tweede" en "Dit alles is het Zelf", vernietigt het 

onderscheid tussen handeling, handelende persoon en resultaat, en kan niet 

logisch worden weerlegd. 

Bezwaar: Maar er is toch de notie van rituele voorschriften? 

Antwoord: Nee. Want rituelen worden voorgeschreven voor degene die de 

notie heeft van nature een dader en genieter te zijn, en die gebreken heeft zoals 

begeerte en afkeer die uit die onwetendheid voortvloeien. 

Bezwaar: Aangezien rituelen worden voorgeschreven voor iemand die de 

betekenis van de gehele Veda heeft begrepen, geldt karma ook voor degene die 

non-duale kennis bezit. 

Antwoord: Nee. Want de kennis van daderschap en genieterschap, die het 

domein is van rituelen en die natuurlijk is [voor de onwetende], wordt 

tenietgedaan door [kennis zoals] "Het Bestaande is Eén, zonder tweede" en "Dit 

alles is het Zelf". Daarom worden rituelen enkel voorgeschreven voor degene 

die gebreken heeft zoals onwetendheid (avidya), niet voor degene die non-duale 

kennis bezit. Daarom zal [de tekst] zeggen: "Al dezen gaan naar deugdzame 

werelden. Hij die standvastig is in Brahman bereikt onsterfelijkheid." 

In deze context van de non-duale kennis worden echter ook meditaties 

(upāsanā's) beschreven. Sommige zijn middelen tot voorspoed, andere hebben 

resultaten die dicht bij de uiteindelijke bevrijding (kaivalya) liggen, en weer 

andere betreffen Brahman in een enigszins gemodificeerde vorm (niet het 

absolute non-duale) en dienen ter verrijking van het karma (als onderdeel van 

rituelen). Omdat ze overeenkomen in het feit dat ze geheim (rahasya) zijn en 

beide mentale activiteiten betreffen — want net zoals non-duale kennis een 

mentale activiteit is, zo zijn ook andere meditaties vormen van mentale 

activiteit — is er inderdaad een overeenkomst [waarom ze in dezelfde tekst 

worden behandeld]. 

Bezwaar: Wat is dan het specifieke verschil tussen non-duale kennis en 

meditaties? 

Antwoord: Er wordt gezegd: Non-duale kennis (jñāna) verwijdert het besef 

van onderscheid in dader, middelen, handeling en resultaat, dat van nature is 

geprojecteerd op het Zelf dat niet handelt. Net zoals de vaststelling van de ware 

aard van een touw, veroorzaakt door licht, de verkeerde kennis (projectie) van 

een slang verwijdert. Meditatie (upāsana) daarentegen is het aannemen van een 

bepaald object als steun, zoals voorgeschreven door de geschriften, en het 

daarop richten van een stroom van gelijke gedachten, ononderbroken door 

andersoortige gedachten. Dat is het verschil. 



11 

 

Deze meditaties worden als eerste behandeld, omdat ze door het zuiveren van 

de geest (sattva) de ware aard van de werkelijkheid helpen onthullen en zo 

behulpzaam zijn voor non-duale kennis, en omdat ze gemakkelijker uit te 

voeren zijn aangezien ze een object als steun hebben. 

Omdat de gewoonte van rituele handelingen diepgeworteld is en het moeilijk is 

voor de geest om rituelen op te geven en zich enkel aan meditatie te wijden, 

wordt allereerst die meditatie uiteengezet die betrekking heeft op de onderdelen 

van het ritueel [zodat de overgang geleidelijk is]. 

 



12                                       HOOFDSTUK I 

 

 

HOOFDSTUK I 

SECTIE 1 

 

om ity etad akṣaram udgītham upāsīta | 

om iti hy udgāyati tasyopavyākhyānam | ChUp_|1,1.1 || 

1. Men dient te mediteren op deze lettergreep: 'Om', [als] de Udgītha.
 
 

Want men zingt luid (udgāyati) met 'Om'. Hiervan volgt nu de nadere 

uitleg. 

"Men dient te mediteren op deze lettergreep: Om..." De lettergreep "Om" is de 

meest nabije benaming (abhidhāna) voor het Hoogste Zelf (Paramātman). 

Want wanneer deze [naam] gebruikt wordt, wordt Hij tevreden, net zoals 

iemand in de wereld [tevreden wordt] wanneer hij met een geliefde naam wordt 

aangesproken. 

Hier wordt het [woord Om] gebruikt gevolgd door het woordje 'iti'
1
 ("aldus" of 

aanhalingstekens), waardoor het wordt onderscheiden van zijn functie als louter 

aanduiding, en wordt opgevat als puur de klankvorm zelf. En op die manier 

wordt het een symbool (pratīka)
2
 voor het Hoogste Zelf, net als een godenbeeld 

(arcā) en dergelijke. Dat het op deze wijze, zowel als naam en als symbool, het 

allerbeste middel is voor de verering (upāsana) van het Hoogste Zelf, wordt in 

alle Upaniṣads (Vedānta) begrepen. 

De voortreffelijkheid ervan is welbekend door het veelvuldige gebruik ervan 

aan het begin van japa (mantra-recitatie), rituele handelingen en svādhyāya 

(Veda-studie). Daarom dient men te mediteren op deze lettergreep — die uit 

een klank (varṇa) bestaat en die aangeduid wordt met het woord 'Udgītha'
3
 

omdat het een onderdeel is van de 'Udgītha'-sectie (van de Sāman-zang). 

                                                        
1 Iti: Een Sanskriet partikel dat werkt als aanhalingstekens. Śaṅkara legt uit dat "Om iti" 

betekent dat we niet alleen naar de betekenis kijken, maar naar de klank zelf als object van 

meditatie. 

2 Pratīka: Een symbool of representatie waarop men mediteert als plaatsvervanger voor het 

oneindige Brahman (vergelijkbaar met hoe men mediteert op een beeld als representatie van 

een godheid). 

3 Udgītha: Letterlijk "luid gezang". Het is het belangrijkste onderdeel van de Sāma Veda-

zangen, gezongen door de Udgātṛ-priester tijdens offers. Omdat elke Udgītha begint met 

"Om", wordt de mediterende hier gevraagd om Om (de essentie) te identificeren met de 

Udgītha (het ritueel). 



HOOFDSTUK I                                                        13 

 

Men dient een standvastige concentratie (een geest gekenmerkt door eenpuntig-

heid) voortdurend te richten op de klank Om, die een onderdeel is van het 

ritueel en een symbool voor het Hoogste Zelf. 

De geschrifttekst (Śruti) geeft zelf de reden waarom Om wordt aangeduid met 

het woord Udgītha: "Want met 'Om' zingt men luid." Omdat men begint met 

"Om" wanneer men luid zingt (de Udgītha zingt), daarom is de Udgītha [hier 

gelijk aan] de klank Om. Dat is de betekenis. 

"Hiervan volgt de nadere uitleg": De uitleg van die lettergreep. De nadere uitleg 

is de uiteenzetting van: "zo is de meditatie", "zo is de luister/glorie", "zo is het 

resultaat", enzovoort. [Deze uitleg] vangt nu aan," is wat er in de zin als rest 

(vākyaśeṣa) aangevuld moet worden. 

 

eṣāṃ bhūtānāṃ pṛthivī rasaḥ pṛthivyā āpo rasaḥ | 

apām oṣadhayo rasaḥ oṣadhīnāṃ puruṣo rasaḥ | 

puruṣasya vāg rasaḥ vāca ṛg rasaḥ | 

ṛcaḥ sāma rasaḥ sāmna udgītho rasaḥ || ChUp_1,1.2 || 

2. De aarde is de essentie van deze wezens. 

Water is de essentie van de aarde. 

Planten zijn de essentie van water. 

De mens (Puruṣa) is de essentie van planten. 

Spraak (Vāk) is de essentie van de mens. 

De Ṛg(-vers) is de essentie van spraak. 

De Sāman(-zang) is de essentie van de Ṛg. 

De Udgītha (Om) is de essentie van de Sāman. 

In dit vers wordt een hiërarchie
1
 van essenties (rasa)

 2
 opgebouwd, van het 

grofstoffelijke naar het meest verheven spirituele symbool (Om). 

"Van deze..." — dat wil zeggen, van de bewegende en niet-bewegende — 

"...wezens is de aarde de essentie." [Dit betekent dat zij] de toevlucht, het 

uiteindelijke doel en de steun (avaṣṭambha) is. "Water is de essentie van de 

aarde." Want de aarde is in de wateren geweven als schering en inslag (otā ca 

protā ca); daarom is dat [water] de essentie van de aarde. "Planten zijn de 

                                                        
1 De keten: aarde (fysieke basis), water (subtieler element, doordringt aarde), planten (leven 

voortkomend uit water), mens (fysiek lichaam gebouwd uit voedsel/planten), spraak (de 

hoogste functie van de mens), Ṛg (poëtische, heilige spraak), Sāman (muzikale, melodieuze 

heilige spraak), Udgītha/Om (de pure klank, de bron van alles).  

2 Rasa (Essentie): Het woord rasa betekent letterlijk sap, smaak of essentie. In deze context 

betekent het de fijnste, meest gecondenseerde en waardevolle kern van iets. De tekst beweegt 

van grof (aarde) naar fijn (geluid/Brahman). 



14                                       HOOFDSTUK I 

 

essentie van water." Omdat planten transformaties zijn van water. "De mens 

(Puruṣa) is de essentie van hen [de planten]." Omdat de mens een transformatie 

is van voedsel [dat uit planten bestaat]. "Van die mens nu, is spraak de 

essentie." Want van de ledematen van de mens is spraak het meest voortreffe-

lijk (sāriṣṭhā). Daarom wordt spraak de essentie van de mens genoemd. "Maar 

van die spraak is de Ṛg(-vers) de essentie." [Want die is] nog edeler/essentiëler 

[dan gewone spraak]. "De Sāman is de essentie van de Ṛg." [Want die is] nog 

edeler [dan de gereciteerde versregel]. "En van die Sāman is de Udgītha..." — 

vanwege de context (prakṛtatvāt) wordt hiermee de lettergreep Om bedoeld — 

"...de essentie." [Want die is] het aller-edelst. 

 

sa eṣa rasānāṃ rasatamaḥ paramaḥ parārdhyo 'ṣṭamo yadudgīthaḥ || 

ChUp_1,1.3 || 

3. Aldus is deze van de [eerdergenoemde] reeks die begint met de levende 

wezens en steeds subtielere essenties bevat, in buitengewone mate de 

essentie: de Rasatama (de essentie der essenties). 

Aldus is deze... ( namelijk de lettergreep Om die de naam Udgītha draagt)... van 

de [eerdergenoemde] reeks die begint met de levende wezens en steeds 

subtielere essenties bevat, in buitengewone mate de essentie: de Rasatama (de 

essentie der essenties). [Hij is] de Allerhoogste (Parama), omdat hij het 

symbool (pratīka) is van het Hoogste Zelf (Paramātman).Wat betreft [de term] 

Parārdhya: Het woord ardha betekent hier 'plaats' of 'zetel' (sthāna). En de 

'Parārdha' is de hoogste (para) plaats (ardha). Omdat hij die [plaats] waardig is 

(arhati), wordt hij Parārdhya genoemd. De bedoeling [van deze term] is aan te 

geven dat hij de plaats van het Hoogste Zelf waardig is, omdat hij aanbeden 

dient te worden als [ware hij] het Hoogste Zelf. [Hij is] de achtste (aṣṭama) in 

de telling van de essenties die bij de aarde begint (pṛthivyādi). "Yadudgīthaḥ" 

[betekent]: hij die de Udgītha is. 

 

katamā katama rk katamat katamat sāma katamaḥ katama udgītha iti 

vimṛṣṭaṃ bhavati || ChUp_ 1,1.4 || 

4. "Welke, welke is de Ṛg? Welke, welke is de Sāman? 

Welke, welke is de Udgītha? Aldus wordt er overwogen." 

Er is [eerder] gezegd dat de Ṛg de essentie is van spraak. [Nu wordt de vraag 

gesteld:] Welke is die Ṛg? Welke is die Sāman? En welke is die Udgītha? De 

herhaling "welke, welke" (katamā katamā) dient om respect of nadruk (adara) 

aan te geven. 



HOOFDSTUK I                                                        15 

 

Bezwaar: wordt het achtervoegsel 'ḍatamac' (waarmee het woord 'katama' 

wordt gevormd) niet gebruikt bij een vraag betreffende een specifieke klasse 

(jāti) te midden van velen? [De regel luidt dat men katama gebruikt als men 

vraagt: "welke van deze soorten?"]. Hier is er echter geen veelvoud van Ṛg-

klassen (er is maar één soort 'Ṛg-veda'). Hoe kan het gebruik van 'katama' hier 

dan juist zijn? 

Antwoord: Dit is geen fout. Wanneer we de samenstelling jātiparipraśna 

(vraag betreffende klasse) analyseren als: "een vraag binnen een klasse" (jātau 

paripraśna), dan is het logisch, omdat er binnen de klasse 'Ṛg' een veelvoud aan 

individuele verzen (vyakti) bestaat. Het moet dus niet geanalyseerd worden als 

"een vraag naar de klasse zelf" (jāteḥ paripraśna). 

Bezwaar: Maar bij de analyse 'vraag naar de klasse' (genitief) kloppen 

voorbeelden zoals 'Wie is een Kaṭha?' (waarbij men vraagt naar een specifieke 

tak van de Veda) wel. Maar bij de interpretatie 'vraag binnen een klasse' 

(locatief) past dat niet. 

Antwoord: Ook in dat geval [van de Kaṭha] is er geen fout, omdat de vraag 

gesteld wordt met het oog op de veelheid van individuen binnen de klasse van 

de Kaṭha's. Als de regel strikt "vraag naar de klasse" zou betekenen, dan zou er 

voor zinnen als "Welke Ṛg?" een extra grammaticale regel (upasaṃkhyāna) 

toegevoegd moeten worden [om het correct te maken]. Maar dat is niet nodig. 

"Aldus wordt er overwogen" (vimṛṣṭaṃ bhavati) betekent: er wordt een 

onderzoek of deliberatie (vimarśa) uitgevoerd. 

 

vāg evark prāṇaḥ sāma om ity etad akṣaram udgīthaḥ | 

tad vā etan mithunaṃ yad vāk ca prāṇaś cark ca sāma ca || ChUp_1,1.5 || 

5. Spraak is waarlijk de Ṛg. De levensadem (Prāṇa) is de Sāman. 

De lettergreep 'Om' is de Udgītha. Dit is dat paar: namelijk Spraak en 

Levensadem, en [ook] de Ṛg en de Sāman. 

Nu de overweging [in het vorige vers: "Welke is de Ṛg?"] is gemaakt, is het 

passend om het antwoord te geven: "Spraak is waarlijk de Ṛg, de levensadem is 

de Sāman". Hoewel Spraak en Ṛg [hier] als één worden beschouwd, is er geen 

tegenspraak met het feit dat [de Udgītha in vers 1.1.3] de achtste werd genoemd 

[en Spraak de vijfde]. Dit is namelijk een andere zin [met een ander doel], 

bedoeld om de eigenschap van 'vervulling' (āpti) te bewerkstelligen. [Daarom 

wordt herhaald:] "Deze lettergreep Om is de Udgītha". 

Omdat Spraak en Levensadem de bronnen (yoni) zijn van de Ṛg en de Sāman, 

wordt er gezegd: "Spraak is de Ṛg, Levensadem is de Sāman". Want door het 

begrijpen van de bronnen van de Ṛg en de Sāman — respectievelijk Spraak en 

Levensadem — wordt een 'insluiting' (avarodha) van alle Ṛg-verzen en alle 



16                                       HOOFDSTUK I 

 

Sāman-liederen bewerkstelligd. En bij de insluiting van alle Ṛg-verzen en 

Sāman-liederen, worden [ook] alle rituelen die met de Ṛg en Sāman worden 

uitgevoerd, ingesloten. En bij die insluiting, worden alle verlangens [die door 

die rituelen worden verkregen] ingesloten. 

Met de woorden "Deze lettergreep Om is de Udgītha" wordt de twijfel 

weggenomen dat het om een onderdeel van de zang (bhakti) zou gaan [in plaats 

van alleen de lettergreep]. Met "Dit nu is dat paar" wordt een koppel aangeduid. 

Wat is dat paar? Hij zegt: "Dat wat Spraak en Levensadem is". [Zij zijn] het 

paar dat de oorzaak is van alle Ṛg-verzen en Sāman-liederen. De woorden "en 

de Ṛg en de Sāman" betekenen: de oorzaken van de Ṛg en de Sāman, aangeduid 

met de woorden Ṛg en Sāman. De Ṛg en de Sāman vormen [hier] namelijk niet 

een onafhankelijk [tweede] paar. Anders zouden er namelijk twee paren zijn: 

één paar 'Spraak en Levensadem' en een ander paar 'Ṛg en Sāman'. En in dat 

geval zou de aanduiding in het enkelvoud "Dit... paar" (tad etan mithunam) 

onjuist zijn. Daarom ligt het 'paar-zijn' enkel bij Spraak en Levensadem, de 

bronnen van de Ṛg en de Sāman. 

 

tad etan mithunam om ity etasminn akṣare saṃsṛjyate |yadā vai mithunau 

samāgacchata āpayato vai tāv anyo 'nyasya kāmam || ChUp_ 1,1.6 || 

6. Dit paar nu wordt verenigd in de lettergreep 'Om'. Wanneer een paar 

samenkomt, vervullen zij waarlijk elkaars verlangen. 

Dit paar... — dat als zodanig gekenmerkt is [in het vorige vers, namelijk Spraak 

en Adem] — ...wordt verenigd in deze lettergreep: Om. Omdat het paar, dat 

zich onderscheidt door de eigenschap van het verkrijgen van alle verlangens, in 

de lettergreep Om verenigd blijkt te zijn, staat het vast (prasiddham) dat de 

lettergreep Om de kwaliteit bezit van het vervullen van alle verlangens. 

Dat de lettergreep Om uit Spraak bestaat en door de Levensadem wordt voort-

gebracht, betekent dat hij met het paar verenigd is. En omdat het algemeen 

bekend is dat een paar zorgt voor de vervulling van verlangens, wordt [het 

volgende] voorbeeld (dṛṣṭānta) gegeven: "Zoals in de wereld: wanneer een paar 

— de leden van een koppel, man en vrouw (strī-puṃsau) — samenkomt en zich 

verenigt middels de geslachtsdaad (grāmyadharma), dan vervullen zij elkaars 

verlangen." Evenzo staat het vast dat de lettergreep Om de eigenschap bezit om 

alle verlangens te vervullen, dankzij het feit dat het paar in zijn wezen is 
binnengegaan. Dit is de bedoeling. 

 

āpayitā ha vai kāmānāṃ bhavati ya etad evaṃ vidvān akṣaram udgītham 

upāste || ChUp_ 1,1.7 || 



HOOFDSTUK I                                                        17 

 

7. Hij wordt waarlijk een vervuller van verlangens, hij die, dit zo wetende, 

mediteert op deze lettergreep als de Udgītha. 

De aanbidder hiervan — [in dit geval] de Udgātṛ-priester — verkrijgt de 

eigenschappen ervan (van Om). Daarom zegt [de tekst]: "Hij wordt waarlijk een 

vervuller van de verlangens" — van de offerheer (yajamāna) — "hij die 

mediteert op deze lettergreep als de Udgītha die op deze wijze de eigenschap 

van 'vervulling' (āpti) bezit." De betekenis is: voor hem geldt dit resultaat zoals 

beschreven. Want de Schrift (Śruti) zegt: "Zoals men op Hem mediteert, dat 

wordt men zelf". 

 

tad vā etad anujñākṣaram |yad dhi kiṃcānujānāty om ity eva tad āha | 

eṣo eva samṛddhir yad anujñā |samardhayitā ha vai kāmānāṃ bhavati ya etad 

evaṃ vidvān akṣaram udgītham upāste || ChUp_ 1,1.8 || 

8. Dit is waarlijk de lettergreep van instemming (anujñā). Want waarvoor 

men ook instemming geeft, men zegt daarop slechts: 'Om'. Deze 

instemming is waarlijk voorspoed (samṛddhi). Hij wordt waarlijk een 

bevorderaar van verlangens, hij die, dit zo wetende, mediteert op deze 

lettergreep als de Udgītha. 

En de klank Om bezit de eigenschap van voorspoed (samṛddhi). Hoe? "Dit..." 

— het hier besproken onderwerp — "...is de lettergreep van instemming
1
." Het 

is zowel instemming als een lettergreep. De betekenis is: Omkara is 

instemming, oftewel goedkeuring (anumati). Hoezo is het instemming? De 

Schrifttekst (Śruti) zegt het zelf: "Want wat men ook..." — in de wereld, of het 

nu kennis of rijkdom betreft — "...toestaat": wanneer een geleerde of een rijk 

man daar zijn goedkeuring aan geeft, zegt hij slechts "Om". 

Zo ook in de Veda [Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 3.9.1]: "Zijn het er drieëndertig 

[goden]?" — "Om," zo sprak hij [als bevestiging]. En zo ook in de wereld: 

wanneer er gezegd wordt "Ik neem deze rijkdom van jou", zegt hij [als hij het 

toestaat]: "Om". Daarom is deze instemming waarlijk voorspoed. Wat 

instemming is, dat is voorspoed, omdat instemming daarin [in voorspoed] zijn 

oorsprong vindt. Want [alleen] iemand die voorspoedig (machtig/rijk) is, geeft 

instemming met "Om". Daarom is de betekenis dat Omkara de eigenschap van 

voorspoed bezit. 

Omdat hij mediteert op de eigenschap van voorspoed en die aard aanneemt, 

wordt hij een "bevorderaar (samardhayitā) van de verlangens" — van de 

                                                        
1 In het Vedische Sanskriet (en in rituele context) betekent "Om" vaak simpelweg "Ja" of 

"Het zij zo". Het is een woord van bevestiging en toestemming 



18                                       HOOFDSTUK I 

 

offerheer — hij die, dit zo wetende, mediteert op de lettergreep als de Udgītha... 

enzovoort, zoals voorheen [in vers 7]. 

 

teneyaṃ trayī vidyā vartate om ity āśrāvayati om iti śaṃsati  om ity udgāyati | 

etasyaiva akṣarasyāpacityai mahimnā rasena || ChUp_ 1,1.9 || 

9. Door dit [lettergreep Om] beweegt de drievoudige kennis zich voort. 
Met 'Om' roept men op (āśrāvayati). Met 'Om' reciteert men (śaṃsati). Met 

'Om' zingt men (udgāyati). Ter ere (apacityai) van deze lettergreep, met 

zijn grootheid en zijn essentie. 

Nu wordt de lettergreep geprezen. Waarom? Om hem aantrekkelijk te maken 

(prarocana-artham), aangezien hij het object van meditatie is. Hoe [wordt hij 

geprezen]? "Door deze..." — de besproken lettergreep — "...beweegt deze 

drievoudige kennis"
1
 — die gekenmerkt wordt door de Ṛg Veda, etc. — "zich 

voort". De betekenis is: [het is] de rituele handeling (karma) die door de 

drievoudige kennis wordt voorgeschreven [die zich voortbeweegt]. Want het is 

algemeen bekend (prasiddham) dat de 'kennis' zelf niet voortbeweegt door 

middel van oproepen enzovoort, maar dat de rituele handeling dat wel doet. 

Hoe [gebeurt dit]? "Met 'Om' roept men op, met 'Om' reciteert men, met 'Om' 

zingt men." Uit deze indicaties (liṅga) wordt begrepen dat het hier om het 

Soma-offer gaat. En die handeling geschiedt "ter ere (apacityai) van deze 

lettergreep". Dat wil zeggen: ter verering (pūjārtham). Want dat [Om] is het 

symbool van het Hoogste Zelf. De verering daarvan is [dus] verering van het 

Hoogste Zelf. Zoals de Smṛti (Bhagavad Gītā 18.46) zegt: "Door Hem te 
vereren met zijn eigen handelingen, vindt de mens perfectie.", "Met zijn 

grootheid en met zijn essentie." Bovendien [wordt het offer uitgevoerd] door de 

"grootheid" (mahiman) van deze lettergreep. Dat wil zeggen: door de 

levensadem (prāṇa) van de priesters en de offerheer [zonder adem geen 

recitatie]. 

En evenzo door de "essentie" (rasa) van deze lettergreep. Dat wil zeggen: door 

het offermateriaal (havis) dat voortkomt uit de essentie van rijst, gerst, 

enzovoort. [De cyclus is als volgt:] Offers en oblaties worden uitgevoerd 

middels de lettergreep. Dat bereikt de zon. Daaruit ontstaan regen, en 

vervolgens levensadem en voedsel. Het offer wordt uitgebreid (tāyate) door 

levensadem en voedsel. Daarom wordt er gezegd: [het gebeurt] "door de 
grootheid en essentie van de lettergree (Om)". 

 

                                                        
1 (Trayī Vidyā): Dit verwijst naar de drie Veda's: Ṛg, Yajur en Sāma. 



HOOFDSTUK I                                                        19 

 

tenobhau kurutaḥ yaś caitad evaṃ veda yaś ca na veda | nānā tu vidyā 

cāvidyā ca yad eva vidyayā karoti śraddhayopaniṣadā | tad eva vīryavattaraṃ 

bhavatīti | khalvetasyaivākṣarasyopavyākhyānaṃ bhavati || ChUp_1,1.10 || 

10. Met dit [woord 'Om'] voeren beiden handelingen uit: zowel hij die dit 

aldus kent, als hij die het niet kent. Maar kennis (vidyā) en onwetendheid 

(avidyā) zijn verschillend. Datgene wat men verricht met kennis, met geloof 

(śraddhā) en met meditatie (upaniṣad), dat alleen wordt krachtiger 

(vīryavattaram). Dit is waarlijk de nadere uiteenzetting van deze 

lettergreep. 

Hier wordt de vraag opgeworpen of het ritueel enkel uitgevoerd moet worden 

door iemand die kennis heeft van de lettergreep. [De tekst zegt:] "Met deze 

lettergreep voeren beiden..." — dat wil zeggen, zowel hij die de lettergreep kent 

zoals zojuist uitgelegd, als hij die slechts het ritueel kent maar niet de 

werkelijke aard van de lettergreep — "...handelingen uit." 

Vraag: Zou het resultaat voor beiden niet voortkomen uit de kracht van de 

handeling zelf? Wat is dan het nut van de kennis van de ware aard van de 

lettergreep? Want in de wereld ziet men dat Harītakī (een geneeskrachtige 

vrucht/myrobalaan) een laxerende werking heeft voor zowel degene die de 

smaak/werking kent als voor degene die het niet kent. 

Antwoord: Niet aldus. "Want kennis en onwetendheid zijn verschillend." 

Kennis en onwetendheid zijn immers gescheiden zaken. Het woord "maar" (tu) 

in de tekst dient om het [tegenovergestelde] standpunt te weerleggen. De kennis 

dat 'Om' slechts een onderdeel van het ritueel is, is niet hetzelfde als de kennis 

dat 'Om' de eigenschappen bezit van 'Essentie der essenties' (rasatama), 

'Vervulling' (āpti) en 'Voorspoed' (samṛddhi). 

Vraag: Wat dan? 

Antwoord: Het is superieur daaraan. Daarom is het logisch dat vanwege de 

superioriteit van het onderdeel (door kennis), ook het resultaat superieur is. Dit 

ziet men ook in de wereld: bij de verkoop van een edelsteen zoals een robijn 

door een juwelier (vaṇik) en een bosbewoner (śabara), heeft de juwelier meer 

profijt vanwege zijn superieure kennis. Daarom: "Datgene wat men verricht met 

kennis" — oftewel inzicht — "met geloof" — oftewel vol vertrouwen 

(śraddadhāna) — "en met Upaniṣad" — dat wil zeggen met yoga/concentratie 

(yogena) — "dat wordt krachtiger." Dat wil zeggen: die handeling heeft een 
groter resultaat dan de handeling van de onwetende. 

Doordat er gezegd wordt dat de handeling van de wetende "krachtiger" 

(vergrotende trap) is, wordt geïmpliceerd dat ook de handeling van de 

onwetende wel degelijk krachtig (effectief) is. Het is namelijk niet zo dat de 



20                                       HOOFDSTUK I 

 

onwetende niet bevoegd is tot het ritueel. In de sectie over Uṣasti (later in de 

Upaniṣad) zien we immers dat ook onwetenden de priestertaak vervullen. 

De lettergreep die de eigenschappen bezit van 'Essentie der essenties', 

'Vervulling' en 'Voorspoed', vormt één enkele meditatie (upāsana). Omdat er 

tussendoor geen andere inspanning wordt gezien [in de tekst], en omdat het met 

vele bijvoeglijke naamwoorden op vele manieren aanbeden dient te worden, is 

dit inderdaad de "nadere uiteenzetting van deze lettergreep" — de Udgītha die 

het onderwerp van bespreking was. 

iti chāndogyopaniṣacchāṅkarabhāṣye prathamādhyāyasya prathama 

khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het eerste deel (khaṇḍa) van het eerste hoofdstuk in het 

commentaar van Śaṅkara op de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 2
1
 

devāsurā ha vai yatra saṃyetire ubhaye prājāpatyās tad dha devā udgītham 

ājahrur anenainān abhibhaviṣyāma iti || ChUp_ 1,2.1 || 

1. Toen de Deva's (goden) en Asura's (demonen) met elkaar streden — 

beiden waren kinderen van Prajāpati — toen namen de Deva's de Udgītha 

ter hand, [denkende]: 'Hiermee zullen wij hen overwinnen'. 

Deva's en Asura's: de goden en de demonen. De Deva's zijn afgeleid van de 

werkwoordswortel div, die 'stralen' of 'verlichten' betekent. Het zijn de 

zintuiglijke functies (indriya-vṛttayaḥ) die verlicht worden door de Geschriften 

(Śāstra). De Asura's zijn het tegenovergestelde daarvan. Zij verlustigen (ram) 

zich in hun eigen levensadem (asu) en in vitale activiteiten die gericht zijn op 

diverse [zintuiglijke] objecten. Het zijn de zintuiglijke functies van nature 

(svābhāvikī), die uit duisternis/onwetendheid (tamas) bestaan. De woorden "ha" 

en "vai" zijn partikels die aanduiden dat dit een gebeurtenis uit het verleden 

betreft. 

Waarin zij streden (yatra saṃyetire): De aanleiding [voor de strijd] was het van 

elkaar afpakken van objecten van verlangen. De wortel yat met het voorvoegsel 

sam betekent 'strijden' of 'oorlog voeren'
2
. De betekenis is dus: zij voerden 

                                                        
1 Hier begint een nieuw gedeelte (Khanda 2). In het eerste deel werd de Udgītha ('Om') in het 

algemeen geprezen. Nu wordt via een verhaal (ākhyāyikā) over een strijd tussen goden en 

demonen uitgelegd hoe men precies moet mediteren: niet op de zintuigen, maar op de zuivere 

Levensadem (Mukhya Prāṇa). 

2 Dit is een van de beroemdste allegorieën van Śaṅkara. Hij haalt de mythologische strijd 

tussen goden en demonen uit de hemel en plaatst hem in de menselijke geest. Deva's: Onze 

neigingen om het goede te doen, zelfbeheersing te oefenen en de wijsheid van de teksten te 



HOOFDSTUK I                                                        21 

 

oorlog. De Asura's — de natuurlijke, duistere zintuiglijke neigingen — kwamen 

in beweging om de Deva's — de functies die verlicht worden door de 

Geschriften — te overweldigen. En evenzo kwamen de Deva's — wier aard het 

licht van het onderscheidingsvermogen (viveka) van de Geschriften is — in 

beweging om de Asura's, die van nature duister zijn, te overweldigen. De 

bedoeling is te zeggen dat deze strijd tussen Deva's en Asura's, bestaande uit het 

wederzijds overweldigen en opkomen, in alle levende wezens (sarva-prāṇiṣu) 

in elk lichaam (prati-deham) plaatsvindt en al sinds beginloze tijden aan de 

gang is. 

Dit wordt hier door de Schrift (Śruti) verteld in de vorm van een verhaal 

(ākhyāyikā) om het onderscheid en de oorsprong van Dharma (deugd) en 

Adharma (ondeugd) duidelijk te maken, met als uiteindelijk doel kennis te 

geven over de zuiverheid van de Levensadem (Prāṇa). 

"Daarom zijn beiden kinderen van Prajāpati" (prājāpatyāḥ). Prajāpati is hier de 

Mens (Puruṣa) die bevoegd is tot kennis en rituelen. Zoals een andere 

Schrifttekst zegt: "De Mens is de Uktha (hymne), hij is de grote Prajāpati."  

Zijn 'kinderen' zijn de tegengestelde functies van zijn instrumenten 

(zintuigen/geest): de schriftuurlijke (goede) en de natuurlijke (slechte). Want 

daaruit komen zij voort. 

In die situatie, met als aanleiding het streven naar verheffing (door de Deva's) 

of degradatie (door de Asura's), "namen de Deva's de Udgītha ter hand". Dat 

wil zeggen: zij voerden de rituele handeling van de Udgātṛ-priester uit, die 

gekenmerkt wordt door het onderdeel Udgītha (zang). Omdat het onmogelijk is 

de Udgītha alleen (los van het ritueel) te nemen, wordt bedoeld dat ze een 

ritueel zoals de Jyotiṣṭoma uitvoerden. 

Bezwaar: Waarom deden ze dat?  

Antwoord: Er wordt gezegd: "Hiermee" — met dit ritueel — "zullen wij hen" 

— de Asura's — "overwinnen". Met deze intentie [begonnen zij]. 

 

te ha nāsikyaṃ prāṇam udgītham upāsāṃ cakrire |taṃ ha asurāḥ pāpmanā 

vividhuḥ |tasmāt tenobhayaṃ jighrati surabhi ca durgandhi ca |pāpmanā hy 

eṣa viddhaḥ || ChUp_1,2.2 || 

2. Zij mediteerden op de Udgītha als de adem in de neus (nāsikya prāṇa). 

De Asura's doorboorden deze met het kwaad (pāpman). Daarom ruikt men 

                                                                                                                                 
volgen. Asura's: Onze instinctieve driften, egoïsme, lust en "natuurlijke" neigingen die ons 

binden aan de materie. 

 



22                                       HOOFDSTUK I 

 

hiermee zowel het aangename als het onaangename. Want hij is doorboord 

met het kwaad. 

En toen zij wensten die rituele handeling van de Udgītha uit te voeren, toen: 

"Zij, de Deva's, mediteerden..." Zij mediteerden op de "adem in de neus" 

(nāsikya) — de bewuste reukadem die zich in de neus bevindt en die de 

uitvoerder (udgīthakartā) is van de Udgītha — "als de Udgītha" (als onderdeel 

van de zang). De betekenis is: zij voerden een meditatie uit op de lettergreep 

'Om' (die de Udgītha wordt genoemd), waarbij ze deze beschouwden als de 

adem in de neus (nāsikya-prāṇa-dṛṣṭyā). Want op deze manier wordt het 

oorspronkelijke onderwerp [Om] niet verlaten en wordt er geen onderwerp 

aangenomen dat niet ter sprake was. Het oorspronkelijke onderwerp van 

meditatie was immers de lettergreep 'Om', zoals aangegeven in "Waarlijk, van 
deze lettergreep..." (ChUp 1.1.10). 

Bezwaar: Maar u zei daarnet dat ze 'het ritueel gekenmerkt door de Udgītha ter 

hand namen'. Hoe kunt u nu zeggen dat ze op 'Om' mediteerden met de visie 

van de neusadem? 

Antwoord: Dit is geen fout. Want binnen het Udgītha-ritueel is het de 

bedoeling dat men mediteert op 'Om' (onderdeel van de zang) door er de 

godheid/adem op te projecteren die de handeling verricht. 'Om' staat hier niet 

los van. Daarom was het correct om te zeggen dat ze "het ritueel ter hand 

namen", aangezien ze dit deden met dat doel. 

"De Asura's..." — wier aard bestaat uit natuurlijke duisternis (tamas) — 

"...doorboorden" (vividhuḥ) — brachten in contact met — "hem" — de zanger 

(Udgātṛ) die door de Deva's was gekozen, de lichtende godheid, de adem in de 

neus. [Zij doorboorden hem] "met hun eigen kwaad": met ondeugd (adharma) 

in de vorm van gehechtheid. Want die adem in de neus raakte zijn 

onderscheidingsvermogen (viveka-vijñāna) kwijt, doordat hij overweldigd werd 

door de gehechtheid aan het idee: "Ik ruik aangename geuren". Door dat gebrek 

raakte hij verbonden met het kwaad. Dat is wat er bedoeld wordt met: "De 

Asura's doorboorden hem met het kwaad." 

Omdat de reukadem (ghrāṇa) doorboord is door het demonische kwaad, en 

daardoor voortgedreven wordt door dat kwaad, neemt hij de slechte geuren van 

levende wezens waar. "Daarom ruikt men hiermee beide: zowel het aangename 

als het onaangename." Dat men "beide" ruikt, wordt genoemd om aan te geven 

dat hij "doorboord is met het kwaad". Het waarnemen van "beide" is op zichzelf 

niet het punt dat de tekst wil maken (maar wel het feit dat men het slechte niet 

kan vermijden). Net zoals in de uitdrukking "Wiens offergave beide..." (waarbij 

'beide' duidt op een defect). Dit wordt bevestigd door een parallelle tekst uit 

dezelfde context (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 1.3.3): "Dat waarmee men het 
ongepaste ruikt [is het kwaad]." 



HOOFDSTUK I                                                        23 

 

 

atha ha vācam udgītham upāsāṃ cakrire | tāṃ hāsurāḥ pāpmanā vividhuḥ | 

tasmāt tayobhayaṃ vadati satyaṃ cānṛtaṃ ca |pāpmanā hy eṣā viddhā || 

ChUp_1,2.3 || 

3. Toen mediteerden zij op de Spraak (Vāk) als de Udgītha. De Asura's 

doorboorden deze met het kwaad. Daarom spreekt men hiermee beide: 

zowel waarheid (satya) als onwaarheid (anṛta). Want zij is doorboord met 

het kwaad. 

 

atha ha cakṣur udgītham upāsāṃ cakrire |tad dhāsurāḥ pāpmanā vividhuḥ | 

tasmāt tenobhayaṃ paśyati darśanīyaṃ cādarśanīyaṃ ca || ChUp_1,2. 4 || 

4. Toen mediteerden zij op het Oog (Cakṣus) als de Udgītha. De Asura's 

doorboorden dit met het kwaad. Daarom ziet men hiermee beide: zowel 

wat het aanzien waard is (darśanīya) als wat het aanzien niet waard is. 

Want het is doorboord met het kwaad. 

 

atha ha śrotram udgītham upāsāṃ cakrire | tad dhāsurāḥ pāpmanā vividhuḥ | 

tasmāt tenobhayaṃ śṛṇoti śravaṇīyaṃ cāśravaṇīyaṃ ca | pāpmanā hy etad 

viddham || ChUp_ 1,2.5 || 

5. Toen mediteerden zij op het Gehoor (Śrotra) als de Udgītha. De Asura's 

doorboorden dit met het kwaad. Daarom hoort men hiermee beide: zowel 

wat het horen waard is (śravaṇīya) als wat het horen niet waard is. Want 

het is doorboord met het kwaad. 

 

atha ha mana udgītham upāsāṃ cakrire | tad dhāsurāḥ pāpmanā vividhuḥ | 

tasmāt tenobhayaṃ saṃkalpayate saṃkalpanīyaṃ ca | pāpmanā hy etad 

viddham || ChUp_ 1,2.6 || 

6. Toen mediteerden zij op de Geest (Manas) als de Udgītha. De Asura's 

doorboorden deze met het kwaad. Daarom denkt/verbeeldt men hiermee 

beide: zowel wat het denken waard is (saṃkalpanīya) als wat het denken 

niet waard is. Want hij is doorboord met het kwaad. 

(3-6) Dit onderzoek (vicāra) is door de Schrift in gang gezet met als doel de 
zuiverheid te ervaren van de Voornaamste Levensadem (Mukhya Prāṇa), opdat 

deze als object van meditatie kan dienen
1
. Daarom worden de godheden, 

                                                        
1 Śaṅkara legt uit dat de tekst een eliminatiemethode (neti neti) toepast. Door te laten zien dat 

elk zintuig faalt (omdat het vatbaar is voor verlangen en afkeer), wordt de weg vrijgemaakt 

voor de enige faculteit die niet faalt: de Mukhya Prāṇa (de pure levensenergie die het lichaam 



24                                       HOOFDSTUK I 

 

beginnend bij het oog [en spraak, etc.], één voor één onderzocht en verworpen 

(apohyante), met de conclusie dat ze door het demonische kwaad doorboord 

zijn. 

De rest [van de uitleg bij deze verzen] is hetzelfde [als bij de neusadem in vers 

2]. Dit betreft de passages: "Toen [mediteerden zij op] spraak, oog, oor, geest", 

enzovoort. Ook de andere, niet expliciet genoemde godheden — zoals die van 

de tast (tvak) en de smaak (rasana) — dienen hierin begrepen te worden. [Dit 

weten we] vanwege een andere Schrifttekst (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 1.3.7): 

"Zo werden deze godheden waarlijk [doorboord] door het kwaad." 

 

atha ha ya evāyaṃ mukhyaḥ prāṇas tam udgītham upāsāṃ cakrire | 

taṃ hāsurā ṛtvā vidadhvaṃsur yathāśmānam ākhaṇam ṛtvā 

vidhvaṃsetaivam || ChUp_1,2.7 || 

7. Toen mediteerden zij op deze Voornaamste Levensadem (Mukhya 

Prāṇa) als de Udgītha. Toen de Asura's deze troffen, werden zij 

verpletterd. Net zoals [een kluit aarde] verpletterd wordt wanneer die een 

onbreekbare steen (aśmānam ākhaṇam) treft, zo [verging het hen]. 

Omdat de godheden van de reuk en de andere zintuigen door het demonische 

[kwaad] doorboord waren en [daarom] verworpen werden, mediteerden zij 

vervolgens op die welbekende 'Voornaamste Levensadem' (Mukhya Prāṇa)
1
, 

die zich in de mond bevindt (mukhe bhavaḥ), als de Udgītha. 

De Asura's troffen — bereikten — deze net als voorheen, en werden verpletterd 

— vernietigd — door louter hun intentie (abhiprāya-mātreṇa), zonder de 

Levensadem ook maar iets te kunnen aandoen. 

Als antwoord op de vraag "Hoe werden zij vernietigd?", geeft de tekst een 

voorbeeld (dṛṣṭānta): Zoals in de wereld een steen die ākhaṇa is — wat 

betekent dat hij niet uitgegraven (khanituṃ) kan worden, oftewel niet gebroken 

kan worden, zelfs niet met houwelen enzovoort; ākhaṇa betekent hier dus 

onbreekbaar of massief —; wanneer men deze treft... — [hier moet worden 

                                                                                                                                 
in leven houdt, ongeacht of we slapen of wakker zijn, en die geen zintuiglijke voorkeuren 

heeft). 

1 Mukhya Prāṇa: Waarom is de 'adem in de mond' (de pure levenskracht) sterker dan de 

zintuigen? De zintuigen zijn selectief: ze willen alleen het aangename en wijzen het 

onaangename af. Dit creëert gehechtheid en aversie (dualiteit), wat de toegangspoort is voor 

het "kwaad" (Asuras). De Prāṇa daarentegen ondersteunt het leven onvoorwaardelijk. Hij 

ademt voor iedereen, slaapt nooit en oordeelt niet over geur, smaak of geluid. Hij is non-

duaal en puur "zijn". Omdat er geen gehechtheid is, heeft het kwaad geen grip op hem. 

 



HOOFDSTUK I                                                        25 

 

aangevuld:] wanneer een aardkluit (loṣṭa) of klomp modder (begrepen vanuit de 

context of andere teksten) tegen de steen wordt gegooid met de intentie om de 

steen te breken — ...dan wordt die [aardkluit] zelf verpletterd — uiteengeslagen 

— zonder die steen ook maar iets aan te doen. Op precies dezelfde wijze 

werden zij [de Asura's] verpletterd. Dat is de betekenis. 

 

evaṃ yathāśmānam ākhaṇam ṛtvā vidhvaṃsata evaṃ haiva sa vidhvaṃsate 

ya evaṃvidi pāpaṃ kāmayate yaś cainam abhidāsati | sa eṣo 'śmākhaṇaḥ || 

ChUp_1,2.8 || 

8. Zoals men verpletterd wordt wanneer men op een onbreekbare steen 

stuit, zo wordt hij waarlijk verpletterd die kwaad wenst voor hem die dit 

aldus weet, en ook hij die hem kwetst. Want hij is [als] die onbreekbare 

steen. 

Aldus is vastgesteld dat de Levensadem (Prāṇa) zuiver is, omdat hij niet 

overweldigd werd door de Asura's. Nu beschrijft de tekst het resultaat (phala) 

voor "hem die dit aldus weet" — oftewel, voor degene die één is geworden met 

de Prāṇa (prāṇātmabhūta). 

"Zoals [men] op een steen...": Dit is het voorbeeld. "Zo wordt hij waarlijk 

verpletterd" — hij gaat ten onder. Wie is die persoon? De tekst antwoordt: "Hij 

die voor hem die dit weet" — voor de kenner van de Prāṇa zoals beschreven — 

"kwaad wenst" — iets wil doen wat diegene niet verdient. "En ook hij die hem 

kwetst" (abhidāsati) — hem schade toebrengt, door hem te beschimpen, te 

slaan, enzovoort. Ook hij wordt op precies dezelfde wijze verpletterd. Dat is de 

betekenis. Waarom? Omdat deze kenner van Prāṇa, doordat hij Prāṇa is 

geworden, als een onbreekbare steen is: onaantastbaar (adharṣaṇīya). 

Bezwaar: Maar de adem in de neus (nāsikya) is toch ook van de aard van Lucht 

(Vāyu), net zoals de Voornaamste Adem (Mukhya) dat is? Waarom werd de 

neusadem dan wel doorboord met het kwaad, terwijl hij toch Prāṇa is, en de 

Voornaamste Adem niet? Hoe kan dat? 

Antwoord: Dit is geen fout. Het is logisch dat de neusadem doorboord werd 

vanwege de imperfectie van zijn locatie en instrument (sthāna-karaṇa-

vaiguṇya), ook al is hij in wezen Lucht. En dat de Voornaamste Adem niet 

doorboord werd vanwege de superieure kracht van zijn locatie en godheid. 

Zoals bijlen en dergelijke instrumenten specifieke taken [succesvol] uitvoeren 

wanneer ze gehanteerd worden door een geoefend persoon, maar niet wanneer 

ze in handen zijn van anderen [ongeoefenden]; zo ook werd de godheid van de 

reuk doorboord omdat hij verbonden was met de neus, die gebreken vertoont 

[namelijk gehechtheid aan geur], maar gold dit niet voor de Voornaamste 

Adem. 



26                                       HOOFDSTUK I 

 

 

naivaitena surabhi na durgandhi vijānāti |apahatapāpmā hy eṣaḥ | 

tena yad aśnāti yat pibati tenetarān prāṇān avati |etam u evāntato 

'vittvotkrāmati |vyādadāty evāntata iti || ChUp_ 1,2.9 || 

9. Met deze [Levensadem] neemt men waarlijk noch aangename, noch 

onaangename geur waar. Want hij is vrij van het kwaad (apahatapāpmā). 

Door dat wat men via hem eet en drinkt, onderhoudt (avati) hij de andere 

levensadems [zintuigen]. Wanneer men hem uiteindelijk niet vindt [niet 

kan voeden], verlaat men [het lichaam]. En men spert de mond wijd open 

aan het einde. 

Omdat de Voornaamste Levensadem niet door de Asura's doorboord is, daarom 

neemt men met hem noch aangename, noch onaangename geur waar. De wereld 

neemt beide slechts waar met de neus. En daarom, omdat het gevolg van het 

kwaad [namelijk gehechtheid aan het aangename en afkeer van het 

onaangename] niet gezien wordt, is hij "vrij van het kwaad". Dat wil zeggen: 

het kwaad is vernietigd, verwijderd. Daarom is hij zuiver
1
. 

En omdat de reuk en de andere zintuigen "zichzelf voeden" (ātmambharayaḥ) 

— vanwege hun gehechtheid aan wat aangenaam is — is de Voornaamste 

Levensadem niet zo zelfzuchtig. Wat is hij dan wel? Hij dient het doel van allen 

(sarvārthaḥ). Hoe zit dat? Er wordt gezegd: "Door dat wat men via hem" — via 

de Voornaamste Levensadem — "eet en drinkt" — dat wil zeggen: door het 

gegeten voedsel en het gedronkene — "onderhoudt hij" — beschermt of voedt 

hij — "de andere" [zintuigen], zoals de reuk. De betekenis is dat hun 

voortbestaan (sthiti) door hem mogelijk wordt gemaakt. Daarom is de 

Levensadem de "onderhouder van alles" (sarvambhara) en daarom is hij zuiver. 

Maar hoe weten we dat hun voortbestaan afhangt van wat de Voornaamste 

Levensadem eet en drinkt? Er wordt gezegd: "Wanneer men hem" — de 

Voornaamste Levensadem, oftewel de functie van de Levensadem in de vorm 

van eten en drinken — "uiteindelijk" — aan het einde, ten tijde van de dood — 

"niet vindt" — niet verkrijgt —; dan "verlaat men" [het lichaam]. De betekenis 

is: dan gaat de hele verzameling van levensfuncties (zintuigen zoals reuk) weg 

(utkrāmati). Want zonder de [actieve] Levensadem kan men niet eten of 

drinken. Daarom staat het vast dat het vertrek van de zintuigenbundel 

plaatsvindt door dat [gebrek aan voedselopname]. Want bij het sterven 

(utkrānti) is de wens van de Levensadem om te eten zichtbaar. Daarom "spert 

hij de mond wijd open" (vyādadāti) — maakt hij de mond open. 

                                                        
1 De tekst herhaalt dat de Mukhya Prāṇa zuiver is omdat hij geen onderscheid maakt tussen 

lekker en vies. Hij zorgt gewoon dat het lichaam leeft. Zonder oordeel is er geen "zonde" of 

"kwaad" (in Vedische zin: geen rāga-dveṣa, aantrekking en afstoting) 



HOOFDSTUK I                                                        27 

 

 

taṃ hāṅgirā udgītham upāsāṃ cakre | 

etam u evāṅgirasaṃ manyante 'ṅgānāṃ yad rasaḥ || ChUp_ 1,2.10 || 

10. Ook Aṅgiras mediteerde op hem [de Prāṇa] als de Udgītha. Men 

beschouwt hem [de Prāṇa] waarlijk als Aṅgirasa, omdat hij de essentie 

(rasa) is van de ledematen (aṅga). 

"Ook Aṅgiras mediteerde op hem" — op de Voornaamste Levensadem — "als 

de Udgītha [met de bovengenoemde kwaliteiten]." Sommigen leggen het 

verband zo, dat [de naam 'Aṅgiras' hier slechts verwijst naar] de wijze Baka [die 

verderop in 1.2.13 genoemd wordt]. [Zij baseren dit] op de uitspraak elders: 

"Men beschouwt deze [Prāṇa] als Aṅgirasa, Bṛhaspati en Ayāsya."  

(Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 1.3.19). Dit zou zo zijn als de letterlijke interpretatie 

[dat de ziener Aṅgiras
1
 zelf bedoeld wordt] onmogelijk was. Maar de letterlijke 

interpretatie is wel degelijk mogelijk — zelfs als het gaat om de namen van 

zieners (ṛṣi) — net als in andere geschriften. 

Daarom zegt men [in de Aitareya Āraṇyaka 2.2.1]: "De Śatarchin-zieners zijn 

enkel Hij [Prāṇa]." De Śruti maakt Prāṇa daar tot de zieners zelf, zoals de 

Mādhyama's, Gṛtsamada, Viśvāmitra, Vāmadeva en Atri. Op dezelfde wijze 

maakt [deze tekst] ook deze zieners die op Prāṇa mediteren — Aṅgiras, 

Bṛhaspati en Ayāsya — tot Prāṇa zelf, met het doel kennis van non-

differentiatie (abheda-vijñāna) te onderwijzen. Net zoals [elders gezegd wordt]: 

"Prāṇa is vader, Prāṇa is moeder." (15.1). Daarom is de betekenis: De ziener 

genaamd Aṅgiras, die in werkelijkheid Prāṇa zelf was, mediteerde op zichzelf 

— Prāṇa, de Aṅgirasa — als de Udgītha. "Omdat hij de essentie (rasa) is van 

de ledematen (aṅgānām)": Omdat Prāṇa de essentie is van de ledematen, 

daarom is hij 'Aṅgirasa'. 

 

                                                        
1 Aṅgirasa: Dit is een beroemde Vedische ziener (ṛṣi). De Upaniṣad gebruikt hier een 

esoterische etymologie (nirukta). Aṅga = Ledemaat / Lichaamsdeel. Rasa = Sap / Essentie. 

Aṅgirasa = De essentie van de ledematen. Zonder Prāṇa (levensenergie) verdorren de 

ledematen; daarom is Prāṇa de Aṅgirasa. 

Śaṅkara benadrukt hier een belangrijk punt van non-dualiteit (advaita). De mediterende (de 

wijze Aṅgiras) is niet verschillend van het object van meditatie (Prāṇa). De wijze realiseerde 

dat hij de universele levenskracht was en mediteerde vanuit dat besef.  Een andere 

commentator suggereerde dat 'Aṅgiras' hier slechts een bijvoeglijk naamwoord was voor een 

andere priester genaamd Baka Dalbhya (die later in vers 13 komt). Śaṅkara wijst dit af: 

Aṅgiras is een historische ziener, maar hij is ook een manifestatie van Prāṇa. 

 



28                                       HOOFDSTUK I 

 

tena taṃ ha bṛhaspatir udgītham upāsāṃ cakre |etam u eva bṛhaspatiṃ 

manyante |vāg ghi bṛhatī tasyā eṣapatiḥ || ChUp_1,2.11 || 
 

tena taṃ hāyāsya udgītham upāsāṃ cakre |etam u evāyāsyaṃ manyante | 

āsyād yad ayate || ChUp_ 1,2.12 || 

11. Ook Bṛhaspati mediteerde op hem als de Udgītha. Men beschouwt hem 

[de Prāṇa] waarlijk als Bṛhaspati, omdat spraak (vāc) 'groot' (bṛhatī) is en 

hij daarvan de heer (pati) is. 

12. Ook Ayāsya mediteerde op hem als de Udgītha. Men beschouwt hem 

[de Prāṇa] waarlijk als Ayāsya, omdat hij uit de mond (āsyāt) komt (ayate). 

Op dezelfde wijze: [hij is] de meester (pati) van spraak (vāc), die 'groot' (bṛhatī) 
is; daarom is hij Bṛhaspati." "Evenzo:" — omdat hij "uit de mond (āsyāt) 

beweegt (ayate)" — naar buiten gaat (nirgacchati) — "daarom is de ziener 

Ayāsya" [in werkelijkheid] niets anders dan de Levensadem (Prāṇa). Dat is de 

betekenis. Op dezelfde wijze dient ook elke andere aanbidder op het eigen Zelf 

te mediteren als de Prāṇa — die de kwaliteiten bezit van Aṅgirasa [en de 

anderen] — als de Udgītha. Dat is de betekenis. 

 

tena taṃ ha bako dālbhyo vidāṃ cakāra |sa ha naimiśīyānām udgātā 

babhūva | sa ha smaibhyaḥ kāmān āgāyati || ChUp_ 1,2.13 || 

13. Hierdoor kende Baka Dālbhya hem [de Prāṇa]. Hij werd de Udgātṛ-

priester voor de bewoners van het Naimisha-woud. Hij zong voor hen 

waarlijk de vervulling van hun verlangens bijeen. 

Niet alleen Aṅgiras en de anderen mediteerden [hierop]. Baka, genaamd 

Dālbhya
1
 (het kind van Dalbha), kende hem. [Dat wil zeggen:] Hij begreep de 

Prāṇa zoals die [hiervoor] is uiteengezet. En nadat hij dit begrepen had, werd hij 

de Udgātṛ-priester voor de offeraars (sattriṇām) in het Naimisha-woud. 

En dankzij de kracht (sāmarthya) van zijn kennis van de Prāṇa, zong hij voor 

deze Naimisha-bewoners de vervulling van hun verlangens bijeen. De betekenis 

is dat hij [die wensen] daadwerkelijk al zingend voor hen bewerkstelligde 

(āgītavān kila). 

 

āgātā ha vai kāmānāṃ bhavati ya etad evaṃ vidvān akṣaram udgītham 

upāste | ChUp_14 || 

                                                        
1 Baka Dālbhya: Een bekende wijze in de Vedische literatuur (komt ook voor in de 

Mahābhārata en Jaiminiya Brahmana). Hij staat model voor de ideale priester die rituele 

expertise combineert met esoterische kennis. 



HOOFDSTUK I                                                        29 

 

14. Hij wordt waarlijk een 'toezinger' (vervuller) van verlangens, hij die, 

dit zo wetende, mediteert op de lettergreep als de Udgītha. Dit was [de 

meditatie] met betrekking tot het individu (adhyātmam). 

Zo ook wordt elke andere Udgātṛ-priester [niet alleen Baka uit het vorige vers] 

waarlijk een 'toezinger' van verlangens, wanneer hij — dit zo wetende — 

mediteert op de lettergreep als de Udgītha, [geïdentificeerd met] de Prāṇa die de 

zojuist beschreven kwaliteiten bezit. Voor hem is dit het zichtbare resultaat 

(dṛṣṭa phala) dat beschreven is. 

Het onzichtbare resultaat (adṛṣṭa phala) is echter het 'één-worden-met-Prāṇa' 

(prāṇātmabhāva). De bedoeling is [aan te geven] dat dit vaststaat door een 

andere Schrifttekst (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 4.1.2): "Een god geworden zijnde, 

gaat hij tot de goden." 

"Dit was met betrekking tot het individu (adhyātmam)." Dit markeert de 

conclusie (upasaṃhāra) van de zojuist beschreven meditatie op de Udgītha die 

betrekking heeft op het Zelf (hier: het lichaam/de Prāṇa). [Deze afsluiting wordt 

gegeven] met het doel de geest te concentreren voor de meditatie op de Udgītha 

met betrekking tot de godheden (adhidaivata), die hierna besproken zal worden. 

iti chāndogyopaniṣacchāṅkarabhāṣye prathamādhyāyasya dvitīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tweede deel (khaṇḍa) van het eerste hoofdstuk in het 

commentaar van Śaṅkara op de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 3
1
 

athādhidaivatam | ya evāsau tapati tam udgītham upāsīta | udyan vā eṣa 

prajābhya udgāyati | udyaṃs tamo bhayam apahanti | apahantā ha vai 

bhayasya tamaso bhavati ya evaṃ veda ||ChUp_1,3.1 || 

1. Nu [volgt de meditatie] met betrekking tot de godheden (adhidaivatam). 

Men dient te mediteren op hem die ginds straalt [de Zon], als de Udgītha. 
Wanneer hij opkomt (udyan), zingt hij (udgāyati) waarlijk voor de 

schepselen. Opkomend vernietigt hij de duisternis en de angst. Hij wordt 

waarlijk een vernietiger van angst en duisternis, hij die dit aldus weet. 

"Nu, aansluitend..." — hierna wordt de meditatie op de Udgītha "met 

betrekking tot de godheden" (adhidaivatam) — oftewel betreffende de deva's 

— geïntroduceerd. [Dit gebeurt] omdat de Udgītha op velerlei wijzen 
gemediteerd dient te worden. "Men dient te mediteren op hem die ginds 

                                                        
1 Hier begint een nieuwe sectie (Khanda 3). Na de meditatie op het innerlijke niveau 

(adhyātmam - op de Levensadem), verschuift de focus nu naar het kosmische niveau 

(adhidaivatam - op de Zon 



30                                       HOOFDSTUK I 

 

straalt..." — dat wil zeggen: de Zon (Āditya). Men dient op de Zon te mediteren 

als de Udgītha. Dat is de betekenis. 

Bezwaar: Met de uitdrukking 'die Udgītha' verwijst het woord Udgītha naar de 

lettergreep [Om]. Hoe kan dit woord dan op de Zon van toepassing zijn? 

Antwoord: Er wordt gezegd: "Wanneer hij opkomt" — wanneer hij omhoog 

gaat (udgacchan) — "zingt hij waarlijk voor de schepselen" — dat wil zeggen: 

ten behoeve van de schepselen. [Waarvoor?] Om voedsel te produceren voor de 

schepselen. Want als hij niet zou opkomen, zou er geen rijping zijn van rijst en 

dergelijke. Daarom zingt hij alsof hij zingt (udgāyati-iva). Net zoals de Udgātṛ-

priester [zingt] om voedsel te verkrijgen, zo is de Zon de Udgītha. Dat is de 

betekenis. 

Bovendien: "Opkomend vernietigt hij de nachtelijke duisternis en de angst" die 

daaruit voortkomt bij de levende wezens. "Hij die" de Zon kent als bezitter van 

deze kwaliteiten, "die wordt waarlijk een vernietiger van de angst" — 

gekenmerkt door [de cyclus van] geboorte en dood, enzovoort — "en van de 

duisternis" — de oorzaak daarvan, gekenmerkt door onwetendheid (ajñāna) — 

met betrekking tot zichzelf (ātmanas). 

 

samāna u evāyaṃ cāsau ca | uṣṇo 'yam uṣṇo 'sau | svara itīmam ācakṣate 

svara iti pratyāsvara ity amum | tasmād vā etam imam amuṃ ca udgītham 

upāsīta || ChUp_ 1,3.2 || 

2. Deze [Levensadem] en die [Zon] zijn waarlijk gelijk. Deze is warm, die is 

warm. Men noemt deze 'Svara'. Men noemt die 'Svara' en 'Pratyāsvara' 

(weerkaatsing/terugkeer). Daarom dient men te mediteren op deze [Adem] 

en die [Zon] als de Udgītha." 

Hoewel Prāṇa en de Zon door hun verschil in locatie (sthāna-bheda) als 

verschillend lijken, is er toch geen wezenlijk verschil (tattva-bheda) tussen hen. 

Hoezo? "Deze is waarlijk gelijk" — de Prāṇa is waarlijk gelijk aan de Zon wat 

betreft eigenschappen, en de Zon aan de Prāṇa. Omdat: "Deze" — Prāṇa — "is 

warm, en die" — Zon — "is warm." Bovendien: "Men noemt deze" — Prāṇa — 

"'Svara'". [Men spreekt aldus.] En evenzo [noemt men] "die" — Zon — 'Svara' 

en 'Pratyāsvara'. Omdat de Prāṇa slechts 'gaat' (svarati); eenmaal overleden 

(mṛtaḥ) komt hij niet terug. De Zon echter, na ondergegaan te zijn, komt dag na 

dag weer terug. Daarom is [de Zon] 'Pratyāsvara' (terugkerend). Vanwege deze 

kwaliteit en vanwege de naam zijn Prāṇa en de Zon wederzijds gelijk. Daarom, 

vanwege de afwezigheid van verschil in hun ware aard (sat-tattva), "dient men 

te mediteren op deze" Prāṇa "en die" Zon "als de Udgītha". 

 



HOOFDSTUK I                                                        31 

 

atha khalu vyānam evodgītham upāsīta | yad vai prāṇiti sa prāṇaḥ | yad 

apāniti so 'pānaḥ | atha yaḥ prāṇāpānayoḥ saṃdhiḥ sa vyānaḥ | yo vyānaḥ sā 

vāk | tasmād aprāṇann anapānan vācam abhivyāharati || ChUp_1,3.3 || 

3. Nu echter dient men te mediteren op de Vyāna als de Udgītha. Wat men 

uitademt (prāṇiti), dat is de Prāṇa. Wat men inademt (apāniti), dat is de 

Apāna. De verbinding (saṃdhi) nu tussen de Prāṇa en de Apāna, dat is de 

Vyāna. Wat de Vyāna is, dat is Spraak (Vāk). Daarom spreekt men spraak 

uit, terwijl men noch uitademt, noch inademt. 

"Nu echter" (atha khalu) wordt gezegd om een andere manier van meditatie op 

de Udgītha te introduceren. Men dient te mediteren op de Vyāna — een 

specifieke functie van de levensadem wiens kenmerken beschreven zullen 

worden — als de Udgītha. Nu wordt de ware aard daarvan vastgesteld: "Wat 

men uitademt" (prāṇiti) — oftewel: wanneer een persoon lucht via de mond en 

neus naar buiten stoot — die specifieke functie van de lucht heet Prāṇa. "Wat 

men inademt" (apāniti) — oftewel: naar binnen ademt, lucht via die twee naar 

binnen trekt — dat is de Apāna, de functie die Apāna heet. 

Er wordt gezegd: "De verbinding tussen de" — aldus beschreven — "Prāṇa en 

Apāna": de specifieke functie die zich daartussenin bevindt, "dat is de Vyāna". 

De bedoeling is [aan te geven] dat dit niet de Vyāna is die bekend is in de 

Sāṅkhya-geschriften en dergelijke [als de circulatie-adem], omdat de Śruti 

(hier) een specifieke definitie geeft [namelijk: het kruispunt van in- en 

uitademing]. 

Vraag: Waarom wordt, met het terzijde laten van Prāṇa en Apāna, met grote 

nadruk (mahatā āyāsena) de meditatie op enkel de Vyāna voorgeschreven? 

Antwoord: Omdat het de oorzaak is van krachtige handelingen (vīryavat-

karma), zegt [de tekst]: "Wat de Vyāna is, dat is Spraak." Omdat spraak een 

gevolg is van Vyāna. Omdat spraak tot stand wordt gebracht door Vyāna, 

"daarom spreekt de wereld spraak uit terwijl men noch uitademt, noch inademt" 

— dat wil zeggen, terwijl men de activiteiten van Prāṇa en Apāna niet uitvoert 

[maar ze opschort]. 

 

yā vāk sark | tasmād aprāṇann anapānann ṛcam abhivyāharati | yark tat 

sāma | tasmād aprāṇann anapānan sāma gāyati | yat sāma sa udgīthaḥ | 

tasmād aprānann anapānann udgāyati || ChUp_1,3.4 || 

4. Wat Spraak (Vāk) is, dat is de Ṛk. Daarom reciteert men de Ṛk, terwijl 

men noch uitademt, noch inademt. Wat de Ṛk is, dat is de Sāman. Daarom 

zingt men de Sāman, terwijl men noch uitademt, noch inademt. Wat de 

Sāman is, dat is de Udgītha. Daarom zingt men de Udgītha, terwijl men 

noch uitademt, noch inademt. 



32                                       HOOFDSTUK I 

 

Op dezelfde wijze [geldt dit voor] de Ṛk, wat een specifieke vorm van spraak 

is; en voor de Sāman, die op de Ṛk gebaseerd is (ṛksaṃstham); en voor de 

Udgītha, die een onderdeel is van de Sāman.
1
 De bedoeling [van de tekst] is te 

zeggen dat men deze uitvoert (nirvartayati) louter door middel van de Vyāna, 

terwijl men noch uitademt, noch inademt. 

 

ato yāny anyāni vīryavanti karmāṇi yathāgner manthanam ājeḥ saraṇaṃ 

dṛḍhasya dhanuṣa āyamanam aprāṇann anapānaṃs tāni karoti | etasya hetor 

vyānam evodgītham upāsīta || ChUp_ 1,3.5 || 

5. Daarom, welke andere krachtige handelingen er ook zijn, zoals het 

aansteken van vuur, het rennen van een wedloop, het spannen van een 

sterke boog: men verricht ze terwijl men noch uitademt, noch inademt. 

Om deze reden dient men enkel op de Vyāna te mediteren als de Udgītha. 

Niet alleen het uitspreken van spraak en dergelijke [is afhankelijk van Vyāna]. 

Daarom: ook welke andere "krachtige handelingen" er ook zijn naast deze — 

handelingen die volbracht worden door een overmaat aan inspanning (prayatna-

adhikya) —; zoals het "aansteken van vuur" [het wrijven van houten stokken 

om offervuur te maken], het "rennen van een āji" — waarbij āji een grens of 

limiet (maryādā) betekent — oftewel hardlopen, en het "spannen" — oftewel 

het aantrekken — "van een stevige boog"; men verricht die handelingen terwijl 

men noch uitademt, noch inademt [dus door middel van Vyāna]. 

Daarom is de Vyāna superieur (viśiṣṭa) aan de functies van Prāṇa en de andere 

adems. Meditatie op het superieure is beter (jyāyas), omdat het veel vruchten 

afwerpt, net als het dienen van een koning (rājopāsanavat). "Om deze reden" 

— vanwege deze oorzaak — dient men enkel op de Vyāna te mediteren als de 

Udgītha, en niet op een andere functie. Het resultaat is dat de handelingen 

krachtiger (vīryavattara) worden. 

 

atha khalūdgīthākṣarāṇy upāsīta ud-gī-tha iti | prāṇa evot | prāṇena hy 

uttiṣṭhati | vag gīḥ | vāco ha gira ity ācakṣate | annaṃ tham | anne hīdaṃ 

sarvaṃ sthitam || ChUp_1,3.6 || 

6. Nu dient men waarlijk te mediteren op de lettergrepen van de 'Udgītha': 

Ud, Gī, Tha. Prāṇa (Levensadem) is 'Ud', want door de Prāṇa staat men op 

(uttiṣṭhati). Spraak (Vāk) is 'Gī', want men noemt woorden 'giraḥ'. Voedsel 

(Anna) is 'Tha', want op voedsel is dit alles gegrondvest (sthitam). 

                                                        
1 De Hiërarchie: De tekst bouwt een piramide: Vāk: Gewone spraak; Ṛk: Metrische, 

poëtische spraak (Hymne); Sāman: Spraak op muziek (Zang); Udgītha: Het heiligste deel van 

de zang (de klank 'Om'). 



HOOFDSTUK I                                                        33 

 

"Nu..." (atha/adhunā) "...dient men waarlijk te mediteren op de lettergrepen van 

de Udgītha." Om te voorkomen dat men denkt dat het om de lettergrepen van de 

onderdelen van de zang (bhakti) gaat [de muzikale secties van de Sāman], 

specificeert de tekst: "Ud-gī-tha". De betekenis is: de lettergrepen van de naam 

'Udgītha'. Want ook bij meditatie op de lettergrepen van een naam, wordt de 

meditatie verricht op de drager van die naam (zoals bij [iemand genaamd] 

Amukamiśrā). 

"Prāṇa is Ud." In de lettergreep 'Ud' moet men de visie (dṛṣṭi) van Prāṇa 

toepassen. Waarom is Prāṇa 'Ud'? Hij zegt: "Want door de Prāṇa staat alles op 

(ud-tiṣṭhati)." Want men ziet dat iemand zonder Prāṇa (levenskracht) ineenstort 

avasāda). Er is dus een overeenkomst (sāmānya) tussen 'Ud' en Prāṇa. "Spraak 

is Gī." Want de geletterden (śiṣṭāḥ) "noemen woorden 'giraḥ'". "Zo ook is 

Voedsel Tha." "Want in voedsel is dit alles gevestigd (sthitam)." Daarom is er 

een overeenkomst tussen voedsel en de letter 'Tha' [vanwege de 

klankovereenkomst met sthā]. 

 

 dyaur evot | antarikṣaṃ gīḥ | pṛthivī tham | āditya evot | vāyur gīḥ | agnis 

tham | sāmaveda evot | yajurvedo gīḥ | ṛgvedas tham | dugdhe 'smai vāg 

dohaṃ yo vāco dohaḥ | annavān annādo bhavati | ya etāny evaṃ vidvān 

udgīthākṣarāṇy upāsta ud-gī-tha iti || 1,3.7 ChUp_ || 

7. De hemel (Dyaus) is 'Ud', de tussenruimte (Antarikṣa) is 'Gī', de aarde 

(Pṛthivī) is 'Tha'. De zon (Āditya) is 'Ud', de wind (Vāyu) is 'Gī', het vuur 

(Agni) is 'Tha'. De Sāma Veda is 'Ud', de Yajur Veda is 'Gī', de Ṛg Veda is 

'Tha'. Spraak offert hem [de mediterende] de melk die de melk van de 

spraak is. Hij wordt rijk aan voedsel en een eter van voedsel, hij die, dit zo 

wetende, mediteert op deze lettergrepen van de Udgītha: Ud-gī-tha. 

De overeenkomsten (sāmānya) voor de eerste drie [in vers 6: Prāṇa, Spraak, 

Voedsel] werden door de Schrifttekst zelf uitgelegd. In overeenstemming 

daarmee moeten de overeenkomsten voor de overige gevallen als volgt worden 

begrepen: "De hemel is Ud": vanwege zijn hoge positie (uccaiḥ sthānāt). "De 

tussenruimte is Gī": vanwege het 'opslokken' (giraṇāt) van de werelden. "De 

aarde is Tha": omdat het de standplaats (sthāna) is van de levende wezens. "De 

zon is Ud": vanwege zijn hoogheid (ūrdhvatvāt). "De wind is Gī": vanwege het 

'opslokken' (giraṇāt) van vuur en dergelijke [als vuur dooft, gaat het op in 

wind]. "Het vuur is Tha": omdat de rituele handelingen daarin plaatsvinden 

(avasthānāt). "De Sāma Veda is Ud": omdat deze geprezen wordt als zijnde de 

hemel (svarga). "De Yajur Veda is Gī": omdat de goden het offermateriaal dat 

met de Yajus-spreuken wordt gegeven, 'opslokken' (giraṇāt). "De Ṛg Veda is 

Tha": omdat de Sāma Veda op de Ṛg Veda rust (adhyūḍhatvāt). 



34                                       HOOFDSTUK I 

 

Nu wordt het resultaat (phala) van de meditatie op de lettergrepen van de 

Udgītha genoemd: "Zij offert hem melk" — voor de beoefenaar (sādhaka). Wie 

is zij? Spraak (Vāk). Wat offert zij? "De melk". Wat is die melk? Hij zegt: "De 

melk die van de spraak is." De bedoeling is: het resultaat dat bereikt kan 

worden door de woorden van de Ṛg Veda enzovoort. Dat is de melk van de 

spraak. Die melkt de Spraak zelf voor hem; oftewel, zij geeft hem haar eigen 

essentie. 

Bovendien: "Hij wordt rijk aan voedsel" — hij bezit veel voedsel — "en een 

eter van voedsel" — hij heeft een krachtig spijsverteringsvuur (dīptāgni). Hij 

die, dit wetende, mediteert op deze lettergrepen van de Udgītha — die de 

beschreven kwaliteiten bezitten — als: Ud-gī-tha. 

 

atha khalv āśīḥ samṛddhiḥ | upasaraṇānīty upāsīta | yena sāmnā stoṣyan syāt 

tat sāmopadhāvet || ChUp_1,3.8 || 

8. Nu dan: de vervulling van wensen. Men dient te mediteren op na te 

streven dingen (upasaraṇa). Met welke Sāman hij van plan is de lofzang te 

zingen, op die Sāman dient hij zich [geestelijk] te richten (upadhāvet). 

"Nu dan: de vervulling van wensen." Hoe de vervulling (samṛddhi) van de wens 

(āśīḥ) — oftewel het verlangen — tot stand komt, dat wordt nu gezegd. Dit is 

wat er als aanvulling op de zin (vākyaśeṣa) begrepen moet worden. "nastreven" 

(upasaraṇāni) betekent: zaken die benaderd moeten worden (upasartavyāni), 

waar men naartoe moet gaan, oftewel: objecten waarop gemediteerd moet 

worden (dhyeyāni). Dat is de betekenis. Hoe [moet men dat doen]? "Aldus dient 

men te mediteren", oftewel: op de volgende wijze. Namelijk: "Met welke 

Sāman" — met welke specifieke Sāman-zang — de Udgātṛ-priester "van plan is 

de lofzang uit te voeren" (stoṣyan syāt), "op die Sāman dient hij zich te richten" 

(upadhāvet). Dat wil zeggen: hij dient die te benaderen (upasaret), oftewel: hij 

moet erover reflecteren (cintayet) in termen van zijn oorsprong, enzovoort. 

 

yasyām ṛci tām ṛcaṃ, yad ārṣeyaṃ tam ṛṣiṃ, yāṃ devatām abhiṣṭoṣyan syāt 

tāṃ devatām upadhāvet || ChUp_1,3.9 || 

9. Op het Ṛk-vers waarop [de Sāman rust], op dat Ṛk-vers [dient hij zich te 

richten]. Op de ziener (ṛṣi) van wie [de Sāman] afkomstig is, op die ziener. 

Op de godheid die hij van plan is te prijzen, op die godheid dient hij zich te 

richten. 



HOOFDSTUK I                                                        35 

 

Op het Ṛk-vers waarop die Sāman [rust], op dat Ṛk-vers dient hij zich te richten 

[mediterend] op de godheid ervan, enzovoort
1
. Welke ziener

2
 verbonden is 

(ārṣeyam) met de Sāman, "op die ziener" [dient hij zich te richten]. Op welke 

godheid hij van plan is de lofzang te zingen, op die godheid dient hij zich te 

richten. 

 

yena cchandasā stoṣyan syāt tac chanda upadhāvet | yena stomena 

stoṣyamāṇaḥ syāt taṃ stomam upadhāvet || ChUp_1,3.10 || 

10. Op het metrum (chandas) waarmee hij van plan is te prijzen, op dat 

metrum dient hij zich te richten. Op de Stoma waarmee hij de lofzang zal 

uitvoeren, op die Stoma dient hij zich te richten. 

"Met welk metrum" — zoals de Gāyatrī, enzovoort — hij "van plan is te 

prijzen, op dat metrum dient hij zich te richten". "Met welke Stoma
3
 hij de 

lofzang zal uitvoeren (stoṣyamāṇaḥ syāt)..." Het gebruik van de Atmanepada-

vorm (stoṣyamāṇaḥ in plaats van de actieve vorm) wordt gebruikt omdat het 

resultaat van het onderdeel 'Stoma' ten goede komt aan de dader (kartṛ) [oftewel 

de offerheer]. "...op die Stoma dient hij zich te richten." 

 

yāṃ diśam abhiṣṭoṣyan syāt tāṃ diśam upadhāvet || ChUp_ 1,3.11 || 

11. Op de windrichting (diśam) waarnaar hij van plan is de lofzang te 

zingen, op die windrichting dient hij zich te richten. 

"Op de windrichting waarnaar hij van plan is de lofzang te zingen, op die 

windrichting dient hij zich te richten" — [dat wil zeggen: hij moet mediteren op 

die richting] inclusief de heersende godheden (adhiṣṭhātṛ), enzovoort. 

 

                                                        
1 Relatie Ṛk en Sāman: Een Sāman is een melodie. Een melodie kan niet 'los' gezongen 

worden; hij heeft een tekst nodig als drager. Die tekst komt uit de Ṛg Veda. De priester moet 

zich bewust zijn van de betekenis en de godheid van die tekst, niet alleen van de 

muzieknoten. 

2 In de Vedische traditie heeft elke mantra vier essentiële componenten die men moet kennen 

voor succesvol gebruik: Ṛṣi: De ziener die de mantra 'zag' of hoorde (de auteur). Chanda: Het 

metrum of de maat (hier niet expliciet genoemd, maar in de volgende verzen wel). Devatā: 

De godheid tot wie de mantra gericht is. Viniyoga: De toepassing (het ritueel waarin het 

gebruikt wordt). 

3 Dit is een technische term uit de Soma-rituelen. Een Stoma is een specifieke manier van 

zingen waarbij een set van verzen (meestal drie) wordt herhaald en gevarieerd om een 

bepaald totaal aantal te bereiken (bijvoorbeeld de Trivṛt Stoma levert 9 verzen op, de 

Pañcadaśa 15, etc.). Het is de liturgische "vorm" van de lofzang. 



36                                       HOOFDSTUK I 

 

ātmānam antata upasṛtya stuvīta kāmaṃ dhyāyann apramattaḥ | abhyāśo ha 

yad asmai sa kāmaḥ smṛdhyeta yatkāmaḥ stuvīteti yatkāmaḥ stuvīteti || 

ChUp_1,3.12 || 

12. Uiteindelijk, na zich op zijn eigen zelf gericht te hebben (upasṛtya), 

dient hij de lofzang te zingen, mediterend op de wens, zonder onachtzaam 

te zijn (apramattaḥ). [Dan] is er waarlijk het vooruitzicht (abhyāśaḥ) dat 

voor hem de wens vervuld wordt, met welke wens hij ook de lofzang zingt, 

met welke wens hij ook de lofzang zingt. 

Na gemediteerd te hebben op de hymne, de godheid en de windrichting, moet 

de priester uiteindelijk mediteren op zichzelf en zijn uitspraak perfectioneren 

om het gewenste resultaat te garanderen. 

De Udgātṛ-priester dient de lofzang (stuvīta) te zingen nadat hij uiteindelijk zijn 

eigen zelf (ātmānam) — zijn eigen identiteit (svaṃ rūpaṃ), gekenmerkt door 

familienaam (gotra), eigen naam, enzovoort — heeft benaderd [in meditatie]. 

[Dit dient te gebeuren] "in de juiste volgorde" na de Sāman en de andere zaken 

[die in de vorige verzen genoemd werden: Ṛk, Ṛṣi, Godheid, Metrum, etc.], en 

tenslotte met focus op het eigen zelf. "Terwijl hij op de wens mediteert, zonder 

onachtzaam te zijn (apramattaḥ)..." — dat wil zeggen: zonder fouten 

(pramādam) te maken met betrekking tot toonhoogte/accent (svara), 

aspiratie/sisklanken (uṣman) en articulatie/medeklinkers (vyañjana) enzovoort 

— "...dan is er het vooruitzicht (abhyāśaḥ)..." — wat betekent: zeer spoedig 

(kṣipram) inderdaad — "...dat voor hem die dit zo weet, die wens in vervulling 

gaat (samṛdhyeta)..." — oftewel: succes bereikt (samṛddhiṃ gacchet). 

Wat is dat [die 'yatkāma' uit de tekst]? 'Welke wens hij ook koestert' 

(yatkāmaḥ). Dat wil zeggen: wat de wens ook is die van hem is; dat hij, die 

wens hebbende, de lofzang dient te zingen. De herhaling [van de slotzin in de 

tekst] is bedoeld als eerbetoon (ādara) [of om nadruk te leggen]. 

iti chāndogyopaniṣacchāṅkarabhāṣye prathamādhyāyasya tṛtīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het derde deel (khaṇḍa) van het eerste hoofdstuk in Śaṅkara's 

commentaar op de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 4 

om ity etad akṣaram udgītham upāsīta | om iti hy udgāyati | 

tasyopavyākhyānam || 1,4.1 || 

1. Men dient te mediteren op deze lettergreep: 'Om', [als] de Udgītha. 

Want men zingt luid (udgāyati) met 'Om'. Hiervan volgt nu de nadere 

uitleg. 



HOOFDSTUK I                                                        37 

 

Het opnieuw vermelden (punar-upādānam) van de lettergreep die het 

onderwerp van bespreking is — met de woorden "Om, deze..." enzovoort — 

dient het volgende doel: Opdat de context niet elders gezocht wordt (anyatra 
prasaṅgo mā bhūt). [Dit was nodig] omdat het onderwerp onderbroken was 

door de meditatie op de lettergrepen van de Udgītha [in de vorige sectie, 1.3.6 

e.v., waar het ging over 'Ud', 'Gī' en 'Tha']. 

Deze sectie begint met de bedoeling om de meditatie voor te schrijven op 

precies die lettergreep [Om], maar nu gekwalificeerd door de eigenschappen 

van 'onsterfelijkheid' (amṛta) en 'vreesloosheid' (abhaya). De betekenis van 

"Om..." enzovoort is reeds [in 1.1.1] uitgelegd. 

 

devā vai mṛtyor bibhyatas trayīṃ vidyāṃ prāviśan | te chandobhir 

acchādayan | yad ebhir acchādayaṃs tac chandasāṃ chandastvam ||1,4.2 || 

2. De goden (Deva's), die waarlijk bang waren voor de dood, gingen de 

Drievoudige Kennis (Trayī Vidyā) binnen. Zij bedekten (acchādayan) zich 

met de hymnen (chandas). Omdat zij zich met deze bedekten, daarom is 

dat het 'Chandas-zijn' van de hymnen. 

Wat deden de Deva's, vrezende voor de Dood, de doder? Er wordt gezegd: "Zij 

gingen de Drievoudige Kennis binnen" — oftewel: de rituele handelingen 

(karma) die door de drie Veda's worden voorgeschreven. De betekenis is: zij 

namen de uitvoering van Vedische rituelen ter hand. [Dit deden zij] omdat zij 

meenden dat dit een bescherming (trāṇa) was tegen de dood. 

Bovendien: terwijl zij japa (recitatie), homa (vuuroffers) en dergelijke 

verrichtten, "bedekten zij zichzelf" — verborgen zij zich — tijdens die 

handelingen "met de hymnen" (chandobhiḥ), oftewel met mantra's die niet 

reeds voor andere specifieke rituele handelingen waren aangewezen. "Omdat" 

(yad/yasmāt) "zij zich met deze" mantra's "bedekten"
1
, "daarom" is het 

"'Chandas-zijn' (chandastva) van de Chandas" (mantra's) [afgeleid van het feit 

dat ze dienen tot] bedekking (chādana). Dit is waarlijk algemeen bekend. 

 

tān u tatra mṛtyur yathā matsyam udake paripaśyed evaṃ paryapaśyad ṛci 

sāmni yajuṣi | te nu vittvordhvā ṛcaḥ sāmno yajuṣaḥ svaram eva prāviśan || 

1,4.3 || 

3, Maar de Dood zag hen daar, zoals men een vis in het water zou zien. Zo 

zag hij hen in de Ṛk, in de Sāman en in de Yajus. Toen zij dit wisten, rezen 

                                                        
1 Het Sanskrietwoord voor 'metrum' of 'heilige tekst' is Chandas. De Upaniṣad verbindt dit 

hier etymologisch met de werkwoordswortel chad, wat 'bedekken' of 'verbergen' betekent. De 

hymnen zijn de "bedekkers". 



38                                       HOOFDSTUK I 

 

zij op uit de Ṛk, de Sāman en de Yajus, en gingen zij enkel de 'Svara' (de 

Klank/Om) binnen. 

Hen, de goden die zich daar — in de rituelen — aan de handelingen wijdden, 

zag de Dood... Zoals in de wereld een visser een vis in het water — dat niet al te 

diep is — zou zien. [De Dood zag hen] terwijl hij dacht dat ze "vangbaar waren 

door middelen als een vishaak of het laten weglopen van het water". De 

betekenis is: De Dood beschouwde de goden als bereikbaar (kwetsbaar) via het 

middel van de uitputting van karma (karmakṣaya). [Rituelen geven slechts 

tijdelijk resultaat; als dat op is, slaat de dood toe]. 

Op de vraag: "Waar zag hij de goden?", wordt gezegd: "In de Ṛk, in de Sāman, 

in de Yajus." De betekenis is: in de rituele handelingen die verbonden zijn met 

de Ṛg, Yajur en Sāma Veda. "Zij nu" — de goden —, die door de Vedische 

handelingen gelouterd waren en wiens geest gezuiverd was, "wisten" — 

doorzagen — wat de Dood van plan was. En nadat ze dit wisten, "rezen zij op" 

(ūrdhvāḥ). Dat wil zeggen: zij keerden zich af (vyāvṛttāḥ) van de rituelen. Ze 

ontstegen de Ṛk, de Sāman en de Yajus — oftewel de handelingen verbonden 

met deze Veda's. 

Omdat ze wanhopig (nirāśāḥ) waren geworden over het verdrijven van de angst 

voor de dood door middel van rituelen, lieten ze dat vallen. "Zij gingen enkel de 

Svara binnen." Zij gingen de onvernietigbare lettergreep binnen die aangeduid 

wordt met het woord 'Svara' (Klank), en die gekenmerkt wordt door de 

eigenschappen onsterfelijkheid en vreesloosheid. Dat wil zeggen: ze wijdden 

zich volledig aan de meditatie op 'Om' (oṃkāropāsanaparāḥ). Het woordje 

'enkel' (eva) heeft de betekenis van beperking/begrenzing (avadhāraṇa). Het 

dient om de combinatie [van ritueel en meditatie voor dit specifieke doel] uit te 

sluiten (samuccaya-pratiṣedha). De betekenis is: zij werden louter toegewijd 

aan die meditatie [en lieten de rituelen achter zich]. 

 

yadā vā ṛcam āpnoty om ity evātisvarati evaṃ sāmaivaṃ yajuḥ | eṣa u svaro 

yad etad akṣaram etad amṛtam abhayam | tat praviśya devā amṛtā abhavan 

||1,4.4 || 

4. Wanneer men een Ṛk-vers beëindigt (āpnoti), laat men luid 'Om' 

weerklinken (atisvarati). Zo ook bij de Sāman, zo ook bij de Yajus. Dit is 

waarlijk de 'Svara' (Klank): dat wat deze lettergreep is. Dit is het 

onsterfelijke, het vreesloze. Toen de goden dit waren binnengegaan, 

werden zij onsterfelijk.  

Maar hoe komt het" — zo wordt gevraagd — dat de lettergreep aangeduid 

wordt met het woord 'Svara'? Er wordt geantwoord: "Wanneer men een Ṛk-vers 

beëindigt, laat men luid 'Om' weerklinken." "Zo ook bij de Sāman, zo ook bij de 



HOOFDSTUK I                                                        39 

 

Yajus." [Omdat 'Om' constant weerklinkt bij de recitatie van alle Veda's]. Dit is 

de Svara. 

Wat is dat? "Dat wat deze lettergreep is. Dit is het onsterfelijke, het vreesloze." 

"Nadat ze dat waren binnengegaan" — [de lettergreep Om] — "werden de 

goden onsterfelijk en vreesloos, precies overeenkomstig de eigenschappen 

(yathā-guṇam eva) [van die lettergreep]." 

 

sa ya etad evaṃ vidvān akṣaraṃ praṇauty etad evākṣaraṃ svaram amṛtam 

abhayaṃ praviśati | tat praviśya yad amṛtā devās tad amṛto bhavati || 1,4.5 || 

5. Hij die, dit zo wetende, de lof zingt (praṇauti) van deze lettergreep, 

die gaat deze zelfde lettergreep binnen: de Svara (Klank), het onsterfelijke, 

het vreesloze. Nadat hij die is binnengegaan, wordt hij dat onsterfelijke 

wat ook de goden [werden]. 

"Hij die" — ook een ander [mens], net als de goden — "deze lettergreep aldus 

kennende als bezitter van de eigenschappen onsterfelijkheid en vreesloosheid, 

'prijst' (praṇauti)" — lofzingt. Met 'lofzang' (stuti) wordt hier 'meditatie' 

(upāsana) bedoeld. "Hij gaat op precies dezelfde wijze die lettergreep binnen: 

de Svara, het onsterfelijke, het vreesloze." "En nadat hij die is binnengegaan..."  

Net zoals er voor hen die een koninklijke familie (rājakula) zijn binnengegaan, 

geen onderscheid wordt gemaakt [door de koning] in termen van 

'binnenstaander' of 'buitenstaander' [iedereen deelt in de koninklijke status]; [zo 

ook] "wordt hij dat onsterfelijke". De betekenis is: er is geen sprake van 

inferioriteit of superioriteit [tussen de onsterfelijkheid van de goden en die van 

de mediterende] in de staat van onsterfelijkheid. 

iti chāndogyopaniṣacchāṅkarabhāṣye prathamādhyāyasya caturthaḥ 

khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vierde deel (khaṇḍa) van het eerste hoofdstuk in het 

commentaar van Śaṅkara op de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 5
1
 

atha khalu ya udgīthaḥ sa praṇavo yaḥ praṇavaḥ sa udgītha iti | asau vā 

āditya udgītha eṣa praṇavaḥ | om iti hy eṣa svarann eti ||1,5.1 || 

                                                        
1 Hier begint een nieuwe sectie (Khanda 5). Het doel van deze sectie is tweeledig: ten eerste 

het gelijkschakelen van de terminologie van verschillende Vedische scholen (Ṛg en Sāma), 

en ten tweede het introduceren van een meditatie die leidt tot het krijgen van vele zonen. 



40                                       HOOFDSTUK I 

 

1. Nu waarlijk: wat de Udgītha is, dat is de Praṇava. En wat de Praṇava is, 

dat is de Udgītha. Die Zon ginds is waarlijk de Udgītha, hij is de Praṇava. 

Want hij beweegt zich voort (eti), terwijl hij 'Om' laat klinken (svaran). 

Nadat de eerder genoemde meditatie op de Udgītha — gekwalificeerd door de 

visie van de Levensadem en de Zon — herhaald is, en nadat de eenheid tussen 

de Praṇava en de Udgītha is vastgesteld; begint nu de uiteenzetting van een 

meditatie op de lettergreep, gekwalificeerd door het onderscheid in adems en 

zonnestralen [wat later uitgelegd wordt], met als resultaat [het verkrijgen van] 

vele zonen (aneka-putra-phalam). 

"Nu waarlijk: wat de Udgītha is, dat is de Praṇava" — van de Bahvṛca's (de 

aanhangers van de Ṛg Veda). "En wat hún Praṇava is, dat is precies de 

Udgītha" — aangeduid met het woord Udgītha — van de Chāndoga's (de 

aanhangers van de Sāma Veda). "Die Zon ginds is de Udgītha." Hij is ook 

precies datgene wat door de Bahvṛca's met het woord Praṇava wordt aangeduid, 

en niets anders. 

Hoe is de Zon de Udgītha? Omdat hij voortbeweegt (eti), terwijl hij de 

lettergreep 'Om' — genaamd Udgītha — "laat klinken" (svaran / uccārayan). 

[De interpretatie van svaran als 'klinken' of 'gaan' is beide mogelijk] omdat 

werkwoordswortels meerdere betekenissen hebben (anekārthatvāt dhātūnām). 

Ofwel [betekent het]: terwijl hij 'gaat' (gacchan), beweegt hij voort. Daarom is 

die Zon (Savitṛ) de Udgītha. 

 

etam u evāham abhyagāsiṣaṃ tasmān mama tvam eko 'sīti ha kauṣītakiḥ 

putram uvāca | raśmīṃs tvaṃ paryāvartayāt | bahavo vai te bhaviṣyanti | ity 

adhidaivatam ||1,5.2 | 

2. "Ik heb de lofzang enkel tot hém [de Zon] gericht. Daarom ben jij mijn 

enige [zoon]," zo sprak Kauṣītaki tot zijn zoon. "Jij moet je [in meditatie] 

tot de stralen wenden. Dan zul je er velen hebben. Dit was met betrekking 

tot de godheden." 

"Hem, deze..." [verwijzend naar de Zon]. "Ik heb de lofzang tot hem gericht" 

(abhyagāsiṣam) — oftewel: direct naar hem toe. De betekenis is: "Ik heb 

gemediteerd terwijl ik geen onderscheid (abheda) maakte tussen de Zon en zijn 

stralen." "Daardoor, om die reden, ben jij mijn enige zoon," zo sprak Kauṣītaki 

— het kind van Kuṣītaka — tot zijn zoon. "Daarom moet jij je met onderscheid 

(bhedena) tot de stralen en de Zon wenden" — oftewel: mediteer op hen [als 

veelvoudig]. [De vorm paryāvartayāt betekent] paryāvartaya (gebiedende 

wijs), vanwege de verbinding met het woord 'jij' (tvam). "Op die manier zullen 

er voor jou vele zonen zijn." Dit is [de meditatie] met betrekking tot de 

godheden. 



HOOFDSTUK I                                                        41 

 

 

athādhyātmam | ya evāyaṃ mukhyaḥ prāṇas tam udgītham upāsita | om iti hy 

eṣa svarann eti ||1,5.3 || 

3. Nu met betrekking tot het individu (adhyātmam): Men dient te 

mediteren op deze Voornaamste Levensadem (Mukhya Prāṇa) als de 

Udgītha. Want hij beweegt zich voort (eti), terwijl hij 'Om' laat klinken 

(svaran). 

Nu, hierop volgend, wordt het niveau van het individu (adhyātmam) besproken. 

De passage 'Men dient te mediteren op deze Voornaamste Levensadem...' 

enzovoort, is net als hiervoor [bij de Zon in vers 1]. "Op dezelfde wijze beweegt 

ook deze Prāṇa zich voort terwijl hij 'Om' laat klinken." Dat wil zeggen: hij 

beweegt zich voort "alsof hij instemming (anujñā) geeft" ('Om' zegt) ten 

behoeve van de activiteit van spraak en de andere zintuigen. Want het is niet zo 

dat mensen die bij een stervende staan, de Prāṇa het geluid 'Om' horen maken 

[dus het is geen letterlijk geluid]. Vanwege deze overeenkomst moet ook het 

'Om-zeggen' bij de Zon [in het vorige vers] opgevat worden als louter 

instemming. 

 

etam u evāham abhyagāsiṣaṃ tasmān mama tvam eko 'sīti ha kauṣītakiḥ 

putram uvāca | prāṇāṃs tvaṃ bhūmānam abhigāyatād bahavo vai me 

bhaviṣyantīti ||1,5.4 || 

4. "Ik heb de lofzang enkel tot hem [de Prāṇa] gericht. Daarom ben jij 

mijn enige [zoon]," zo sprak Kauṣītaki tot zijn zoon. "Jij moet de lofzang 

zingen tot de adems (prāṇān) als een veelheid (bhūmānam). [Denkende:] 

'Velen zullen er waarlijk voor mij zijn'. 

De passage "Ik heb de lofzang enkel tot hem gericht..." enzovoort, is precies 

zoals voorheen [in vers 2, maar nu toegepast op de adem]. "Daarom": jij moet 

de Udgītha beschouwen als gekenmerkt door de eigenschap van 

verscheidenheid (bheda) — door onderscheid te maken tussen Spraak en de 

andere [zintuigen] enerzijds en de Voornaamste Levensadem anderzijds. En 

aldus ziende, "moet jij in de geest de lofzang zingen tot de veelheid 

(bhūmānam)." De betekenis is: richt je daarop (mediteer), net zoals in het 

voorgaande vers. 'Velen zullen er waarlijk voor mij' — mijn — 'zonen zijn'. De 

betekenis is: met deze intentie zijnde [dient men te mediteren]. 

Omdat de visie van de Udgītha gebaseerd op de eenheid (ekatva) van Prāṇa en 

Zon werd verworpen (apodita) vanwege het gebrek (doṣa) dat dit als resultaat 

slechts één zoon oplevert; daarom wordt in dit deel de plicht voorgeschreven 

om de visie van verscheidenheid (bheda) toe te passen op de stralen [bij de 



42                                       HOOFDSTUK I 

 

Zon] en de adems [bij de Prāṇa], met als specifiek doel het resultaat van het 

verkrijgen van vele zonen. 

 

atha khalu ya udgīthaḥ sa praṇavo yaḥ praṇavaḥ sa udgītha iti | hotṛṣadanād 

dha evāpi durudgītham anusamāharatīty anusamāharatīti || ChUp_1,5.5 || 

5. Nu waarlijk: wat de Udgītha is, dat is de Praṇava. En wat de Praṇava is, 

dat is de Udgītha. Vanuit de zetel van de Hotṛ-priester (hotṛ-ṣadanāt) 

herstelt hij (anusamāharati) waarlijk zelfs een foutief gezongen Udgītha 

(durudgītham). Hij herstelt het. 

De visie van de eenheid van Praṇava en Udgītha is [in vers 1] reeds uiteengezet 

(upakrāntam). Hiervan kan men nu het resultaat (phalam) verkrijgen. Wat is 

dat? "Waarlijk zelfs een 'foutief gezongen Udgītha' (durudgītam)" — oftewel: 

een slecht uitgevoerde zang (duṣṭam udgānam), verricht door de Udgātṛ-

priester; dit betekent dat er een fout of schade (kṣatam) is toegebracht aan zijn 

eigen rituele taak. "Hij herstelt dat" (anusamāharati) — hij brengt het weer op 

orde (anusandhatta). [Net] zoals geneeskunde (cikitsā) de onbalans van de 

lichaamssappen (dhātu) weer in evenwicht brengt. 

iti chāndogyopaniṣacchāṅkarabhāṣye prathamādhyāyasya pañcamaḥ 

khaṇḍaḥ  

Hier eindigt het vijfde deel (khaṇḍa) van het eerste hoofdstuk in het 

commentaar van Śaṅkara op de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 6 

iyam evark | agniḥ sāma | tad etad etasyām ṛcy adhyūḍhaṃ sāma | tasmād ṛcy 

adhyūḍhaṃ sāma gīyate | iyam eva sā | agnir amaḥ | tat sāma || 1,6.1 || 

1. Deze [Aarde] is waarlijk de Ṛk. Het Vuur (Agni) is de Sāman. Deze 

Sāman rust op deze Ṛk. Daarom wordt de Sāman gezongen terwijl hij rust 

op de Ṛk. Deze [Aarde] is 'Sā', het Vuur is 'ama'. Dat is [samen] de Sāman. 

Nu dan, met als doel het verkrijgen van de rijkdom van alle resultaten (sarva-

phala-sampatti), wordt een andere meditatie op de Udgītha voorgeschreven. 

"Deze" — de Aarde — "is waarlijk de Ṛk." Men dient de visie (dṛṣṭi) van de 

Aarde toe te passen op de Ṛk. Evenzo: "Het Vuur is de Sāman." Men dient de 

visie van het Vuur toe te passen op de Sāman. 

Hoezo hebben Aarde en Vuur de status van Ṛk en Sāman? Er wordt gezegd: 

"Deze" — de Sāman genaamd Vuur — "is gevestigd op (adhyūḍham) deze Ṛk" 

— genaamd Aarde. Dat wil zeggen: hij bevindt zich erbovenop (uparibhāvena 

sthitam). Net zoals de Sāman [de melodie] rust op de Ṛk [de tekst]. "Daarom" 



HOOFDSTUK I                                                        43 

 

— precies om die reden — "wordt de Sāman ook nu nog door de Sāman-

zangers gezongen terwijl hij rust op de Ṛk." 

En net zoals Ṛk en Sāman niet absoluut van elkaar gescheiden zijn, maar 

onderling verbonden, zo zijn ook deze twee — Aarde en Vuur — één geworden 

doordat ze aangeduid worden met het ene woord 'Sāman' [Sā + ama]. Daarom 

zijn het paar Aarde en Vuur niet van elkaar gescheiden, maar altijd innig 

verbonden (nitya-saṃśliṣṭam), net als Ṛk en Sāman. En daarom hebben Aarde 

en Vuur de status van Ṛk en Sāman. Dat is de betekenis. 

Met de zin "Deze is Sā, het Vuur is ama", wordt volgens sommigen bedoeld dat 

men moet mediteren op de lettergrepen van het woord Sāman [waarbij men 'Sā' 

ziet als Aarde en 'ama' als Vuur]. 

 

antarikṣam evark | vāyuḥ sāma | tad etad etasyām ṛcy adhyūḍhaṃ sāma | 

tasmād ṛcy adhyūḍhaṃ sāma gīyate | antarikṣam eva sā | vāyur amaḥ | tat 

sāma || 1,6.2 || 

dyaur evark | ādityaḥ sāma | tad etad etasyām ṛcy adhyūḍhaṃ sāma | tasmād 

ṛcy adhyūḍhaṃ sāma gīyate | dyaur eva sā | ādityo 'maḥ | tat sāma || 1,6.3 || 

2. De Tussenruimte (Antarikṣa) is waarlijk de Ṛk. De Wind (Vāyu) is de 

Sāman. Deze Sāman rust op deze Ṛk. Daarom wordt de Sāman gezongen 

terwijl hij rust op de Ṛk. De Tussenruimte is 'Sā', de Wind is 'ama'. Dat is 

[samen] de Sāman. 

3. De Hemel (Dyaus) is waarlijk de Ṛk. De Zon (Āditya) is de Sāman. Deze 

Sāman rust op deze Ṛk. Daarom wordt de Sāman gezongen terwijl hij rust 

op de Ṛk. De Hemel is 'Sā', de Zon is 'ama'. Dat is [samen] de Sāman. 

De tussenruimte is waarlijk de Ṛk, de Wind is de Sāman, enzovoort, is [te 

begrijpen] precies zoals het voorgaande [in vers 1]. 

 

4. nakṣatrāny evark | candramāḥ sāma | tad etad etasyām ṛcy adhyūḍhaṃ 

sāma | tasmād ṛcy adhyūḍhaṃ sāma gīyate | nakṣatrāṇy eva sā | candramā 

amaḥ | tat sāma ||1,6.4 || 

De sterren (Nakṣatra's) zijn waarlijk de Ṛk. De maan (Candramas) is de 

Sāman. Deze Sāman rust op deze Ṛk. Daarom wordt de Sāman gezongen 

terwijl hij rust op de Ṛk. De sterren zijn 'Sā', de maan is 'ama'. Dat is 

[samen] de Sāman. 

De maan is de heer (adhipati) van de sterren. Daarom is hij de Sāman. 

 



44                                       HOOFDSTUK I 

 

atha yad etad ādityasya śuklaṃ bhāḥ saivark | atha yan nīlaṃ paraḥkṛṣṇaṃ 

tat sāma | tad etad etasyām ṛcy adhyūḍhaṃ sāma | tasmad ṛcy adhyūḍhaṃ 

sāma gīyate || 1,6.5 || 

5. Nu, wat die witte schittering (bhāḥ) van de zon is, dat is waarlijk de Ṛk. 

En wat het donkerblauwe (nīlam), het uiterst zwarte (paraḥ kṛṣṇam) is, dat 

is de Sāman. Deze Sāman rust op deze Ṛk. Daarom wordt de Sāman 

gezongen terwijl hij rust op de Ṛk. 

"Nu, wat die witte schittering van de zon is" — de witte gloed (dīptiḥ) — "dat 

is waarlijk de Ṛk." "En wat in de zon donkerblauw is", oftewel "uiterst zwart" 

(paraḥ kṛṣṇam) — wat betekent: in extreme mate donker (atiśayena kārṣṇyam) 

— "dat is de Sāman". Want dat wordt waargenomen door iemand wiens blik 

uiterst geconcentreerd is (ekānta-samāhita-dṛṣṭi). 

 

atha yad evaitad ādityasya śuklaṃ bhāḥ saiva sā | atha yan nīlaṃ 

paraḥkṛṣṇaṃ tad amaḥ | tat sāma | atha ya eṣo 'ntarāditye hiraṇmayaḥ 

puruṣo dṛśyate hiraṇyaśmaśrur hiraṇyakeśa ā praṇakhāt sarva eva suvarnaḥ 

|| 1,6.6 || 

6. Nu: die witte gloed van de Zon, dat is 'Sā'. En wat het donkerblauwe 

(nīlam), het uiterst zwarte is, dat is 'ama'. Dat is [samen] de Sāman. 

Nu, die Gouden Persoon (Hiraṇmaya Puruṣa) die gezien wordt binnen in de 

Zon, met een gouden baard en gouden haar, tot aan de toppen van zijn 

nagels is hij geheel van goud. 

"Deze twee" — de witte en de zwarte gloed [uit het vorige vers] — "zijn 'Sā' en 

'ama', en [samen] de Sāman." "Nu, die Gouden Persoon die gezien wordt 

binnen in de Zon" — in het midden van de Zon. "Gouden" (hiraṇmaya) 

betekent hier: "als goud" (hiraṇmaya iva). Want het is niet mogelijk dat een 

Godheid (deva) een transformatie is van [materieel] goud. Waarom niet? Omdat 

het onmogelijk zou zijn dat hij de heerser is over de Ṛk en de Sāman [wat later 

gezegd wordt], of dat hij vrij is van zonden (apahatapāpman). Want bij een 

levenloos object van goud (acetana) is er sowieso geen sprake van het hebben 

van zonden, dus zou het geen zin hebben om dat te ontkennen [door te zeggen 

'hij is vrij van zonden']. Bovendien kan hij niet worden waargenomen door het 

[fysieke] oog. 

Daarom is het woord 'gouden' (hiraṇmaya) een vergelijking waarbij het 

vergelijkend woord is weggelaten (luptopamā). De betekenis is: 'gemaakt van 

licht' (jyotirmaya). Deze interpretatie geldt ook voor de volgende 

beschrijvingen [baard, haar, etc.]. "Persoon" (Puruṣa): [Hij wordt zo genoemd] 

omdat hij rust in de stad (puri śayanāt) [van het lichaam of de zon], ofwel 

omdat hij de wereld vervult (pūrayati) met zijn eigen Zelf. "Hij wordt gezien": 



HOOFDSTUK I                                                        45 

 

Door wie? Door hen die hun blik hebben afgewend [van de buitenwereld] 

(nivṛtta-cakṣus), die een geconcentreerde geest hebben (samāhita-cetas), en die 

afhankelijk zijn van middelen zoals celibaat (brahmacarya) en dergelijke. 

Waarom wordt zijn baard genoemd? Omdat zelfs bij stralende wezens de baard 

en het haar zwart kunnen zijn, maakt de tekst een onderscheid: "Met een 

gouden baard en gouden haar." De betekenis is: zijn baard en haren bestaan 

louter uit licht. "Tot aan de nagelpunten" (ā-praṇakhāt): Praṇakha betekent de 

punt van de nagel. Met inbegrip van de nagelpunten is zijn hele vorm "als 

goud" — dat wil zeggen: bestaande uit licht (bhārūpa). 

 

tasya yathā kapyāsaṃ puṇḍarīkam evam akṣiṇī | tasyod iti nāma | sa eṣa 

sarvebhyaḥ pāpmabhya uditaḥ | udeti ha vai sarvebhyaḥ pāpmabhyo ya evaṃ 

veda 1,6.7 || 

7. Zijn ogen zijn zoals een lotusbloem die [rossig is als] het zitvlak van een 

aap (kapyāsam). Zijn naam is 'Ud'. Hij is verrezen (udita) boven alle 

zonden. Waarlijk, hij die dit weet, verrijst boven alle zonden. 

Van hem, die aldus [zoals in het vorige vers beschreven] geheel goudkleurig is, 

is er toch een bijzonderheid wat betreft de ogen. Hoezo? "Zijn ogen zijn zoals 

een lotusbloem die kapyāsa is." Het woord kapyāsa is samengesteld uit kapi 

(aap/markaṭa) en āsa (zitvlak). Het woord āsa is afgeleid van de wortel ās 

(zitten) met het achtervoegsel ghañ in de instrumentele betekenis [datgene 

waarmee men zit]. Het verwijst naar het achterwerk van de aap, waarop hij zit. 

"Zoals een lotusbloem die lijkt op het zitvlak van een aap — oftewel uiterst 

stralend [en roodachtig] — zo zijn de ogen van deze Godheid." Omdat het hier 

gaat om een vergelijking van een vergelijking (upamita-upamānatvāt) [de ogen 

lijken op de lotus, en de lotus lijkt op het zitvlak], is dit geen vernederende 

vergelijking (hīna-upamā). 

Van hem, die gekenmerkt wordt door deze eigenschappen, is 'Ud' de indirecte 

(gauṇa) naam. Waarom is het een indirecte naam? "Deze Godheid is verrezen 

(udita) boven alle zonden" — dat wil zeggen: boven de zonden en hun 

gevolgen. [De tekst] zal namelijk zeggen: "Hij is het Zelf, vrij van zonden..." 

Udita" betekent hier: omhoog gegaan (udgata). Daarom is zijn naam 'Ud'. Hij 

die hem kent als bezitter van deze eigenschappen en deze naam 'Ud', die verrijst 

(udeti) — stijgt uit — op precies dezelfde wijze boven alle zonden.
1
 De 

                                                        
1 Hier wordt de cirkel rondgemaakt. Eerder was 'Ud' de Adem (die ons laat opstaan), was 

'Ud' de Zon (die opkomt), nu is 'Ud' God, omdat hij uitstijgt (ud-ita) boven alle kwaad. Dit 

versterkt de betekenis van de Udgītha-meditatie: het is een weg om zelf boven het lijden uit 

te stijgen. 



46                                       HOOFDSTUK I 

 

woorden "ha" en "vai" zijn partikels die dienen ter benadrukking (avadhāraṇa): 

hij verrijst zeker. 

 

tasyark ca sāma ca geṣṇau | tasmād udgīthaḥ | tasmāt tv eva udgātā | etasya 

hi gātā | sa eṣa ye cāmuṣmāt parāñco lokās teṣāṃ ceṣṭa devakāmānāṃ ca | ity 

adhidaivatam || 1,6.8 || 

8. De Ṛk en de Sāman zijn Zijn gewrichten (geṣṇau). Daarom is Hij de 

Udgītha. Daarom wordt de Udgātṛ-priester waarlijk zo genoemd: want hij 

is de zanger (gātā) van Hem. Hij is de Heerser over de werelden die voorbij 

die [Zon] liggen, en [over] de wensen van de goden. Dit was met betrekking 

tot de godheden (adhidaivatam). 

Omdat het de bedoeling is om aan te geven dat de Godheid [de Gouden 

Persoon] de Udgītha is — net zoals eerder bij de Zon enzovoort — zegt de 

tekst: "De Ṛk en de Sāman zijn Zijn gewrichten (geṣṇau)." Met 'gewrichten' 

(parvaṇī) wordt verwezen naar de eerder beschreven paren zoals Aarde [en 

Vuur, die geïdentificeerd werden met Ṛk en Sāman]. Want de Godheid is het 

Zelf van alles (sarvātmā). Omdat Hij de Heerser is over zowel de lagere als de 

hogere werelden en verlangens, is het logisch dat Hij de Aarde, het Vuur [en de 

andere elementen] — oftewel de Ṛk en de Sāman — als Zijn 

ledematen/gewrichten heeft. En ook omdat Hij de oorsprong (yoni) is van alles. 

Aangezien Hij aldus de naam 'Ud' draagt [zie vers 7] en de Ṛk en de Sāman als 

Zijn gewrichten heeft, "daarom wordt Hij de Udgītha genoemd." Dit wordt 

indirect (parokṣeṇa) gezegd, omdat de goden houden van indirecte benamingen 

(parokṣa-priyatvāt). Daarom is Hij de Udgītha. "Daarom" — precies om die 

reden — "heet de Udgātṛ-priester zo." [De etymologie is:] Hij zingt (gāyati) 

over 'Ud' [de Godheid]. 

Omdat hij de zanger (gātā) is van Hém — de Godheid die zojuist beschreven is 

en de naam 'Ud' draagt — daarom is de naam 'Udgātṛ' voor de priester passend 

en welbekend. "Hij, deze Godheid genaamd Ud, heerst over de werelden die 

voorbij die [Zon] liggen" — oftewel de werelden die zich daarboven bevinden, 

weg van hier (parāg-añcanāt). Niet alleen heerst Hij, maar het woordje "en" 

(ca) in de tekst impliceert dat Hij ze ook in stand houdt (dhārayati). Zoals blijkt 

uit de mantra: "Hij ondersteunde de aarde en deze hemel..." (Ṛg Veda 

10.121.1). 

Bovendien: "[Hij heerst] over de wensen van de goden." Dit is wat er gezegd is 

over de ware aard van de Godheid — de Udgītha — "met betrekking tot de 

godheden (adhidaivatam)." 

iti chāndogyopaniṣacchāṅkarabhāṣye prathamodhyāyasya ṣaṣṭhaḥ khaṇḍaḥ 



HOOFDSTUK I                                                        47 

 

Hier eindigt het zesde deel (khaṇḍa) van het eerste hoofdstuk in het 

commentaar van Śaṅkara op de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 7 

athādhyātmam | vāg evark | prāṇaḥ sāma | tad etad etasyām ṛcy adhyūḍhaṃ 

sāma | tasmād ṛcy adhyūḍhaṃ sāma gīyate | vāg eva sā | prāṇo 'maḥ | tat 

sāma || 1,7.1 || 

1. Nu met betrekking tot het individu (adhyātmam): Spraak (Vāk) is 

waarlijk de Ṛk. De Levensadem (Prāṇa) is de Sāman. Deze Sāman rust op  

deze Ṛk. Daarom wordt de Sāman gezongen terwijl hij rust op de Ṛk. 

Spraak is 'Sā', de Levensadem is 'ama'. Dat is [samen] de Sāman. 

Nu (atha/adhunā) wordt [de meditatie] met betrekking tot het individu 

(adhyātmam) uiteengezet. Spraak is de Ṛk, de Levensadem is de Sāman. [Dit is 

zo] vanwege de overeenkomst (sāmānya) dat ze respectievelijk de lagere 

(adhara) en de hogere (upari) positie innemen [Spraak is de basis, Adem is de 

actieve kracht erbovenop]. Met 'Levensadem' (Prāṇa) wordt hier de reukzin 

(ghrāṇa) bedoeld, samen met de lucht (Vāyu). Spraak is Sā, de Levensadem is 

ama, enzovoort, is net als voorheen [in de sectie over de godheden]. 

 

 cakṣur evark | ātmā sāma | tad etad etasyām ṛcy adhyūḍhaṃ sāma | tasmād 

ṛcy adhyūḍhaṃ sāma gīyate | cakṣur eva sā | ātmāmaḥ | tat sāma || 1,7.2 || 

2. Het oog (Cakṣus) is waarlijk de Ṛk. Het Zelf (Ātman) is de Sāman. Deze 

Sāman rust op deze Ṛk. Daarom wordt de Sāman gezongen terwijl hij rust 

op de Ṛk. Het oog is 'Sā', het Zelf is 'ama'. Dat is [samen] de Sāman. 

Het oog is de Ṛk, het Zelf is de Sāman. Met het woord 'Zelf' (ātmā) wordt hier 

het 'schaduw-zelf' (chāyā-ātmā) bedoeld [het spiegelbeeld of de weerspiegeling 

in de pupil]. Omdat het daarin [in het oog] verblijft (tatsthatvāt), is het de 

Sāman [die op de Ṛk rust]. 

 

śrotram evark | manaḥ sāma | tad etad etasyām ṛcy adhyūḍhaṃ sāma | tasmād 

ṛcy adhyūḍhaṃ sāma gīyate | śrotram eva sā | mano 'maḥ | tat sāma || 1,7.3 || 

3. Het gehoor (Śrotra) is waarlijk de Ṛk. De geest (Manas) is de Sāman. 

Deze Sāman rust op deze Ṛk. Daarom wordt de Sāman gezongen terwijl 

hij rust op de Ṛk. Het gehoor is 'Sā', de geest is 'ama'. Dat is [samen] de 

Sāman. 

Het gehoor is waarlijk de Ṛk, de geest is de Sāman. De geest heeft de status van 

Sāman, omdat de geest de bestuurder (adhiṣṭhātṛ) is van het gehoor. 



48                                       HOOFDSTUK I 

 

atha yad etad akṣnaḥ śuklaṃ bhāḥ saivark | atha yan nīlaṃ paraḥkṛṣṇaṃ tat 

sāma | tad etad etasyām ṛcy adhyūḍhaṃ sāma | tasmād ṛcy adhyūḍhaṃ sāma 

gīyate | atha yad evaitad akṣṇaḥ śuklaṃ bhāḥ saiva sā | atha yan nīlaṃ 

paraḥkṛṣṇaṃ tad amaḥ | tat sāma 1,7.4 || 

4. Nu, wat die witte schittering (bhāḥ) van het oog is, dat is waarlijk de Ṛk. 

En wat het donkerblauwe (nīlam), het uiterst zwarte (paraḥ kṛṣṇam) is, 

dat is de Sāman. Deze Sāman rust op deze Ṛk. Daarom wordt de Sāman 

gezongen terwijl hij rust op de Ṛk. Nu, wat die witte schittering van het 

oog is, dat is 'Sā'. En wat het donkerblauwe, het uiterst zwarte is, dat is 

'ama'. Dat is [samen] de Sāman. 

Nu, wat die witte schittering van het oog is, dat is waarlijk de Ṛk. En wat het 

donkerblauwe, het uiterst zwarte is... — net zoals [eerder beschreven] bij de 

Zon — ...dat is de zetel (adhiṣṭhāna) van de kracht van het zien (dṛk-śakti). Dat 

is de Sāman. 

 

5. atha ya eṣo 'ntar akṣiṇi puruṣo dṛśyate saivark | tat sāma | tad uktham | tad 

yajuḥ | tad brahma | tasya etasya tad eva rūpaṃ yad amuṣya rūpam | yāv 

amuṣya geṣṇau tau tau goṣṇau | yan nāma tan nāma || ChUp_1,7.5 || 

Nu, deze Persoon (Puruṣa) die binnen in het oog gezien wordt: Hij is 

waarlijk de Ṛk, Hij is de Sāman, Hij is de Uktha, Hij is de Yajus, Hij is het 

Brahman. De gedaante (rūpa) van déze [in het oog] is precies de gedaante 

van gène [in de Zon]. Wat de gewrichten (geṣṇau) van gène zijn, zijn de 

gewrichten van déze. Wat de naam van gène is, is de naam van déze. 

Nu, deze Persoon die binnen in het oog gezien wordt... [Dit moet begrepen 

worden] net als voorheen [in vers 1.6.6: gezien door yogi's met geconcentreerde 

geest]. Hij is waarlijk de Ṛk — zowel op individueel niveau (adhyātmam, zoals 

spraak etc.) als op goddelijk niveau (adhidaivatam, zoals aarde etc.). Want het 

is algemeen bekend dat de Ṛk bestaat uit lettergrepen die in voeten (versmaten) 

zijn gebonden. Zo ook is Hij de Sāman.
1
 Hij is de Uktha. Vanwege de 

associatie met de Sāman [in rituelen], wordt met Sāman de 'Stotra' (gezongen 

lofzang) bedoeld en met Uktha de 'Śastra' (gereciteerde lofzang). Ofwel 

betekent Uktha alles wat anders is dan de Sāman. Zo ook is Hij de Yajus — 

oftewel alles wat bestaat uit formules zoals Svāhā, Svadhā en Vaṣaṭ. Kortom, 

Hij is Spraak (Vāk). Hij is dat alles. Waarom? Omdat we al gezegd hebben dat 
Hij de essentie van alles is (sarvātmakatvāt) en de oorsprong van alles is 

(sarvayonitvāt). 

                                                        
1 Dit is de kern van de Vedānta-filosofie. De microkosmos (Jīva/Mens) en de macrokosmos 

(Īśvara/Zon) zijn in essentie één. De "Persoon in het Oog" (het waarnemende bewustzijn) is 

dezelfde als de "Persoon in de Zon" (de universele heerser). 



HOOFDSTUK I                                                        49 

 

Vanwege de context van Ṛk, enzovoort, betekent "Dat is het Brahman" hier: de 

drie Veda's (trayo vedāḥ). Van déze — de Persoon in het oog (cākṣuṣa puruṣa) 

— wordt precies die gedaante overgedragen (atidiśyate) — die ook de gedaante 

is van gène — de Persoon in de Zon (āditya puruṣa). Wat is die gedaante? 

Goudkleurig, enzovoort, zoals beschreven in de sectie over de godheden. Welke 

de gewrichten zijn van gène — de delen/ledematen — die zijn ook de 

gewrichten van déze Persoon in het oog. En wat de naam van gène is — 

namelijk 'Ud' en 'Udgītha' — dat is ook de naam van déze. 

Vraag: Maar, er is een verschil in locatie (oog vs. zon), er is sprake van een 

overdracht (atideśa) van eigenschappen (wat impliceert dat ze er oorspronkelijk 

niet waren), en er is een verschil in heerschappij (goden vs. mensen, zie 

volgende verzen). Daarom zijn de Persoon in de Zon en de Persoon in het Oog 

twee verschillende entiteiten. 

Antwoord: Nee. Want het is onmogelijk dat één wezen beide naturen verkrijgt 

door de uitspraak door deze en door gène [verwijzend naar een latere tekst], 

tenzij ze één zijn. 

Vraag: Het kan verklaard worden doordat hij zich in tweeën splitst (dvidhā-

bhāva). 

Antwoord: [U bedoelt] zoals de tekst zal zeggen: "Hij wordt enkelvoudig, hij 

wordt drievoudig..." ( 7.26.2)? Nee. Want Bewustzijn (cetana) is één en zonder 

onderdelen (niravayava). Daarom is het onmogelijk dat het zich [fysiek] in 

tweeën splitst. Daarom is er sprake van een absolute eenheid (ekatva) tussen het 

individuele niveau (adhyātmam) en het goddelijke niveau (adhidaivatam). Wat 

betreft uw argument dat de "overdracht van vorm" (rūpādyatideśa) een oorzaak 

voor onderscheid is: die overdracht is niet bedoeld om een verschil aan te 

geven. 

Vraag: Waarvoor dan wel? 

Antwoord: Het dient enkel om de twijfel weg te nemen dat ze verschillend 

zouden zijn vanwege het verschil in locatie. 

 

sa eṣa ye caitasmād arvāñco lokās teṣāṃ ceṣṭe manuṣyakāmānāṃ ceti | tad ya 

ime vīṇāyāṃ gāyanty etaṃ te gāyanti | tasmāt te dhanasanayaḥ || ChUp_1,7.6 

|| 

6. Hij is het die heerst over de werelden die hieronder (arvāñcaḥ) liggen, en 

over de wensen van mensen. Daarom: zij die op de luit (Vīṇā) zingen, 

zingen over Hem. Daarom zijn zij vergaarders van rijkdom (dhana-

sanayaḥ). 



50                                       HOOFDSTUK I 

 

Deze Persoon in het Oog (cākṣuṣaḥ puruṣaḥ)... ...heerst over de werelden die 

'hieronder' (arvāñcaḥ) liggen — oftewel: de werelden die lager zijn (arvāg-

gatāḥ) dan dit individuele Zelf (ādhyātmikāt). ...en over de verlangens die 

betrekking hebben op mensen. Daarom zingen zij — de zangers — die op de 

Vīṇā spelen, enkel over Hem. Omdat zij over de Heer (Īśvara) zingen, daarom 

zijn zij 'Dhanasanaya's'. Dit betekent: begiftigd met het verkrijgen van rijkdom 

(dhana-lābha-yuktāḥ), oftewel: rijk (dhanavantaḥ). 

 

atha ya etad evaṃ vidvān sāma gāyaty ubhau sa gāyati | so 'munaiva sa eṣa 

ye cāmuṣmāt parāñco lokās tāṃś cāpnoti devakāmāṃś ca || 1,7.7 || 

7. Nu, hij die — dit zo wetende — de Sāman zingt, die bezingt hen beiden. 

Door middel van gène [de Persoon in de Zon] [verkrijgt] hij de werelden 

die voorbij die [Zon] liggen, en ook de wensen van de goden. 

Nu, hij die dit zo weet — die de God (Deva) kent als de Udgītha zoals 

beschreven — en de Sāman zingt, die bezingt (gāyati) hen beiden — [namelijk] 

de Persoon in het Oog en de Zon. Het resultaat (phala) voor hem die dit weet, 

wordt genoemd: Hij [verkrijgt] door middel van gène — de Zon — [de 

resultaten]. De zin [Hij verkrijgt] de werelden die voorbij die liggen betekent: 

nadat hij de God is geworden die in de Zon verblijft (ādityāntargata-devo 

bhūtvā). En [hij verkrijgt] de wensen van de goden. 

 

athānenaiva ye caitasmād arvāñco lokās tāṃś cāpnoti manuṣyakāmāṃś ca | 

tasmād u haivaṃvid udgātā brūyāt || 1,7.8 || 

kaṃ te kāmam āgāyānīti | eṣa hy eva kāmāgānasyeṣṭe ya evaṃ vidvān sāma 

gāyati sāma gāyati || ChUp_1,7.9 || 

8. En door middel van déze [de Persoon in het Oog] [verkrijgt hij] de 

werelden die hieronder (arvāñcaḥ) liggen en de wensen van mensen. 

Daarom dient de Udgātṛ-priester die dit zo weet, te zeggen: 

9. 'Welke wens zal ik voor u bijeen-zingen (āgāyāni)?' Want hij is waarlijk 

meester over het bijeen-zingen van wensen, hij die, dit zo wetende, de 

Sāman zingt, de Sāman zingt. 

En door middel van deze — oftewel: louter door de Persoon in het Oog — 

[verkrijgt hij] de werelden die hieronder liggen en de wensen van mensen. De 
betekenis is: nadat hij de Persoon in het Oog is geworden (cākṣuṣo bhūtvā). 

Daarom dient de Udgātṛ-priester die dit zo weet, tegen de offerheer (yajamāna) 

te zeggen: 'Welke wens zal ik voor u bijeen-zingen?' Want hij — deze Udgātṛ 

— is meester over het bijeen-zingen van wensen. De betekenis is: hij is in staat 

(samartha) om door middel van het zingen (udgānena) de wens in vervulling te 



HOOFDSTUK I                                                        51 

 

doen gaan. Wie is dat? Hij die, dit zo wetende, de Sāman zingt. De herhaling 

[van de laatste woorden de Sāman zingt] dient om de voltooiing van de 

meditatie aan te geven. 

iti chāndogyopaniṣacchāṅkarabhāṣye prathamodhyāyasya saptamaḥ 

khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zevende deel (khaṇḍa) van het eerste hoofdstuk in het 

commentaar van Śaṅkara op de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 8 

trayo hodgīthe kuśalā babhūvuḥ śilakaḥ śālāvatyaś caikitāyano dālbhyaḥ 

pravāhaṇo jaivalir iti | te hocur udgīthe vai kuśalāḥ smo hantodgīthe kathāṃ 

vadāma iti || 1,8.1 || 

1. Er waren drie mannen bedreven (kuśala) in de Udgītha: Śilaka 

Śālāvatya, Caikitāyana Dālbhya en Pravāhaṇa Jaivali. Zij zeiden [tegen 

elkaar]: 'Wij zijn waarlijk bedreven in de Udgītha. Kom, laten we een 

discussie (kathā) voeren over de Udgītha'. 

Omdat er op vele manieren op de lettergreep ['Om'] gemediteerd kan worden, 

wordt hier een andere meditatie geïntroduceerd. Deze volgt een andere methode 

en heeft als resultaat [het realiseren van] de eigenschap van 'Het Allerhoogste' 

(Parovarīyastva). Het verhaal (itihāsa) dient om het begrip te 

vergemakkelijken. "Drie": het getal drie. "Ha": dit partikel duidt aan dat het een 

overlevering/geschiedenis betreft. Bedreven in de Udgītha: [dat wil zeggen] 

experts (nipuṇāḥ) in de kennis van de Udgītha. De bedoeling is [om aan te 

geven] dat zij samenkwamen op een bepaalde plaats, tijd en met een bepaalde 

reden. Het betekent overigens niet dat er in de hele wereld alleen maar deze 

drie experts in de Udgītha-kennis waren. Want we horen [in andere teksten] 

over Uṣasti, Jānaśruti, Kaikeya en anderen die bijna alwetend (sarvajña-kalpa) 

waren. 

Wie waren die drie? De tekst zegt: Śilaka was zijn naam, het kind van Śalavat 

(Śālāvatya). Het kind van Cikitāyana (Caikitāyana), behorend tot de Dalbha-

familie (Dālbhya). Ofwel was hij een dvyāmuṣyāyaṇa (iemand die tot twee 

families behoort). Pravāhaṇa was zijn naam, het kind van Jīvala (Jaivali). Deze 

drie zeiden tot elkaar: Wij staan bekend als bedreven — experts — in de 

Udgītha. Daarom: Kom (hanta). [Dit impliceert:] Als u instemt. Laten we een 

discussie (kathā) — een onderzoek — voeren over de Udgītha — oftewel over 

de kennis van de Udgītha. De betekenis is: laten we een debat (vāda) houden 

door stellingen en tegenstellingen (pakṣa-pratipakṣa) naar voren te brengen. 



52                                       HOOFDSTUK I 

 

En zo is het nut van het verhaal: In een dialoog (saṃvāda) tussen kenners van 

die wetenschap, wordt verkeerd begrip vernietigd, ontstaat er nieuwe kennis die 

er eerder niet was, en worden twijfels weggenomen. Daarom is het een plicht 

om gezelschap te zoeken met kenners van de waarheid (tadvidya-saṃyoga). Dit 

zien we immers gebeuren bij Śilaka en de anderen. 

 

tatheti ha samupaviviśuḥ | sa ha prāvahaṇo jaivalir uvāca | bhagavantāv agre 

vadatām | bhrāmaṇayor vadator vācaṃ śroṣyāmīti || 1,8.2 || 

3. 'Dat is goed,' [zeiden ze], en zij gingen samen zitten. Toen sprak 

Pravāhaṇa Jaivali: 'Mogen u beiden, eerbiedwaardige heren 

(bhagavantau), eerst spreken. Ik zal luisteren naar de spraak (vāc) van 

twee Brahmanen die met elkaar spreken.' 

Na "Dat is goed" gezegd te hebben, gingen zij waarlijk samen zitten. Omdat het 

voor een koning passend is om vrijmoedig (prāgalbhya) op te treden, sprak 

Pravāhaṇa Jaivali tot de andere twee: Mogen u beiden, eerbiedwaardige — 

aanbiddenswaardige — heren, eerst spreken. Uit het kenmerk (liṅga) [dat hij 

spreekt over] van twee Brahmanen, blijkt dat hijzelf een Koning (Rājā) is [en 

geen Brahmaan]. [Hij zegt:] Terwijl u beiden, twee Brahmanen, spreekt, zal ik 

naar uw woorden luisteren. Volgens anderen [betekent de zin]: Ik zal luisteren 

naar [louter] spraak, zonder [diepe] betekenis (artha-rahitām). [Zij leiden dit af] 

uit de specifieke toevoeging van het woord spraak (vācam). 

 

sa ha śilakaḥ śālāvatyaś caikitāyanaṃ dālbhyam uvāca hanta tvā pṛcchānīti | 

pṛccheti hovāca || _1,8.3 || 

3. Toen sprak Śilaka Śālāvatya tot Caikitāyana Dālbhya: 'Kom/Welnu 

(hanta), laat ik u [vragen] stellen.' 'Vraag maar,' zo sprak hij. 

Van de twee [die door de koning waren aangesproken], sprak Śilaka Śālāvatya 

tot Caikitāyana Dālbhya: 'Kom (hanta)' — [wat hier betekent:] indien u het 

toestaat (yadi anumaṃsyase) — 'Laat ik u (tvā)' — [wat staat voor] 'u (tvām)' — 

'vragen stellen'. Aldus aangesproken, sprak de ander: 'Vraag maar'. 

 

kā sāmno gatir iti | svara iti hovāca | svarasya kā gatir iti | prāṇa iti hovāca | 

annasya kā gatir iti | annam iti hovāca | annasya kā gatir iti | āpa iti hovāca || 

1,8.4 || 

4. "Wat is de basis (gati) van de Sāman?" Hij sprak: "De klank (svara)." 

"Wat is de basis van de klank?" Hij sprak: "De levensadem (prāṇa)." 

"Wat is de basis van de levensadem?" Hij sprak: "Voedsel (anna)." "Wat 

is de basis van voedsel?" Hij sprak: "Water (āpas). 



HOOFDSTUK I                                                        53 

 

Nadat hij toestemming had verkregen, sprak hij: "Wat is [de basis] van de 

Sāman?" [Met Sāman wordt hier] de Udgītha bedoeld, vanwege de context 

(prakṛtatvāt). Want de Udgītha is hier het onderwerp van meditatie. En [de 

tekst] zal [later] zeggen: "De allerhoogste Udgītha". Het woord 'Gati' betekent: 

steunpunt (āśraya) of ultieme toevlucht (parāyaṇa). Aldus gevraagd, sprak 

Dālbhya: "De klank (svara)." Omdat de Sāman in wezen uit klank bestaat 

(svarātmakatvāt). Het is namelijk logisch dat datgene waaruit iets in wezen 

bestaat, de basis (gati) en het steunpunt (āśraya) van dat ding is. Net zoals klei 

het steunpunt is van een pot en dergelijke. 

"Wat is de basis van de klank?" Hij zei: "De levensadem (prāṇa)." Want klank 

wordt voortgebracht (niṣpādya) door de levensadem; daarom is de levensadem 

de basis van klank. "Wat is de basis van de levensadem?" Hij zei: "Voedsel 

(anna)." Want de levensadem wordt in stand gehouden (avaṣṭambha) door 

voedsel. Want de Schrift (Śruti) zegt: "De levensadem droogt waarlijk op 
zonder voedsel," en "Voedsel is het touw [dat het leven bindt]." "Wat is de basis 

van voedsel?" Hij zei: "Water (āpas)." Omdat voedsel uit water ontstaat [regen 

doet gewassen groeien]. 

 

apāṃ kā gatir iti | asau loka iti hovāca | amuṣya lokasya kā gatir iti | na 

svargaṃ lokam atinayed iti hovāca | svargaṃ vayaṃ lokaṃ 

sāmābhisaṃsthāpayāmaḥ | svargasaṃstāvaṃ hi sāmeti || 1,8.5 || 

5. "Wat is de basis van het water?" Hij sprak: "Die wereld ginds [de 

Hemel]." "Wat is de basis van die wereld ginds?" Hij sprak: "Men dient 

niet voorbij de Hemelse wereld te leiden (atinayet)." "Wij vestigen de 

Sāman in de Hemelse wereld." "Want de Sāman wordt geprezen als zijnde 

de Hemel (svarga-saṃstāvam)." 

Gevraagd naar: "Wat is de basis van het water?" sprak Dālbhya: "Regen komt 

uit de wereld.  Gevraagd naar: "Wat is de basis van die wereld ginds?", sprak 

Dālbhya: "Niemand dient de Sāman voorbij deze hemelse wereld te leiden naar 

een ander steunpunt (āśrayāntaram)," zo sprak hij. "Daarom vestigen wij de 

Sāman in de hemelse wereld." De betekenis is: wij weten dat de Sāman 

gegrondvest is in de hemelse wereld. "'Geprezen als de hemel' (svarga-

saṃstāvam):" Dat wil zeggen: het Sāman is datgene wiens lofzang (saṃstāva) 

gezongen wordt als zijnde de hemel (svargatvena). Want de Schrifttekst (Śruti) 

luidt: "De hemelse wereld is waarlijk de Sāma Veda." (Bṛhadāraṇyaka 

Upaniṣad 1.5.12). 

 



54                                       HOOFDSTUK I 

 

taṃ ha śilakaḥ śālāvatyaś caikitāyanaṃ dālbhyam uvācāpratiṣṭhitaṃ vai kila 

te dālbhya sāma | yas tv etarhi brūyān mūrdhā te vipatiṣyatīti mūrdhā te 

vipated iti || 1,8.6 || 

6. Toen sprak Śilaka Śālāvatya tot Caikitāyana Dālbhya: 'Waarlijk, jouw 

Sāman is zonder steunpunt (apratiṣṭhita), O Dālbhya. Als iemand nu zou 

zeggen: "Jouw hoofd zal eraf vallen", dan zou jouw hoofd er zeker 

afvallen.' 

De andere, Śilaka Śālāvatya, sprak tot Caikitāyana Dālbhya: 'Ongefundeerd' 

(apratiṣṭhita)" — niet stevig gevestigd (asaṃsthita). De betekenis is: de Sāman 

heeft zijn uiteindelijke basis nog niet bereikt in termen van 'Het Allerhoogste' 

(Parovarīyas). [De woorden] "vai" en "kila" dienen om de traditie/geschriften 

in herinnering te roepen [om de waarheid van de uitspraak te benadrukken]. 

'Jouw Sāman', O Dālbhya. Als er 'nu' (etarhi) — op dit moment — iemand — 

een kenner van de Sāman die onverdraagzaam (asahiṣṇu) is [tegenover 

onwetendheid] — zou zeggen... Tegen wie? Tegen iemand die overtuigd is van 

verkeerde kennis (viparīta-vijñāna), namelijk dat de ongefundeerde Sāman wél 

gefundeerd is. Tegen hem die schuldig (aparādhin) is aan een dergelijke 

uitspraak, [zou hij zeggen]: 'Jouw hoofd zal eraf vallen' — het zal duidelijk 

(vispaṣṭam) vallen. Wanneer zo iemand, die schuldig is, op die manier wordt 

toegesproken, dan zou zijn hoofd ongetwijfeld vallen. De bedoeling [van 

Śilaka] is: "Ik zeg dat echter niet [ik vervloek je niet, ik waarschuw je slechts]." 

Vraag: Maar als hij een fout heeft begaan die het afvallen van het hoofd 

waardig is, dan zou het hoofd toch moeten vallen, zelfs als het niet door een 

ander gezegd wordt? En als hij geen fout heeft begaan, zou het niet moeten 

vallen, zelfs al wordt het gezegd. Anders zou er sprake zijn van 'resultaat 

zonder handeling' (kṛtābhyāgama) of 'vernietiging van verrichte handeling' 

(kṛtanāśa) [wat in strijd is met de karma-wet]. 

Antwoord: Dit is geen fout. Want het verkrijgen van het resultaat van een 

verrichte handeling — of die nu goed of slecht is — is afhankelijk van plaats, 

tijd en oorzaak/aanleiding (nimitta). In dit geval is de onwetendheid (ajñāna) de 

oorzaak van het afvallen van het hoofd, maar is die [werking] afhankelijk van 

de uitspraak van een ander (parābhivyāhāra) als de instrumentele oorzaak 

(nimitta) [om te manifesteren]. 

 

hantāham etad bhagavatto vedānīti | viddhīti hovāca | amuṣya lokasya kā 

gatir iti | ayaṃ loka iti hovāca | asya lokasya kā gatir iti | na pratiṣṭhāṃ lokam 

atinayed iti hovāca | pratiṣṭhāṃ vayaṃ lokaṃ sāmābhisaṃsthāpayāmaḥ | 

pratiṣṭhāsaṃstāvaṃ hi sāmeti || 1,8.7 || 



HOOFDSTUK I                                                        55 

 

7. "Kom, laat ik dit van u, Heer, mogen leren," [zei Dālbhya]. "Leer het," 

sprak hij [Śilaka]. "Wat is de basis van die wereld ginds [de Hemel]?" 

"Deze wereld [de Aarde]," sprak hij. "Wat is de basis van deze wereld?" 

"Men dient niet voorbij de wereld die het steunpunt (pratiṣṭhā) is te 

leiden," sprak hij. "Wij vestigen de Sāman in de wereld die het steunpunt 

is." "Want de Sāman wordt geprezen als zijnde het steunpunt." 

Aldus toegesproken [en gewaarschuwd in het vorige vers], sprak Dālbhya: 

"Kom (hanta), laat ik dit" — namelijk datgene waarin de Sāman gevestigd is — 

"van u, eerbiedwaardige Heer, mogen weten" (leren). Śālāvatya antwoordde 

hem: "Weet het" (Leer het maar). Gevraagd door Dālbhya: "Wat is de basis 

(gati) van die wereld ginds?", sprak Śālāvatya: "Deze wereld." Want deze 

wereld voedt die wereld [de hemel] door middel van offers (yāga), schenkingen 

(dāna) en vuuroffers (homa). Want de Schriftteksten (Śruti) zeggen: "Van 

hieruit leven de goden van de gaven." 

Bovendien is het direct waarneembaar (pratyakṣa) dat de Aarde het steunpunt 

(pratiṣṭhā) is van alle wezens. Daarom is het logisch dat deze wereld ook het 

steunpunt is van de Sāman. Toen hem gevraagd werd: "Wat is de basis van deze 

wereld?", sprak Śālāvatya: "Niemand dient de Sāman voorbij deze wereld — 

die het steunpunt is — te leiden." "Daarom vestigen wij de Sāman in de wereld 

die het steunpunt is." De betekenis is: omdat de Sāman geprezen wordt als 

zijnde het steunpunt (pratiṣṭhā-saṃstāva). En de Schrifttekst zegt: "Deze 

[Aarde] is waarlijk de Rathantara [een vorm van de Sāman]." 

 

taṃ ha pravāhaṇo jaivalir uvāca | antavad vai kila te śālāvatya sāma | yas tv 

etarhi brūyān mūrdhā te vipatiṣyatīti mūrdhā te vipated iti | hantāham etad 

bhagavatto vedānīti | viddhīti hovāca || 1,8.8 || 

8. Toen sprak Pravāhaṇa Jaivali tot hem: 'Waarlijk, O Śālāvatya, jouw 

Sāman is eindig (antavat). Als iemand nu zou zeggen: "Jouw hoofd zal eraf 

vallen", dan zou jouw hoofd er zeker afvallen.' 'Kom, laat ik dit van u, 

Heer, mogen leren,' [zei Śilaka]. 'Leer het,' sprak hij. 

Tot hem die aldus gesproken had [namelijk Śilaka, die beweerde dat de Aarde 

het einde was], sprak Pravāhaṇa Jaivali: 'Waarlijk, O Śālāvatya, jouw Sāman is 

eindig', enzovoort. Dit is precies zoals voorheen [in vers 6, waar Śilaka Dālbhya 

waarschuwde]. Daarop zei Śālāvatya: 'Kom, laat ik dit van u, Heer, mogen 
leren.' 'Leer het,' sprak de ander. Nadat hij [de Koning] aldus toestemming had 

gegeven, sprak hij [wat in de volgende sectie volgt]. 

iti chāndogyopaniṣacchāṅkarabhāṣye prathamodhyāyasyāṣṭamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het achtste deel (khaṇḍa) van het eerste hoofdstuk in het 

commentaar van Śaṅkara op de Chāndogya Upaniṣad. 



56                                       HOOFDSTUK I 

 

SECTIE 9 

asya lokasya kā gatir iti | ākāśa iti hovāca | sarvāṇi ha vā imāni bhūtāny 

ākāśād eva samutpadyante | ākāśaṃ praty astaṃ yanti | ākāśo hy evaibhyo 

jyāyān | ākāśaḥ parāyaṇam || 1,9.1 || 

1. "Wat is de oorsprong (gati) van deze wereld?" Hij sprak: "De Ruimte 

(Ākāśa). Want al deze wezens ontstaan waarlijk enkel uit de Ruimte. Zij 

keren terug tot de Ruimte [bij de vernietiging]. Want de Ruimte is groter 

dan zij. De Ruimte is het ultieme toevluchtsoord (parāyaṇam)." 

Op de vraag: "Wat is de oorsprong van deze wereld?", sprak Pravāhaṇa: "De 

Ruimte (Ākāśa)." En met "Ruimte" wordt hier het Hoogste Zelf (Para-Ātman) 

bedoeld. [Dit is gebaseerd] op de Schrifttekst: "Wat Ruimte wordt genoemd, [is 
de onthuller van naam en vorm...]" (8.14.1). Want Zijn activiteit is het 

voortbrengen van alle wezens. Want in Hem alleen vindt de oplossing (pralaya) 

van de wezens plaats. Want [de tekst] zal [later] zeggen: "Dat schiep Vuur" 

(6.2.3) en "Vuur [gaat op] in de Hoogste Godheid" (6.8.6). "Want al deze 

wezens" — de bewegende en niet-bewegende — "ontstaan waarlijk enkel uit de 

Ruimte". [Dit gebeurt] via de volgorde van Vuur, Water, Voedsel, enzovoort; 

[dit blijkt] uit de context (sāmarthyāt). "Zij keren terug tot de Ruimte": ten tijde 

van de vernietiging (pralaya), in de omgekeerde volgorde (viparīta-krameṇa). 

"Want de Ruimte is groter": veel machtiger (mahattara) dan al deze wezens. 

Daarom is Hij voor alle wezens "het ultieme toevluchtsoord" (param-ayanam) 

— het hoogste steunpunt (pratiṣṭhā) in alle drie de tijden (verleden, heden, 

toekomst). Dat is de betekenis. 

 

sa eṣa parovarīyān udgīthaḥ | sa eṣo 'nantaḥ | parovarīyo hāsya bhavati 

parovarīyaso ha lokāñ jayati ya etad evaṃ vidvān parovarīyāṃsam udgītham 

upāste || 1,9.2 || 

2. Dit is de Udgītha die het Allerhoogste (Parovarīyān) is. Deze is oneindig 

(ananta). Waarlijk, een allerhoogst [leven] wordt het zijne, en hij verovert 

de allerhoogste werelden, hij die, dit zo wetende, mediteert op de Udgītha 

als het Allerhoogste. 

Omdat hij hoger is dan het hoge, en beter dan het beste (varīyaso 'py eṣa varaḥ) 

— hij is zowel 'hoog' (para) als 'voortreffelijk' (varīyān), dus "Parovarīyān". De 

betekenis is: de Udgītha is gerealiseerd als het Hoogste Zelf (Paramātmā). 

"Precies daarom is hij oneindig" — zonder einde (avidyāmāna-anta). Hij die — 

dit zo wetende — mediteert op deze "Allerhoogste", die het Hoogste Zelf is en 

Oneindig, als de Udgītha... "Het resultaat (phala) voor hem wordt genoemd:" 

"Een allerhoogst" — een hoogst voortreffelijk (viśiṣṭatara) — "leven wordt het 

zijne", van de kenner. Dit is het zichtbare (dṛṣṭa) resultaat [in dit leven]. En het 



HOOFDSTUK I                                                        57 

 

onzichtbare (adṛṣṭa) resultaat [na de dood] is: "Hij verovert de allerhoogste 

werelden" — werelden die steeds voortreffelijker zijn (uttarottara-viśiṣṭatarān), 

eindigend met de Ruimte van Brahman (brahmākāśāntān). Hij die, dit zo 

wetende, mediteert op de Udgītha. 

 

taṃ haitam atidhanvā śaunaka udaraśāṇḍilyāyoktvovāca | yāvat ta enaṃ 

prajāyām udgīthaṃ vediṣyante parovarīyo haibhyas tāvad asmiṃl loke 

jīvanaṃ bhaviṣyati || 1,9.3 || 

3. Toen Atidhanvā Śaunaka dit aan Udaraśāṇḍilya had verteld, sprak hij: 

'Zolang zij in jouw nageslacht deze Udgītha zullen kennen, zo lang zal hun 

leven in deze wereld het allerhoogste (parovarīyas) zijn.'  

Bovendien: Atidhanvā was zijn naam, het kind van Śunaka (dus Śaunaka). Hij, 

die deze Udgītha kende, sprak — nadat hij deze visie op de Udgītha aan zijn 

leerling Udaraśāṇḍilya had verteld: "Zolang in jouw nageslacht (prajāyām)" — 

dat wil zeggen: in de reeks van jouw afstammelingen — '...zij [die uit jouw lijn 

geboren zijn] deze Udgītha zullen kennen" — zullen begrijpen —; "...voor zo 

lange tijd zal er voor hen een allerhoogst leven zijn." Dat wil zeggen: voor hen 

zal er een leven zijn dat steeds voortreffelijker (uttarottara-viśiṣṭataram) is dan 

de bekende wereldse levens. 

 

tathāmuṣmiṃl loke loka iti | sa ya etam eva vidvān upāste parovarīya eva 

hāsyāmuṣmiṃl loke jīvanaṃ bhavati tathāmuṣmiṃl loke loka iti loke loka iti 

|| 1,9.4 || 

4. [En Atidhanvā vervolgde:] En evenzo [zal er voor hen] een wereld zijn in 

die wereld ginds.' "Hij die, dit wetende, hierop mediteert: voor hem wordt 

het leven in deze wereld waarlijk het allerhoogste, en evenzo [verkrijgt hij] 

een wereld in die wereld ginds, een wereld in die wereld ginds. 

'En evenzo zal er in de onzichtbare andere wereld (adṛṣṭe paraloke) — in die 

wereld ginds — een allerhoogste wereld zijn.' Zo sprak Atidhanvā Śaunaka tot 

[zijn leerling] Śāṇḍilya. [Men zou kunnen twijfelen:] "Dit resultaat was 

misschien mogelijk voor de ouden (pūrveṣām) die groot geluk bezaten, maar het 
geldt niet voor mensen van deze tijd (na idaṃyugīnānām)." Om deze twijfel 

weg te nemen, zegt de tekst: "Wie dan ook (sa yaḥ kaścit), die deze Udgītha nu 

(etarhi) op deze wijze kent en erop mediteert... ...voor hem zal er — precies op 

dezelfde wijze — waarlijk een allerhoogste leven zijn in deze wereld, en evenzo 

een wereld in die wereld ginds." 

iti chāndogyopaniṣacchāṅkarabhāṣye prathamodhyāyasya navamaḥ khaṇḍaḥ 



58                                       HOOFDSTUK I 

 

Hier eindigt het negende deel (khaṇḍa) van het eerste hoofdstuk in het 

commentaar van Śaṅkara op de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 10 

maṭacīhateṣu kuruṣv āṭikyā saha jāyayoṣastir ha cākrāyaṇa ibhyagrāme 

pradrāṇaka uvāsa || 1,10.1 || 

1. Toen de [gewassen van de] Kuru's vernietigd waren door hagelstormen 

(of sprinkhanen, maṭacī), woonde Uṣasti Cākrāyaṇa, samen met zijn zeer 

jonge vrouw (āṭikī), in een ellendige toestand (pradrāṇaka) in een dorp van 

een olifantenbezitter (of -menner). 

In de context van de meditatie op de Udgītha, moet ook de meditatie op de 

Prastāva en Pratihāra [andere onderdelen van de Sāman-zang] worden 

uiteengezet; daarom vangt dit [gedeelte] aan. Het verhaal (ākhyāyikā) dient om 

het begrip te vergemakkelijken. "Toen de Kuru's vernietigd waren door 

maṭacī." Maṭacī betekent blikseminslagen' (of andere plagen zoals hagel of 

sprinkhanen). Door deze werden de Kuru's — dat wil zeggen: de gewassen van 

het Kuru-land — vernietigd. Toen er daardoor een hongersnood ontstond... 

[woonde] Uṣasti — zo was zijn naam —, het kind van Cakra (Cākrāyaṇa), 

...samen met zijn vrouw (jāyā) die āṭikī was. Āṭikī verwijst naar een meisje bij 

wie de vrouwelijke kenmerken, zoals borsten, nog niet ontwikkeld waren 

(oftewel: een zeer jonge vrouw). "...in een dorp van een ibhya." Ibha betekent 

olifant. Een ibhya is iemand die een olifant waardig is (een heer/koning) óf een 

olifantenberijder (mahout). Diens dorp is een ibhya-grāma. Daarin [woonde hij] 

in een vervallen toestand (pradrāṇaka) vanwege een gebrek aan voedsel. De 

wortel drā betekent 'gaan naar een verwerpelijke toestand'. De betekenis is: hij 

had een ellendige staat bereikt, hij was het einde nabij [door uithongering]. Hij 

woonde (uvāsa) daar, toevlucht nemend tot iemands huis.  

 

sa hebhyaṃ kulmāṣān khādantaṃ bibhikṣe | taṃ hovāca | neto 'nye vidyante 

yac ca ye ma ima upanihitā iti || 1,10.2 || 

2. Hij smeekte de olifantenmenner, die bonen (kulmāṣa) aan het eten was, 

[om voedsel]. Die zei tegen hem: 'Er zijn geen andere dan deze [die ik aan 

het eten ben] en deze die hier voor mij zijn neergezet.' 

Hij — Uṣasti — die rondzwierf omwille van voedsel, zag bij toeval een 

olifantenmenner die kulmāṣa's — oftewel slechte/verdorven bonen (kutsitān 

māṣān) — aan het eten was. Hij smeekte hem erom — hij vroeg ernaar. De 

olifantenmenner sprak tot die Uṣasti: "Er zijn geen andere bonen dan deze — 

dan de hoop kliekjes (ucchiṣṭa) die door mij gegeten wordt. En deze die hier 



HOOFDSTUK I                                                        59 

 

voor mij (me) in de pot/schaal zijn neergezet (upanihitāḥ). Wat moet ik doen? 

— [impliciet: ik heb niets reins voor u]". Aldus aangesproken, antwoordde 

Uṣasti [in het volgende vers]. 

 

eteṣāṃ me dehīti hovāca | tān asmai pradadau | hantānupānam iti | ucchiṣṭaṃ 

vai me pītaṃ syād iti hovāca || 1,10.3 || 

3. 'Geef mij [wat] van deze [bonen],' zei hij. Hij [de menner] gaf ze aan 

hem. 'Hier is iets te drinken (anupānam),' [zei de menner]. 'Dat zou voor 

mij waarlijk het drinken van restjes (ucchiṣṭa) zijn,' zei hij [Uṣasti]. 

En nadat hij ze gegeten had, bracht hij de overblijfselen (atiśeṣān) uit 

mededogen naar zijn vrouw. Zij, Āṭikī, was echter al subhikṣā geworden — wat 

betekent dat ze al goede aalmoezen (voedsel) had verkregen — nog voordat ze 

de bonen [van haar man] kreeg. Desondanks, vanuit de vrouwelijke aard (strī-

svābhāvyāt) [om provisie te bewaren] en zonder [het geschenk] te minachten, 

nam ze die bonen uit de hand van haar echtgenoot aan en legde ze weg 

(nidadhau). 

 

na svid ete 'py ucchiṣṭā iti | na vā ajīviṣyam imān akhādann iti hovāca | kāmo 

ma udapānam iti || ChUp_1,10.4 || 

4. [De olifantenmenner vroeg:] 'Maar zijn deze [bonen] dan ook niet restjes 

(ucchiṣṭa)?' Hij [Uṣasti] sprak: 'Ik zou waarlijk niet hebben overleefd 

(ajīviṣyam) als ik deze niet had gegeten.' 'Het drinken van water is echter 

naar mijn eigen wens (kāma).' 

Toen er gezegd werd: 'Zijn deze bonen dan ook niet restjes?', sprak Uṣasti: 'Ik 

zou waarlijk niet hebben overleefd' — ik zou niet in leven zijn gebleven — 'als 

ik deze bonen niet had gegeten,' zo sprak hij. 'Maar het drinken van water is 

voor mij verkrijgbaar naar wens (icchātaḥ).' Dat is de betekenis. (Oftewel: 

water is elders wel te vinden, dus daar heb ik een keuze). 

Hieruit volgt de bedoeling [van de tekst]: "Voor iemand die in deze toestand 

[van stervensnood] is geraakt, die kennis, deugd en roem bezit, en die in staat is 

zichzelf en anderen te helpen [als hij in leven blijft]; voor hem is er geen 

aanraking met zonde (agha), zelfs niet als hij deze handeling [het eten van 

onrein voedsel] verricht. Echter, zelfs voor hem geldt: als er een ander middel 

tot overleven is dat niet verwerpelijk (ajugupsita) is, dan leidt deze 

verwerpelijke handeling wel tot een fout (doṣa). De bedoeling is: als iemand dit 

doet louter uit arrogantie over zijn kennis (jñāna-avalepa) ['ik ben verlicht dus 

regels gelden niet voor mij'], dan zal er zeker een val in de hel volgen. [Dat het 



60                                       HOOFDSTUK I 

 

hier om pure noodzaak ging], blijkt uit het horen van het woord pradrāṇaka 

(stervende/ellendig) [in vers 1.10.1]. 

 

sa ha khāditvātiśeṣāñ jāyāyā ājahāra | sāgra eva subhikṣā babhūva | tān 

pratigṛhya nidadhau || ChUp_1,10.5 || 

5. Nadat hij ervan gegeten had, bracht hij de restjes (atiśeṣān) naar zijn 

vrouw. Zij had echter tevoren al goede aalmoezen ontvangen (subhikṣā). 

Zij nam ze [de bonen] aan en legde ze weg (nidadhau). 

En nadat hij ze gegeten had, bracht hij de overblijfselen (atiśeṣān) — de 

restanten (atiśiṣṭān) — uit mededogen (kāruṇyāt) naar zijn vrouw. Zij, Āṭikī, 

was echter al subhikṣā geworden — wat betekent dat ze al 'goede aalmoezen' 

(śobhana-bhikṣā) oftewel voedsel verkregen had — "nog voordat ze de bonen 

[van haar man] kreeg." Desondanks, vanuit de vrouwelijke aard (strī-

svābhāvyāt) [om provisie te bewaren] en zonder [het geschenk] te minachten 

(anavajñāya), nam ze die bonen uit de hand van haar echtgenoot aan en legde 

ze weg (nidadhau / nikṣiptavatī). 

 

sa ha prātaḥ saṃjihāna uvāca | yad batānnasya labhemahi labhemahi 

dhanamātrām | rājāsau yakṣyate | sa mā sarvair ārtvijyair vṛṇīteti || 1,10.6 || 

6. De volgende ochtend, toen hij opstond, zei hij: 'Ach (bata), als we toch 

wat voedsel zouden kunnen krijgen, dan zouden we een beetje rijkdom 

kunnen vergaren. Die koning ginds gaat een offer brengen. Hij zou mij 

kiezen voor alle priesterlijke taken.' 

Hij [Uṣasti], wetende van haar daad [namelijk dat ze de bonen bewaard had], 

stond 's ochtends, bij het ochtendgloren, op — zijn bed of slaap verlatend — en 

sprak terwijl zijn vrouw luisterde: Als (yad) — ach (bata), zo sprak hij vol 

kommer (khidyamāna) — we toch een beetje (stokam) voedsel zouden krijgen 

...dan zouden we, na dat voedsel gegeten te hebben en op krachten gekomen 

(samartha) te zijn om te gaan, een mate van rijkdom — een beetje rijkdom — 

verkrijgen. Daardoor zou ons levensonderhoud verzekerd zijn.  En hij noemde 

de reden voor het verkrijgen van rijkdom: Die koning, op een plaats niet al te 

ver hiervandaan, gaat een offer brengen (yakṣyate). (De Atmanepada-vorm 

wordt gebruikt omdat hij de offerheer is). En die koning zou mij (mā), zodra hij 

mij als een waardig persoon (pātram) herkent, kiezen voor alle ārtvijya's — 

oftewel voor alle priesterlijke handelingen; voor het doel van de taken van de 

priesters. 

taṃ jāyovāca | hanta pata ima eva kulmāṣā iti | tān khāditvāmuṃ yajñaṃ 

vitatam eyāya || 1,10.7 || 



HOOFDSTUK I                                                        61 

 

7. Zijn vrouw zei tegen hem: 'Hier (hanta), man, zijn precies die bonen.' 

Nadat hij die gegeten had, ging hij naar dat offer dat in volle gang was 

(vitatam). 

Tegen hem die zo gesproken had [dat hij wilde gaan maar geen kracht had], zei 

zijn vrouw: 'Hier, neem aan (gṛhāṇa), O echtgenoot. Dit zijn precies die bonen 

die door jou [gisteren] in mijn hand waren gelegd.' Nadat hij ze gegeten had, 

ging hij naar dat offer van de koning dat door de priesters was opgezet 

(vistāritam / uitgespreid). 

 

tatrodgātḥn āstāve stoṣyamāṇān upopaviveśa | sa ha prastotaram uvāca || 

1,10.8 || 

8. Daar ging hij vlakbij de Udgātṛ-priesters zitten, die op het punt stonden 

te zingen in de Āstāva [de plaats van lofzang]. En hij sprak tot de Prastotṛ-

priester: 

En daar aangekomen, naderde hij de Udgātṛ's — de mannen/assistenten van de 

Udgātṛ-groep. [Hij ging zitten] in de Āstāva. Een Āstāva is de plaats waarin 

men prijst (stuvanti asmin). In die Āstāva "ging hij vlakbij hen zitten 

(upopaviveśa)", die op het punt stonden de lofzang te zingen. De betekenis is: 

hij nam plaats in hun nabijheid. Eenmaal gezeten, sprak hij tot de Prastotṛ-

priester. 

 

prastotar yā devatā prastāvam anvāyattā tāṃ ced avidvān prastoṣyasi mūrdhā 

te vipatiṣyatīti || 1,10.9 || 

9. O Prastotṛ, indien jij de Prastāva zingt zonder de godheid te kennen die 

met de Prastāva verbonden is (anvāyattā), zal jouw hoofd eraf vallen. 

"O Prastotṛ": zo roept hij hem aan om hem zich naar hem toe te laten wenden. 

"Welke godheid de Prastāva volgt" — oftewel: met het onderdeel genaamd 

Prastāva verbonden is —; "Indien jij, onwetend zijnde van die godheid van het 

Prastāva-onderdeel, de Prastāva zult zingen" — [en nu voegt Śaṅkara een 

cruciale conditie toe:] terwijl ik, een kenner, in de buurt ben. [Waarom deze 

toevoeging?] Want indien zijn hoofd óók zou vallen wanneer de kenner afwezig 

is (dus in alle gevallen van onwetendheid), dan zouden mensen die enkel het 

[uiterlijke] ritueel kennen, helemaal geen bevoegdheid (adhikāra) hebben tot 

het ritueel. En dat is onwenselijk (incorrect), want we zien [in de teksten] dat 

ook onwetenden rituelen uitvoeren. En ook vanwege de Schrifttekst over het 

'Zuidelijke Pad' (dakṣiṇa-mārga). [Dit pad is voor hen die rituelen doen zonder 

de hoogste kennis]. Want als onwetenden geen bevoegdheid hadden, zou er in 

de Schriften slechts sprake zijn van één enkel pad: het Noordelijke (uttara, het 



62                                       HOOFDSTUK I 

 

pad van kennis). En het Zuidelijke Pad is niet enkel bedoeld voor Smārta-

rituelen (gebaseerd op traditie/herinnering), want de Veda zegt: "Door offers, 

door schenkingen..." [wat impliceert dat ook Vedische offers door 'onwetenden' 

gedaan mogen worden]. 

Daarom, vanwege de [impliciete] kwalificatie "wanneer je zo door mij bent 

aangesproken", geldt de onbevoegdheid tot het ritueel enkel in de aanwezigheid 

van een kenner, en niet overal (zoals bij het Agnihotra, Smārta-rituelen, studie, 

etc.). Omdat er hier en daar toestemming wordt gezien, staat vast dat ook zij die 

slechts het [uiterlijke] ritueel kennen, bevoegdheid hebben tot de handeling. 

"Jouw hoofd zal eraf vallen" [als je doorgaat terwijl ik je gewaarschuwd heb]. 

 

evam evodgātāram uvāca | udgātar yā devatodgītham anvāyattā tāṃ ced 

avidvān udgāsyasi mūrdhā te vipatiṣyatīti || 1,10.10 || 

evam eva pratihartāram uvāca | pratihartar yā devatā pratihāram anvāyattā 

tāṃ ced avidvān pratihariṣyasi mūrdhā te vipatiṣyatīti | te ha samāratās 

tūṣṇīm āsāṃ cakrire || 1,10.11 || 

10. Precies zo sprak hij tot de Udgātṛ-priester: 'O Udgātṛ, indien jij de 

Udgītha zingt zonder de godheid te kennen die met de Udgītha verbonden 

is, zal jouw hoofd eraf vallen.' 

11. Precies zo sprak hij tot de Pratihartṛ-priester: 'O Pratihartṛ, indien jij 

de Pratihāra zingt zonder de godheid te kennen die met de Pratihāra 

verbonden is, zal jouw hoofd eraf vallen.' Toen staakten zij [hun werk] en 

gingen zwijgend zitten. 

"Precies zo sprak hij tot de Udgātṛ en de Pratihartṛ", enzovoort. De rest is gelijk 

[aan het vorige vers]. "Zij" — de priesters, te beginnen met de Prastotṛ — 

"staakten hun handelingen en hielden ermee op." "Uit angst dat hun hoofd eraf 

zou vallen, gingen zij zwijgend zitten." [Ze zaten daar] zonder iets anders te 

doen, "omdat zij [naar de kennis] begeerden (arthitvāt)." 

iti chāndogyopaniṣacchāṅkarabhāṣye prathamodhadhyāyasya daśamaḥ 

khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tiende deel (khaṇḍa) van het eerste hoofdstuk in het 

commentaar van Śaṅkara op de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 11 

atha hainaṃ yajamāna uvāca | bhagavantaṃ vā ahaṃ vividiṣāṇīti | uṣastir 

asmi cākrāyaṇa iti hovāca || ChUp_1,11.1 || 



HOOFDSTUK I                                                        63 

 

1. Toen sprak de Offerheer (Yajamāna) tot hem: 'Ik zou de 

eerbiedwaardige heer graag willen leren kennen.' 'Ik ben Uṣasti 

Cākrāyaṇa,' zo sprak hij. 

Toen, onmiddellijk daarna — [nadat de priesters gestopt waren] — sprak de 

Offerheer — de Koning — tot deze Uṣasti. 'Ik wens de eerbiedwaardige heer' 

— u die verering waardig bent (pūjāvantam) — 'te leren kennen' — ik wil 

weten wie u bent. Aldus aangesproken, sprak hij: 'Ik ben Uṣasti Cākrāyaṇa' — 

[met de implicatie:] 'indien mijn naam reeds het pad van uw oren bereikt heeft 

(tavāpi śrotrapatham āgataḥ).' 

 

sa hovāca | bhagavantaṃ vā aham ebhiḥ sarvair ārtvijyaiḥ paryaiṣiṣam | 

bhagavato vā aham avittyānyān avṛṣi || ChUp_1,11.2 || 

2. Hij [de Koning] sprak: 'Voorwaar, Heer, ik heb u gezocht (paryaiṣiṣam) 

voor al deze priesterlijke taken. Maar omdat ik de Eerbiedwaardige niet 

kon vinden (avittyā), heb ik anderen gekozen.' 

De Offerheer sprak: 'Het is waar (satyam evam). Ik heb gehoord dat de 

Eerbiedwaardige vele kwaliteiten bezit. En ik heb u gezocht  — ik heb een 

zoektocht uitgevoerd (paryeṣaṇaṃ kṛtavān asmi) — voor alle priesterlijke 

handelingen (ṛtvik-karmabhiḥ). Nadat ik gezocht had, en door het niet vinden 

(avittyā)  — oftewel: door het niet kunnen verkrijgen (alābhena) —  van de 

Eerbiedwaardige.....heb ik deze anderen gekozen — heb ik hen aangesteld 

(vṛtavān asmi).' 

 

bhagavāṃs tv eva me sarvair ārtvijyair iti | tatheti | atha tarhy eta eva 

samatisṛṣṭāḥ stuvatām | yāvat tv ebhyo dhanaṃ dadyās tāvan mama dadyā iti | 

tatheti ha yajamāna uvāca || ChUp_1,11.3 || 

3. [De Koning zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer nu echter voor mij alle 

priesterlijke taken op zich nemen.' 'Dat is goed,' [zei Uṣasti]. 'Maar laat 

dan dezen hier [de huidige priesters] de lofzang zingen, met mijn 

toestemming (samatisṛṣṭāḥ).' 'Maar zoveel rijkdom als u aan hén zou 

geven, geef zoveel ook aan mij.' 'Dat is goed,' sprak de Offerheer. 

[De Koning zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer ook nu nog (vandaag) voor 

mij dienen ten behoeve van alle priesterlijke handelingen (ṛtvik-karma).' Aldus 

aangesproken, zei Uṣasti: 'Dat is goed (tathā). Maar, indien dat zo is (atha 
tarhi), laat dan dezen hier — die eerder door u gekozen zijn — de lofzang 

zingen, terwijl ze samatisṛṣṭāḥ zijn'. Dit betekent: 'terwijl ze zijn toegestaan 

(anujñātāḥ) door mij, die zeer tevreden ben (samyak prasannena).' 'Maar door u 

moet dit gedaan worden:' 'Zoveel rijkdom als u aan hén — aan de Prastotṛ en 



64                                       HOOFDSTUK I 

 

alle anderen — zou geven (schenken), geef zoveel aan mij.' Aldus 

toegesproken, sprak de Offerheer: 'Dat is goed.' 

 

atha hainaṃ prastotopasasāda | prastotar yā devatā prastāvam anvāyattā tāṃ 

ced avidvān prastoṣyasi mūrdhā te vipatiṣyatīti mā bhagavān avocat | katamā 

sā devateti || ChUp_1,11.4 || 

4. Toen naderde de Prastotṛ-priester hem [en zei]: 'De Eerbiedwaardige 

Heer heeft tegen mij gezegd: "O Prastotṛ, indien jij de Prastāva zingt 

zonder de godheid te kennen die met de Prastāva verbonden is, zal jouw 

hoofd eraf vallen." Welke is die godheid?' 

Toen, na het horen van deze woorden [de overeenkomst tussen de Koning en 

Uṣasti], naderde de Prastotṛ hem. Dat wil zeggen: hij kwam met nederigheid 

(vinaya) naar Uṣasti toe. [Hij herhaalde:] 'De Eerbiedwaardige Heer heeft 

eerder tegen mij (mā / mām) gezegd: "O Prastotṛ, welke godheid..." enzovoort.' 

'Welke is die godheid die verbonden is met het onderdeel [van de Sāman] 

genaamd Prastāva?' 

 

prāṇa iti hovāca | sarvāṇi ha vā imāni bhūtāni prāṇam evābhisaṃviśanti | 

prāṇam abhyujjihate | saiṣā devatā prastāvam anvāyattā | tāṃ ced avidvān 

prāstoṣyo mūrdhā te vipatiṣyat tathoktasya mayeti || ChUp_1,11.5 || 

5. Hij sprak: "De Levensadem (Prāṇa). Want waarlijk, al deze wezens 

gaan volledig op (abhisaṃviśanti) in de Levensadem, en zij komen voort 

(abhyujjihate) uit de Levensadem. Dit is de godheid die verbonden is met de 

Prastāva. Indien jij de Prastāva had gezongen zonder deze te kennen, 

nadat je zo door mij was toegesproken, dan zou jouw hoofd eraf gevallen 

zijn." 

Toen hem dat gevraagd werd, sprak hij: "De Levensadem." Het is logisch 

(yuktam) dat Prāṇa de godheid van de Prastāva is. Hoezo? Alle wezens — 

zowel de bewegende als de niet-bewegende — gaan volledig op in de 

Levensadem ten tijde van de vernietiging (pralaya). En zij komen voort uit de 

Levensadem — dat wil zeggen: met de Prāṇa als doel of uit de Prāṇa zelf 

ontstaan zij (udgacchanti) — ten tijde van de schepping (utpatti). Daarom is dit 

de godheid die verbonden is met de Prastāva. 

Indien jij — onwetend van deze godheid — de Prastāva had gezongen — 

oftewel het onderdeel genaamd Prastāva had uitgevoerd; terwijl je zo door mij 

was toegesproken — op dat moment, met de woorden: 'jouw hoofd zal eraf 

vallen'; dan zou jouw hoofd eraf gevallen zijn (vyapatiṣyat) — het zou 

werkelijk gevallen zijn (vipatitam abhaviṣyat). Daarom heb jij er goed aan 



HOOFDSTUK I                                                        65 

 

gedaan. De bedoeling [van Uṣasti's woorden] is: "Dat jij met de handeling 

gestopt bent toen je door mij werd tegengehouden, [heeft je gered]." 

 

atha hainam udgātopasasāda | udgātar yā devatodgītham anvāyattā tāṃ ced 

avidvān udgāsyasi mūrdhā te vipatiṣyatīti mā bhagavān avocat | katamā sā 

devatā iti || ChUp_1,11.6 || 

6. Toen naderde de Udgātṛ-priester hem [en zei]: 'De Eerbiedwaardige 

Heer heeft tegen mij gezegd: "O Udgātṛ, indien jij de Udgītha zingt zonder 

de godheid te kennen die met de Udgītha verbonden is, zal jouw hoofd eraf 

vallen." Welke is die godheid?' 

Op dezelfde wijze vroeg de Udgātṛ: 'Welke is die godheid die het onderdeel 

[van de zang] genaamd Udgītha volgt (anugatā) en ermee verbonden is?' 

 

āditya iti hovāca | sarvāṇi ha vā imāni bhūtāny ādityam uccaiḥ santaṃ 

gāyanti | saiṣā devatodgītham anvāyattā | tāṃ ced avidvān udagāsyo mūrdhā 

te vyapatiṣyat tathoktasya mayeti ||  ChUp_1,11.7 || 

7. Hij sprak: "De Zon (Āditya). Want waarlijk, al deze wezens zingen 

(gāyanti) tot de Zon die hoog (uccaiḥ) staat. Dit is de godheid die 

verbonden is met de Udgītha. Indien jij de Udgītha had gezongen zonder 

deze te kennen, nadat je zo door mij was toegesproken, dan zou jouw hoofd 

eraf gevallen zijn." 

Toen hem dat gevraagd werd, sprak hij: "De Zon. Want al deze wezens zingen" 

— de bedoeling is: zij maken geluid (śabdayanti) of prijzen (stuvanti) — de 

Zon die 'hoog' (uccaiḥ) — oftewel boven (ūrdhvam) — is. [De Zon is de 

godheid van de Udgītha] vanwege de overeenkomst van het woord 'Ut' [in 

uccaiḥ en Udgītha]. Net zoals Prāṇa [de godheid van de Prastāva was] vanwege 

de overeenkomst van het woord 'Pra' [in prāṇa en prastāva]. Daarom: "dit is de 

godheid", enzovoort, is hetzelfde als hiervoor. 

 

atha hainaṃ pratihartopasasāda | pratihartar yā devatā pratihāram anvāyattā 

tāṃ ced avidvān pratihariṣyasi mūrdhā te vipatiṣyatīti mā bhagavān avocat | 

katamā sā devateti || ChUp_1,11.8 || 

8. Toen naderde de Pratihartṛ-priester hem [en zei]: 'De Eerbiedwaardige 

Heer heeft tegen mij gezegd: "O Pratihartṛ, indien jij de Pratihāra zingt 

zonder de godheid te kennen die met de Pratihāra verbonden is, zal jouw 

hoofd eraf vallen." Welke is die godheid?' 



66                                       HOOFDSTUK I 

 

Precies zo naderde toen de Pratihartṛ
1
 hem — [met de vraag:] 'Welke is die 

godheid die met de Pratihāra verbonden is?' 

 

annam iti hovāca | sarvāṇi ha vā imāni bhūtany annam eva pratiharamāṇāni 

jīvanti | saiṣā devatā pratihāram anvāyattā | tāṃ ced avidvān pratyahariṣyo 

mūrdhā te vyapatiṣyat tathoktasya mayeti tathoktasya mayeti || ChUp_1,11.9 | 

9. Hij sprak: "Voedsel (Anna). Want waarlijk, al deze wezens leven door 

voedsel tot zich te nemen (pratiharamāṇāni). Dit is de godheid die 

verbonden is met de Pratihāra. Indien jij de Pratihāra had gezongen 

zonder deze te kennen, nadat je zo door mij was toegesproken, dan zou 

jouw hoofd eraf gevallen zijn." 

Toen het hem gevraagd werd, sprak hij: "Voedsel." "Want waarlijk, al deze 

wezens leven door voedsel van overal vandaan naar zichzelf toe (ātmānaṃ 

prati) te halen (pratiharamāṇāni)." "Dit is de godheid die het Pratihāra-

onderdeel volgt", vanwege de overeenkomst van het woord 'Prati' [in Pratihāra 

en Pratiharamāṇa]. De rest — [eindigend met] "nadat je zo door mij was 

toegesproken" — is hetzelfde [als in de vorige verzen]. 

De samenvattende betekenis (samudāyārtha) is: Men dient te mediteren op de 

onderdelen Prastāva, Udgītha en Pratihāra met de visie (dṛṣṭi) van 

respectievelijk Levensadem (Prāṇa), Zon (Āditya) en Voedsel (Anna). Het 

resultaat (phala) is het één-worden met Prāṇa en de anderen, ofwel het 

welslagen (samṛddhi) van het ritueel
2
. 

iti chāndogyopaniṣacchāṅkarabhāṣye prathamodhyāyasyaikādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het elfde deel (khaṇḍa) van het eerste hoofdstuk in het 

commentaar van Śaṅkara op de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 12 

athātaḥ śauva udgīthaḥ | tad dha bako dālbhyo glāvo vā maitreyaḥ 

svādhyāyam udvavrāja || ChUp_1,12.1 || 

                                                        
1 Dit is de derde priester van het Sāma-koor. Zijn taak is het zingen van de Pratihāra, het 

'Antwoord' of de 'Refreinen' in de Vedische zang. 

2 De connectie tussen het ritueel en de godheid is wederom etymologisch: Prastāva 

(Inleiding) => Pra-ṇa (Adem/Oorsprong). Udgītha (Hoofdzang) => Ut (Omhoog) => Āditya 

(Zon, die hoog is). Pratihāra (Antwoord) => Prati-hara (Tot zich nemen) => Anna (Voedsel, 

dat we tot ons nemen). 

 



HOOFDSTUK I                                                        67 

 

1. Nu dan: de Udgītha van de honden (śauva udgītha). Baka Dālbhya — 

ofwel (vā) Glāva Maitreya — ging naar buiten voor Veda-studie 

(svādhyāya). 

In de voorgaande sectie [het verhaal van Uṣasti] werd een pijnlijke toestand 

beschreven, veroorzaakt door het niet verkrijgen van voedsel, gekenmerkt door 

het moeten eten van restjes en oud voedsel. Opdat een dergelijke toestand niet 

[opnieuw] moge plaatsvinden en om voedsel te verkrijgen, wordt hierna de 

'Udgītha van de honden' geïntroduceerd. Het heet zo omdat de Udgītha (de 

zang) gezien werd door honden (śvabhiḥ dṛṣṭaḥ). 

De tekst zegt: "Toen ging Baka..." — zo was zijn naam —, het kind van Dalbha 

(Dālbhya). "Ofwel Glāva" — zo was zijn naam —, het kind van Mitrā 

(Maitreya). Het woordje 'of' (vā) heeft hier de betekenis van 'en' (ca). Omdat 

deze persoon een dvyāmuṣyāyaṇa is (iemand die tot twee families behoort). 

Want als het gaat om een feitelijk object (een persoon), is een optie/keuze 

(vikalpa) niet logisch, zoals dat bij handelingen wel kan [je kunt ritueel A of B 

doen, maar je kunt niet persoon A of B zijn; je bent wie je bent]. De Smṛti zegt 

immers: "Hij heeft twee namen, twee Gotra's (familielijnen)," enzovoort. En 

men ziet dat zo iemand van beide kanten offergaven (piṇḍa) ontvangt. [Een 

alternatieve uitleg voor het woord 'of' is:] Misschien hechtte de ziener geen 

waarde aan zijn naam omdat zijn geest gefixeerd was op de Udgītha. "Hij ging 

naar buiten (udvavrāja)": hij ging het dorp uit om Veda-studie (svādhyāya) te 

verrichten. [Hij ging] naar een eenzame plek in de buurt van water. Dat het hier 

om één enkele ziener gaat [en niet twee verschillende personen], blijkt uit het 

kenmerk (liṅga) van het enkelvoud in het werkwoord: "Hij ging naar buiten" en 

[in het volgende vers] "Hij wachtte". De bedoeling is aan te geven dat de Veda-

studie van de ziener werd verricht met het verlangen naar voedsel (anna-
kāmanayā), aangezien hij wachtte op de tijd van de 'Udgītha van de honden' 

[die voedsel brengt]. 

 

tasmai śvā śvetaḥ prādur babhūva | tam anye śvāna upasametyocuḥ | annaṃ 

no bhagavān āgāyatu | aśanāyāma vā iti || ChUp_1,12.2 || 

2. Aan hem verscheen een witte hond. Andere honden naderden hem en 

zeiden: 'Moge de Eerbiedwaardige Heer voedsel voor ons bijeen-zingen 

(āgāyatu). Want wij zijn waarlijk hongerig.' 

Ofwel een godheid of een ziener (ṛṣi), tevreden gesteld door zijn Veda-studie 

(svādhyāya), nam de gedaante van een hond aan — zijnde een witte hond — en 

verscheen aan die ziener [Baka Dālbhya] om hem te zegenen. Andere honden 

— kleine honden (kṣullakāḥ) — naderden die witte hond en zeiden: 'Moge de 



68                                       HOOFDSTUK I 

 

Eerbiedwaardige Heer voedsel voor ons bijeen-zingen'. De betekenis is: moge 

hij door middel van zingen (āgānena) voedsel tot stand brengen. 

Het is logisch om dit als volgt te begrijpen: [De witte hond is] de Voornaamste 

Levensadem (Mukhya Prāṇa), en [de kleine honden zijn] de zintuigen zoals 

spraak, die de Levensadem volgen en eters van voedsel (annabhujaḥ) zijn. 

Tevreden gesteld door de Veda-studie, namen zij deze gedaanten aan om hem 

[de wijze] te helpen (anugṛhṇīyuḥ). 

 

tān hovācehaiva mā prātar upasamīyateti | tad dha bako dālbhyo glāvo vā 

maitreyaḥ pratipālayāṃ cakāra || ChUp_1,12.3 || 

3. Hij [de Witte Hond] zei tegen hen: 'Kom morgenochtend precies hier bij 

mij terug.' Toen wachtte Baka Dālbhya — ofwel Glāva Maitreya — daar. 

Nadat er zo gesproken was, zei de witte hond tegen die kleine honden: 'Kom 

morgenochtend — op de tijd van de ochtend — precies hier — op deze plek — 

naar mij toe.' [Grammaticale noot:] De lengte (dairdhya) van de klinker [in het 

woord upasamīyāta] is een Vedische onregelmatigheid (chandasa), of het 

betreft een leesfout (pramāda-pāṭha). Het vaststellen van de tijd als 'ochtend' is 

omdat de plicht precies op dat moment uitgevoerd moet worden. Ofwel is het 

omdat de Zon (Savitṛ), de gever van voedsel (annada), in de middag niet 

gunstig gezind is [niet naar ons toegekeerd is/ondergaat]. Toen wachtte Baka 

Dālbhya — ofwel de ziener Glāva Maitreya — precies daar; dat wil zeggen: hij 

bleef wachten (pratīkṣaṇaṃ kṛtavān). 

 

te ha yathaivedaṃ bahiṣpavamānena stoṣyamāṇāḥ saṃrabdhāḥ sarpantīty 

evam āsasṛpuḥ | te ha samupaviśya hiñ cakruḥ || ChUp_1,12.4 || 

4. Ze bewogen zich voort (āsasṛpuḥ), precies zoals [priesters] hier doen 

wanneer ze op het punt staan de Bahiṣpavamāna-lofzang te zingen: ze 

kropen voort terwijl ze elkaar vasthielden (saṃrabdhāḥ). Toen ze waren 

gaan zitten, maakten ze het geluid 'Hin' (hiñ cakruḥ). 

Die honden kwamen daar aan en [bewogen] in het bijzijn van de ziener [Baka 

Dālbhya]. Precies zoals hier in het [menselijke] ritueel de assistenten van de 

Udgātṛ-priester doen wanneer ze op het punt staan te zingen met de 

Bahiṣpavamāna-stotra: Ze waren 'verbonden' (saṃrabdhāḥ / saṃlagnāḥ) — 

waarbij de een de staart van de ander met de mond vasthield. Zo kropen ze 

voort (āsasṛpuḥ); de betekenis is dat ze rondliepen (paribhramaṇaṃ 

kṛtavantaḥ). Nadat ze zo hadden rondgekropen en samen waren gaan zitten, 

maakten ze de 'Hin'-klank — oftewel, ze voerden de Hiṅkāra uit. 

 



HOOFDSTUK I                                                        69 

 

o3madā3ma | oṃ3 pibā3ma | oṃ3 devo varuṇaḥ prajāpatiḥ savitā2'nnam 

ihā2'harat | annapate3'nnamihā2''harā2''haro3miti || ChUp_1,12.5 || 

5. "Om, laten wij eten! Om, laten wij drinken! Om, moge de God Varuṇa, 

Prajāpati, Savitṛ voedsel hierheen brengen! O Heer van het Voedsel, breng 

voedsel hierheen, breng het! Om! Om, laten wij eten; Om, laten wij 

drinken." 

[De mantra gebruikt verschillende namen voor de Zon:] "Deva" (God): 

vanwege het stralen (dyotanāt). "Varuṇa": vanwege het laten regenen 

(varṣaṇāt) op de wereld. "Prajāpati": vanwege het beschermen (pālanāt) van de 

schepselen. "Savitṛ": vanwege het voortbrengen (prasavitṛtvāt) van alles. Met al 

deze termen wordt de Zon (Āditya) bedoeld. Met deze synoniemen wordt die 

Zon, die deze aard heeft, aangesproken met de woorden: "Moge hij voedsel 

hierheen brengen (āharatu)." (De vorm aharat in de tekst wordt hier uitgelegd 

als een gebiedende wijs). 

Nadat zij aldus 'Hin' hadden gemaakt, spraken zij opnieuw: "O gij, Heer van het 

Voedsel." Want hij [de Zon] is de Heer, omdat hij de voortbrenger is van al het 

voedsel. Want zonder zijn rijping/hitte (pāka) wordt er voor de levende wezens 

zelfs geen atoom aan overvloedig voedsel geproduceerd. Daarom is hij de 'Heer 

van het Voedsel'. "O Heer van het Voedsel, breng voedsel hierheen voor ons, 

breng het." De herhaling is bedoeld voor nadruk/respect (ādara). "Om." 

 

iti chāndogyopaniṣacchāṅkarabhāṣye prathamodhyāyasya dvādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het twaalfde deel (khaṇḍa) van het eerste hoofdstuk in het 

commentaar van Śaṅkara op de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 13 

ayaṃ vāva loko hāukāraḥ | vāyur hāikāraḥ | candramā athakāraḥ | 

ātmehakāraḥ | agnir īkāraḥ || ChUp_1,13.1 || 

1. Deze wereld [Aarde] is waarlijk de lettergreep 'āu'. De Wind (Vāyu) is 

de lettergreep 'Hāi'. De Maan (Candramas) is de lettergreep 'Atha'. Het 

Zelf (Ātman) is de lettergreep 'Iha'. Het Vuur (Agni) is de lettergreep 'Ī'. 

De meditatie op de onderdelen (bhakti) van de Sāman-zang is nauw verbonden 

met de ledematen van de Sāman. Daarom worden hierna, aansluitend, andere 
meditaties onderwezen die betrekking hebben op de Stobha-lettergrepen, die 

andere onderdelen van de Sāman vormen. [Dit gebeurt hier] omdat ze, net als 

de vorige onderdelen, verbonden zijn met de Sāman. 

"Deze wereld is waarlijk de lettergreep 'Hāu'." De Stobha (tussenvoegsel-klank) 

genaamd 'Hāu' is welbekend in de Rathantara Sāman. [En de Schrifttekst zegt:] 



70                                       HOOFDSTUK I 

 

"Deze [Aarde] is waarlijk de Rathantara." Vanwege deze overeenkomst 

(sāmānya) in verband, dient men te mediteren op de Stobha 'Hāu' als zijnde 

'deze wereld' (Aarde). 

"De Wind is de lettergreep 'Hāi'." De lettergreep 'Hāi' is welbekend in de 

Vāmadevya Sāman. En de oorsprong (yoni) van de Vāmadevya Sāman is de 

verbinding tussen Wind en Water. Vanwege deze overeenkomst dient men te 

mediteren op 'Hāi' met de visie (dṛṣṭi) van de Wind. 

"De Maan is de lettergreep 'Atha'." Men dient te mediteren op de lettergreep 

'Atha' met de visie van de Maan. [Waarom?] Omdat dit alles op voedsel steunt 

(sthitam). En de Maan is het Zelf van voedsel (annātmā). 

En vanwege de overeenkomst van de letter 'tha' [in atha] en de klank 'a' [met 

het woord sthitam / anna]. 

"Het Zelf is de lettergreep 'Iha'." De Stobha is 'Iha'. Want het Zelf is direct 

waarneembaar (pratyakṣa) en wordt aangeduid als "hier" (iha). En de Stobha is 

'Iha'. Dit is vanwege die overeenkomst. 

"Het Vuur is de lettergreep 'Ī'." Omdat alle Sāman-zangen die eindigen 

(nidhana) op de klank 'ī', gewijd zijn aan Agni (Vuur). Daarom is dit vanwege 

die overeenkomst. 

 

āditya ūkāraḥ | nihava ekāraḥ | viśve devā auhoyikāraḥ | prajapatir hiṅkāraḥ 

| prāṇaḥ svaraḥ | annaṃ yā | vāg virāṭ || ChUp_1,13.2 || 

2. De Zon (Āditya) is de lettergreep 'Ū'. De Aanroep (Nihava) is de 

lettergreep 'E'. De Visve-Deva's (Alle-Goden) zijn de lettergreep 'Au-ho-

yi'. Prajāpati is de lettergreep 'Hin'. De Levensadem (Prāṇa) is de 

lettergreep 'Svara'. Voedsel is de lettergreep 'Yā'. Spraak is de lettergreep 

'Virāṭ'. 

"De Zon is de lettergreep 'Ū'." Omdat men zingt tot de Zon die zich 'hoog' 

(uccaiḥ) boven bevindt, en omdat 'Ū' deze Stobha is [vanwege de 

klankovereenkomst met ut/uccaiḥ]. Bovendien komt de Stobha 'Ū' voor in de 

Sāman-zang die aan de Zon gewijd is (āditya-daivatya). Daarom is de Zon 'Ū'. 

"De 'Nihava' — oftewel het aanroepen (āhvānam) — is de lettergreep 'E'." De 

Stobha is 'E'. Omdat men [mensen] aanroept met de woorden "Kom!" (ehi), is 

er die overeenkomst. 

"De Visve-Deva's zijn de lettergreep 'Au-ho-yi'." Omdat dit [als Stobha] gezien 

wordt in de Sāman-zang die gewijd is aan de Visve-Deva's (vaiśvadevye 
sāmni). 



HOOFDSTUK I                                                        71 

 

"Prajāpati is de lettergreep 'Hin' (Hiṅkāra)." Omdat Prajāpati ondefinieerbaar 

(anirukta) is, en omdat de klank 'Hin' onduidelijk/ongemanifesteerd (avyakta) is 

[er is dus een overeenkomst in vaagheid]. 

"De Levensadem (Prāṇa) is de lettergreep 'Svara'." Hier is 'Svara' de naam van 

een specifieke Stobha. En omdat Prāṇa de oorzaak is van klank (svara), is er die 

overeenkomst. 

"Voedsel is de lettergreep 'Yā'." 'Yā' is de Stobha [die staat voor] voedsel. 

Omdat dit alles [de wereld] 'gaat' (yāti) — oftewel functioneert/beweegt — 

door middel van voedsel. Daarom is er die overeenkomst. 

"Spraak is de lettergreep 'Virāṭ'." 'Virāṭ' is hier de Stobha. (Met Virāṭ wordt 

[normaal gesproken] voedsel of een specifieke godheid bedoeld). [Spraak is 

Virāṭ] omdat deze Stobha gezien wordt in de Vairāja Sāman [die verbonden is 

met Virāṭ]. 

 

aniruktas trayodaśaḥ stobhaḥ saṃcaro huṅkāraḥ || ChUp_1,13.3 || 

3. De dertiende Stobha is de ongedefinieerde (anirukta), de veranderlijke 

(saṃcara): de klank 'Hum' (huṅkāra). 

'Ongedefinieerd' (anirukta): Omdat hij onduidelijk/ongemanifesteerd (avyakta) 

is, kan men niet met zekerheid definiëren: "Is het dit, of is het dat?". Daarom is 

hij 'Saṃcara' — wat betekent dat zijn aard veranderlijk is of vatbaar voor 

alternatieven (vikalpyamāna-svarūpa). Wat is dat? Hij zegt: De dertiende 

Stobha is de 'Huṅkāra' (de klank Hum). Want deze [klank] is onduidelijk. De 

bedoeling is te zeggen dat men op deze klank moet mediteren precies met het 

specifieke kenmerk dat hij 'ongedefinieerd' is. 

 

dugdhe 'smai vāg dohaṃ yo vāco dohaḥ | annavān annādo bhavati | ya etām 

evaṃ sāmnām upaniṣadaṃ vedopaniṣadaṃ veda || ChUp_1,13.4 || 

4. Spraak offert hem de melk die de melk van de spraak is. Hij wordt rijk 

aan voedsel en een eter van voedsel, hij die deze Upaniṣad van de Sāmans 

aldus kent, deze Upaniṣad kent. 

De zin 'Spraak offert hem de melk...' heeft de betekenis die reeds [in vers 1.3.7] 

is uitgelegd. Hij die deze Upaniṣad van de Sāmans aldus kent — dat wil 

zeggen: hij die deze visie/meditatie (darśanam) kent, die betrekking heeft op de 
Stobha-lettergrepen (die onderdelen zijn van de Sāman), en die gekenmerkt 

wordt door de beschreven eigenschappen; voor hem geldt dit resultaat zoals 

genoemd. Dat is de betekenis. 

De dubbele herhaling [van de laatste zinsnede 'deze Upaniṣad kent'] is bedoeld 

om de volledige afsluiting van het Hoofdstuk (Adhyāya) aan te geven. Ofwel 



72                                       HOOFDSTUK I 

 

om de afsluiting aan te duiden van de specifieke meditatie op de onderdelen van 

de Sāman. 

atha dvitīyo 'dhyāyaḥ oṃ 

[En hiermee] is het Eerste Hoofdstuk van de Chāndogya Upaniṣad 

Brāhmaṇa voltooid. 



HOOFDSTUK II                                             73 

 

 

HOOFDSTUK II 

SECTIE 1 

samastasya khalu sāmna upāsanaṃ sādhu | yat khalu sādhu tat sāmety 

ācakṣate | yad asādhu tad asāmeti || ChUp_2,1.1 || 

1. Meditatie op de gehele (samasta) Sāman is waarlijk goed (sādhu). Want 

wat goed is, dat noemt men 'Sāman'. Wat niet goed is, dat noemt men 

'Asāman'. 

Sāman, met diverse resultaten. En aansluitend werd meditatie op de Stobha-

lettergrepen genoemd. In al die gevallen was het echter slechts verbonden met 

een deel (ekadeśa) van de Sāman. Daarom vangt de Schrifttekst (Śruti) nu aan 

met de intentie: "Ik zal nu meditaties uiteenzetten die betrekking hebben op de 

gehele Sāman." Het is immers logisch dat na de meditatie op een deel, de 

meditatie op het geheel (ekadeśin) — dat de delen bezit — wordt onderwezen. 

Met "van het geheel" wordt bedoeld: [de Sāman] gekenmerkt door alle 

onderdelen, of het nu de vijf-delige (pāñca-bhaktika) of de zeven-delige (sāpta-

bhaktika) zang betreft. Het woord "khalu" (waarlijk) dient ter versiering van de 

zin. "Meditatie op de Sāman is goed (sādhu)." Omdat het de bedoeling is om de 

visie (dṛṣṭi) van 'goedheid' voor te schrijven met betrekking tot de gehele 

Sāman, betekent het woord 'sādhu' hier 'voortreffelijk' of 'mooi' (śobhana). Het 

is niet bedoeld om de voorgaande meditaties [op de delen, uit Hoofdstuk 1] te 

bekritiseren [door te impliceren dat die niet goed zouden zijn]. Hoe wordt dit 

begrepen? Hij zegt: "Wat men in de wereld waarlijk kent als goed, mooi en 

onberispelijk (anavadya), dat noemen de kenners 'Sāman'." "Wat niet goed is 

— het tegenovergestelde — dat [noemen ze] 'Asāman'."  

 

tad utāpy āhuḥ | sāmnainam upāgād iti sādhunainam upāgād ity eva tad 

āhuḥ | asāmnainam upāgād ity eva tad āhuḥ || ChUp_2,1.2 || 

2. Hierover zeggen ze ook: 'Hij benaderde hem met Sāman.' Daarmee 

zeggen ze: 'Hij benaderde hem op een goede manier (sādhu).' [En:] 'Hij 

benaderde hem met Asāman.' Daarmee zeggen ze: 'Hij benaderde hem op 

een slechte manier (asādhu).' 

"Hierover" — precies op dat punt van het maken van onderscheid tussen goed 

(sādhu) en kwaad (asādhu) — zeggen ze ook: 'Hij benaderde hem' — 

[bijvoorbeeld] een koning (rājā) of een landheer (sāmanta) — 'met Sāman'." 

[Wie is die 'hem'?] Iemand van wie men vreest een slechte behandeling te 

krijgen; dat is de bedoeling [van het voorbeeld]. Wanneer de mensen in de 

wereld zien dat er geen sprake is van slechte gevolgen, zoals gevangenneming 



74                                       HOOFDSTUK II 

 

(bandhana) enzovoort, dan zeggen ze daarover: 'Hij benaderde hem met een 

goed voornemen (śobhana-abhiprāya)' — oftewel: 'Hij benaderde hem op een 

goede manier (sādhu).' Maar waar het tegenovergestelde het geval is, en men 

slechte gevolgen ziet zoals gevangenneming, daar zeggen ze: 'Hij benaderde 

hem met Asāman' — oftewel: 'Hij benaderde hem op een slechte manier'.
 1

 

 

athotāpy āhuḥ | sāma no bateti yat sādhu bhavati sādhu batety eva tad āhuḥ | 

asāma no bateti yad asādhu bhavaty asādhu batety eva tad āhuḥ || 

ChUp_2,1.3 || 

3. En men zegt ook wel: 'Sāma is ons ten deel gevallen, ach (bata)!' 

Wanneer iets goed (sādhu) is, dan zeggen ze daarmee: 'Het is goed, ach!' 

[En:] 'Asāma is ons ten deel gevallen, ach!' "Wanneer iets slecht (asādhu) 

is, dan zeggen ze daarmee: 'Het is slecht, ach!' 

Vervolgens zeggen ze ook... — [als een zaak van] algemeen spraakgebruik 

(svasaṃvedyam): 'Sāma is ons — voor ons — ten deel gevallen, ach!' Zo 

spreken ze over iets dat is gebeurd (saṃvṛttam), vanuit een gevoel van emotie 

of medeleven (anukampayataḥ). Het volgende wordt door hen bedoeld: Wat 

goed (sādhu) is, daarover zeggen ze: 'Het is goed, ach!' En wanneer het 

tegenovergestelde gebeurt [zeggen ze]: 'Asāma is ons ten deel gevallen, ach!' 

Wat slecht (asādhu) is, daarover zeggen ze: 'Het is slecht, ach!' "Daarom staat 

vast dat de woorden 'Sāma' en 'Sādhu' (Goed) dezelfde betekenis hebben 

(ekārthatvam)." 

 

sa ya etad evaṃ vidvān sādhu sāmety upāste 'bhyāśo ha yad enaṃ sādhavo 

dharmā ā ca gaccheyur upa ca nameyuḥ || ChUp_2,1.4 || 

4. Hij die, dit zo wetende, mediteert op de Sāman als 'Goed' (sādhu): voor 

hem is er waarlijk het vooruitzicht (abhyāśaḥ) dat goede deugden 

(dharmāḥ) tot hem komen en zich aan hem onderwerpen (upa-nam). 

Dat 'goede' — oftewel mooie/voortreffelijke — 'deugden' (dharmāḥ) — 

namelijk die welke niet in strijd zijn met Śruti (Veda) en Smṛti (Traditie) — 

                                                        
1 Sāman als Diplomatie: In de Indiase traditie van staatskunde (Arthaśāstra) zijn er vier 

methoden om een tegenstander of meerdere te benaderen (Upāya's): Sāman: Verzoening, 

vriendelijke woorden, vredesonderhandeling. Dāna: Geschenken/omkoping. Bheda: 

Verdeeldheid zaaien. Daṇḍa: Straf/geweld. De Upaniṣad speelt hier met deze dubbele 

betekenis. Het woord Sāman betekent 'lied', maar in sociale context betekent het 'verzoening' 

of 'vriendelijkheid'. Als je naar een machtig persoon (koning) gaat en je komt er goed vanaf 

(geen gevangenis), dan heb je "Sāman" (vriendelijkheid/goedheid) gebruikt. Als het fout 

afloopt, was er "Asāman" (gebrek aan vriendelijkheid/ruwheid). Dit bewijst wederom voor 

de tekst dat het woord 'Sāman' synoniem is met 'het Goede'. 



HOOFDSTUK II                                             75 

 

naar deze mediterende 'toe zouden komen' (āgaccheyuḥ). En niet alleen zouden 

ze moeten komen, maar ze zouden zich ook moeten 'onderwerpen' (upa-nam). 

De betekenis is: Zij zouden zich aandienen om genoten/ervaren te worden 

(bhogyatvena). 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya prathamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het eerste deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 2 

lokeṣu pañcavidhaṃ sāmopāsīta | pṛthivī hiṅkāraḥ | agniḥ prastāvaḥ | 

antarikṣam udgīthaḥ | ādityaḥ pratihāraḥ | dyaur nidhanam | ity ūrdhveṣu || 

ChUp_2,2.1 || 

1. Men dient te mediteren op de Sāman als vijfvoudig (pañcavidham) in de 

werelden (lokeṣu). De Aarde (Pṛthivī) is de Hiṅkāra. Het Vuur (Agni) is de 

Prastāva. De Tussenruimte/Lucht (Antarikṣa) is de Udgītha. De Zon 

(Āditya) is de Pratihāra. De Hemel (Dyaus) is de Nidhana. Dit is in de 

opgaande lijn (ūrdhveṣu). 

Welke zijn dan die 'gehele Sāmans' die gekwalificeerd worden door de visie van 

'Goedheid' (sādhu) en waarop gemediteerd moet worden?" Deze worden [hier] 

genoemd: "Vijfvoudig in de werelden"
1
, enzovoort. 

Bezwaar: Maar is het niet tegenstrijdig (viruddham) dat ze gemediteerd moeten 

worden met de visie van de 'Werelden' én met de visie van 'Goedheid' [zoals 

gesteld in 2.1.1]? 

Antwoord: Nee. Want de betekenis van 'het Goede' (sādhu) — oftewel de 

Oorzaak — is inherent (anugata) aan de Gevolgen (de Werelden), net zoals klei 

inherent is aan transformaties zoals potten. De betekenis van het woord 'Sādhu' 

is ofwel Dharma (Verdienste) ofwel Brahman. In beide gevallen doordringt het 

de gevolgen, zoals de werelden. Daarom: net zoals de visie op een pot 

onvermijdelijk de visie op de klei met zich meebrengt [omdat de pot klei is], zo 

brengt de visie op de Werelden onvermijdelijk de visie op 'Goedheid' met zich 

mee. Dit komt omdat de werelden de gevolgen (kārya) zijn van Dharma 

(verdienste), enzovoort. 

                                                        
1 De Sāman-zang bestaat uit vijf onderdelen: Hiṅkāra: De voorbereidende klank (Hum/Hin). 

Prastāva: De inleiding. Udgītha: De hoofdzang. Pratihāra: Het antwoord/refrein. Nidhana: 

Het slot. 

 



76                                       HOOFDSTUK II 

 

Hoewel het 'oorzaak-zijn' (kāraṇatva) geldt voor zowel Brahman als Dharma, is 

het passender dat het woord 'Sādhu' hier verwijst naar Dharma. Dit is logisch 

omdat de uitdrukking "Hij die goed doet, wordt goed" (sādhukārī sādhur 
bhavati) het woord 'Sādhu' toepast in de context van Dharma. 

Bezwaar: Maar als de oorzaak inherent is aan de gevolgen (de werelden), dan 

wordt die visie [dat de werelden 'goed' zijn] al verkregen door logische 

implicatie (artha-prāpta). Waarom moet de tekst dan nog expliciet zeggen: 

'Men dient te mediteren op de Sāman als Goed'? 

Antwoord: Nee. Want die specifieke visie moet begrepen worden door de 

Schriften (śāstra-gamyatvāt). Want overal geldt dat de eigenschappen waarop 

gemediteerd moet worden, diegenen zijn die door de Schriften worden 

voorgeschreven, en niet slechts eigenschappen die toevallig bestaan maar niet in 

de Schriften staan. 

Men dient te mediteren op de gehele 'Goede Sāman' als vijfvoudig in de 

werelden — de aarde, enzovoort. 'Vijfvoudig' betekent: op vijf manieren 

(prakāra), overeenkomstig de verdeling in de vijf onderdelen (bhakti's). Hoe? 

"De Aarde is de Hiṅkāra." De zevende naamval (locatief) in het woord 'in de 

werelden' (lokeṣu) moet hier getransformeerd worden tot de eerste naamval 

(prathamā) [oftewel: men moet mediteren dat de Sāman de werelden is]. 

 

athāvṛtteṣu | dyaur hiṅkāraḥ | ādityaḥ prastāvaḥ | antarikṣam udgīthaḥ | 

agniḥ pratihāraḥ | pṛthivī nidhanam || ChUp_2,2.2 || 

2. De Hemel is de Hiṅkāra. De Zon is de Prastāva. De Tussenruimte is de 

Udgītha. Het Vuur is de Pratihāra. De Aarde is de Nidhana. Dit is in de 

neergaande lijn (āvṛtteṣu). 

Nu wordt de vijfvoudige meditatie op de Sāman uiteengezet met betrekking tot 

de omgekeerde (āvṛtteṣu) [werelden], die omlaag gericht zijn (avāṅmukheṣu). 

Want de werelden worden gekenmerkt door 'gaan' en 'komen' (gati-āgati). [Men 

stijgt op naar de hemel en daalt weer af naar de aarde]. Precies zoals ze zijn — 

met die visie — wordt de meditatie op de Sāman voorgeschreven. Daarom: "In 

de omgekeerde werelden." 

"De Hemel is de Hiṅkāra." Vanwege zijn prioriteit (prāthamyāt) [in de 

neerwaartse reeks begint alles bij de hemel/regen]. "De Zon is de Prastāva." 

Want wanneer de zon is opgekomen (udite), worden de handelingen van 

levende wezens aangevangen (prastūyante). "De Tussenruimte is de Udgītha." 

Dit is zoals voorheen [in vers 1, omdat de tussenruimte altijd in het midden 

blijft]. "Het Vuur is de Pratihāra." Omdat vuur door levende wezens naar zich 

toe wordt gehaald (pratiharaṇāt) [men brengt vuur naar de offerplaats of naar 



HOOFDSTUK II                                             77 

 

huis]. "De Aarde is de Nidhana." Omdat zij die daarvandaan [uit de hemel] 

komen, hier [op aarde] hun einde/verblijf vinden (nidhanāt). 

 

kalpante hāsmai lokā ūrdhvāś cāvṛttaś ca ya etad evaṃ vidvāṃl lokeṣu 

pañcavidhaṃ sāmopāste || ChUp_2,2.3 || 

3. De werelden schikken zich (kalpante) waarlijk naar hem — zowel de 

opgaande (ūrdhvāḥ) als de neergaande (āvṛttāḥ) — hij die, dit zo wetende, 

mediteert op de vijfvoudige Sāman in de werelden. 

Het resultaat van de meditatie [is als volgt]: 'Zij schikken zich' (kalpante) 

betekent: de werelden worden geschikt/bekwaam (samarthāḥ) voor hem. 

"[Zowel] de opgaande als de neergaande" — die gekenmerkt worden door het 

gaan en komen (gati-āgati). De betekenis is: "Zij stellen zich [voor hem] op om 

genoten te worden (bhogyatvena)." "Hij die, dit zo wetende, mediteert op de 

gehele vijfvoudige Sāman in de werelden [als zijnde 'Goed' (sādhu)]..." Deze 

constructie/toepassing (yojanā) geldt overal (sarvatra), zowel bij de vijfvoudige 

als bij de [later te bespreken] zevenvoudige meditaties. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya dvitīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tweede deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 3 

vṛṣṭau pañcavidhaṃ sāmopāsīta | purovāto hiṅkāraḥ | megho jāyate sa 

prastāvaḥ | varṣati sa udgīthaḥ | vidyotate stanayati sa pratihāraḥ || 

ChUp_2,3.1 || 

1. Men dient te mediteren op de vijfvoudige Sāman in de regen (vṛṣṭi). De 

voorafgaande wind (purovāta) is de Hiṅkāra. De wolk wordt gevormd, dat 

is de Prastāva. Het regent, dat is de Udgītha. Het bliksemt en dondert, dat 

is de Pratihāra. 

"Men dient te mediteren op de vijfvoudige Sāman in de regen." Omdat het 

voortbestaan (sthiti) van de werelden veroorzaakt wordt door regen, volgt deze 

[sectie] onmiddellijk [op de sectie over de werelden]. "De voorafgaande wind is 

de Hiṅkāra." Want de regenval begint met de voorafgaande wind en eindigt met 

het ophouden (udgrahaṇa, zie volgend vers). Net zoals de Sāman begint met de 
Hiṅkāra en eindigt met de Nidhana. Daarom is de voorafgaande wind de 

Hiṅkāra, vanwege zijn prioriteit (prāthamyāt) [het komt als eerste]. "De wolk 

wordt gevormd, dat is de Prastāva." Want het is algemeen bekend dat in het 

regenseizoen de vorming van wolken het 'begin' (prastāva) van de regen is. 

"Het regent, dat is de Udgītha." Vanwege zijn superioriteit (śraiṣṭhyāt) [het 



78                                       HOOFDSTUK II 

 

regenen zelf is de hoofdzaak, net als de Udgītha het hoofddeel van het lied is]. 

"Het bliksemt en dondert, dat is de Pratihāra." 

 

udgṛhṇāti tan nidhanaṃ varṣayati ha ya etad evaṃ vidvān vṛṣṭau 

pañcavidhaṃ sāmopāste || ChUp_2,3.2 | 

2. Het ophouden [van de regen] (udgṛhṇāti), dat is de Nidhana. Het regent 

waarlijk [voor hem], hij die, dit zo wetende, mediteert op de vijfvoudige 

Sāman in de regen. 

Het ophouden [van de regen], dat is de Nidhana. [Dit is zo] vanwege de 

overeenkomst (sāmānya) in het beëindigen (samāpti). [Net zoals de Nidhana 

het slot van het lied is, is het stoppen van de regen het slot van de bui]. Het 

resultaat (phala) van de meditatie is: Het regent waarlijk voor hem, wanneer hij 

dat wenst (icchātaḥ). En evenzo: hij laat waarlijk regenen (varṣayati), zelfs 

wanneer er geen regen is (asatyām api vṛṣṭau). De zinsnede 'Hij die dit...', 

enzovoort, is zoals voorheen.
1
 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya tṛtīyaḥ khaṇḍaḥ  

Hier eindigt het derde deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 4 

sarvāsv apsu pañcavidhaṃ sāmopāsīta | megho yat saṃplavate sa hiṅkāraḥ | 

yad varṣati sa prastāvaḥ | yāḥ prācyaḥ syandante sa udgīthaḥ | yāḥ pratīcyaḥ 

sa pratihāraḥ | samudro nidhanam || ChUp_2,4.1 || 

1. Men dient te mediteren op de vijfvoudige Sāman in alle wateren (sarvāsu 

apsu). Wanneer de wolk samenstroomt (saṃplavate), dat is de Hiṅkāra. 

Wanneer het regent, dat is de Prastāva. De [wateren] die oostwaarts 

stromen, dat is de Udgītha. De [wateren] die westwaarts stromen, dat is de 

Pratihāra. De oceaan is de Nidhana. 

"Men dient te mediteren op de vijfvoudige Sāman in alle wateren." Omdat 

regen voorafgaat aan alle wateren [als oorzaak], volgt deze sectie onmiddellijk 

[op de vorige sectie over regen]. "Wanneer de wolk samenstroomt 

(saṃplavate)..." Wanneer de wolk, door onderlinge eenwording, dicht en 

massief wordt (ghanībhavati); wanneer de wolk hoog oprijst (unnata), dan 

                                                        
1 Samenvatting van de Regen-Sāman: Wind vooraf = Hiṅkāra (Start). Wolkenvorming = 

Prastāva (Intro). Regenval = Udgītha (Kern). Donder/Bliksem = Pratihāra (Begeleiding). 

Stoppen van regen = Nidhana (Slot). 

 



HOOFDSTUK II                                             79 

 

wordt er gezegd dat hij 'samenstroomt'. Dat is het begin van de wateren, [dus] 

"dat is de Hiṅkāra". "Wanneer het regent, dat is de Prastāva." [Want] de 

wateren zijn dan 'begonnen' (prastutāḥ) om zich overal te verspreiden. "De 

[wateren] die oostwaarts stromen, dat is de Udgītha." Vanwege hun 

voortreffelijkheid (śraiṣṭhyāt) [oostwaartse rivieren worden als heiliger 

beschouwd]. "De [wateren] die westwaarts (pratīcyaḥ) stromen, dat is de 

Pratihāra." Vanwege de overeenkomst met het woord 'Prati' [in Pratīcya en 

Pratihāra]. "De oceaan is de Nidhana." Omdat de wateren daarin hun 

einde/bestemming vinden (nidhanatvāt). 

 

na hāpsu praity apsumān bhavati ya etad evaṃ vidvān sarvāsv apsu 

pañcavidhaṃ sāmopāste || ChUp_2,4.2 || 

2. Hij sterft waarlijk niet in het water (na ha apsu praiti), en hij wordt rijk 

aan water (apsumān), hij die, dit zo wetende, mediteert op de vijfvoudige 

Sāman in alle wateren. 

"Hij sterft waarlijk niet in het water." Tenzij hij dat wenst (na icchati cet). "Hij 

wordt rijk aan water (apsumān)." Dit is het resultaat (phalam). 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya caturthaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vierde deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 5 

ṛtuṣu pañcavidhaṃ sāmopāsīta | vasanto hiṅkāraḥ | grīṣmaḥ prastāvaḥ | 

varṣā udgīthaḥ | śarat pratihāraḥ | hemanto nidhanam || ChUp_2,5.1 || 

1. Men dient te mediteren op de vijfvoudige Sāman in de seizoenen (ṛtuṣu). 

De Lente (Vasanta) is de Hiṅkāra. De Zomer (Grīṣma) is de Prastāva. Het 

Regenseizoen (Varṣā) is de Udgītha. De Herfst (Śarad) is de Pratihāra. De 

Winter (Hemanta) is de Nidhana. 

"Men dient te mediteren op de vijfvoudige Sāman in de seizoenen." Omdat de 

ordening van de seizoenen veroorzaakt wordt door het water/de regen (zoals 

besproken in de vorige sectie), volgt deze sectie onmiddellijk daarna. "De Lente 

is de Hiṅkāra." Vanwege zijn prioriteit (prāthamyāt) [het is het eerste seizoen 

van het jaar]. "De Zomer is de Prastāva." Want [in de zomer] wordt 'begonnen' 
(prastūyate) met het verzamelen van gerst en dergelijke, ten behoeve van het 

[komende] regenseizoen. "Het Regenseizoen is de Udgītha." Vanwege zijn 

belangrijkheid (prādhānyāt) [voor het leven en de landbouw]. "De Herfst is de 

Pratihāra." Vanwege het 'wegnemen' (pratiharaṇa) van zieken en doden. "De 



80                                       HOOFDSTUK II 

 

Winter is de Nidhana." Omdat levende wezens [dan] hun 'einde' of rustplaats 

(nidhana) vinden op een beschutte/windvrije plek (nivāte). 

 

kalpante hāsmā ṛtava ṛtumān bhavati ya etad evaṃ vidvān ṛtuṣu 

pañcavidhaṃ sāmopāste || ChUp_2,5.2 || 

2. De seizoenen schikken zich (kalpante) waarlijk naar hem, en hij wordt 

rijk aan seizoenen (ṛtumān), hij die, dit zo wetende, mediteert op de 

vijfvoudige Sāman in de seizoenen. 

Het resultaat (phalam) [is]: "De seizoenen schikken zich waarlijk (kalpante) 

naar deze mediterende, om door hem genoten te worden (bhogyatvena), in 

overeenstemming met hun ordening." 'Rijk aan seizoenen' (ṛtumān) betekent: 

Hij wordt rijk (sampanna) aan de genietingen/goederen die bij de seizoenen 

horen (ārtavair bhogaiḥ).  

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya pañcamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vijfde deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 6 

paśuṣu pañcavidhaṃ sāmopāsīta | ajā hiṅkāraḥ | avayaḥ prastāvaḥ | gāva 

udgīthaḥ | aśvaḥ pratihāraḥ | puruṣo nidhanam || ChUp_2,6.1 || 

1. Men dient te mediteren op de vijfvoudige Sāman in de dieren (paśu). De 

geiten zijn de Hiṅkāra. De schapen zijn de Prastāva. De koeien zijn de 

Udgītha. De paarden zijn de Pratihāra. De mens is de Nidhana. 

"Men dient te mediteren op de vijfvoudige Sāman in de dieren." Wanneer de 

seizoenen goed verlopen (samyag-vṛtteṣu), is de tijd gunstig voor dieren 

(paśavyaḥ kālaḥ). Daarom volgt deze sectie onmiddellijk [op de sectie over 

seizoenen]. "De geiten zijn de Hiṅkāra." Vanwege hun voorrang of 

belangrijkheid (prādhānya / prāthamya). Want de Schrifttekst zegt: "De geit is 

de eerste der dieren" (Taittirīya Saṃhitā 7.1.1.4). "De schapen zijn de 

Prastāva." Omdat men ziet dat ze gezelschap houden (sāhacarya) met geiten, 

enzovoort. "De koeien zijn de Udgītha." Vanwege hun voortreffelijkheid 

(śraiṣṭhyāt) [in het leveren van melk en offergaven]. "De paarden zijn de 

Pratihāra." Vanwege het 'vervoeren' (pratiharaṇa) van mensen [ze dragen 
mensen]. "De mens is de Nidhana." Omdat de dieren hun steunpunt/toevlucht 

(āśraya) vinden bij de mens. 

 



HOOFDSTUK II                                             81 

 

bhavanti hāsya paśavaḥ paśumān bhavati ya etad evaṃ vidvān paśuṣu 

pañcavidhaṃ sāmopāste || ChUp_2,6.2 || 

2. De dieren behoren hem waarlijk toe, en hij wordt rijk aan dieren 

(paśumān), hij die, dit zo wetende, mediteert op de vijfvoudige Sāman in de 

dieren. 

De dieren behoren hem waarlijk toe, en hij wordt rijk aan dieren (paśumān), hij 

die, dit zo wetende, mediteert op de vijfvoudige Sāman in de dieren. Het 

resultaat (phalam) [is]: 'De dieren behoren hem waarlijk toe, hij wordt rijk aan 

dieren.' De betekenis is: hij wordt begiftigd (yujyate) met de vruchten van [het 

hebben van] dieren, zoals het genieten ervan (bhoga) en het weggeven ervan 

(tyāga), enzovoort. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya ṣaṣṭhaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zesde deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 7 

prāṇeṣu pañcavidhaṃ parovarīyaḥ sāmopāsīta | prāṇo hiṅkāraḥ | vāk 

prastāvaḥ | cakṣur udgīthaḥ | śrotraṃ pratihāraḥ | mano nidhanam | 

parovarīyāṃsi vā etāni || ChUp_2,7.1 || 

1. Men dient te mediteren op de vijfvoudige Sāman in de levensadems 

(prāṇeṣu) als het allerhoogste (parovarīyas). De Levensadem [Reuk] is de 

Hiṅkāra. Spraak is de Prastāva. Het Oog is de Udgītha. Het Gehoor is de 

Pratihāra. De Geest (Manas) is de Nidhana. Deze zijn waarlijk het 

allerhoogste. 

"Men dient te mediteren op de vijfvoudige Sāman in de levensadems als het 

allerhoogste." De betekenis is: men dient te mediteren op de Sāman, 

gekenmerkt door de visie van de levensadems (prāṇa-dṛṣṭi), die de eigenschap 

bezitten om steeds hoger en voortreffelijker (param-param varīyas) te zijn. "De 

Levensadem — [hier specifiek:] de reukzin (ghrāṇa) — is de Hiṅkāra." 

Vanwege zijn prioriteit/eerste plaats (prāthamyāt) in de reeks van steeds 

voortreffelijkere [zintuigen]. "Spraak is de Prastāva." Want door spraak wordt 

alles 'begonnen' (prastūyate). Spraak is voortreffelijker (varīyasī) dan de 

reukzin. Omdat door spraak zelfs dat wat niet [fysiek] bereikt is (aprāptam), 

kan worden uitgesproken; de reukzin is echter slechts de waarnemer van geur 

die [fysiek] in contact is gekomen (prāptasya). "Het Oog is de Udgītha." Omdat 

het oog een veel groter gebied verlicht/onthult dan spraak, is het voortreffelijker 

dan spraak. [Daarom is het] de Udgītha, vanwege zijn superioriteit (śraiṣṭhyāt). 
"Het Gehoor is de Pratihāra." Omdat het [geluid] 'ontvangt' of 'terughaalt' 



82                                       HOOFDSTUK II 

 

(pratihṛtatvāt). En de voortreffelijkheid van de Geest ten opzichte van het 

gehoor [ligt hierin]: Dat hij de objecten van alle zintuigen doordringt 

(vyāpakatvāt). En dat zelfs dat wat voorbij de zintuigen ligt (atīndriya), het 

domein (gocara) van de geest is. "Vanwege de genoemde redenen zijn deze — 

de adem en de andere [zintuigen] — waarlijk het allerhoogste (parovarīyāṃsi)." 

 

parovarīyo hāsya bhavati parovarīyaso ha lokāñ jayati ya etad evaṃ vidvān 

prāṇeṣu pañcavidhaṃ parovarīyaḥ sāmopāste | iti tu pañcavidhasya || 

ChUp_2,7.2 || 

2. Waarlijk, zijn leven wordt het allerhoogste (parovarīyas), en hij verovert 

de allerhoogste werelden, hij die, dit zo wetende, mediteert op de 

vijfvoudige Sāman in de levensadems als het allerhoogste. Tot zover [de 

meditatie] op het vijfvoudige. 

Hij die mediteert op de Sāman die gekenmerkt wordt door deze visie als het 

'Allerhoogste'... 'Voor hem wordt het leven waarlijk het allerhoogste'. De 

betekenis hiervan is reeds [eerder, in 1.9.2] uitgelegd. De zinsnede 'Tot zover 

[de meditatie] op het vijfvoudige Sāman', geeft aan dat deze meditatie [nu 

volledig] is uiteengezet. [Dit wordt gezegd] "met als doel de geest te 

concentreren (buddhi-samādhāna) op het onderwerp van het zevenvoudige 

(saptavidha) [Sāman], dat hierna besproken zal worden." Want hij die zich 

heeft losgemaakt (nirapekṣa) van het vijfvoudige [door het af te sluiten], kan 

zijn geest concentreren op wat er nog gezegd moet worden. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya saptamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zevende deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 8 

atha saptavidhasya | vāci saptavidh.am sāmopāsīta | yat kiṃca vāco hum iti sa 

hiṅkāraḥ | yat preti sa prastāvaḥ | yad eti sa ādiḥ || ChUp_2,8.1 || 

1. Nu [volgt de meditatie] van het zevenvoudige. Men dient te mediteren op 

de zevenvoudige Sāman in de Spraak (Vāc). Alles in spraak dat 'Hum' is, 

dat is de Hiṅkāra. Wat 'Pra' is, dat is de Prastāva. Wat 'Ā' is, dat is de Ādi. 

Nu, onmiddellijk hierna, begint deze meditatie op de gehele zevenvoudige 
Sāman als zijnde 'goed' (sādhu). De zevende naamval in 'In Spraak' (vāci) is 

zoals voorheen [te begrijpen als een eerste naamval, oftewel: 'Spraak is de 

Sāman']. De betekenis is: men dient te mediteren op de zevenvoudige Sāman, 

gekenmerkt door de visie van Spraak. Wat ook maar voor specifiek deel van 

spraak — van geluid — 'Hum' is, dat is de Hiṅkāra. [Dit is zo] vanwege de 



HOOFDSTUK II                                             83 

 

overeenkomst van de letter 'Ha' [in Hum en Hiṅkāra]. De woordvorm die 'Pra' 

is, dat is de Prastāva. [Dit is zo] vanwege de overeenkomst van 'Pra' [in Pra en 

Prastāva]. Wat 'Ā' is, dat is de Ādi (het Begin). [Dit is zo] vanwege de 

overeenkomst van de letter 'Ā'. Met 'Ādi' wordt de lettergreep Om (Oṃkāra) 

bedoeld. Omdat hij het begin (ādi) is van alles. 

 

yad ud iti sa udgīthaḥ | yat pratīti sa pratihāraḥ | yad upeti sa upadravaḥ | yan 

nīti tan nidhanam || ChUp_2,8.2 || 

2. Wat 'Ud' is, dat is de Udgītha. Wat 'Prati' is, dat is de Pratihāra. Wat 

'Upa' is, dat is de Upadrava. Wat 'Ni' is, dat is de Nidhana. 

"Wat 'Ud' is, dat is de Udgītha." Omdat de Udgītha wordt voorafgegaan door 

[het voorvoegsel] 'Ut' (of Ud). "Wat 'Prati' is, dat is de Pratihāra." Vanwege de 

overeenkomst (sāmānya) van [het woord] 'Prati'. "Wat 'Upa' is, dat is de 

Upadrava." Omdat de Upadrava begint (upakrama) met 'Upa'. "Wat 'Ni' is, dat 

is de Nidhana." Vanwege de overeenkomst van de klank 'Ni'. 

 

dugdhe 'smai vāg dohaṃ yo vāco dohaḥ | annavān annādo bhavati | ya etad 

evaṃ vidvān vāci saptavidhaṃ sāmopāste || ChUp_2,8.3 || 

3. Spraak offert hem de melk die de melk van de spraak is. Hij wordt rijk 

aan voedsel en een eter van voedsel, hij die, dit zo wetende, mediteert op de 

zevenvoudige Sāman in de Spraak. 

De betekenis van [de passage beginnend met] 'Zij offert hem', enzovoort, is 

reeds uitgelegd [in 1.3.7]."  

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasyāṣṭamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het achtste deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 9 

atha khalv amum ādityaṃ saptavidhaṃ sāmopāsīta | sarvadā samas tena 

sāma | māṃ prati māṃ pratīti sarveṇa samas tena sāma || ChUp_2,9.1 || 

1. Nu waarlijk, men dient te mediteren op gindse Zon (amum ādityam) als 

de zevenvoudige Sāman. Hij is altijd gelijk (sama), daarom is hij de Sāman. 

[Omdat iedereen denkt:] 'Naar mij toe, naar mij toe', is hij gelijk voor 

allen. Daarom is hij de Sāman. 

De visie van de Zon op slechts een onderdeel (avayava-mātre) van de Sāman 

[namelijk de Udgītha] werd reeds genoemd in de vijfvoudige meditaties [in 

2.2.1] en in het eerste hoofdstuk [1.3.1]. Maar nu dient men te mediteren op 



84                                       HOOFDSTUK II 

 

gindse Zon als de gehele zevenvoudige Sāman, door [de aspecten van de Zon] 

te projecteren (adhyasya) op de verdeling van de onderdelen [van het lied].  

Maar hoe heeft de Zon de aard van Sāman? Er wordt gezegd: Net zoals er een 

reden was voor zijn 'Udgītha-zijn' [namelijk dat hij hoog is], zo is er een reden 

voor het 'Sāman-zijn' van de Zon. Wat is die reden? "Hij is altijd gelijk (sama)." 

Vanwege de afwezigheid van groei en verval (vṛddhi-kṣaya-abhāvāt) [in 

tegenstelling tot de maan, die wast en krimpt]. Om die reden is de Zon de 

Sāman. [Bovendien] wekt hij in iedereen de gelijke gedachte op: '[Hij staat] 

tegenover mij, [hij staat] tegenover mij' (māṃ prati). Daarom is hij gelijk voor 

allen. Daarom is hij de Sāman, vanwege zijn gelijkheid (samatva). Dat is de 

betekenis. 

 

tasminn imāni sarvāṇi bhūtāny anvāyattānīti vidyāt | tasya yat purodayāt sa 

hiṅkāraḥ | tad asya paśavo 'nvāyattāḥ | tasmāt te hiṅkurvanti | 

hiṅkārabhājino hy etasya sāmnaḥ || ChUp_2,9.2 ||  

2. Men dient te weten dat al deze wezens met hem [de Zon] verbonden zijn 

(anvāyattāni). Dat wat van hem vóór de zonsopgang (purodayāt) is, dat is de 

Hiṅkāra. Met dit [deel] van hem zijn de dieren (paśavaḥ) verbonden. 

Daarom maken zij het geluid 'Hin' (hiṅkurvanti). Want zij hebben deel 

(bhājinaḥ) aan de Hiṅkāra van deze Sāman. 

"Men dient te weten dat al deze wezens" — die hierna genoemd zullen worden 

— "verbonden zijn met" — oftewel volgen — "deze Zon, verdeeld in zijn 

onderdelen." De betekenis is: [men dient te weten] dat zij de Zon als hun 

bestaansmiddel (upajīvyatvena) hebben. Hoe zit dat? "Dat wat van die Zon vóór 

de zonsopgang is" — die specifieke vorm of verschijning — "dat is het 

onderdeel (bhakti) genaamd Hiṅkāra." De overeenkomst (sāmānya) hier is als 

volgt: "Met dat wat de vorm van het Hiṅkāra-onderdeel heeft, daarmee zijn de 

dieren — zoals koeien enzovoort — verbonden voor deze Sāman [de Zon]." De 

betekenis is: zij leven in afhankelijkheid van die vorm van het onderdeel. 

"Omdat dit zo is, daarom maken die dieren vóór zonsopgang het geluid 'Hin'." 

"Daarom zijn zij 'deelmakkers' (bhājinaḥ) van de Hiṅkāra van deze Sāman die 

de Zon heet." Want omdat zij van nature deelhebben aan dat specifieke 

onderdeel, gedragen zij zich op die manier. 

 

atha yat prathamodite sa prastāvaḥ | tad asya manuṣyā anvāyattāḥ | tasmāt te 

prastutikāmāḥ praśaṃsākāmāḥ | prastāvabhājino hy etasya sāmnaḥ || 

ChUp_2,9.3 || 

3. Nu, dat wat is bij het eerste rijzen (prathamodite), dat is de Prastāva. 

Met dit [deel] van hem zijn de mensen verbonden. Daarom zijn zij 



HOOFDSTUK II                                             85 

 

verlangend naar lofprijzing (prastuti) en verlangend naar roem (praśaṃsā). 

Want zij hebben deel aan de Prastāva van deze Sāman. 

Nu, die vorm van de Zon (Savitṛ) die bestaat bij het eerste rijzen... dat is de 

Prastāva van deze Sāman die de Zon (Āditya) wordt genoemd. Daarmee zijn de 

mensen verbonden, net als voorheen [de dieren in het vorige vers]. Daarom 

verlangen zij naar prastuti, oftewel naar lofprijzing (praśaṃsā). [Dit is] omdat 

zij deelhebben (bhājinaḥ) aan de Prastāva van deze Sāman. 

 

atha yat saṃgavavelāyāṃ sa ādiḥ | tad asya vayāṃsy anvāyattāni | tasmāt 

tāny antarikṣe 'nārambhaṇāny ādāyātmānaṃ paripatanti | ādibhājīni hy 

etasya sāmnaḥ || ChUp_2,9.4 || 

4. Nu, dat wat is op het tijdstip van het samenkomen (saṃgava-velā), dat is 

de Ādi. Met dit [deel] van hem zijn de vogels (vayāṃsi) verbonden. Daarom 

vliegen zij rond in de lucht, zonder steun (anārambhaṇāni), terwijl ze 

zichzelf dragen (ādāya). Want zij hebben deel aan de Ādi van deze Sāman 

"Nu, dat wat is op het tijdstip van het samenkomen (saṃgava-velā)..." [Wat 

betekent Saṃgava?] Het tijdstip waarop het samenkomen (saṅgamana) van de 

stralen (gavām) plaatsvindt [de zon wordt feller]. Ofwel: [het tijdstip van het 

samenkomen] van de koeien (gavām) met de kalveren [om gemolken te 

worden]. Dat is de Saṃgava-velā. "De vorm van de Zon (sāvitra rupa) op dat 

tijdstip, dat is de Ādi" — een specifiek onderdeel [van de zang], namelijk de 

lettergreep Om (Oṃkāra)."Daarmee zijn de vogels verbonden." "Omdat dit zo 

is, daarom vliegen zij — die vogels — rond in de tussenruimte (lucht) zonder 

steun (anārambhaṇa / anālambana)..." "...terwijl ze zichzelf dragen (ādāya)." 

De betekenis is: terwijl ze hun eigen zelf als steun nemen (ālambanatvena 

gṛhītvā) [en niet op de aarde rusten]. Daarom, vanwege de overeenkomst van de 

klank 'Ā' [in ādāya en ādi], zijn zij deelmakkers (bhājinaḥ) in het Ādi-

onderdeel van deze Sāman. 

 

atha yat saṃprati madhyaṃdine sa udgīthaḥ | tad asya devā anvāyattāḥ | 

tasmāt te sattamāḥ prājāpatyānām | udgīthabhājino hy etasya sāmnaḥ || 

ChUp_2,9.5 || 

5. Nu, dat wat precies op het midden van de dag (saṃprati madhyaṃdine) 

is, dat is de Udgītha. Met dit [deel] van hem zijn de goden (deva's) 

verbonden. Daarom zijn zij de besten (sattamāḥ) van de kinderen van 

Prajāpati. Want zij hebben deel aan de Udgītha van deze Sāman.  

"Nu, dat wat precies op de middag is..." De betekenis is: [het moment van] de 

exacte middag (ṛju-madhyandina). Dat is het onderdeel (bhakti) genaamd 



86                                       HOOFDSTUK II 

 

Udgītha. Daarmee zijn de goden verbonden. Vanwege de overmaat aan straling 

(dyotana-atiśaya) op dat tijdstip. [Het woord Deva is afgeleid van de wortel div, 

wat 'stralen' betekent; op de middag straalt de zon het felst]. "Daarom zijn zij de 

'Sattamāḥ'" — oftewel de meest voortreffelijken (viśiṣṭatamāḥ). "Van de 

Prājāpatya's" — oftewel van de nakomelingen van Prajāpati [waar ook 

demonen en mensen onder vallen]. "[Want zij zijn] deelmakkers in de Udgītha 

van deze Sāman."
1
 

 

atha yad ūrdhvaṃ madhyaṃdināt prāg aparāhṇāt sa pratihāraḥ | tad asya 

garbhā anvāyattāḥ | tasmāt te pratihṛtā nāvapadyante | pratihārabhājino hy 

etasya sāmnaḥ || ChUp_2,9.6 || 

6. Nu, dat wat na het middaguur is en vóór de namiddag, dat is de 

Pratihāra. Met dit [deel] van hem zijn de foetussen (garbhāḥ) verbonden. 

Daarom vallen zij niet naar beneden (na avapadyante), hoewel ze worden 

vastgehouden/tegengehouden (pratihṛtāḥ). Want zij hebben deel aan de 

Pratihāra van deze Sāman. 

Nu, die vorm van de Zon (Savitṛ) die bestaat na het middaguur en vóór de 

namiddag, dat is de Pratihāra. Daarmee zijn de foetussen verbonden. Daarom: 

doordat zij omhoog gehouden (pratihṛtāḥ) worden door de vorm van het 

Pratihāra-onderdeel van de Zon, vallen zij niet af (na avapadyante). De 

betekenis is: Zij vallen niet naar beneden (na adhaḥ patanti), zelfs al is de 

doorgang/uitgang aanwezig (tad-dvāre saty api). Omdat de foetussen 

deelhebbers zijn van de Pratihāra van deze Sāman. 

 

atha yad ūrdhvam aparāhṇāt prāg astam ayāt sa upadravaḥ | tad asyāraṇyā 

anvāyattāḥ | tasmāt te puruṣaṃ dṛṣṭvā kakṣaṃ śvabhram ity upadravanti | 

upadravabhājino hy etasya sāmnaḥ || ChUp_2,9.7 || 

7. Nu, dat wat na de namiddag is en vóór de zonsondergang, dat is de 

Upadrava. Met dit [deel] van hem zijn de wilde dieren (āraṇyāḥ) 

verbonden. Daarom vluchten zij (upadravanti), wanneer zij een mens zien, 

naar het struikgewas (kakṣa) en naar een hol (śvabhra). Want zij hebben 

deel aan de Upadrava van deze Sāman. 

"Nu, dat wat na de namiddag is en vóór zonsondergang, dat is de Upadrava." 

Daarmee zijn de 'āraṇyāḥ' — de wilde dieren (paśavaḥ) — verbonden. Daarom: 

wanneer zij een mens zien en bang zijn, vluchten zij — gaan zij snel weg 

(upagacchanti) — naar het 'kakṣa' (het woud/struikgewas) en naar het 'śvabhra' 

                                                        
1 Zoals in Chāndogya 1.2.1 werd vermeld, zijn zowel goden als demonen kinderen van de 

Schepper. Maar door hun verbinding met de Udgītha (en het licht), zijn de goden superieur. 



HOOFDSTUK II                                             87 

 

(een plek vrij van angst / een veilig hol). Omdat zij wegrennen (upadravaṇa) bij 

het zien [van gevaar], zijn zij deelhebbers aan de Upadrava van deze Sāman. 

 

atha yat prathamāstamite tan nidhanam | tad asya pitaro 'nvāyattāḥ | tasmāt 

tān nidadhati | nidhanabhājino hy etasya sāmnaḥ | evaṃ khalv amum 

ādityaṃ saptavidhaṃ sāmopāste || ChUp_2,9.8 || 

8. Nu, dat wat direct na zonsondergang (prathamāstamite) is, dat is de 

Nidhana. Met dit [deel] van hem zijn de Voorvaderen (Pitṛs) verbonden. 

Daarom zet men hen neer (nidadhati). Want zij hebben deel aan de 

Nidhana van deze Sāman. Aldus mediteert men waarlijk op gindse Zon als 

de zevenvoudige Sāman. 

"Nu, dat wat is bij het eerste ondergaan" — wanneer de Zon (Savitṛ) wenst weg 

te gaan, uit het zicht — "dat is de Nidhana." Daarmee zijn de Voorvaderen 

verbonden. "Daarom 'zet men hen neer' (nidadhati)." De betekenis is: men 

plaatst hen (nikṣipanti) — in de gedaante van vader, grootvader en 

overgrootvader — op het Darbha-gras. Ofwel: men plaatst (sthāpayanti) ten 

behoeve van hen de rijstballen (piṇḍa's). [Dit doet men] vanwege de verbinding 

met [het woord] Nidhana. Want de Voorvaderen zijn deelhebbers aan de 

Nidhana van deze Sāman. Zo mediteert hij waarlijk op gindse Zon, die 

zevenvoudig verdeeld is in onderdelen, als de zevenvoudige Sāman. Voor hem 

[die dit doet] is het resultaat het één-worden daarmee (tad-āpatti)." Dit is wat 

als aanvulling op de zin (vākyaśeṣa) begrepen moet worden.
1
 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya navamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het negende deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 10
2
 

atha khalv ātmasaṃmitam atimṛtyu saptavidhaṃ sāmopāsīta | hiṅkāra iti 

tryakṣaram | prastāva iti tryakṣaram | tat samam || ChUp_2,10.1 || 

                                                        
1 Samenvatting van de Zon-Sāman: Vóór opkomst = Hiṅkāra (Dieren). 2. Eerste opkomst = 

Prastāva (Mensen). 3.Voormiddag = Ādi (Vogels). 4. Middag = Udgītha (Goden). 5. 

Namiddag = Pratihāra (Foetussen). 6. Late namiddag = Upadrava (Wilde dieren). 7. 

Zonsondergang = Nidhana (Voorvaderen). De mediterende ziet de hele dag als een kosmisch 

concert waarin alle wezens hun rol spelen. 

2 Hier begint een nieuwe sectie (Khanda 10). Na de meditatie op de Zon als de zevenvoudige 

Sāman (in de vorige sectie), volgt nu een techniek om "voorbij de dood" te gaan. Dit is een 

numerieke meditatie gebaseerd op het tellen van lettergrepen. 



88                                       HOOFDSTUK II 

 

1. Nu waarlijk, men dient te mediteren op de zevenvoudige Sāman die 'in 

zichzelf gemeten' (ātmasaṃmitam) is en die 'voorbij de dood voert' 

(atimṛtyu). 'Hiṅkāra' heeft drie lettergrepen (tryakṣaram). 'Prastāva' heeft 

drie lettergrepen. Dat is gelijk (samam). 

De Zon is de Dood (Mṛtyu). Omdat hij door middel van tijd — zoals dag en 

nacht — de vernietiger (pramāpayitṛ) is van de wereld. Om hem te overstijgen 

(atitaraṇa), wordt deze meditatie op de Sāman onderwezen: "Nu waarlijk, 

hierna..." — [onmiddellijk na de meditatie op de Zon/Dood]. [Men dient te 

mediteren op de Sāman als] 'Ātmasaṃmitam': Dat wil zeggen: gemeten door de 

gelijkheid van zijn eigen onderdelen (sva-avayava-tulyatayā). Ofwel: gemeten 

als gelijk aan het Hoogste Zelf (Paramātman). [En als] 'Atimṛtyu' (voorbij de 

dood): Omdat het de oorzaak is van de overwinning op de dood. 

Net zoals in het eerste hoofdstuk (1.3.6) de lettergrepen van de naam van het 

Udgītha-onderdeel werden voorgeschreven als object van meditatie; zo worden 

hier de lettergrepen van de namen van de zeven onderdelen (bhakti) van de 

Sāman bijeengebracht. Door te stellen dat ze gelijk zijn in groepjes van drie, 

wordt hun 'Sāman-zijn' (gelijkheid/samatva) geconstrueerd (parikalpya) en 

worden ze voorgeschreven voor meditatie. Door die meditatie bereikt men — 

via de overeenkomst van het aantal lettergrepen met het domein van de Dood 

— die Dood (de Zon). En door de extra lettergreep [die later in de telling 

overblijft], creëert men een overgang (saṃkrama) om voorbij die Dood — de 

Zon — te stijgen (atikramaṇa). 

"Men dient te mediteren op de zevenvoudige Sāman als 'Atimṛtyu'." Dat wil 

zeggen: als datgene dat de dood overstijgt door het aantal overtollige 

lettergrepen (atirikta-akṣara). De lettergrepen van de naam van het eerste 

onderdeel ervan zijn: 'Hiṅkāra'. Dat is een maat (māna) van drie lettergrepen. 

En 'Prastāva' is ook een maat van drie lettergrepen voor dat onderdeel. Dat is 

gelijk aan het voorgaande. 

 

ādir iti dvyakṣaram | pratihāra iti caturakṣaram | tata ihaikam | tat samam || 

ChUp_2,10.2 || 

2. 'Ādi' heeft twee lettergrepen (dvyakṣaram). 'Pratihāra' heeft vier 

lettergrepen (caturakṣaram). Van daar [neemt men] hier één. Dat is gelijk.  

'Ādi' heeft twee lettergrepen. De lettergreep 'Om' (Oṃkāra), die de telling van 

de zevenvoudige Sāman compleet maakt, wordt 'Ādi' genoemd.  'Pratihāra' 

heeft vier lettergrepen. Daarvan snijdt men hier één lettergreep af (avacchidya) 

en voegt die toe (prakṣipyate) aan de twee lettergrepen van de Ādi. Daardoor 

wordt dat precies gelijk. 

 



HOOFDSTUK II                                             89 

 

udgītha iti tryakṣaram upadrava iti caturakṣaraṃ tribhis tribhiḥ samaṃ 

bhavati | akṣaram atiśiṣyate tryakṣaram | tat samam || ChUp_2,10.3 || 

3. 'Udgītha' heeft drie lettergrepen (tryakṣaram). 'Upadrava' heeft vier 

lettergrepen (caturakṣaram). Met drie en drie wordt het gelijk (samam). 

Eén lettergreep (akṣaram) blijft over. [Die wordt] drie lettergrepen. Dat is 

gelijk. 

'Udgītha' heeft drie lettergrepen. 'Upadrava' heeft vier lettergrepen. Met drie en 

drie wordt het gelijk. Eén lettergreep blijft over — is in overvloed (atiricyate). 

Omdat daardoor ongelijkheid (vaiṣamya) zou ontstaan, zegt de tekst — om de 

gelijkheid (samatva) van de Sāman te bewerkstelligen: Dat [overblijfsel], 

hoewel het er slechts één is, wordt toch drie lettergrepen. Omdat het woord 

'Akṣaram' [waarmee die ene lettergreep wordt aangeduid] zelf drie lettergrepen 

heeft (a-kṣa-ram). Daarom is dat gelijk.
1
 

 

nidhanam iti tryakṣaram | tat samam eva bhavati | tāni ha vā etāni 

dvāviṃśatir akṣarāṇi || ChUp_2,10.4 || 

4. 'Nidhana' heeft drie lettergrepen (tryakṣaram). Dat is precies gelijk. Dit 

zijn waarlijk die tweeëntwintig lettergrepen. 

'Nidhana' heeft drie lettergrepen; dat is precies gelijk. Nadat men aldus de staat 

van Sāman (Gelijkheid) heeft bewerkstelligd door middel van de gelijkheid van 

drie lettergrepen [zoals beschreven in de voorgaande verzen], worden de 

lettergrepen nu geteld zoals ze zich [oorspronkelijk/feitelijk] voordoen (yathā-

prāptāni): Dit zijn waarlijk die lettergrepen van de namen van de zeven 

onderdelen (saptabhakti): tweeëntwintig [in totaal].
2
 

                                                        
1 De mediterende probeert alles in groepen van 3 te verdelen (want 3 is het getal van 

harmonie in deze specifieke meditatie). Udgītha (ud-gī-tha) = 3. (Perfect). Upadrava (u-pa-

dra-va) = 4. (Probleem: 1 te veel). Je neemt er 3 af om gelijk te zijn aan de Udgītha. Je houdt 

1 lettergreep over. 

De Oplossing: Hoe maak je van die 1 overgebleven lettergreep weer een groep van 3? Je 

noemt die ene overblijver een "lettergreep". Het Sanskriet woord voor lettergreep is 

Akṣaram. Het woord A-kṣa-ram bestaat uit 3 lettergrepen. Probleem opgelost! Via deze 

woordspeling is de balans hersteld. Dit lijkt flauw, maar in de Vedische denkwereld zijn 

naam en vorm (nāma-rūpa) identiek. Als je het 'Akṣaram' noemt, bezit het de eigenschappen 

van dat woord. 

2 Laten we de lettergrepen van de Sanskriet namen van de zeven onderdelen tellen: Hiṅ-kā-ra 

= 3, Pra-stā-va = 3, Ā-di = 2, Ud-gī-tha = 3, Pra-ti-hā-ra = 4, U-pa-dra-va = 4, Ni-dha-nam = 

3, Totaal: 3 + 3 + 2 + 3 + 4 + 4 + 3 = 22. Waarom is het getal 22 belangrijk? Omdat, zoals in 

de volgende verzen zal blijken, het getal 21 staat voor de Zon (de Dood). Het getal 22 is dus 

"één meer dan de Dood". Dit surplus is de sleutel tot onsterfelijkheid (atimṛtyu). 



90                                       HOOFDSTUK II 

 

 

ekaviṃśatyādityam āpnoti | ekaviṃśo vā ito 'sāv ādityaḥ | dvāviṃśena param 

ādityāj jayati | tan nākam | tad viśokam || ChUp_2,10.5 || 

5. Met eenentwintig [lettergrepen] bereikt men de Zon. Want gindse Zon is 

waarlijk de eenentwintigste vanaf hier. Met de tweeëntwintigste verovert 

men dat wat voorbij de Zon is. Dat is Nākam (Zonder Pijn). Dat is Viśokam 

(Zonder Verdriet). 

Daar [in deze meditatie] bereikt men met het getal van eenentwintig 

lettergrepen de Zon — [oftewel] de Dood. Omdat gindse Zon in telling de 

eenentwintigste is vanaf deze wereld hier. [De berekening is als volgt, volgens 

de Śruti:] "Twaalf maanden, vijf seizoenen, deze drie werelden [Aarde, 
Luchtruim, Hemel]; gindse Zon is de eenentwintigste." (Aitareya Brāhmaṇa 

1.6.3). Met de overblijvende (atiśiṣṭa), tweeëntwintigste lettergreep verovert — 

bereikt — men dat wat voorbij de Dood — de Zon — ligt. 

En wat is datgene voorbij de Zon? [Het is] Nākam. "Het woord 'Kam' betekent 

geluk (sukham). De ontkenning daarvan is 'akam' (ongeluk/pijn). 'Dat wat niet 

(na) akam is', is Nākam. De betekenis is: louter geluk (kam eva). Omdat lijden 

(duḥkha) tot het domein van de Dood behoort, is dat [wat voorbij de zon ligt] 

ook Viśokam — vrij van verdriet (vigata-śoka). De betekenis is: zonder mentaal 

lijden. "Dat bereikt men." 

 

āpnotīhādityasya jayam | paro hāsyādityajayāj jayo bhavati ya etad evaṃ 

vidvān ātmasaṃmitam atimṛtyu saptavidhaṃ sāmopāste sāmopāste || 

ChUp_2,10.6 || 

6. Hij verkrijgt hier de overwinning van de Zon. Waarlijk, er is voor hem 

een overwinning die hoger is dan de overwinning van de Zon, hij die, dit zo 

wetende, mediteert op de zevenvoudige Sāman die 'in zichzelf gemeten' 

(ātmasaṃmitam) is en 'voorbij de dood voert' (atimṛtyu), op de Sāman 

mediteert. 

Hij spreekt nu de samengevatte betekenis (piṇḍita-artham) uit van wat reeds 

gezegd is. Door het getal eenentwintig verkrijgt men de overwinning van de 

Zon. Maar voor hem die dit weet, is er een overwinning die hoger is dan de 

overwinning van de Zon — oftewel [hoger dan] het domein van de Dood 

(mṛtyu-gocara). De betekenis is: [dit gebeurt] door het getal van tweeëntwintig 

lettergrepen. De betekenis van de zinsnede "Hij die, dit zo wetende..." is reeds 

uitgelegd. De herhaling "[...op de Sāman mediteert]" dient om aan te geven dat 

                                                                                                                                 
 



HOOFDSTUK II                                             91 

 

voor hem dit resultaat geldt zoals beschreven, en om de voltooiing van de 

[sectie over de] zevenvoudige Sāman aan te duiden. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya daśamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tiende deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 11 

mano hiṅkāraḥ | vāk prastāvaḥ | cakṣur udgīthaḥ | śrotraṃ pratihāraḥ | 

prāṇo nidhanam | etad gāyatraṃ prāṇeṣu protam || ChUp_2,11.1 || 

1. De geest (Manas) is de Hiṅkāra. Spraak (Vāk) is de Prastāva. Het oog 

(Cakṣus) is de Udgītha. Het gehoor (Śrotra) is de Pratihāra. De levensadem 

(Prāṇa) is de Nidhana. Deze Gāyatra [-Sāman] is geweven in de 

levensadems (prāṇeṣu). 

De meditatie op de vijfvoudige en zevenvoudige Sāman is [hiervoor] 

uiteengezet zonder specifieke namen te noemen. (Er werd slechts gesproken 

over 'De Sāman' in het algemeen). Nu echter worden andere Sāman-meditaties 

verteld, die specifieke resultaten opleveren en waarbij de namen — beginnend 

met Gāyatra — wel genoemd worden. De volgorde hier is precies zoals de 

volgorde waarin de Gāyatrī en de andere [metra] in het ritueel gebruikt worden. 

'De geest is de Hiṅkāra'. Vanwege de prioriteit (prāthamyāt) van de geest bij de 

activiteit van alle zintuigen (karaṇa). [Elke handeling begint met een gedachte]. 

'Spraak is de Prastāva'. Omdat spraak onmiddellijk daarop volgt (tad-
ānantaryāt). 'Het oog is de Udgītha'. Vanwege zijn superioriteit (śraiṣṭhyāt). 

'Het gehoor is de Pratihāra'. Omdat het [geluid] ontvangt/naar zich toe haalt 

(pratihṛtatvāt). 'De levensadem (Prāṇa) is de Nidhana'. Omdat de genoemde 

[zintuigen: geest, spraak, oog, oor] hun einde/rustplaats (nidhana) vinden in de 

levensadem ten tijde van de slaap (svāpakāle). Deze Gāyatra Sāman is geweven 

(protam) in de levensadems (prāṇeṣu). Omdat de Gāyatrī [in de teksten] 

geprezen wordt als zijnde de Levensadem (prāṇa-saṃstutatvāt). 

 

sa ya evam etad gāyatraṃ prāṇeṣu protaṃ veda | prāṇī bhavati | sarvam āyur 

eti | jyog jīvati | mahān prajayā paśubhir bhavati | mahān kīrtyā | 

mahāmanāḥ syāt | tad vratam || ChUp_2,11.2 | 

2. Hij die weet dat deze Gāyatra aldus in de levensadems (prāṇa's) geweven 

is, die wordt bezield (prāṇī), hij bereikt de volle levensduur, hij leeft 

stralend (jyog), hij wordt groot door nageslacht en vee, groot door roem. 

Laat hem grootmoedig (mahāmanāḥ) zijn. Dat is de gelofte. 



92                                       HOOFDSTUK II 

 

Hij die weet dat deze Gāyatra aldus in de levensadems geweven is, wordt 

bezield (prāṇī). De betekenis is: hij wordt iemand met onbeschadigde/volledige 

zintuigen (avikala-karaṇa). Hij bereikt de volle levensduur. [Dit is honderd 

jaar,] want de Schrifttekst zegt: "Honderd jaar is de volle levensduur van de 

mens." Hij leeft jyog, oftewel stralend/schitterend (ujjvalam). Hij wordt groot 

door nageslacht enzovoort, en groot door roem. Voor de aanbidder van de 

Gāyatra is dit de gelofte (vratam): Dat hij mahāmanāḥ moet zijn. De betekenis 

is: dat hij niet kleingeestig (akṣudra-cittaḥ) mag zijn. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasyaikādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het elfde deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 12 

abhimanthati sa hiṅkāraḥ | dhūmo jāyate sa prastāvaḥ | jvalati sa udgīthaḥ | 

aṅgārā bhavanti sa pratihāraḥ | upaśāmyati tan nidhanam | saṃśāmyati tan 

nidhanam | etad rathaṃtaram agnau protam || ChUp_2,12.1 || 

1. Men wrijft [de vuurstokken] (abhimanthati), dat is de Hiṅkāra. Rook 

ontstaat, dat is de Prastāva. Het vlamt op (jvalati), dat is de Udgītha. Er 

ontstaan gloeiende kolen (aṅgārāḥ), dat is de Pratihāra. Het dooft uit 

(upaśāmyati), dat is de Nidhana. Het dooft volledig uit (saṃśāmyati), dat is 

de Nidhana. Deze Rathantara [-Sāman] is geweven in het Vuur. 

"Men wrijft/karnt [de vuurstokken], dat is de Hiṅkāra." Vanwege de prioriteit 

(prāthamyāt) [het is de eerste handeling]. "Uit het vuur ontstaat rook, dat is de 

Prastāva." Omdat dit onmiddellijk daarop volgt (ānantaryāt). "Het vlamt op, dat 

is de Udgītha." De voortreffelijkheid (śraiṣṭhya) van het vlammen komt voort 

uit de verbinding met het offermateriaal (havis) [dat in de vlam wordt geofferd; 

de vlam is dus het belangrijkste]. "Er ontstaan gloeiende kolen, dat is de 

Pratihāra." Omdat de kolen 'bijeengehouden' of 'verzameld' (pratihṛta) worden. 

"Het 'doven' (upaśama) betekent dat het vuur nog een restant heeft [smeult]." 

"Het 'volledig uitdoven' (saṃśama) betekent het doven zonder restant." 

"[Beide] zijn de Nidhana", vanwege de overeenkomst in beëindiging (samāpti). 

"Deze Rathantara is geweven in het Vuur." Want [deze Sāman] wordt gezongen 

tijdens het karnen (manthana) van het vuur. 

 

sa ya evam etad rathaṃtaram agnau protaṃ veda | brahmavarcasy: annādo 

bhavati | sarvam āyur eti | jyog jīvati | mahān prajayā paśubhir bhavati | 

mahān kīrtyā | na pratyaṅṅ agnim ācāmen na niṣṭhīvet | tad vratam || 

ChUp_2,12.2 || 



HOOFDSTUK II                                             93 

 

2. Hij die weet dat deze Rathantara aldus in het Vuur geweven is, wordt 

stralend door heilige kennis (brahmavarcasī), een eter van voedsel [gezond]. 

Hij bereikt de volle levensduur, hij leeft luisterrijk, hij wordt groot door 

nageslacht en vee, groot door roem. Hij dient niet te eten of te spuwen 

(ācāmet) met het gezicht naar het vuur gekeerd, noch te spuwen [naar het 

vuur]. Dat is de gelofte. 

De passage 'Hij die...' enzovoort, is zoals voorheen [in 2.11.2]. 'Stralend door 

heilige kennis' (brahmavarcasī): Brahmavarcas is de uitstraling (tejas) die 

veroorzaakt wordt door goed gedrag (vṛtta) en Veda-studie (svādhyāya). 

[Gewone] 'Tejas' daarentegen is slechts een fysieke glans (tviḍbhāva). 'Een eter 

van voedsel' betekent: iemand met een krachtig spijsverteringsvuur (dīptāgni). 

Hij dient niet 'naar het vuur gekeerd' (pratyaṅ) — met het gezicht naar het vuur 

toe — te 'spuwen' (ācāmet), wat betekent: hij mag niets eten/consumeren. En 

hij mag niet spuwen (niṣṭhīvet), oftewel het uitwerpen van slijm niet verrichten 

[richting het vuur]. Dat is de gelofte. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya dvādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het twaalfde deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 13 

upamantrayate sa hiṅkāraḥ | jñapayate sa prastāvaḥ | striyā saha śete sa 

udgīthaḥ | prati strīṃ saha śete sa pratihāraḥ | kālaṃ gacchati tan nidhanam 

| pāraṃ gacchati tan nidhanam | etad vāmadevyaṃ mithune protam || 

ChUp_2,13.1 || 

1. Men wenkt [iemand] (upamantrayate), dat is de Hiṅkāra. Men doet een 

verzoek/behaagt (jñapayate), dat is de Prastāva. Men ligt samen met de 

vrouw, dat is de Udgītha. Men ligt tegenover de vrouw, dat is de Pratihāra. 

Men bereikt het tijdstip [de climax], dat is de Nidhana. Men bereikt het 

einde, dat is de Nidhana. Deze Vāmadevya [-Sāman] is geweven in de 

seksuele vereniging (mithuna). 

'Men wenkt' betekent: hij maakt een afspraak (saṅketaṃ karoti). Vanwege de 

prioriteit (prāthamyāt) [het is de eerste stap], is dit de Hiṅkāra. 'Men doet een 

verzoek' (jñapayate — letterlijk: 'laat weten') betekent: hij stelt tevreden of 

behaagt (toṣayati). Dat is de Prastāva [de inleiding]. 'Samen liggen' betekent: 

het gaan naar één bed (eka-paryaṅka-gamanam). Dat is de Udgītha, vanwege de 

superioriteit (śraiṣṭhyāt) [het is de centrale daad]. 'Tegenover de vrouw liggen' 

betekent: het zich naar de vrouw toe wenden (abhimukhībhāva). Dat is de 

Pratihāra [vanwege het woord Prati = tegenover/naar toe]. 'Het bereikt het 

tijdstip' betekent: door de vereniging (maithuna) bereikt het het einde (pāram) 



94                                       HOOFDSTUK II 

 

of de voltooiing (samāpti). Dat is de Nidhana. Deze Vāmadevya [-Sāman] is 

geweven in de seksuele vereniging. [Waarom?] Vanwege het verband [van de 

Vāmadevya] met de paring van Wind (Vāyu) en Water (Ambu). 

 

sa ya evam etad vāmadevyaṃ mithune protaṃ veda | mithunī bhavati | 

mithunān mithunāt prajāyate | sarvam āyur eti | jyog jīvati | mahān prajayā 

paśubhir bhavati | mahān kīrtyā | na kāṃcana pariharet | tad vratam || 

ChUp_2,13.2 || 

2. Hij die weet dat deze Vāmadevya aldus in de paring (mithuna) geweven 

is, wordt iemand met een partner (mithunī). Hij plant zich voort (prajāyate) 

uit elke paring. Hij bereikt de volle levensduur, hij leeft stralend, hij wordt 

groot door nageslacht en vee, groot door roem. Hij dient geen enkele 

[vrouw] af te wijzen (na kāṃcana pariharet). Dat is de gelofte. 

De passage 'Hij die...' enzovoort, is zoals voorheen. 'Hij wordt iemand met een 

partner' (mithunī bhavati) betekent: Hij wordt iemand die niet gescheiden is 

(avidhura), oftewel: hij lijdt niet aan eenzaamheid/weduwschap. 'Hij plant zich 

voort uit elke paring': hiermee wordt gezegd dat zijn zaad onfeilbaar is 

(amogha-retastvam). 'Hij dient geen enkele [vrouw] af te wijzen': Hij mag geen 

enkele vrouw weigeren die zijn eigen bed heeft bereikt (svātma-talpa-prāptām) 

en die vereniging verlangt (samāgama-arthinīm). [Dit is toegestaan] omdat het 

is voorgeschreven als een onderdeel (aṅga) van de meditatie op de Vāmadevya-

Sāman. De verboden [op overspel en dergelijke] in de Smṛti-teksten gelden 

voor situaties anders dan deze. Omdat Dharma gekend wordt door de autoriteit 

van het [Vedische] Woord, is er [in dit specifieke geval] geen tegenspraak met 

de verbodsbepalingen. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya tryodaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het dertiende deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad.` 

 

SECTIE 14 

udyan hiṅkāraḥ | uditaḥ prastāvaḥ | madhyaṃdina udgīthaḥ | aparāhṇaḥ 

pratihāraḥ | astaṃ yan nidhanam | etad bṛhad āditye protam || ChUp_2,14.1 || 

1. De opkomende [zon] (udyan) is de Hiṅkāra. De gerezen [zon] (uditaḥ) is 

de Prastāva. De middag (madhyaṃdina) is de Udgītha. De namiddag 

(aparāhṇa) is de Pratihāra. De ondergaande [zon] (astaṃ yan) is de 

Nidhana. Deze Bṛhat [-Sāman] is geweven in de Zon. 

De opkomende Zon (Savitṛ) is de Hiṅkāra. Vanwege de prioriteit/het eerst zijn 

(prāthamyāt) van zijn verschijning (darśana). De gerezen [zon] is de Prastāva. 



HOOFDSTUK II                                             95 

 

Omdat dit de oorzaak is van de 'aanvang' (prastavana) van de 

handelingen/rituelen [mensen beginnen te werken als de zon op is]. De middag 

is de Udgītha. Vanwege zijn superioriteit (śraiṣṭhyāt) [hoogste punt van licht]. 

De namiddag is de Pratihāra. Vanwege het 'terugleiden' (prati-haraṇa) van vee 

en dergelijke naar hun huizen [in de namiddag]. Wanneer hij ondergaat, dat is 

de Nidhana. Vanwege het 'neerleggen' of opsluiten (nidhāna) van levende 

wezens in hun huizen gedurende de nacht. Deze Bṛhat [-Sāman] is geweven in 

de Zon. Omdat de Bṛhat de Zon als godheid heeft (āditya-daivatyatvāt). 

 

sa ya evam etad bṛhad āditye protaṃ veda | tejasvy: annādo bhavati | sarvam 

āyur eti | jyog jīvati | mahān prajayā paśubhir bhavati | mahān kīrtyā | 

tapantaṃ na nindet | tad vratam || ChUp_2,14.2 || 

Hij die weet dat deze Bṛhat aldus in de Zon geweven is, wordt stralend 

(tejasvī), een eter van voedsel. Hij bereikt de volle levensduur, hij leeft 

luisterrijk, hij wordt groot door nageslacht en vee, groot door roem. Hij 

dient de brandende [Zon] niet te beschimpen (tapantaṃ na nindet). Dat is 

de gelofte. 

De passage 'Hij die...' enzovoort, is zoals voorheen. Hij dient de brandende 

[Zon] niet te beschimpen; dat is de gelofte.  

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya caturdaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het veertiende deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 15 

abhrāṇi saṃplavante sa hiṅkāraḥ | megho jāyate sa prastāvaḥ | varṣati sa 

udgīthaḥ | vidyotate stanayati sa pratihāraḥ | udgṛhṇāti tan nidhanam | etad 

vairūpaṃ parjanye protam || ChUp_2,15.1 || 

1. De wolken pakken samen (abhrāṇi saṃplavante), dat is de Hiṅkāra. De 

regenwolk (megha) ontstaat, dat is de Prastāva. Het regent, dat is de 

Udgītha. Het bliksemt en dondert, dat is de Pratihāra. Het houdt op [met 

regenen], dat is de Nidhana. Deze Vairūpa [-Sāman] is geweven in 

Parjanya. 

'Abhrāṇi' (Wolken): [Ze heten zo] vanwege het dragen van water (ap-
bharaṇāt). 'Megha' (Regenwolk): [Hij heet zo] vanwege het 

sprenkelen/uitgieten (sektṛtvāt) van water. De rest [van de termen] heeft de 

betekenis die reeds [eerder, bijv. in 2.3.1] is uitgelegd. Deze Sāman genaamd 

Vairūpa is geweven in Parjanya. [Waarom?] Vanwege de veelvormigheid 



96                                       HOOFDSTUK II 

 

(aneka-rūpatvāt) van Parjanya door middel van de wolken enzovoort, is er 

sprake van 'Vairūpya' (veelvormigheid). 

 

sa ya evam etad vairūpaṃ parjanye protaṃ veda | virūpāṃś ca surūpaṃś ca 

paśūn avarundhe | sarvam āyur eti | jyog jīvati | mahān prajayā paśubhir 

bhavati | mahān kīrtyā | varṣantaṃ na nindet | tad vratam || ChUp_2,15.2 || 

2. Hij die weet dat deze Vairūpa aldus in Parjanya geweven is, verkrijgt 

(avarundhe) dieren met diverse vormen (virūpa) en mooie vormen (surūpa). 

Hij bereikt de volle levensduur, hij leeft stralend, hij wordt groot door 

nageslacht en vee, groot door roem. Hij dient het niet te beschimpen 

wanneer het regent (varṣantam). Dat is de gelofte. 

[Hij verkrijgt dieren met] 'diverse vormen' en 'mooie vormen': De betekenis is: 

hij verkrijgt (prāpnoti) dieren zoals geiten, schapen, enzovoort. Hij dient de 

regen niet te beschimpen; dat is de gelofte.  

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya pañcadaśaḥ khaṇḍaḥ  

Hier eindigt het vijftiende deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 16 

vasanto hiṅkāraḥ | grīṣmaḥ prastāvaḥ | varṣā udgīthaḥ | śarat pratihāraḥ | 

hemanto nidhanam | etad vairājam ṛtuṣu protam || ChUp_2,16.1 || 

De Lente (Vasanta) is de Hiṅkāra. De Zomer (Grīṣma) is de Prastāva. Het 

Regenseizoen (Varṣā) is de Udgītha. De Herfst (Śarat) is de Pratihāra. De 

Winter (Hemanta) is de Nidhana. Deze Vairāja [-Sāman] is geweven in de 

seizoenen. 

"De Lente is de Hiṅkāra." Vanwege zijn prioriteit (prāthamyāt) [als eerste 

seizoen]. "De Zomer is de Prastāva, enzovoort." [De uitleg hiervoor] is zoals 

voorheen (pūrvavat) [in sectie 2.5.1]. 

 

sa ya evam etad vairājam ṛtuṣu protaṃ veda | virājati prajayā | paśubhir 

brahmavarcasena | sarvam āyur eti | jyog jīvati | mahān prajayā paśubhir 

bhavati | mahān kīrtyā | ṛtūn na nindet | tad vratam || ChUp_2,16.2 || 

2. Hij die weet dat deze Vairāja aldus in de seizoenen geweven is, straalt 

(virājati) door nageslacht, vee en de luister van heilige kennis 

(brahmavarcas). Hij bereikt de volle levensduur, hij leeft stralend, hij 

wordt groot door nageslacht en vee, groot door roem. Hij dient de 

seizoenen niet te beschimpen (ṛtūn na nindet). Dat is de gelofte. 



HOOFDSTUK II                                             97 

 

[Hij die] weet dat deze Vairāja in de seizoenen geweven is, straalt (virājati). Net 

als de seizoenen (ṛtuvat): zoals de seizoenen stralen met de eigenschappen die 

eigen zijn aan de seizoenen (ārtavaiḥ dharmaiḥ), zo [straalt] de kenner met 

nageslacht, enzovoort. Het overige is reeds gezegd/verklaard. Hij dient de 

seizoenen niet te beschimpen; dat is de gelofte. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya ṣoḍaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zestiende deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 17 

pṛthivī hiṅkāraḥ | antarikṣaṃ prastāvaḥ | dyaur udgīthaḥ | diśaḥ pratihāraḥ | 

samudro nidhanam | etāḥ śakvaryo lokeṣu protāḥ || ChUp_2,17.1 || 

1. De Aarde is de Hiṅkāra. De Tussenruimte (Antarikṣa) is de Prastāva. De 

Hemel (Dyaus) is de Udgītha. De Windstreken (Diśaḥ) zijn de Pratihāra. 

De Oceaan is de Nidhana. Dit zijn de Śakvarī [-verzen], geweven in de 

werelden. 

[De passage] 'De Aarde is de Hiṅkāra', enzovoort, is zoals voorheen. (De logica 

van de identificatie volgt eerdere patronen). [De naam] 'Śakvaryaḥ' staat altijd 

in het meervoud (nityaṃ bahuvacanam), net als [de naam van de melodie] 

'Revatyaḥ'. [Zij zijn] geweven in de werelden. 

 

sa ya evam etāḥ śakvaryo lokeṣu protā veda | lokī bhavati sarvam āyur eti | 

jyog jīvati | mahān prajayā paśubhir bhavati | mahān kīrtyā | lokān na nindet 

| tad vratam || ChUp_2,17.2 || 

2. Hij die weet dat deze Śakvarī [-verzen] aldus in de werelden geweven 

zijn, wordt een bezitter van werelden (lokī). Hij bereikt de volle 

levensduur, hij leeft stralend, hij wordt groot door nageslacht en vee, groot 

door roem. Hij dient de werelden niet te beschimpen (lokān na nindet). Dat 

is de gelofte. 

'Hij wordt een bezitter van werelden' (lokī bhavati): De betekenis is: hij wordt 

verbonden (yujyate) met de vrucht/het resultaat van de werelden. Hij dient de 

werelden niet te beschimpen; dat is de gelofte. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya saptadaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zeventiende deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

  



98                                       HOOFDSTUK II 

 

SECTIE 18 

ajā hiṅkāraḥ | avayaḥ prastāvaḥ | gāva udgīthaḥ | aśvāḥ pratihāraḥ | puruṣo 

nidhanam | etā revatyaḥ paśuṣu protāḥ || ChUp_2,18.1 || 

1. De geiten zijn de Hiṅkāra. De schapen zijn de Prastāva. De koeien zijn 

de Udgītha. De paarden zijn de Pratihāra. De mens is de Nidhana. Dit zijn 

de Revatī [-verzen], geweven in de dieren. 

[De passage] 'De geiten zijn de Hiṅkāra', enzovoort, is zoals voorheen [in sectie 

2.6.1]. [Zij zijn] geweven in de dieren. 

 

sa ya evam etā revatyaḥ paśuṣu protā veda | paśumān bhavati | sarvam āyur 

eti | jyog jīvati | mahān prajayā paśubhir bhavati | mahān kīrtyā | paśūn na 

nindet | tad vratam || ChUp_2,18.2 || 

2. Hij die weet dat deze Revatī [-verzen] aldus in de dieren geweven zijn, 

wordt rijk aan dieren (paśumān). Hij bereikt de volle levensduur, hij leeft 

stralend, hij wordt groot door nageslacht en vee, groot door roem. Hij 

dient de dieren niet te beschimpen (paśūn na nindet). Dat is de gelofte. 

Hij dient de dieren niet te beschimpen; dat is de gelofte. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasyasyāṣṭādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het achttiende deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 19 

loma hiṅkāraḥ | tvak prastāvaḥ | māṃsam udgīthaḥ | asthi pratihāraḥ | majjā 

nidhanam | etad yajñāyajñīyam aṅgeṣu protam || ChUp_2,19.1 || 

1. Haar (loma) is de Hiṅkāra. Huid (tvak) is de Prastāva. Vlees (māṃsam) is 

de Udgītha. Bot (asthi) is de Pratihāra. Merg (majjā) is de Nidhana. Deze 

Yajñāyajñīya [-Sāman] is geweven in de ledematen/lichaamsdelen. 

"Haar is de Hiṅkāra." Vanwege de prioriteit (prāthamyāt) onder de 

lichaamsdelen [wanneer men van buiten naar binnen kijkt]. "Huid is de 

Prastāva." Omdat dit onmiddellijk daarop volgt (ānantaryāt). "Vlees is de 

Udgītha." Vanwege zijn superioriteit (śraiṣṭhyāt) [in volume/belangrijkheid 

voor de vorm]. "Bot is de Pratihāra." Omdat het 'ingesloten' of 'bijeengehouden' 

(pratihṛtatvāt) wordt [door het vlees, of omdat het het lichaam bijeenhoudt]. 

"Merg is de Nidhana." Omdat het het laatste/binnenste (āntyāt) is. "Deze Sāman 

genaamd Yajñāyajñīya is geweven in de lichaamsdelen (deha-avayaveṣu)." 

 



HOOFDSTUK II                                             99 

 

sa ya evam etad yajñāyajñīyam aṅgeṣu protaṃ veda | aṅgī bhavati | nāṅgena 

vihūrchati | sarvam āyur eti | jyog jīvati | mahān prajayā paśubhir bhavati | 

mahān kīrtyā | saṃvatsaraṃ majjño nāśnīyāt | tad vratam | majjño nāśnīyād 

iti vā || ChUp_2,19.2 || 

2. Hij die weet dat deze Yajñāyajñīya aldus in de ledematen geweven is, 

wordt bezitter van [volledige] ledematen (aṅgī). Hij wordt niet kreupel (na 

vihūrchati) aan enig lidmaat. Hij bereikt de volle levensduur, hij leeft 

stralend, hij wordt groot door nageslacht en vee, groot door roem. 

Gedurende een jaar dient hij geen merg/vlees te eten (majjño nāśnīyāt). Dat 

is de gelofte. Ofwel: hij dient [helemaal] geen merg/vlees te eten. 

'Hij wordt bezitter van ledematen' (aṅgī bhavati): De betekenis is: hij wordt 

iemand met complete/intacte ledematen (samagra-aṅgaḥ). 'Hij wordt niet 

kreupel aan enig lidmaat': Hij wordt niet krom (kuṭilī) aan handen, voeten, 

enzovoort. De betekenis is: hij wordt niet lam (paṅgu) of 

verlamd/verschrompeld (kuṇī).  'Gedurende een jaar' — slechts voor de duur 

van een jaar — 'dient hij geen merg' (majjñaḥ) — oftewel vlees (māṃsāni) — 

'te eten' — niet te consumeren. Het meervoud [in het woord majjñaḥ] dient om 

aan te geven dat ook vis (matsya) en dergelijke hieronder vallen. De zinsnede 

'Hij dient geen merg/vlees te eten' [aan het eind], betekent: ofwel dient hij het 

altijd (sarvadā eva) niet te eten. Dat is de gelofte. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasyaikonaviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het negentiende deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 20 

agnir hiṅkāraḥ | vāyuḥ prastāvaḥ | āditya udgīthaḥ | nakṣatrāṇi pratihāraḥ | 

candramā nidhanam | etad rājanaṃ devatāsu protam || ChUp_2,20.1 || 

1. Het Vuur (Agni) is de Hiṅkāra. De Wind (Vāyu) is de Prastāva. De Zon 

(Āditya) is de Udgītha. De Sterren (Nakṣatrāṇi) zijn de Pratihāra. De Maan 

(Candramas) is de Nidhana. Deze Rājana [-Sāman] is geweven in de 

godheden. 

"Het Vuur is de Hiṅkāra." Vanwege zijn eerste positie (prathama-sthānatvāt) 
[Agni is de eerste godheid die bij rituelen wordt aangeroepen en heerst over de 

aarde, het laagste niveau]. "De Wind is de Prastāva." Vanwege de 

overeenkomst dat hij onmiddellijk daarop volgt (ānantarya-sāmānyāt). "De 

Zon is de Udgītha." Vanwege zijn superioriteit (śraiṣṭhyāt). "De Sterren zijn de 

Pratihāra." Omdat ze 'bijeengehouden' of  verspreid' zijn (pratihṛtatvāt). "De 

Maan is de Nidhana." Omdat dat de eindbestemming/rustplaats (nidhana) is 



100                                       HOOFDSTUK II 

 

voor de uitvoerders van rituelen (karmiṇām). "Deze Rājana [-Sāman] is 

geweven in de godheden." [Waarom heet het Rājana?] Vanwege de stralende 

aard (dīptimattvāt) van de godheden. [Het woord Rājana is afgeleid van rāj, 
stralen]. 

 

sa ya evam etad rājanaṃ devatāsu protaṃ veda | etāsām eva devatānāṃ 

salokatāṃ sarṣṭitāṃ sāyujyaṃ gacchati | sarvam āyur eti | jyog jīvati | mahān 

prajayā paśubhir bhavati | mahān kīrtyā | brāhmaṇān na nindet | tad vratam 

|| ChUp_2,20.2 || 

2. Hij die weet dat deze Rājana aldus in de godheden geweven is, bereikt 

het verblijf in dezelfde wereld (salokatā), dezelfde welvaart (sārṣṭitā) [of] de 

eenwording (sāyujya) met deze zelfde godheden. Hij bereikt de volle 

levensduur, hij leeft stralend, hij wordt groot door nageslacht en vee, groot 

door roem. Hij dient de Brahmanen niet te beschimpen (brāhmaṇān na 

nindet). Dat is de gelofte. 

De vrucht voor de kenner [is]: Met precies deze godheden (Agni, enzovoort) 

[bereikt hij]: "alokatā — het hebben van dezelfde wereld. Sārṣṭitā — het 

bezitten van gelijke welvaart/macht (samāna-ṛddhitvam). Sāyujya — 

eenwording (samugbhāvam), oftewel het hebben van één lichaam en identiteit. 

Men moet begrijpen dat het woord 'of' (vā) hier is weggelaten (lupta). [Men 

moet dus lezen:] 'Salokatā of [de andere]'. Omdat een specifiek resultaat 

logischerwijs voortvloeit uit een specifieke [diepte van] meditatie (bhāvanā-
viśeṣa). Hij bereikt (gacchati) [één van deze]. En ook omdat een combinatie 

(samuccaya) [van deze drie staten tegelijkertijd] onlogisch is. [Je kunt niet 

tegelijkertijd 'in dezelfde wereld wonen als God' (apart) en 'één zijn met God' 

(versmolten)]. Hij dient de Brahmanen niet te beschimpen; dat is de gelofte. 

Want de Schrifttekst zegt: 'De Brahmanen zijn waarlijk de direct 
waarneembare (pratyakṣam) goden.' (Taittirīya Saṃhitā 1.7.3.1). Daarom is het 

beschimpen van een Brahmaan gelijk aan het beschimpen van de godheden. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya viṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het twintigste deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 21 

1. [De Drievoudige Kennis is de Hiṅkāra.] [De Drie Werelden zijn de 

Prastāva.] [Het Vuur, de Wind en de Zon zijn] de Udgītha. De sterren, de 

vogels en de lichtstralen zijn de Pratihāra. De slangen, de Gandharva's en 



HOOFDSTUK II                                             101 

 

de Voorvaderen zijn de Nidhana. Deze Sāman is geweven in Alles 

(sarvasmin). 

"De Drievoudige Kennis (Trayī Vidyā) is de Hiṅkāra." De aansluiting op de 

vorige sectie [over de Rājana-Sāman, verbonden met Agni/Vuur] is gebaseerd 

op het feit dat de Drievoudige Kennis het gevolg (kārya) is van Agni en de 

anderen, zoals de Schrift zegt. Het is de Hiṅkāra vanwege de prioriteit 

(prāthamyāt) bij alle verplichtingen [kennis gaat vooraf aan handeling]. "De 

'Drie Werelden' zijn de Prastāva", omdat zij onmiddellijk daarop volgen als de 

gevolgen ervan [de werelden worden door kennis en rituelen in stand 

gehouden]. "Agni en de anderen [Agni, Vāyu, Āditya] zijn de Udgītha." 

Vanwege hun superioriteit (śraiṣṭhyāt) [als de heersende goden]. "De sterren en 

de anderen [Vogels, Stralen] zijn de Pratihāra." Omdat ze 'verspreid' of 

'tegengehouden' (pratihṛtatvāt) zijn [in de lucht]. "De slangen en de anderen 

[Gandharva's, Voorvaderen] zijn de Nidhana." Vanwege de overeenkomst van 

de letter 'dha' [in Gandharva en Nidhana]. "Deze Sāman is geweven in Alles." 

Omdat er hier geen specifieke naam [zoals Rathantara of Bṛhat] wordt 

genoemd, verwijst het woord 'Sāman' hier naar de verzameling van alle Sāmans 

(sāma-samudāya). 

De onderdelen van de Sāman, zoals Hiṅkāra, dienen aanbeden te worden met de 

visie (dṛṣṭi) van de Drievoudige Kennis, enzovoort. Ook in de voorgaande 

Sāman-meditaties geldt: in wat voor object de Sāman ook geweven is, men 

moet het onderdeel van de Sāman mediteren met de visie van dat object. 

Waarom? Omdat de onderdelen van het ritueel gezuiverd/vervolmaakt 

(saṃskārya) moeten worden door een specifieke visie, net zoals geklaarde boter 

(ājya) [ritueel gezuiverd wordt door mantra's en handelingen]. 

 

sa ya evam etat sāma sarvasmin protaṃ veda sarvaṃ ha bhavati || 

ChUp2,21.2 ||_ 

2. Hij die weet dat deze Sāman aldus in Alles geweven is, wordt waarlijk 

Alles. 

Het resultaat voor de kenner van de Sāman die betrekking heeft op Alles [is]: 

'Hij wordt waarlijk Alles'. De betekenis is: hij wordt de Heer van alles 

(Sarveśvara). Want indien het 'Alles-zijn' letterlijk/absoluut (nirupacarita) 

bedoeld zou zijn, dan zou het onmogelijk (anupapatti) zijn om offergaven (bali) 
te ontvangen van hen die in de windrichtingen verblijven [zoals in het vervolg 

beschreven wordt]. 

 

tad eṣa ślokaḥ | yāni pañcadhā trīṇi trīṇi | tebhyo na jyāyaḥ param anyad asti 

|| ChUp_2,21.3 || 



102                                       HOOFDSTUK II 

 

3. Hierover bestaat dit vers: De vijfvoudige [verdelingen], drie aan drie: Er 

is niets anders dat groter (jyāyas) of hoger (param) is dan deze. 

Aangaande dit onderwerp is er ook dit vers (mantra): 'De [zaken] die op vijf 

manieren' (pañcadhā) — op vijf wijzen, volgens de verdeling van Hiṅkāra 

enzovoort [zie 2.21.1] — 'zijn genoemd', en die 'drie aan drie' (trīṇi trīṇi) zijn 

— zoals de Drievoudige Kennis, enzovoort [telkens een groepje van drie]; Dan 

die 'vijf drietallen' (pañca-trika) is er niets 'groter' (jyāyas / mahattara) en niets 

'hoger' (param / vyatiriktam) — oftewel: er bestaat geen enkel ander ding dat 

ervan gescheiden is. Dat is de betekenis. Want daarin is alles inbegrepen 

(antarbhāvaḥ).
1
 

 

yas tad veda sa veda sarvam | sarvā diśo balim asmai haranti | sarvam asmīty 

upāsita | tad vrataṃ tad vratam || ChUp_2,21.4 || 

4. Hij die dat weet, die kent Alles. Alle windstreken brengen hem 

offergaven (bali). 'Ik ben Alles', zo dient hij te mediteren. Dat is de gelofte, 

dat is de gelofte. 

Hij die die [Sāman] kent zoals beschreven — de Sāman die de aard van Alles 

heeft (sarvātmaka) — die kent Alles. De betekenis is: hij wordt alwetend 

(sarvajña). "Alle windstreken..." De betekenis is: [de wezens] die in alle 

windstreken verblijven, brengen (haranti) — oftewel: doen toekomen 

(prāpayanti) — aan hem, die dit zo weet, 'Bali' — oftewel genietingen (bhoga). 

'Ik ben Alles', 'Ik word [Alles]': precies op die manier dient hij op deze Sāman 

te mediteren. "Voor hem is precies dit de gelofte." De herhaling [van 'dat is de 

gelofte'] dient om de voltooiing van de meditatie op de Sāman aan te duiden. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasyaikaviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het eenentwintigste deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in 

de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 22 

vinardi sāmno vṛṇe paśavyam ity agner udgīthaḥ | aniruktaḥ prajāpateḥ | 

niruktaḥ somasya | mṛdu ślakṣṇaṃ vāyoḥ | ślakṣṇaṃ balavad indrasya | 

                                                        
1 De Vijf Drietallen (5 x 3): Śaṅkara verwijst terug naar de indeling van vers 2.21.1. Laten 

we tellen: Hiṅkāra: 3 Veda's (Ṛg, Sāma, Yajur). Prastāva: 3 Werelden (Aarde, Luchtruim, 

Hemel). Udgītha: 3 Goden (Vuur, Wind, Zon). Pratihāra: 3 Hemelverschijnselen (Sterren, 

Vogels, Stralen). Nidhana: 3 Groepen wezens (Slangen, Gandharva's, Voorouders). Totaal: 5 

onderdelen x 3 items = 15 categorieën die het Heelal (Sarvam) vormen. 

 



HOOFDSTUK II                                             103 

 

krauñcaṃ bṛhaspateḥ | apadhvāntaṃ varuṇasya | tān sarvān evopaseveta | 

vāruṇaṃ tv eva varjayet || ChUp_2,22.1 || 

1. Ik kies het brullende (vinardi) [zingen] van de Sāman, dat gunstig is voor 

het vee; dat is de Udgītha van Agni.' Het ongedefinieerde (anirukta) is van 

Prajāpati. Het gedefinieerde (nirukta) is van Soma. Het zachte en gladde 

(mṛdu ślakṣṇam) is van Vāyu. Het gladde en krachtige (balavat) is van 

Indra. Het reiger-achtige (krauñcam) is van Bṛhaspati. Het dof-klinkende 

(apadhvāntam) is van Varuṇa. Men dient deze allen te beoefenen 

(upaseveta), maar dat van Varuṇa dient men te vermijden. 

In de context van de meditatie op de Sāman, wordt [hier] de rijkdom/perfectie 

van specifieke zangwijzen (gāna-viśeṣa) onderwezen ten behoeve van de 

Udgātṛ-priester. [Dit gebeurt] vanwege het verband met specifieke resultaten. 

'Ik kies de brullende (vinardi)': die een specifieke toon (narda) heeft, een 

specifiek geluid dat gelijk is aan het loeien van een stier (ṛṣabha-kūjita-sama). 

'Het brullende zingen (gānam)' is wat er aan de zin moet worden toegevoegd. 

En dat behoort tot de Sāman en is heilzaam voor het vee (paśavya). [Dit is] 'van 

Agni': het is de zang (udgītha/udgāna) die aan Agni gewijd is. 'Dat [zingen] dat 

op deze wijze gekenmerkt wordt, kies ik — of smeek ik af (prārthaye)'. Aldus 

denkt een zekere Offerheer (Yajamāna) of Udgātṛ-priester. 

'Het ongedefinieerde (anirukta)': dat wat niet gespecificeerd is, zoals 'het klinkt 

als zus of zo'. Dat is 'van Prajāpati': die specifieke zangwijze is gewijd aan 

Prajāpati. Omdat Prajāpati ondefinieerbaar (anirukta) is. 'Het gedefinieerde 

(nirukta)': het duidelijke/heldere (spaṣṭa). Dat is 'van Soma': die Udgītha is 

gewijd aan Soma. Dat is de betekenis. 'Het zachte en gladde' zingen is 'van 

Vāyu': dat is gewijd aan Vāyu (Wind). 'Het gladde en krachtige' — oftewel: 

uitgevoerd met een overmaat aan inspanning (prayatna-adhikya) — dat is 'van 

Indra': die zang is Aindra. 'Het reiger-achtige (krauñcam)': dat gelijk is aan de 

roep van de Krauñca-vogel (reiger/kraanvogel). Dat is 'van Bṛhaspati': dat is 

Bārhaspatya. 'Het dof-klinkende (apadhvāntam)': dat gelijk is aan het geluid 

van gebroken brons (bhinna-kāṃsya). Dat is de zang 'van Varuṇa'. 

Men dient deze allen te dienen/beoefenen (prayuñjīta). Maar men dient enkel 

dat ene — dat van Varuṇa — te vermijden. 

 

amṛtatvaṃ devebhya āgāyānīty āgāyet | svadhāṃ pitṛbhya āśāṃ 

manuṣyebhyas tṛṇodakaṃ paśubhyaḥ svargaṃ lokaṃ yajamānāyānnam 

ātmana āgāyānīty etāni manasā dhyāyann apramattaḥ stuvīta || ChUp_2,22.2 

|| 

2. 'Moge ik onsterfelijkheid voor de goden bijeen-zingen,' zo dient hij te 

zingen. '[Moge ik] Svadhā voor de voorvaderen, hoop voor de mensen, gras 



104                                       HOOFDSTUK II 

 

en water voor de dieren, de hemelse wereld voor de offerheer, en voedsel 

voor mijzelf bijeen-zingen.' Terwijl hij in zijn geest op deze zaken 

mediteert, dient hij de lofzang te zingen, zonder onachtzaam te zijn 

(apramattaḥ). 

"Moge ik onsterfelijkheid voor de goden bijeen-zingen" — dat wil zeggen: 

moge ik dat tot stand brengen (sādhayāni) [voor hen]. "Moge ik Svadhā voor de 

voorvaderen bijeen-zingen." "[Moge ik] hoop (āśā) voor de mensen [bijeen-

zingen]." 'Hoop' betekent hier bede/verlangen (prārthanā), oftewel datgene 

waarnaar verlangd wordt (prārthitam). "[Moge ik] gras en water voor de dieren, 

de hemelse wereld voor de offerheer (yajamāna), en voedsel voor het zelf — 

voor mij (mahyam) — bijeen-zingen." "Terwijl hij in zijn geest over deze zaken 

nadenkt — erop mediteert — dient hij de lofzang te zingen zonder onachtzaam 

te zijn (apramattaḥ) met betrekking tot klinkers, sisklanken, medeklinkers, 

enzovoort."
1
 

 

sarve svarā indrasyātmānaḥ | sarva ūṣmāṇaḥ prajāpater ātmānaḥ | sarve 

sparśā mṛtyor ātmānaḥ | taṃ yadi svareṣūpālabheta | indraṃ śaraṇaṃ 

prapanno 'bhūvaṃ sa tvā prati vakṣyatīty enaṃ brūyāt || ChUp_2,22.3 || 

3. Alle klinkers (svara) zijn de lichamen (ātmānaḥ) van Indra. Alle 

sisklanken (ūṣman) zijn de lichamen van Prajāpati. Alle stopklanken 

(sparśa) zijn de lichamen van de Dood (Mṛtyu). Indien men hem [de 

priester] zou berispen (upālabheta) met betrekking tot de klinkers, dan 

dient hij tegen hem te zeggen: 'Ik heb toevlucht gezocht bij Indra. Hij zal u 

van repliek dienen (prativakṣyati).' 

Alle klinkers (svara) — beginnend met 'a', enzovoort — zijn de 'zelven' 

(ātmānaḥ) — oftewel: staan in de plaats van de lichaamsdelen (deha-avayava) 

— van Indra, de Levensadem (Prāṇa), wiens werk kracht is (bala-karmaṇaḥ).  

Alle sisklanken (ūṣman) — ś, ṣ, s, h, enzovoort — zijn de 'zelven' van Prajāpati, 

van Virāj of van Kaśyapa. Alle stopklanken (sparśa) — beginnend met 'k', 

enzovoort (de medeklinkers) — zijn de 'zelven' van de Dood (Mṛtyu). Indien 

iemand die Udgātṛ-priester, die dit zo weet, zou bekritiseren (upālabheta) met 

betrekking tot de klinkers, zeggende: 'De klinker is door jou foutief/slecht 

(duṣṭaḥ) uitgesproken'; Wanneer hij aldus bekritiseerd wordt, dient hij tegen 

hem [de criticus] te zeggen: 'Terwijl ik de klinkers uitsprak, heb ik mijn 

toevlucht (śaraṇam) gezocht bij Indra, de Levensadem, de Heer (Īśvara).' 'Die 

                                                        
1 Apramattaḥ (Niet onachtzaam): Śaṅkara herhaalt hier zijn waarschuwing uit 1.3.12. De 

mentale intentie is cruciaal, maar de uitspraak (fonetiek) moet ook perfect zijn. Een 

verkeerde klinker of medeklinker kan het effect tenietdoen. 



HOOFDSTUK II                                             105 

 

Indra zal tot u (tvā / tvām) spreken wat er [als weerwoord] gezegd moet 

worden.' 'Die God zelf zal het antwoord (uttaram) geven.' 

 

atha yady enam ūṣmāsūpālabheta | prajāpatiṃ śaraṇaṃ prapanno 'bhūvaṃ 

sa tvā prati pekṣyatīty enaṃ brūyāt | atha yady enaṃ sparśeṣūpālabheta | 

mṛtyuṃ śaraṇaṃ prapanno 'bhūvaṃ sa tvā prati dhakṣyatīty enaṃ brūyāt || 

ChUp_2,22.4 || 

4.  En indien men hem zou berispen met betrekking tot de sisklanken 

(ūṣman), [dient hij te zeggen]: 'Ik heb toevlucht gezocht bij Prajāpati. Hij 

zal u verpletteren (pratipekṣyati).' Zo dient hij tot hem te spreken. En 

indien men hem zou berispen met betrekking tot de stopklanken (sparśa), 

[dient hij te zeggen]: 'Ik heb toevlucht gezocht bij de Dood (Mṛtyu). Hij zal 

u verbranden (pratidhakṣyati).' Zo dient hij tot hem te spreken. 

En indien men hem op dezelfde wijze zou berispen met betrekking tot de 

sisklanken... [Dan dient hij te zeggen:] 'Ik heb toevlucht gezocht bij Prajāpati. 

Hij zal u verpletteren' — oftewel: tot poeder vermalen (sañcūrṇayiṣyati). Zo 

dient hij tot hem te spreken. En indien men hem zou berispen met betrekking 

tot de stopklanken... [Dan dient hij te zeggen:] 'Ik heb toevlucht gezocht bij de 

Dood. Hij zal u verbranden' — oftewel: tot as reduceren (bhasmīkariṣyati). Zo 

dient hij tot hem te spreken.
1
 

 

sarve svarā ghoṣavanto balavanto vaktavyā indre balaṃ dadānīti | sarva 

ūṣmāṇo 'grastā anirastā vivṛtā vaktavyāḥ prajāpater ātmānaṃ paridadānīti | 

sarve sparśā leśenānabhinihitā vaktavyā mṛtyor ātmānaṃ pariharāṇīti || 

ChUp_2,22.5 || 

5. Alle klinkers (svara) moeten resonant (ghoṣavanta) en krachtig 

(balavanta) uitgesproken worden, [met de gedachte]: 'Moge ik kracht aan 

Indra geven.' Alle sisklanken (ūṣman) moeten uitgesproken worden zonder 

ze in te slikken (agrasta), zonder ze uit te werpen (anirasta) en met open 

articulatie (vivṛta), [met de gedachte]: 'Moge ik mijzelf aan Prajāpati 

toevertrouwen (paridadāni).' Alle stopklanken (sparśa) moeten lichtjes 

                                                        
1 De Goddelijke Fonetiek: Sisklanken (Ūṣman): De klanken ś, ṣ, s, h vereisen veel adem en 

inspanning ('hitte'). Ze horen bij Prajāpati (of Virāj), de Schepper en heer van de vitale 

kracht. De straf voor het beledigen van deze kracht is 'verpletterd' of 'vermalen' worden (piṣ). 

Stopklanken (Sparśa): De medeklinkers (zoals k, t, p) waarbij de luchtstroom volledig wordt 

geblokkeerd. Omdat ze de adem 'stoppen' of 'doden', horen ze bij Mṛtyu (de Dood/Yama). De 

straf die bij de Dood hoort (en bij het element Vuur dat vaak met de dood geassocieerd 

wordt, bijv. crematie) is 'verbranding' (dah). 

 



106                                       HOOFDSTUK II 

 

(leśena) en zonder botsing (anabhinihita) uitgesproken worden, [met de 

gedachte]: 'Moge ik mijzelf aan de Dood onttrekken (pariharāṇi)'. 

Omdat de klinkers en de andere klanken de 'zelven' (lichamen) zijn van Indra en 

de anderen [zoals in vers 3 gezegd], daarom: Alle klinkers moeten resonant en 

krachtig uitgesproken worden. [Met de gedachte:] "Op die manier geef ik kracht 

aan Indra — plaats ik (ādadhāni) kracht in hem." Evenzo alle sisklanken: 'Niet 

ingeslikt' (agrastā) — dat wil zeggen: niet naar binnen getrokken (antara-
praveśitā). 'Niet uitgeworpen' (anirastā) — dat wil zeggen: niet naar buiten 

geslingerd (bahir-aprakṣiptā). 'Open' (vivṛtā) — dat wil zeggen: uitgevoerd met 

een 'open' inspanning/articulatie (vivṛta-prayatna-upetāḥ). [Met de gedachte:] 

'Moge ik mijzelf aan Prajāpati toevertrouwen' — overgeven (prayacchāni). 

Alle stopklanken [medeklinkers] moeten 'lichtjes' (leśena) — oftewel 

zachtjes/langzaam (śanakaiḥ) — en 'niet botsend' (anabhinihitā) — oftewel niet 

op de volgende klank geworpen (anabhinikṣiptā) — uitgesproken worden. [Met 

de gedachte:] 'Moge ik mijzelf aan de Dood onttrekken (pariharāṇi).' Dit doet 

men door zichzelf voorzichtig (śanakaiḥ) aan de dood te onttrekken 

(pariharan), zoals [men] kinderen (bālān iva) [voorzichtig verplaatst/redt]. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya dvāviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tweeëntwintigste deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk 

in de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 23 

trayo dharmaskandhāḥ | yajño 'dhyayanaṃ dānam iti prathamaḥ | tapa eva 

dvitīyaḥ | brahmacāryācāryakulavāsī tṛtīyo 'tyantam ātmānam ācāryakule 

'vasādayan | sarva ete puṇyalokā bhavanti | brahmasaṃstho 'mṛtatvam eti || 

ChUp_2,23.1 || 

1. Er zijn drie takken van de religieuze plicht (dharmaskandhāḥ). Offer, 

studie en het geven van aalmoezen: dat is de eerste. Ascese (Tapas) is de 

tweede. De celibataire student (brahmacārin) die in het huis van de leraar 

woont, is de derde; hij die zichzelf volledig uitput in het huis van de leraar. 

Al dezen bereiken werelden van verdienste (puṇyalokāḥ). Hij die 

standvastig is in Brahman (Brahmasaṃstha) bereikt onsterfelijkheid 

(amṛtatvam). 

De passage beginnend met "Er zijn drie takken van de religieuze plicht" wordt 

begonnen met het doel om de meditatie op de lettergreep Om voor te schrijven. 

Men moet niet denken dat het resultaat [onsterfelijkheid] verkregen wordt door 

de meditatie op 'Om' als zijnde slechts een onderdeel van de Sāman-zang (de 

Udgītha). Wat dan wel? Het resultaat — namelijk onsterfelijkheid — dat niet 



HOOFDSTUK II                                             107 

 

bereikt kan worden door alle [voorgaande] Sāman-meditaties, noch door rituele 

handelingen (karma), dat wordt wél bereikt door de meditatie op 'Om' op 

zichzelf. Om dit te prijzen (stutyartham), wordt deze uiteenzetting gegeven in 

de context van de Sāman. "Drie" — het getal drie. "Takken van Dharma" — 

indelingen/secties van Dharma. Dat is de betekenis. Welke zijn dat? Hij zegt:  

1. "Offer (yajña)" — zoals het Agnihotra, enzovoort. "Studie (adhyayana)" — 

het volgens de regels reciteren van de Ṛg Veda, enzovoort. "Het geven van 

aalmoezen (dāna)" — het buiten het altaar verdelen van rijkdom aan bedelaars, 

naar vermogen. Dat is de eerste tak van Dharma. Omdat deze plichten inherent 

zijn aan de Huisvader (Gṛhastha), wordt hiermee de Huisvader aangeduid, die 

deze plichten vervult. Met "de eerste" wordt bedoeld "één [van de takken]", niet 

noodzakelijk de eerste in rangorde, aangezien de termen "tweede" en "derde" 

volgen.  

2. "Ascese (Tapas) is de tweede." Met 'Tapas' worden boetedoeningen bedoeld 

zoals de Kṛcchra en Cāndrāyaṇa, enzovoort. Hij die deze beoefent — de 

Kluizenaar (Tāpasa/Vānaprastha) of de Rondtrekkende Monnik (Parivrājaka) 

die niet stevig gevestigd is in Brahman (a-brahmasaṃstha) maar slechts 

gevestigd is in de regels van zijn levensfase (āśrama) — wordt hiermee 

bedoeld. (De reden waarom de Brahmasaṃstha hier niet onder valt, is omdat er 

apart gezegd wordt dat de Brahmasaṃstha onsterfelijkheid bereikt). Dit is de 

tweede tak van Dharma. 

3. "De celibataire student (brahmacārin) die in het huis van de leraar woont." 

Iemand wiens aard het is om permanent in het huis van de leraar te verblijven. 

"Hij die zichzelf volledig (atyantam) — voor zijn hele leven — in het huis van 

de leraar uitput (avasādayan)" — zijn lichaam kastijdt door middel van geloften 

en regels. Dit is de derde tak van Dharma. Door de toevoeging 

"volledig/permanent" (atyantam) wordt begrepen dat het hier gaat om de 

Levenslange Student (Naiṣṭhika). (De tijdelijke student (Upakurvāṇa) valt hier 

niet onder, omdat zijn studie slechts dient om de Veda te leren [voor hij 

huisvader wordt], en dat leidt niet tot een specifieke 'wereld van verdienste' 

door het celibaat alleen).  

"Al dezen" — al deze drie die in een levensfase (āśrama) verkeren — "bereiken 

werelden van verdienste (puṇyalokāḥ)" door de genoemde plichten. De 

betekenis is: zij worden bewoners van werelden die de vrucht zijn van 

verdienste. De overblijvende, die niet genoemd is [in de drie takken], is de 
Rondtrekkende Monnik (Parivrājaka) die standvastig is in Brahman 

(Brahmasaṃstha); hij die perfect gevestigd is in Brahman. "Hij bereikt 

onsterfelijkheid." Dit is een staat van 'niet-sterven' die verschilt van de 

'werelden van verdienste'. Het is absoluut (ātyantika), niet relatief zoals de 

'onsterfelijkheid' van de goden (die slechts lang leven). Want er wordt een 



108                                       HOOFDSTUK II 

 

onderscheid gemaakt tussen de 'werelden van verdienste' en 'onsterfelijkheid'. 

Als onsterfelijkheid slechts een hogere graad van een verdienstelijke wereld 

was, zou het niet apart genoemd zijn. 

Hier worden de resultaten van de levensfasen (āśrama) genoemd om de 

meditatie op Om (praṇava-sevā) te prijzen, niet om de resultaten van de 

levensfasen zelf voor te schrijven. De tekst prijst de meditatie op Om door te 

zeggen dat het resultaat ervan onsterfelijkheid is [in tegenstelling tot de 

beperkte resultaten van de andere paden. 

Vraag: Is onsterfelijkheid logisch door de verering van Om? 

Antwoord: Ja, want Om is het symbool (pratīka) van het ware, hoogste 

Brahman. Zoals de Kaṭha Upaniṣad zegt: "Dit woord is waarlijk Brahman." 

Vraag: Kunnen alle vier de levensfasen 'Brahmasaṃstha' (gevestigd in 

Brahman) worden?" Sommigen zeggen van wel, omdat er geen verbod is en 

omdat iedereen bevoegd is. Ze zeggen dat de term Brahmasaṃstha niet 

exclusief is voor de monnik (Parivrājaka), net zoals het woord 'koningsdienaar' 

op iedereen kan slaan. 

Antwoord: Dit is onjuist. De term Brahmasaṃstha is van toepassing op de 

Monnik (Parivrājaka) omdat hij gegrondvest is in Brahman (Brahmani 
saṃsthiti). Het is niet logisch dat deze term voor anderen geldt. 

Vraag: Is kennis dan niet de enige weg tot onsterfelijkheid, ongeacht de 

levensfase? 

Antwoord: Nee. Want de Vedische rituele voorschriften (karma-vidhi) zijn 

gebaseerd op het onderscheid tussen dader, handeling en resultaat. De kennis 

die voortkomt uit zinnen als "Het Bestaande is Eén, zonder tweede" en "Dit 

alles is het Zelf", vernietigt (upamṛdya) dat natuurlijke besef van 

onderscheid/dualiteit. Het besef van dualiteit en non-dualiteit kan niet 

samengaan, want ze zijn tegenstrijdig. Net zoals de waarneming van twee 

manen (door een oogafwijking) verdwijnt als de oogafwijking geneest, zo 

verdwijnt het besef van dualiteit bij kennis. Wanneer het besef van dualiteit — 

waarop rituele voorschriften gebaseerd zijn — vernietigd is door de kennis van 

Eenheid, stopt men met alle rituele handelingen (karma), omdat de oorzaak 

(onwetendheid) weggevallen is. Hij die gestopt is met handelen (nivṛtta-

karmā), wordt Brahmasaṃstha genoemd. En hij is per definitie de Monnik 

(Parivrājaka), want voor een ander is dit onmogelijk. Een ander (zoals een 

huisvader) heeft het besef van dualiteit nog niet verloren; hij denkt: "Ik zie dit, 

ik doe dit, ik wil dat bereiken." Iemand die zo handelt, is niet 'gevestigd in 

Brahman'. 

Vraag: Als kennis de rituelen ongeldig maakt, worden de Veda's dan niet 

nutteloos? 



HOOFDSTUK II                                             109 

 

Antwoord: Nee, ze zijn geldig voor de onwetende, net zoals dromen geldig zijn 

vóór het ontwaken. 

Vraag: Een huisvader kan toch ook de kennis van Eenheid hebben en gewoon 

doorgaan met rituelen (zoals Agnihotra)? 

Antwoord: Nee. Want als het besef van dualiteit weg is, is er geen motivatie 

meer voor rituelen. Net zoals iemand die geen verlangens heeft, niet bedelt. 

Iemand die weet dat hij het Alles is, verlangt niets en handelt niet. Daarom staat 

vast: Alleen de bedelmonnik (bhikṣuka) die gestopt is met rituelen, is de 

Brahmasaṃstha. De uitspraak dat "al dezen [de andere drie] naar 

verdienstelijke werelden gaan", impliceert dat ze geen Kennis (Jñāna) hebben. 

Want als ze Kennis hadden, zouden ze Brahmasaṃstha zijn en onsterfelijkheid 

bereiken, en niet slechts een 'verdienstelijke wereld'.  

Vraag: Wat betreft de beschuldiging dat een huisvader zonde begaat door zijn 

offervuur te doven (als hij monnik wordt)? 

Antwoord: Nee. Het vuur wordt gedoofd door de Veda zelf (door de kennis). 

Wanneer de visie van Eenheid ontstaat, "verliest het vuur zijn vuur-zijn". 

Daarom treft de huisvader die monnik wordt (door kennis) geen blaam. 

 

prajāpatir lokān abhyatapat | tebhyo 'bhitaptebhyas trayī vidyā saṃprāsravat | 

tām abhyatapat | tasyā abhitaptāyā etāny akṣarāṇi saṃprasrvanta bhūr 

bhuvaḥ svar iti || ChUp_2,23.2 || 

2. Prajāpati broedde (abhyatapat) over de werelden. Uit hen, die bebroed 

werden, vloeide de Drievoudige Kennis (Trayī Vidyā) voort. Hij broedde 

over haar [de Kennis]. Uit haar, die bebroed werd, vloeiden deze 

lettergrepen voort: Bhūr, Bhuvaḥ en Svar. 

Om vast te stellen wat Dat is waarin men gevestigd moet zijn (saṃstha) om 

onsterfelijkheid te bereiken [zoals beloofd in het vorige vers], zegt de tekst: 

"Prajāpati" — [hiermee wordt] Virāj of Kaśyapa bedoeld — "broedde over de 

werelden", met het oog op hen en met de wens om hun essentie (sāra) te 

grijpen. Hij verrichtte 'verhitting' (abhitāpa); de betekenis is: hij verrichtte 

meditatie (dhyāna) of ascese (tapas). "Uit hen, die bebroed werden, vloeide de 

Drievoudige Kennis voort", die de essentie is. De betekenis is: zij manifesteerde 

zich (pratyabhāt) in de geest van Prajāpati. "Hij broedde over haar." [Dit proces 

ging] net als voorheen. "Uit haar, die bebroed werd, vloeiden deze lettergrepen 

voort:" "Bhūr, Bhuvaḥ, Svar" — [dit zijn] de Vyāhṛti's (heilige uitroepen)
1
. 

                                                        
1 Vyāhṛti's: Dit zijn de drie mystieke klanken die traditioneel voorafgaan aan de Gāyatrī-

mantra. Ze corresponderen respectievelijk met Aarde (Bhūr), Tussenruimte (Bhuvaḥ) en 

Hemel (Svar). 



110                                       HOOFDSTUK II 

 

 

tāny abhyatapat | tebhyo 'bhitaptebhya oṃkāraḥ saṃprāsravat | tad yathā 

śaṅkunā sarvāṇi parṇāni saṃtṛṇṇāny evam oṃkāreṇa sarvā vāk saṃtṛṇṇā | 

oṃkāra evedaṃ sarvam oṃkāra eva idaṃ sarvam || ChUp_2,23.3 || 

3. Hij broedde over hen [de drie lettergrepen]. Uit hen, die bebroed 

werden, vloeide de lettergreep Om voort. Zoals alle bladeren doordrongen 

(saṃtṛṇṇa) zijn door de nerf/steel (śaṅku), zo is alle spraak doordrongen 

door de lettergreep Om. De lettergreep Om is waarlijk dit alles. De 

lettergreep Om is waarlijk dit alles. 

"Hij broedde over die lettergrepen. Uit hen, die bebroed werden, vloeide de 

lettergreep Om voort." Dat [Om] is Brahman. Hoe is dat zo? Hij zegt: "Zoals 

door een śaṅku" — door de steel of nerf van een blad (parṇa-nāla) — "...alle 

bladeren" — oftewel alle onderdelen van het blad
1
 — "...doorstoken (saṃtṛṇṇa) 

zijn" — wat betekent: doordrongen (vyāpta) zijn. "Zo is door de lettergreep Om 

— die Brahman is en het symbool (pratīka) van het Hoogste Zelf — alle spraak 

— het geheel van woorden/klanken — doordrongen." Vanwege Schriftteksten 

zoals: 'De klank A is waarlijk alle spraak' (Aitareya Āraṇyaka 2.3.6). 

[Aangezien Om begint met A]. En omdat elke transformatie (vikāra) van het 

Hoogste Zelf slechts een naam (nāmadheya) is [en namen op spraak/Om 

berusten], daarom is de lettergreep Om waarlijk dit alles. De herhaling [aan het 

eind] is bedoeld voor nadruk/respect (ādara). [De conclusie is:] Het vertellen 

van het ontstaan van de werelden enzovoort [in de voorgaande verzen] diende 

als lofprijzing (stuti) van de lettergreep Om. 

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya trayoviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het drieëntwintigste deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk in 

de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 24 

sāmopāsanaprasaṅgena karmaguṇabhūtatvānnivartyoṅkāraṃ 

paramātmapratīkatvādamṛtatvahetutvena mahīkṛtya prakṛtasyaiva 

yajñasyāṅgabhūtāni sāmahomamantrotthānānyupadidikṣannāha-

brahmavādino vadanti yatprātaḥsavanaṃ tadvasūnām / || ChUp_2,24.1 || 

                                                        
1 De tekst gebruikt het beeld van een blad. Het bladmoes wordt bij elkaar gehouden door de 

nerven (śaṅku). Zonder de nerven valt het blad uiteen. Zo wordt de hele wereld van namen 

en vormen (nāma-rūpa) bij elkaar gehouden door Taal/Spraak (Vāk). En alle spraak wordt bij 

elkaar gehouden door de oerklank Om. Dus: Om is de structuur van de werkelijkheid. 

 



HOOFDSTUK II                                             111 

 

1. De verklaarders van het Brahman (Brahmavādins) zeggen: 'De 

ochtendpersing (prātaḥ-savana) behoort toe aan de Vasu's. De 

middagpersing (mādhyaṃdina-savana) behoort toe aan de Rudra's. De 

derde persing (tṛtīya-savana) behoort toe aan de Āditya's en de Viśve 

Deva's.' 

[De tekst] heeft [in de vorige sectie] de lettergreep 'Om' verheven (mahīkṛtya) 

als de oorzaak van onsterfelijkheid, omdat het het symbool is van het Hoogste 

Zelf. Hiermee heeft hij 'Om' even losgemaakt (nivartya) van zijn status als 

slechts een ondergeschikt onderdeel van het ritueel (karma-guṇa-bhūta), 

hoewel dit nog steeds binnen de context van de Sāman-meditatie valt. Nu wenst 

hij echter de specifieke Sāman-zangen, vuuroffers (homa) en mantra's te 

onderwijzen die wél onderdelen zijn van het offer dat hier besproken wordt. 

Daarom zegt hij: "De verklaarders van het Brahman (Brahmavādins) zeggen: 

'Wat de ochtendpersing (prātaḥ-savana)
1
 is, dat behoort toe aan de Vasu's.'" En 

door hen — de Heren van de persing — is deze wereld [de Aarde], die 

verbonden is met de ochtendpersing, in hun macht genomen (vaśīkṛta). Evenzo 

is de wereld van de Tussenruimte [de Lucht] in de macht van de Rudra's, de 

Heren van de middagpersing.En de derde wereld [de Hemel] is in de macht van 

de Āditya's en de Viśve Deva's (Alle-Goden), de Heren van de derde persing. 

Aldus [concluderen de theologen]: er blijft geen enkele andere wereld over voor 

de Offerheer (Yajamāna). 

 

                                                        
1 De Ochtendpersing (Het Ochtendoffer).Prātaḥ (Prātar): Ochtend, vroeg. Savana: Het persen 

(van de Soma-plant) of het offeren. Afgeleid van de wortel su (uitpersen). Context in het 

Vedische Ritueel: 

Het grote Soma-offer (Somayāga) beslaat een hele dag en is verdeeld in drie hoofdsessies, 

waarbij het sap van de heilige Soma-plant wordt geperst, gezuiverd en aan de goden 

geofferd. 1. Prātaḥ-savana: De ochtendpersing, 2. Mādhyandina-savana: De middagpersing, 

3. Tṛtīya-savana: De derde (avond)persing. 

In deze verzen is de prātaḥ-savana niet slechts een handeling, maar een symbool voor een 

specifiek deel van de kosmos en het leven. De Upaniṣad koppelt het aan de volgende 

elementen: Godheden: De Vasu's (een groep van 8 goden die de materie/elementen 

vertegenwoordigen), Leider/Mond: Agni (het Vuur), Wereld: De Aarde (Pṛthivī), Metrum: 

De Gāyatrī (het metrum van 24 lettergrepen), Levensfase: In Chāndogya 3.16 wordt de 

prātaḥ-savana gelijkgesteld aan de eerste 24 jaar van het mensenleven. Wanneer de tekst 

spreekt over de prātaḥ-savana, verwijst dit naar het beginstadium van het ritueel (en het 

leven), dat beheerst wordt door de aardse goden (Vasu's). Zoals we in ChUp 2.24 zagen, 

moet de offerheer specifieke mantra's zingen tijdens deze ochtendsessie om de "deur naar de 

aarde" te openen die door de Vasu's bezet wordt gehouden. 

 



112                                       HOOFDSTUK II 

 

kva tarhi yajamānasya loka iti | sa yas taṃ na vidyāt kathaṃ kuryāt | atha 

vidvān kuryāt || ChUp_2,24.2 || 

2. [De theologen vragen:] 'Waar is dan de wereld van de offerheer 

(yajamāna)?' Hij die dat niet weet, hoe zou hij [het offer] kunnen 

uitvoeren? Maar hij die het weet, mag het uitvoeren.  

Daarom: waar is dan de wereld van de offerheer, ten behoeve waarvan hij 

offert? De bedoeling [van de vraag] is: er is nergens een wereld [voor hem over, 

want de Vasu's, Rudra's en Aditya's hebben alles al bezet]. Want de Schrifttekst 

zegt: "Hij die offert, offert waarlijk voor [het verkrijgen van] een wereld." En 

bij afwezigheid van een wereld: die offerheer die het middel om de wereld toe 

te eigenen (loka-svīkaraṇa-upāya) niet kent... — [een middel] dat gekenmerkt 

wordt door de [juiste] Sāman-zang, het vuuroffer, de mantra en de procedure 

(utthāna) — "...die onwetende, hoe zou hij het offer kunnen uitvoeren?" De 

betekenis is: het is op geen enkele wijze logisch dat hij als uitvoerder optreedt 

[aangezien het doel niet bereikt kan worden]. Echter, omdat [deze passage] 

bedoeld is om de kennis van de Sāman enzovoort te prijzen (stuti), wordt het 

daderschap van de onwetende — die slechts het [mechanische] ritueel kent — 

niet [letterlijk] verboden. Want als het én zou dienen voor de lofprijzing van de 

kennis, én voor het verbod op handelen door de onwetende, dan zou de zin 

gespleten zijn (bhidyeta vākyam) [wat een logische fout is in de 

tekstinterpretatie]. En in het eerste deel, in de sectie over Uṣasti [1.10/11], 

hebben we reeds de reden genoemd waarom er ook voor de onwetende rituele 

handeling bestaat [namelijk: het werkt wel, maar minder krachtig]. Nu [dus]: hij 

die dit middel van Sāman etc. kent — dat hierna verteld zal worden — dient het 

uit te voeren. 

 

purā prātaranuvākasyopākaraṇāj jaghanena gārhapatyasyodāṅmukha 

upaviśya sa vāsavaṃ sāmābhigāyati || ChUp_2,24.3 || 

3. Vóór de aanvang (upākaraṇa) van de Prātaranuvāka-recitatie, dient hij 

achter (jaghanena) het Gārhapatya-vuur te gaan zitten met het gezicht 

naar het noorden, en zingt hij de Sāman van de Vasu's (Vāsava). 

[Op de vraag:] 'Wat is dat wat gekend moet worden [om het offer te doen 

slagen]?', zegt de tekst: 'Purā' betekent 'vóór': [dus] vóór het begin van de Śastra 

(hymne-recitatie) die Prātaranuvāka heet. 'Achter (jaghanena) het Gārhapatya-
vuur' betekent: ten westen daarvan. Terwijl hij daar zit met het gezicht naar het 

noorden gericht, zingt hij de Vāsava Sāman — [dat wil zeggen] de Sāman die 

de Vasu's als godheid heeft (vasu-daivatya). 

 



HOOFDSTUK II                                             113 

 

lo 3 kadvāram apāvā 3 rṇū 33 | paśyema tvā vayaṃ rā 33333 hu 3 m ā 33 jyā 

3 yo 3 ā 32111 iti || ChUp_2,24.4 || 

4. Open de deur van de wereld! Mogen wij u zien voor heerschappij! Hu-m 

Ā-jyā-yo-ā! 

'De deur van de wereld': Open de deur voor het bereiken van deze wereld — de 

Aardse wereld — O Agni. Zodat] wij u door die deur mogen aanschouwen 

('Mogen wij u zien'), ten behoeve van heerschappij (rājyāya). 

 

atha juhoti | namo 'gnaye pṛthivīkṣite lokakṣite | lokaṃ me yajamānāya vinda 

| eṣa vai yajamānasya lokaḥ | etā asmi || ChUp_2,24.5 || 

5. Vervolgens brengt hij het offer (juhoti) [met de woorden]: 'Gegroet aan 

Agni, bewoner van de aarde, bewoner van de wereld. Verkrijg (vinda) de 

wereld voor mij, de offerheer. Dit is waarlijk de wereld van de offerheer. 

Ik zal [daarheen] gaan (etā asmi).' 

Vervolgens, onmiddellijk daarna, brengt hij een offer met deze mantra: 'Gegroet 

aan Agni': Wij buigen voor u (prahvībhūtāḥ). 'Aan de bewoner van de aarde 

(pṛthivīkṣite)': aan hem die op de aarde verblijft. 'Aan de bewoner van de wereld 

(lokakṣite)': dit betekent: aan hem die in de wereld van de aarde verblijft. 

'Verkrijg (vinda)' — oftewel: verwerf/vind (labhasva) — 'de wereld voor mij 

(me), de offerheer'. 

 

atra yajamānaḥ parastād āyuṣaḥ svāhā | apajahi parigham ity uktvottiṣṭhati | 

tasmai vasavaḥ prātaḥsavanaṃ saṃprayacchanti || ChUp_2,24.6 || 

6. [Zeggende:] 'Hier ben ik de offerheer (yajamāna). Na de levensduur [zal 

ik daarheen gaan]. Svāhā!' 'Verwijder de grendel (parigham)!' Nadat hij 

dit gezegd heeft, staat hij op. De Vasu's dragen de ochtendpersing (prātaḥ-

savana) aan hem over. 

'Hier' — in deze wereld — 'ben ik de offerheer'. 'Na de levensduur' (parastād 

āyuṣaḥ) — oftewel: daarna, als ik gestorven ben (mṛtaḥ san).' [Met deze 

gedachte] offert hij onder het uitspreken van 'Svāhā'. 'Verwijder (apajahi)' — 

oftewel: neem weg (apanaya) — 'de grendel (parigham)' — oftewel: de 

sluitbalk van de deur naar de wereld (loka-dvāra-argalam). Nadat hij deze 

mantra heeft uitgesproken, staat hij op. Op deze manier wordt de wereld die 
verbonden is met de ochtendpersing door deze [mantra's] 'vrijgekocht' 

(niṣkrītaḥ) van de Vasu's. Vervolgens dragen die Vasu's de ochtendpersing aan 

de offerheer over. 

 



114                                       HOOFDSTUK II 

 

purā mādhyandinasya savanasyopākaraṇāj 

jaghanenāgnīdhrīyasyodaṅmukha upaviśya sa raudraṃ sāmābhigāyati || 

ChUp_2,24.7 || 

 lo 3 kadvāramapāvār 3 ṇū 33 | paśyema tvā vayaṃ vairā 33333 hu 3 m ā 33 

jyā 3 yo 3 ā 32111 iti || ChUp_2,24.8 || 

7. Vóór de aanvang van de middagpersing, dient hij achter (jaghanena) het 

Agnīdhra-vuur te gaan zitten met het gezicht naar het noorden, en zingt hij 

de Sāman van de Rudra's (Raudra). 

8. Open de deur van de wereld! Mogen wij u zien voor soevereiniteit 

(vairājya)! Hu-m Ā-jyā-yo-ā 

Op dezelfde wijze (tathā) gaat hij achter (jaghanena) het Agnīdhra-vuur — 

[oftewel] het Zuidelijke Vuur (Dakṣiṇāgni) — zitten met het gezicht naar het 

noorden. Hij, de offerheer (yajamāna), zingt de Raudra Sāman — die Rudra als 

godheid heeft (rudra-daivatya) — ten behoeve van soevereiniteit (vairājya). 

 

atha juhoti | nāmo vāyave 'ntarikṣakṣite lokakṣite | lokaṃ me yajamānāya 

vinda | eṣa vai yajamānasya lokaḥ | etāsmi || ChUp_2,24.9 || 

9. Vervolgens brengt hij het offer (juhoti) [met de woorden]: 'Gegroet aan 

Vāyu, bewoner van de tussenruimte (antarikṣa-kṣite), bewoner van de 

wereld. Verkrijg de wereld voor mij, de offerheer. Dit is waarlijk de wereld 

van de offerheer. Ik zal [daarheen] gaan.' 

De passage beginnend met 'Bewoner van de tussenruimte', enzovoort, is gelijk 

(samānam) [aan de eerdere uitleg bij de ochtendpersing]. 

 

purā tṛtīyasavanasyopākaraṇāj jaghanenāhavanīyasyodaṅmukha upaviśya sa 

ādityaṃ sa vaiśvadevaṃ sāmābhigāyati || ChUp_2,24.11 || 

lo 3 kadvāramapāvā 3 rṇū33 | paśyema tvā vayaṃ svārā 33333 hu3m, ā 33 jyā 

3 yo 3 ā 32111 ity ādityam || ChUp_2,24.12 || 

atha vaiśvadevam | lo3kadvāramapāvā3rṇū33 | paśyema tvā vayaṃ sāmrā 

33333 hu3m ā 33 jyā 3 yo 3 ā 32111 iti || ChUp_2,24.13 || 

11. Vóór de aanvang van de derde persing (tṛtīya-savana), dient hij achter 

(jaghanena) het Āhavanīya-vuur te gaan zitten met het gezicht naar het 

noorden, en zingt hij de Sāman van de Āditya's en de Sāman van de Viśve 

Deva's (Alle-Goden). 

12 Open de deur van de wereld! Mogen wij u zien voor zelfheerschappij 

(svārājya)! Hu-m Ā-jyā-yo-ā! 

Dit is [de zang] tot de Āditya's. 



HOOFDSTUK II                                             115 

 

13. Nu [de zang] tot de Viśve Deva's: Open de deur van de wereld! Mogen 

wij u zien voor universele heerschappij (sāmrājya)! Hu-m Ā-jyā-yo-ā! 

Op dezelfde wijze gaat hij achter het Āhavanīya-vuur zitten met het gezicht 

naar het noorden. Hij zingt de Sāman die de Āditya's als godheid heeft (āditya-
daivatya), en de [Sāman] van de Viśve Deva's. [Dit doet hij] in volgorde 

(krameṇa), ten behoeve van zelfheerschappij (svārājya) en universele 

heerschappij (sāmrājya). 

 

atha juhoti | nama ādityebhyaś ca viśvebhyaś ca devebhyo divikṣidbhyo 

lokakṣidbhyaḥ | lokaṃ me yajamānāya vindata || ChUp_2,24.14 || 

eṣa vai yajamānasya lokaḥ | etāsmy atra yajamānaḥ parastād āyuṣaḥ svāhā | 

apahata parigham ity uktvottiṣṭhati || ChUp_2,24.15 || 

14. Vervolgens brengt hij het offer (juhoti) [met de woorden]: 'Gegroet aan 

de Āditya's en de Viśve Deva's, de bewoners van de hemel (divikṣidbhya), 

de bewoners van de wereld. Verkrijg (vindata) de wereld voor mij, de 

offerheer.' 

15. Dit is waarlijk de wereld van de offerheer. Ik zal [daarheen] gaan (etā 

asmi). Hier ben ik de offerheer. Na de levensduur [zal ik daarheen gaan]. 

Svāhā!' 'Verwijder (apahata) de grendel!' Nadat hij dit gezegd heeft, staat 

hij op. [De Āditya's en de Viśve Deva's dragen de derde persing aan hem 

over.] 

De passage beginnend met 'aan de bewoners van de hemel', enzovoort, is gelijk 

aan het overige [de voorgaande secties over ochtend en middag]. Het enige 

verschil (viśeṣa) is het meervoud (bahu-vacana-mātram) in de woorden 

'Verkrijg' (vindata) en 'Verwijder' (apahata). [Dit is noodzakelijk omdat er nu 

meerdere goden — de Āditya's en Viśve Deva's — worden aangesproken, in 

tegenstelling tot de enkelvoudige Agni en Vāyu in de vorige secties]. Dit [hele 

ritueel van sectie 24] behoort echter toe aan de Offerheer (Yājamāna) zelf [en 

niet aan de priester]. [Dit blijkt] uit de indicatie (liṅga) in de tekst: 'Ik zal gaan... 

[hier ben ik] de offerheer'.  

 

tasmā ādityāś ca viśve ca devās tṛtīyasavanaṃ saṃprayacchanti | eṣa ha vai 

yajñasya mātrāṃ veda ya evaṃ veda ya evaṃ veda || ChUp_2,24.16 || 

16. Aan hem dragen de Āditya's en de Viśve Deva's de derde persing (tṛtīya 

savana) over. Hij kent waarlijk de maat (mātrā) van het offer, hij die dit 

aldus weet, hij die dit aldus weet. 

Deze offerheer (yajamāna) waarlijk, die een kenner is van dit alles — [Dat wil 

zeggen:] hij die kennis heeft van de Sāman en de andere zaken [mantra's, 



116                                       HOOFDSTUK II 

 

goden] zoals beschreven; ...die kent de 'maat van het offer' (yajñasya mātrā). 

De betekenis is: hij kent de ware aard of essentie (yāthātmya) van het offer, 

zoals uiteengezet. De herhaling 'hij die dit aldus weet, hij die dit aldus weet', 

dient om de volledige afsluiting van het Hoofdstuk (Adhyāya) aan te duiden.  

iti chāndogyopaniṣadi dvitīyādhyāyasya caturviṃśaḥ khaṇḍaḥ iti 

chāndogyopaniṣadbrāhmaṇe dvitīyo 'dhyāyaḥ samāptaḥ 

Hier eindigt het vierentwintigste deel (khaṇḍa) van het tweede hoofdstuk. 

En hiermee is het Tweede Hoofdstuk van de Chāndogya Upaniṣad 

Brāhmaṇa voltooid. 

 



HOOFDSTUK III                                             117 

 

 

HOOFDSTUK III 

SECTIE 1 

asau vā ādityo devamadhu | tasya dyaur eva tiraścīnavaṃśaḥ | antarikṣam 

apūpaḥ | marīcayaḥ putrāḥ || ChUp_3,1.1 || 

1. Die Zon ginds is waarlijk de honing van de goden (devamadhu). De 

hemel is de gebogen balk (tiraścīnavaṃśaḥ). De tussenruimte [lucht] is de 

honingraat (apūpaḥ). De stralen zijn de eieren (putrāḥ). 

De passage beginnend met "Die Zon ginds..." markeert het begin van het 

hoofdstuk en het verband met het voorgaande. Aan het einde van het vorige 

hoofdstuk werd gezegd: "Hij kent de maat van het offer." Daar werden zaken 

betreffende het offer — zoals Sāman-zangen, vuuroffers, mantra's en 

procedures — onderwezen als onderdelen van het ritueel voor het verkrijgen 

van specifieke resultaten. 

De Zon (Savitṛ) is de belichaming van de voltooiing of het gevolg (kārya) van 

alle offers. Hij straalt met grote luister (śrī). Hij is de vrucht van het karma van 

alle levende wezens en het is direct waarneembaar (pratyakṣam) dat allen van 

hem leven. Daarom, na de uiteenzetting over het offer [in Hoofdstuk 2], begint 

de Schrifttekst nu met de intentie om de meditatie voor te schrijven op de Zon 

— die het gevolg is van dat offer. Deze meditatie levert het allerhoogste 

resultaat op van alle menselijke doelen. [De tekst begint met:] "Die Zon ginds is 

waarlijk de honing van de goden."  

De Zon is als honing, omdat hij het vermaak/genot (modana) van de goden is. 

(De tekst zal later uitleggen dat hij de oorzaak van vreugde is voor de Vasu's en 

anderen). Omdat de Zon de vorm heeft van de vrucht/het resultaat van alle 

offers. Hoe zit die 'honing-heid' in elkaar? Hij zegt: "Van die honing is de 

Hemel (Dyaus) de dwarsbalk." Net zoals bij de honing [van bijen] de 

honingraat aan een dwarsbalk hangt. De hemel wordt 'gebogen balk' genoemd 

omdat het lijkt alsof de hemel gebogen/schuin (tiryaggata) loopt [als een dak of 

balk waaraan de zon hangt]. De Tussenruimte (Antarikṣa) is de honingraat 

(apūpa)." Net als een honingraat hangt de tussenruimte aan de hemelse balk. 

Vanwege de overeenkomst met een honingraat (waarin de honing zit), is de 

tussenruimte de raat; bovendien is het de steunplaats (āśraya) voor de Zon (de 

honing). "De stralen (marīcayaḥ) zijn de eieren/het broed (putrāḥ)." Met 
'stralen' worden hier de wateren (āpaḥ) bedoeld die zich in de stralen bevinden; 

de aardse wateren die door de Zon omhoog getrokken zijn. Want er is een tekst 

die zegt: "Deze wateren zijn waarlijk de zelf-stralenden (svarājaḥ), die de 
stralen (marīcayaḥ) zijn."  



118                                       HOOFDSTUK III 

 

tasya ye prāñco raśmayas tā evāsya prācyo madhunāḍyaḥ | ṛca eva 

madhukṛtaḥ | ṛgveda eva puṣpam | tā amṛtā āpaḥ | tā vā etā ṛcaḥ || 

ChUp_3,1.2 || 

2. De oostelijke stralen van hem [de Zon], dat zijn zijn oostelijke 

honingcellen (madhunāḍyaḥ). De Ṛk-verzen zijn de bijen (madhukṛtaḥ). De 

Ṛg Veda is de bloem. Die wateren [Soma, melk, etc.] zijn de nectar 

(amṛtāḥ). Die Ṛk-verzen waarlijk... 

"Van hem" — van de Zon (Savitṛ), die de steunplaats is van de honing — 

"...zijn de oostelijke stralen" — de stralen die naar de oostelijke richting gaan 

— "...waarlijk zijn oostelijke honingcellen." De betekenis is: [ze zijn] als de 

openingen/holtes (chidrāṇi) die de honing bevatten (madhunāḍyaḥ) in een 

honingraat die naar het oosten gericht is. Daarin zijn "de Ṛk-verzen de 

honingmakers (madhukṛtaḥ)." Omdat zij de honing maken — die rood van 

kleur is (lohita-rūpa) en in de Zon verblijft — worden ze 'honingmakers' 

genoemd, net als bijen (bhramarāḥ). Omdat zij, na de sappen genomen te 

hebben, honing produceren. "De Ṛg Veda is de bloem" — net als een bloem. 

Hier moet echter een onderscheid worden gemaakt: de term 'Ṛg Veda' verwijst 

normaal gesproken naar de verzameling van hymnen en Brāhmaṇa's (teksten). 

Omdat dat slechts uit woorden/klanken bestaat (śabda-mātrā), is het 

onmogelijk dat daaruit een genietbaar sap (rasa) stroomt. Daarom wordt met 

het woord 'Ṛg Veda' hier de rituele handeling (karma) bedoeld die door de Ṛg 

Veda wordt voorgeschreven. Want daaruit [uit de handeling] is het uitstromen 

van het honing-sap — wat het resultaat van de handeling (karma-phala) is — 

wel mogelijk. Net zoals bijen honing produceren door sappen uit een bloem te 

halen, zo wordt door de Ṛk-verzen honing geproduceerd door de 'wateren' te 

nemen uit de handeling die door de Ṛg Veda is voorgeschreven (en die de 

plaats van de bloem inneemt). 

De tekst vraagt: "Wat zijn die wateren?" "Het zijn de [vloeistoffen] die in het 

ritueel gebruikt worden — in de vorm van Soma, geklaarde boter (ājya) en 

melk." Wanneer deze in het vuur geworpen worden en door de hitte daarvan 

getransformeerd/gekookt (pāka) zijn, worden ze 'Amṛta' (nectar). Ze zijn 

'Amṛta' omdat ze onsterfelijkheid tot doel hebben, en ze worden uiterst 

smaakvolle (rasavatya) 'wateren'. "Die Ṛk-verzen waarlijk..." — [betekent:] zij 

nemen de essentie van die 'wateren' op, precies zoals bijen het sap uit bloemen 

halen. 

 

etam ṛgvedam abhyatapan | tasyābhitaptasya yaśas teja indriyaṃ vīryam 

annādyaṃ raso 'jāyata || ChUp_3,1.3 || 



HOOFDSTUK III                                             119 

 

3. Deze [Ṛk-verzen] broedden over (abhyatapan) deze Ṛg Veda. Uit deze 

[Veda], die bebroed werd, ontstond de essentie (rasa): roem (yaśas), luister 

(tejas), zintuiglijke kracht (indriyam), viriliteit (vīryam) en voedsel 

(annādyam). 

"Deze [Ṛk-verzen] broedden over deze Ṛg Veda" — oftewel: over de rituele 

handeling (karma) die door de Ṛg Veda wordt voorgeschreven en die de plaats 

inneemt van de bloem. Deze Ṛk-verzen, die in het ritueel gebruikt worden, 

"verhitten/bewerkten deze" — alsof (iva) ze hitte/druk uitoefenden. Want het is 

logisch (upapadyate) dat de handeling, die uitgevoerd wordt met Ṛk-mantra's 

die de status hebben van onderdelen (aṅga) van de recitatie (śastra), een 

essentie (rasa) afscheidt die de honing vormt. Precies zoals bloemen [nectar 

afgeven] wanneer ze door bijen worden leeggezogen (ācūṣyamāṇāni). 

Dit is wat de tekst zegt: "Van die Ṛg Veda, die bebroed werd..." "Wat is die 

essentie waarvan gezegd wordt dat hij voortkwam uit de 'verhitting' door de Ṛk-

bijen?" [Het is:] "Roem (Yaśas)": vermaardheid (viśrutatvam). "Luister 

(Tejas)": de uitstraling/gloed die zich in het lichaam bevindt (deha-gatā dīptiḥ). 

"Zintuiglijke kracht (Indriyam)": het niet-mankeren (avaikalya) van de 

zintuigen, begiftigd met vermogens. "Viriliteit (Vīryam)": vermogen 

(sāmarthya) of kracht (bala). "Voedsel (Annādyam)": voedsel (anna) dat 

eetbaar (ādya) is; datgene waardoor, wanneer het genuttigd wordt, het bestaan 

(sthiti) van de goden dag na dag in stand blijft. Deze essentie werd geboren uit 

de handeling, gekenmerkt door offers enzovoort. 

 

tad vyakṣarat | tad ādityam abhito 'śrayat | tad vā etad yad etad ādityasya 

rohitaṃ rūpam || ChUp_3,1.4 || 

4. Dat [sap] vloeide weg (vyakṣarat). Dat zette zich vast rondom (abhitaḥ) 

de Zon. Dat is waarlijk dit: die rode gedaante (rohitaṃ rūpam) van de Zon. 

"Dat [sap] — beginnend bij roem en eindigend bij voedsel — vloeide weg." De 

betekenis is: het stroomde in het bijzonder weg (viśeṣeṇa akṣarat), het ging 

heen. "En daarheen gegaan zijnde, rustte het rondom de Zon — aan de zijkant, 

[namelijk] het oostelijke deel (pūrva-bhāga) van de Zon — alsof het daar steun 

zocht (āśritavat)." [De achterliggende gedachte is:] 'Wij zullen de honing, 

genaamd het resultaat van handeling (karma-phala), genieten die in gindse Zon 

verzameld is'. Want met dit doel worden handelingen door mensen verricht om 
resultaten zoals roem te verkrijgen, net zoals het bewerken van een veld 

(kedāra-niṣpādanam) door boeren [wordt gedaan voor de oogst]. Dat [resultaat] 

wordt hier direct zichtbaar (pratyakṣam) getoond omwille van het geloof 

(śraddhā): 'Dat is waarlijk dit'. Wat is dat? Dat wat gezien wordt als de rode 

gedaante van de opkomende zon (udyataḥ). 



120                                       HOOFDSTUK III 

 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya prathamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het eerste deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 2 

atha ye 'sya dakṣiṇā raśmayas tā evāsya dakṣiṇā madhunāḍyaḥ | yajūṃṣy eva 

madhukṛtaḥ | yajurveda eva puṣpam | tā amṛtā āpaḥ || ChUp_3,2.1 || 

1. Nu, de zuidelijke stralen van hem [de Zon], dat zijn waarlijk zijn 

zuidelijke honingcellen (madhunāḍyaḥ). De Yajus-spreuken (yajūṃṣi) zijn 

de bijen (madhukṛtaḥ). De Yajur Veda is de bloem. Die wateren [Soma, 

melk, etc.] zijn de nectar (amṛtāḥ). 

De passage beginnend met 'Nu, de zuidelijke stralen van hem', enzovoort, is 

gelijk (samānam) [aan de voorgaande sectie]. De Yajus-spreuken zijn de bijen 

('honingmakers'): Namelijk] de spreuken die gebruikt worden (prayuktāni) in de 

rituele handeling die door de Yajur Veda wordt voorgeschreven. Net als 

voorheen, zijn zij als bijen. De rituele handeling (karma) die door de Yajur 

Veda wordt voorgeschreven, neemt de plaats in van de bloem (puṣpa-

sthānīyam) en wordt 'de bloem' genoemd. Precies diezelfde [vloeistoffen] — 

Soma, enzovoort — zijn de nectar-wateren. 

 

tāni vā etāni yajūṃṣy etaṃ yajurvedam abhyatapan | tasya abhitaptasya yaśas 

teja indriyaṃ vīryam annādyaṃ raso 'jāyata || ChUp_3,2.2 || 

tad vyakṣarat | tad ādityam abhito 'śrayat | tad vā etad yad etad ādityasya 

śuklaṃ rūpam || ChUp_3,2.3 ||  

2. Deze Yajus-spreuken broedden over deze Yajur Veda. Uit deze [Veda], 

die bebroed werd, ontstond de essentie: roem, luister, zintuiglijke kracht, 

viriliteit en voedsel. 

3. Dat [sap] vloeide weg. Dat zette zich vast rondom de Zon. Dat is waarlijk 

dit: die witte gedaante (śuklaṃ rūpam) van de Zon. 

De passage beginnend met 'Deze Yajus-spreuken broedden over deze Yajur 

Veda', enzovoort, is geheel gelijk (samānam) [aan de vorige sectie over de Ṛg 

Veda]. Deze honing wordt gezien als de witte gedaante van de Zon.  

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya dvitīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tweede deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

  



HOOFDSTUK III                                             121 

 

SECTIE 3 

atha ye 'sya pratyañco raśmāyas tā evāsya pratīcyo madhunāḍyaḥ | sāmāny 

eva madhukṛtaḥ | sāmaveda eva puṣpam | tā amṛtā āpaḥ || ChUp_3,3.1 || 

tāni vā etāni sāmāny etaṃ sāmavedam abhyatapan | tasyābhitaptasya yaśas 

teja indriyaṃ vīryam annādyaṃ raso 'jāyata || ChUp_3,3.2 || 

tad vyakṣarat | tad ādityam abhito 'śrayat | tad vā etad yad etad ādityasya 

kṛṣṇaṃ rūpam || ChUp_3,3.3 || 

1. Nu, de westelijke stralen van hem [de Zon], dat zijn waarlijk zijn 

westelijke honingcellen. De Sāman-gezangen (sāmāni) zijn de bijen. De 

Sāma Veda is de bloem. Die wateren zijn de nectar." 

2. Deze Sāman-gezangen broedden over deze Sāma Veda. Uit deze [Veda], 

die bebroed werd, ontstond de essentie: roem, luister, zintuiglijke kracht, 

viriliteit en voedsel. 

3. Dat [sap] vloeide weg. Dat zette zich vast rondom de Zon. Dat is waarlijk 

dit: die donkere/zwarte gedaante (kṛṣṇaṃ rūpam) van de Zon. 

De passage beginnend met 'Nu, de westelijke stralen van hem', enzovoort, is 

gelijk [aan het voorgaande]. Zo is dit de honing van de Sāmans. Dit is de 

donkere gedaante van de Zon. 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya tṛtīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het derde deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 4 

atha ye 'syodañco raśmayas tā evāsyodīcyo madhunāḍyaḥ | atharvāṅgirasa 

eva madhukṛtaḥ | itihāsapurāṇaṃ puṣpam | tā amṛtā āpaḥ || ChUp_3,4.1 || 

te vā ete 'tharvāṅgirasa etad itihāsapūrāṇam abhyatapan | tasyābhitaptasya 

yaśas teja indriyāṃ vīryam annādyaṃ raso 'jāyata || ChUp_3,4.2 || 

tad vyakṣarat | tad ādityam abhito 'śrayat | tad vā etad yad etad ādityasya 

paraḥkṛṣṇaṃ rūpam || ChUp_3,4.3 || 

1. Nu, de noordelijke stralen van hem [de Zon], dat zijn waarlijk zijn 

noordelijke honingcellen. De Atharvāṅgirasa [-hymnen] zijn de bijen. De 

Itihāsa-Purāṇa (Geschiedenis en Oude Vertellingen) is de bloem. Die 

wateren zijn de nectar. 

2. Deze Atharvāṅgirasa [-hymnen] broedden over deze Itihāsa-Purāṇa. Uit 

deze [Kennis], die bebroed werd, ontstond de essentie: roem, luister, 

zintuiglijke kracht, viriliteit en voedsel. 



122                                       HOOFDSTUK III 

 

3. Dat [sap] vloeide weg. Dat zette zich vast rondom de Zon. Dat is waarlijk 

dit: die uiterst donkere gedaante (paraḥkṛṣṇaṃ rūpam) van de Zon. 

De passage beginnend met 'Nu, de noordelijke stralen van hem', enzovoort, is 

gelijk [aan de voorgaande secties]. De Atharvāṅgirasa zijn de mantra's die 

'gezien' zijn door [de zieners] Atharvan en Angiras. Deze mantra's, wanneer ze 

in het ritueel gebruikt worden, zijn de bijen ('honingmakers'). Itihāsa en Purāṇa 

zijn de bloem. En de toepassing (viniyoga) van deze twee — Itihāsa en Purāṇa 

— als onderdeel van het ritueel (karmāṅgatvena) staat vast bij het Aśvamedha-

offer (Paardenoffer) tijdens de 'Pāriplava'-nachten [waarin verhalen worden 

verteld]. Deze honing is de uiterst donkere gedaante van de Zon. De betekenis 

is: 'in extreme mate zwart' (atiśayena kṛṣṇam). 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya caturthaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vierde deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 5 

atha ye 'syordhvā raśmayas tā evāsyordhvā madhunāḍyaḥ | guhyā evādeśā 

madhukṛtaḥ | brahmaiva puṣpaṃ | tā amṛtā āpaḥ || ChUp_3,5.1 || 

te vā ete guhyā ādeśā etad brahmābhyatapan | tasyābhitaptasya yaśas teja 

indriyaṃ vīryam annādyaṃ raso 'jāyata || ChUp_3,5.2 || 

tad vyakṣarat | tad ādityam abhito 'śrayat | tad vā etad yad etad ādityasya 

madhye kṣobhata iva || ChUp_3,5.3 || 

1. Nu, de opwaartse stralen van hem [de Zon], dat zijn waarlijk zijn 

opwaartse honingcellen. De geheime onderrichtingen (guhyā ādeśāḥ) zijn 

de bijen. Het Brahman [Om] is de bloem. Die wateren zijn de nectar. 

2. Deze geheime onderrichtingen broedden over dit Brahman. Uit dit 

[Brahman], die bebroed werd, ontstond de essentie: roem, luister, 

zintuiglijke kracht, viriliteit en voedsel. 

3. Dat [sap] vloeide weg. Dat zette zich vast rondom de Zon. Dat is waarlijk 

dit: dat wat in het midden van de Zon lijkt te trillen/beven (kṣobhata iva). 

De passage beginnend met 'Nu, de opwaartse stralen van hem', enzovoort, is 

gelijk [aan de voorgaande secties]. 'De geheime (guhyā)' — oftewel: de te 
verbergen/geheime (rahasyā) — 'onderrichtingen (ādeśāḥ)' zijn de bijen. Welke 

onderrichtingen?] De voorschriften zoals die over de 'deuren van de werelden' 

(loka-dvāra, zie ChUp 2.24) en de meditaties die betrekking hebben op de 

onderdelen van het ritueel. 'Brahman is de bloem'. Vanwege de context van het 

woord (śabda-adhikārāt), wordt hier met 'Brahman' de Praṇava (Om) bedoeld. 

Het overige is gelijk . 'Dit is de honing die in het midden van de Zon is: dat wat 



HOOFDSTUK III                                             123 

 

lijkt te trillen (kṣobhata iva)'. Voor iemand met een geconcentreerde blik 

(samāhita-dṛṣṭi) wordt dit gezien "alsof het beweegt/pulseert (sañcalati iva)."  

 

te vā ete rasānāṃ rasāḥ | vedā hi rasāḥ | teṣām ete rasāḥ | tāni vā etāny 

amṛtānām amṛtāni | vedā hy amṛtāḥ | teṣām etāny amṛtāni || ChUp_3,5.4 || 

4. Deze zijn waarlijk de essenties (rasa) der essenties. Want de Veda's zijn 

de essenties. Van hen zijn deze de essenties. Deze zijn waarlijk de nectars 

(amṛta) der nectars. Want de Veda's zijn de nectars. Van hen zijn deze de 

nectars. 

Op de vraag: Van welke essenties?, zegt hij: Want de Veda's zijn 'essenties' 

(sappen), omdat ze de uitvloeiing (niṣyanda) zijn van de werelden en [dus] de 

kern (sāra) vormen. Van die essenties [de Veda's] — zelfs wanneer ze de staat 

van rituele handeling hebben aangenomen — zijn deze specifieke vormen 

(rood, enz.) de essenties. De betekenis is: zij vormen de innerlijke kern (antaḥ-
sāra-bhūta). Evenzo zijn zij de nectars der nectars. Want de Veda's zijn nectars 

[onsterfelijk], vanwege hun eeuwigheid (nityatvāt)." "Van hen zijn deze vormen 

(rood, enz.) de nectars. De uitspraak 'essenties der essenties', enzovoort, is een 

lofprijzing (stuti) van de rituele handeling (karma). [Namelijk:] waarvan deze 

nectars, die zo bijzonder (viśiṣṭa) zijn, het resultaat (phala) zijn. 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya pañcamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vijfde deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 6 

tad yat prathamam amṛtaṃ tad vasava upajīvanty agninā mukhena | na vai 

devā aśnanti na pibanti | etad evāmṛtaṃ dṛṣṭvā tṛpyanti || ChUp_3,6.1 || 

1. Dat wat de eerste nectar is [de rode kleur/Ṛg Veda essentie], daarvan 

leven de Vasu's, met Agni als hun mond [leider]. De goden eten waarlijk 

niet, noch drinken zij. Door slechts naar deze nectar te kijken (dṛṣṭvā), 

worden zij verzadigd (tṛpyanti). 

Betreft dit 'kijken' alleen het zien] van de vorm (rūpa)? Nee. Omdat roem 

(yaśas) en de andere [eerder genoemde essenties] waargenomen worden door 

het gehoor en andere zintuigen. Roem (Yaśas) is waarneembaar met het gehoor. 
Luister (Tejas) is een vorm die zichtbaar is voor het oog. Zintuiglijke kracht 

(Indriyam) is het vermogen van het instrument (karaṇa-sāmarthya), dat 

afgeleid wordt (anumeya) uit het gevolg, namelijk het waarnemen van objecten. 

Viriliteit (Vīryam) is kracht (bala), het enthousiasme (utsāha) dat in het lichaam 

zit, vitaliteit (prāṇavattā). Voedsel (Annādyam) is dat wat dagelijks genuttigd 



124                                       HOOFDSTUK III 

 

wordt en zorgt voor de instandhouding (sthiti) van het lichaam. Want de 

essentie (rasa) bestaat uit dit alles. 

[De tekst zegt:] 'Door te kijken naar welke [nectar], alle goden verzadigd 

worden'. De uitspraak 'Door te kijken worden zij verzadigd', betekent: Door dit 

alles met hun eigen zintuigen te ervaren (anubhūya), worden zij verzadigd. 

(Śaṅkara herdefinieert 'kijken' hier dus als 'zintuiglijk ervaren' in de breedste 

zin). De goden genieten hiervan terwijl zij in de Zon gevestigd zijn en vrij zijn 

van gebreken van het lichaam en de zintuigen, zoals slechte geur (vaigandhya), 

enzovoort. 

 

ta etad eva rūpam abhisaṃviśanti | etasmād rūpād udyanti || ChUp_3,6.2 || 

2. Zij gaan deze gedaante (rūpam) binnen (abhisaṃviśanti). Zij komen op 

(udyanti) uit deze gedaante. 

Leven zij van de nectar zonder enige inspanning (nirudyamā)? Nee. Hoe zit het 

dan? Met het oog op deze gedaante [de nectar], realiseren ze zich: 'Nu is het 

voor ons niet de gelegenheid (avasara) om te genieten.' Met dit inzicht 'gaan zij 

binnen', oftewel: zij wachten af / houden zich rustig (udāsate). Wanneer echter 

de gelegenheid zich voordoet om die nectar te genieten, dan — vanwege die 

nectar, oftewel met het doel de nectar te genieten — 'Komen zij op uit deze 

gedaante'. De betekenis is: zij worden vol ijver/energiek (utsāhavantaḥ). Want 

in de wereld ziet men niet dat genot (bhoga) verkregen wordt door mensen die 

geen ijver hebben, die zich niet inspannen, of die lui (alasa) zijn.
1
 

 

sa ya etad evam amṛtaṃ veda vasūnām evaiko bhūtvāgninaiva mukhenaitad 

evāmṛtaṃ dṛṣṭvā tṛpyati | sa etad eva rūpam abhisaṃviśati | etasmād rūpād 

udeti || ChUp_3,6.3 || 

3. Hij die deze nectar aldus kent, wordt zelf één van de Vasu's, en met Agni 

als mond wordt hij verzadigd door slechts naar deze nectar te kijken. Hij 

gaat deze gedaante binnen [voor rust], en hij komt uit deze gedaante op 

[voor genot]. 

Wie dit alles aldus weet, zoals het uiteengezet is: Dat de Ṛk-verzen de 

'honingmakers' (bijen) zijn; De aard van] de productie/bewaring van de 

allerhoogste essentie uit de bloem, die de handeling is voorgeschreven door de 

                                                        
1 Binnengaan (Abhisaṃviśanti): Wanneer er geen offers worden gebracht of wanneer het niet 

hun beurt is, trekken de goden zich terug in de Zon (de honingraat). Ze zijn in rust, in een 

staat van potentie. Opkomen (Udyanti): Wanneer de "bloem" (het ritueel op aarde) bloeit en 

nieuwe nectar produceert, worden de goden actief. Ze "komen tevoorschijn" om hun deel te 

claimen en te genieten. 



HOOFDSTUK III                                             125 

 

Ṛg Veda; En dat die [essentie] zijn toevlucht zoekt in de Zon; En dat de nectar 

de rode gedaante heeft; En dat deze zich bevindt in de kanalen van de stralen 

die naar het oosten gaan; En dat deze genoten wordt door de Vasu's. [En wie 

weet] dat de kenner daarvan eenheid bereikt met de Vasu's, en leeft met Agni 

als mond; [En] verzadiging vindt door louter kijken; [En] opkomt (udyamana) 

wanneer de gelegenheid voor zijn eigen genot zich voordoet; [En] binnengaat 

(saṃveśana) wanneer die tijd voorbij is. [Wie dit weet], die ervaart 

(anubhavati) — net als een Vasu — alles precies op die manier. 

 

sa yāvad ādityaḥ purastād udetā paścād astam etā vasūnām eva tāvad 

ādhipatyaṃ svārājyaṃ paryetā || ChUp_3,6.4 || 

4. Zolang de Zon in het oosten opkomt en in het westen ondergaat, zo lang 

zal hij de heerschappij (ādhipatyam) en de zelfheerschappij (svārājyam) van 

de Vasu's bereiken. 

Hoe lang leeft de kenner van die nectar? Dat wordt [nu] gezegd: Die kenner — 

zolang als de Zon vooraan, in de oostelijke richting, opkomt en achteraan, in de 

westelijke richting, ondergaat... ...zo lang is de tijd van genot (bhoga-kāla) voor 

de Vasu's. Precies voor die tijdsduur zal hij de heerschappij van de Vasu's en de 

zelfheerschappij (svārājya) bereiken (paryetā). De betekenis is: hij zal het 

volledig verkrijgen (parito gantā). [Zijn status is] niet zoals die van degene die 

zich in de Maansfeer bevindt [de loutere uitvoerder van rituelen zonder kennis], 

die afhankelijk is van anderen (paratantra) en die 'voedsel' voor de goden is. 

Wat dan wel? Déze [de meditant] verkrijgt heerschappij en de staat van 

soevereiniteit (svarāḍ-bhāva). 

iti chāndogyopaiṣadi tṛtīyādhyāyasya ṣaṣṭhaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zesde deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 7 

atha yad dvitīyam amṛtaṃ tad rudrā upajīvantīndreṇa mukhena | na vai devā 

aśnanti na pibanti | etad evāmṛtaṃ dṛṣṭvā tṛpyanti || ChUp_3,7.1 || 

ta etad eva rūpam abhisaṃviśanti | etasmād rūpād udyanti || ChUp_3,7.2 || 

sa ya etad evam amṛtaṃ veda rudrāṇām evaiko bhūtvendreṇaiva 

mukhenaitad evāmṛtaṃ dṛṣṭvā tṛpyati | sa etad eva rūpam abhisaṃviśati | 

etasmād rūpād udeti || ChUp_3,7.3 || 

1. Nu, van die tweede nectar (dvitīyam amṛtam) leven de Rudra's, met 

Indra als hun mond [leider]. De goden eten waarlijk niet, noch drinken zij. 

Door slechts naar deze nectar te kijken, worden zij verzadigd. 



126                                       HOOFDSTUK III 

 

2. Nu, van die tweede nectar (dvitīyam amṛtam) leven de Rudra's, met 

Indra als hun mond [leider]. De goden eten waarlijk niet, noch drinken zij. 

Door slechts naar deze nectar te kijken, worden zij verzadigd. 

3. Hij die deze nectar aldus kent, wordt zelf één van de Rudra's, en met 

Indra als mond wordt hij verzadigd door slechts naar deze nectar te 

kijken. Hij gaat deze gedaante binnen, en hij komt uit deze gedaante op." 

(1-3) De passage beginnend met 'Nu, van die tweede nectar leven de Rudra's', 

enzovoort, is gelijk (samānam) [aan de voorgaande sectie over de Vasu's]. 

 

sa yāvad ādityaḥ purastād udetā paścād astam etā dvis tāvad dakṣiṇata 

udetottarato 'stam etā rudrāṇām eva tāvad ādhipatyaṃ svārājyaṃ paryetā || 

ChUp_3,7.4 || 

4. Zolang de Zon in het oosten opkomt en in het westen ondergaat: 

tweemaal zo lang (dvis tāvat) komt hij in het zuiden op en gaat hij in het 

noorden onder. Zo lang zal hij de heerschappij en de zelfheerschappij van 

de Rudra's bereiken. 

[De zinsnede] 'Zolang de Zon in het oosten opkomt en in het westen 

ondergaat...' '...tweemaal zo lang' — oftewel een dubbele tijdsduur — 'komt hij 

in het zuiden op en gaat hij in het noorden onder'. Zo lang is de tijd van genot 

(bhoga-kāla) voor de Rudra's." 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya saptamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zevende deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 8 

atha yat tṛtīyam amṛtaṃ tad ādityā upajīvanti varuṇena mukhena | na vai 

devā aśnanti na pibanti | etad evāmṛtaṃ dṛṣṭvā tṛpyanti || ChUp_3,8.1 || 

ta etad eva rūpam abhisaṃviśanti | etasmād rūpād udyanti || ChUp_3,8.2 || 

sa ya etad evam amṛtaṃ vedādityānām evaiko bhūtvā varuṇenaiva 

mukhenaitad evāmṛtaṃ dṛṣṭvā tṛpyati | sa etad eva rūpam abhisaṃviśati | 

etasmād rūpād udeti || ChUp_3,8.3 || 

sa yāvad ādityo dakṣiṇata udetottarato 'stam etā dvis tāvat paścād udetā 

purastād astam etādityānām eva tāvad ādhipatyaṃ svārājyaṃ paryetā || 

ChUp_3,8.4 || 



HOOFDSTUK III                                             127 

 

1. Nu, van die derde nectar leven de Āditya's, met Varuṇa
1
 als hun mond 

[leider]. De goden eten waarlijk niet, noch drinken zij. Door slechts naar 

deze nectar te kijken, worden zij verzadigd. 

2. Zij gaan deze gedaante binnen. Zij komen op uit deze gedaante. 

3. Hij die deze nectar aldus kent, wordt zelf één van de Āditya's, en met 

Varuṇa als mond wordt hij verzadigd door slechts naar deze nectar te 

kijken. Hij gaat deze gedaante binnen, en hij komt uit deze gedaante op. 

4. Zolang de Zon in het zuiden opkomt en in het noorden ondergaat: 

tweemaal zo lang (dvis tāvat) komt hij in het westen op en gaat hij in het 

oosten onder. Zo lang zal hij de heerschappij en de zelfheerschappij van de 

Āditya's bereiken. 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasyāṣṭamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het achtste deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 9 

atha yac caturtham amṛtaṃ tan maruta upajīvanti somena mukhena | na vai 

devā aśnanti na pibanti | etad evāmṛtaṃ dṛṣṭvā tṛpyanti || ChUp_3,9.1 || 

ta etad eva rūpam abhisaṃviśanti | etasmād rūpād udyanti || ChUp_3,9.2 || 

sa ya etad evam amṛtaṃ veda marutām evaiko bhūtvā somenaiva 

mukhenaitad evāmṛtaṃ dṛṣṭvā tṛpyati | sa etad eva rūpam abhisaṃviśati | 

etasmād rūpād udeti || ChUp_3,9.3 || 

sa yāvad ādityaḥ paścād udetā purastād astam etā dvis tāvad uttarata udetā 

dakṣiṇato 'stam etā marutām eva tāvad ādhipatyaṃ svārājyaṃ paryetā || 

ChUp_3,9.4 || 

1. Nu, van die vierde nectar leven de Maruts, met Soma
2
 als hun mond 

[leider]. De goden eten waarlijk niet, noch drinken zij. Door slechts naar 

deze nectar te kijken, worden zij verzadigd. 

2. Zij gaan deze gedaante binnen. Zij komen op uit deze gedaante. 

                                                        
1 De Āditya's zijn een groep van twaalf zonne-godheden (kinderen van Aditi). Hun leider is 

hier Varuṇa. Varuṇa wordt traditioneel geassocieerd met het Westen (de avondzon en de 

oceaan), wat klopt met de indeling van de windrichtingen in deze Upaniṣad (Westen = Sāma 

Veda).  

2 De Maruts zijn stormgoden, vaak geassocieerd met Indra, maar hier opereren ze als een 

aparte groep in het Noorden.  Hun leider is Soma (de Maangod). Soma wordt traditioneel 

geassocieerd met het Noorden en met vloeistoffen/nectar. 



128                                       HOOFDSTUK III 

 

3. Hij die deze nectar aldus kent, wordt zelf één van de Maruts, en met 

Soma als mond wordt hij verzadigd door slechts naar deze nectar te 

kijken. Hij gaat deze gedaante binnen, en hij komt uit deze gedaante op. 

4. Zolang de Zon in het westen opkomt en in het oosten ondergaat: 

tweemaal zo lang (dvis tāvat) komt hij in het noorden (uttarataḥ) op en gaat 

hij in het zuiden (dakṣiṇataḥ) onder. Zo lang zal hij de heerschappij en de 

zelfheerschappij van de Maruts bereiken. 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya navamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het negende deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 10 

atha yat pañcamam amṛtaṃ tat sādhyā upajīvanti brahmaṇā mukhena | na 

vai devā aśnanti na pibanti | etad evāmṛtaṃ dṛṣṭvā tṛpyanti || ChUp_3,10.1 || 

ta etad eva rūpam abhisaṃviśanti | etasmād rūpād udyanti || ChUp_3,10.2 || 

sa ya etad evam amṛtaṃ veda sādhyānām evaiko bhūtvā brahmaṇaiva 

mukhenaitad evāmṛtaṃ dṛṣṭvā tṛpyati | sa etad eva rūpam abhisaṃviśati | 

etasmād rūpād udeti || ChUp_3,10.3 || 

sa yāvad āditya uttarata udetā dakṣiṇato 'stam etā dvis tāvad ūrdhvam 

udetārvāg astam etā sādhyānām eva tāvad ādhipatyaṃ svārājyaṃ paryetā || 

ChUp_3,10.4 || 

1. Nu, van die vijfde nectar leven de Sādhya's, met Brahman [Om] als hun 

mond. De goden eten waarlijk niet, noch drinken zij. Door slechts naar 

deze nectar te kijken, worden zij verzadigd. 

2. Zij gaan deze gedaante binnen. Zij komen op uit deze gedaante. 

3. Hij die deze nectar aldus kent, wordt zelf één van de Sādhya's, en met 

Brahman als mond wordt hij verzadigd door slechts naar deze nectar te 

kijken. Hij gaat deze gedaante binnen, en hij komt uit deze gedaante op. 

4. Zolang de Zon in het noorden opkomt en in het zuiden ondergaat: 

tweemaal zo lang (dvis tāvat) komt hij boven (ūrdhvam) op en gaat hij 

beneden (arvāk) onder. Zo lang zal hij de heerschappij en de 

zelfheerschappij van de Sādhya's bereiken. 

Op dezelfde wijze komt hij op in het westen [voor de Āditya's], in het noorden 

[voor de Maruts] en boven [voor de Sādhya's], en gaat hij onder in de 

tegengestelde richting.  

De opvatting dat de tijdsduur telkens verdubbelt ten opzichte van de 

voorgaande [groep goden], wijkt af van de Purāṇa's (apaurāṇaṃ darśanam). 



HOOFDSTUK III                                             129 

 

Want de Paurāṇika's (mythologen) zeggen dat de tijd van opkomst en 

ondergang van de Zon gelijk is in de vier steden van Indra, Yama, Varuṇa en 

Soma [die in de vier windstreken liggen]. [Dit is zo] omdat de beweging 

rechtsom (pradakṣiṇa) rond de top van de berg Meru (op de Mānusottara-

bergketen) gelijkmatig is.  

Hier wordt door de Leraren (Ācāryas) de volgende oplossing (parihāra) 

gegeven: De steden zoals Amarāvatī [van Indra, in het Oosten] blijven wellicht 

bewoond (udvāsa) gedurende een periode die telkens verdubbelt voor de 

opeenvolgende [werelden]. 

En wat men 'opkomst van de Zon' noemt, is niets anders dan het zichtbaar 

worden (cakṣur-gocara-āpatti) voor de levende wezens die daar wonen. En het 

'voorbijgaan' daarvan is de ondergang. In werkelijkheid (paramārthataḥ) 

bestaat er geen opkomst en ondergang [want de zon is er altijd]. 

Wanneer er nu geen levende wezens zijn die daar wonen [omdat hun wereld 

vergaan is], dan komt de Zon voor hen niet op en gaat hij niet onder — zelfs al 

beweegt hij langs hetzelfde pad — simpelweg omdat het verschijnsel van 

'zichtbaar worden' en 'voorbijgaan' niet plaatsvindt [bij gebrek aan 

waarnemers]. Zo bewoont [de god Yama] de stad Saṃyamanī gedurende een 

tijd die tweemaal zo lang is als [Indra's tijd in] Amarāvatī Daarom wordt 

gezegd — vanuit het perspectief van ons menselijk begrip (asmad-buddhiṃ ca 

apekṣya) — dat voor de levende wezens die daar [in het Zuiden] wonen, de zon 

'in het zuiden' lijkt op te komen en in het noorden ondergaat. [De logica is: 

zolang zij bestaan, 'komt de zon op'. Omdat zij langer bestaan, 'schijnt de zon 

langer' voor hen]. 

Dezelfde redenering (yojanā) geldt voor de latere steden [in het Westen en 

Noorden]. 

(Noot: In de relatieve geografie van de platte aarde met Meru in het midden:) 

Voor allen bevindt de Meru zich in het Noorden. Wanneer de Zon in Amarāvatī 

(Oost) op het middaguur is, wordt hij in Saṃyamanī (Zuid) gezien als 

opkomend. Wanneer hij daar [in het Zuiden] op het middaguur is, wordt hij in 

Varuṇī (West) gezien als opkomend. En zo ook in de Noordelijke stad. Dit 

komt door de gelijkmatige beweging rechtsom. 

[Maar hoe zit het met de opkomst 'Boven' in 3.10.4?] Voor de bewoners van 

Ilāvṛta [het centrale continent rondom de Meru], voor wie de zonnestralen van 
alle kanten geblokkeerd worden door een omwalling van bergen, lijkt de Zon 

"boven op te komen en beneden onder te gaan". [Dit komt] doordat het licht van 

de Zon binnenkomt via de opening aan de bovenkant van de bergen. Evenzo 

kan men, op basis van het kenmerk (liṅga) van de verdubbeling van de 

genietings-tijd, afleiden (anumīyate) dat de nectars (zoals de Ṛg Veda-essentie) 



130                                       HOOFDSTUK III 

 

en de onsterfelijken (de goden die ervan leven) telkens een dubbele 

kracht/viriliteit (vīryavattva) bezitten ten opzichte van de voorgaande. Het 

'opkomen' en 'binnengaan' (rusten) is voor de Rudra's en de andere goden, én 

voor de kenner [de meditant], gelijk. 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya daśamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tiende deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 11 

atha tata ūrdhva udetya naivodetā nāstam etaikala eva madhye sthātā | tad 

eṣa ślokaḥ || ChUp_3,11.1 || 

1. Nu: wanneer hij vandaaruit naar boven (ūrdhva) is opgerezen, zal hij 

waarlijk niet meer opkomen, noch ondergaan. Hij zal enkel (ekala), alleen 

in het midden staan. Hierover bestaat dit vers: 

[De Zon] heeft aldus — door middel van opkomen en ondergaan — een gunst 

(anugraha) verleend aan de levende wezens, wat de oorzaak was voor het 

genieten van de vruchten van hun eigen karma. Wanneer echter de genieting 

van die karmische vruchten is uitgeput (kṣaye), en hij al die groepen levende 

wezens in zichzelf heeft teruggetrokken (saṃhṛtya)... Nu (atha), onmiddellijk 

daarna (tataḥ): Nadat hij is opgerezen 'voorbij' (ūrdhva) de tijd waarin hij de 

wezens begunstigde... komt hij op in het Zelf. 

Omdat de levende wezens, voor wie hij opkomt, dan afwezig zijn (abhāvāt), 

staat hij in zijn eigen Zelf (svātmasthaḥ). "Hij zal niet meer opkomen, noch 

ondergaan." Hij zal 'enkel' (ekala) — non-duaal (advitīya), zonder onderdelen 

(anavayava) — in het midden staan. De betekenis is: hij verblijft louter in zijn 

eigen Zelf. 

[Over de oorsprong van het volgende vers:] Daar was een zekere Kenner 

(vidvān), die de weg van de Vasu's en de anderen had gevolgd en deel had 

gehad aan het genieten van de rode nectar enzovoort. Nadat hij, in de 

beschreven volgorde, zijn eigen Zelf had benaderd als zijnde de Zon (Savitṛ); en 

nadat hij geconcentreerd (samāhita) was en deze mantra had 'gezien', stond hij 

op [uit meditatie] en sprak hij tot iemand anders die hem een vraag stelde. 

 

na vai tatra na nimloca | nodiyāya kadācana | devās tenāhaṃ satyena | mā 

virādhiṣi brahmaṇeti || ChUp_3,11.2 || 

2. Niet ging hij daar waarlijk onder, noch kwam hij ooit op. O goden, bij 

deze waarheid: Moge ik niet gescheiden worden (mā virādhiṣi) van 

Brahman. 



HOOFDSTUK III                                             131 

 

'Niet waarlijk daar': In die Brahmaloka waar ik vandaan ben gekomen, daar is 

datgene waarnaar jij vraagt [namelijk het verstrijken van tijd door dag en nacht] 

waarlijk niet aanwezig. Want de Zon (Savitṛ) is daar niet ondergegaan (nimloca 

/ astam agamat), noch is hij ergens vandaan opgekomen, op welk tijdstip dan 

ook. Toen er [door de ondervrager] gezegd werd dat het onlogisch 

(anupapannam) is dat de Brahmaloka vrij zou zijn van opkomst en ondergang, 

legde hij [de Yogi] als het ware een eed (śapatha) af:  

"O goden, gij getuigen, luister! Zo zeker als het woord dat door mij gesproken 

is, waar (satya) is; Bij die waarheid: moge ik (aham) niet in conflict komen (mā 
virādhiṣi 

1
/ mā virudhyeyam) met Brahman — met de ware aard van Brahman." 

 

na ha vā asmā udeti na nimlocati | sakṛd divā haivāsmai bhavati | ya etām 

evaṃ brahmopaniṣadaṃ veda || ChUp_3,11.3 || 

3. Voor hem komt [de Zon] waarlijk niet op, noch gaat hij onder. Voor 

hem is het eens en voor altijd dag (sakṛd divā). Hij die deze geheime leer 

van het Brahman (Brahmopaniṣad) aldus kent. 

De Schrifttekst zegt nu dat wat door hem [de Yogi in het vorige vers] gesproken 

werd, waar is: Voor hem — voor de kenner van Brahman zoals beschreven — 

komt de zon waarlijk niet op, gaat hij niet weg (nimlocati) en gaat hij niet 

onder. Maar wat dan? Voor deze kenner van Brahman is het 'eens en voor altijd 

dag' (sakṛd divā). Dat wil zeggen: het is altijd dag (sadā eva ahar bhavati). [Dit 

is zo] omdat hij zelf-stralend (svayañjyotis) is. [Dit geldt voor hem] die deze 

'Brahma-Upaniṣad' — de geheime leer van de Veda (veda-guhyam) — zoals 

beschreven, kent. De zinsnede 'Hij die dit aldus kent' betekent: hij die begrijpt 

wat wij gezegd hebben over de relatie met de nectar ten aanzien van de drie 

elementen (de dwarsbalk, enzovoort) en al het overige, door het in zijn gehele 

samenhang (tantreṇa) te zien. De betekenis is: de kenner wordt het eeuwige, 

ongeboren Brahman, dat niet begrensd (aparicchedya) wordt door de tijd van 

opkomst en ondergang. 

 

4. Dit nu vertelde Brahmā aan Prajāpati. Prajāpati aan Manu. Manu aan 

de schepselen (prajābhyaḥ). Dit nu — dit Brahman — vertelde de vader 

aan zijn oudste zoon Uddālaka Āruṇi. 

'Dit nu' — [namelijk] deze Kennis van de Honing (Madhu-jñāna) — "vertelde 

Brahmā — [oftewel] Hiraṇyagarbha — aan Prajāpati — [oftewel] Virāj. Hij 

[Prajāpati] vertelde het weer aan Manu." 

                                                        
1 Virādhiṣi: Een zeldzame vorm. Śaṅkara legt uit dat het betekent: "afgesneden worden", 

"tegenwerken" of "niet verkrijgen". De Yogi wil niet 'vallen' uit de staat van Eenheid. 



132                                       HOOFDSTUK III 

 

"Manu vertelde het aan de schepselen, beginnend met Ikṣvāku. Aldus prijst 

(stauti) de tekst de kennis, door aan te geven dat deze via een voortreffelijke 

opeenvolging (viśiṣṭa-krama) — beginnend met Brahmā — tot ons is gekomen. 

Bovendien: deze Kennis van de Honing vertelde de vader aan Uddālaka 

Āruṇi..." 

 

idaṃ vāva taj jyeṣṭhāya putrāya pitā brahma prabrūyāt praṇāyyāya 

vāntevāsine || ChUp_3,11.5 || 

5. Dit [Brahman] waarlijk dient een vader aan zijn oudste zoon te 

onderwijzen, of aan een waardige leerling (praṇāyya antevāsin). 

'Dit waarlijk' — dat wat zojuist beschreven is [de Madhu-Vidyā] — ...dient ook 

een ander [elke andere vader] te onderwijzen als het Brahman aan zijn oudste 

zoon, ...die alle liefde waardig is (sarva-priya-arha). Of aan een praṇāyya — 

[dat wil zeggen] een geschikte/gekwalificeerde (yogya) — leerling (antevāsin / 

śiṣya). 

nānyasmai kasmaicana | yady apy asmā imām adbhiḥ parigṛhītāṃ dhanasya 

pūrṇāṃ dadyād etad eva tato bhūya iti || ChUp_3,11.6 || 

6. Aan niemand anders [mag hij het vertellen]. Zelfs als men hem [de 

leraar] deze door water omgeven [aarde], gevuld met rijkdom, zou geven: 

dit [inzicht] is waarlijk meer dan dat, dit is meer dan dat. 

"Hij mag het aan niemand anders vertellen." Van de vele mogelijke 'waardige 

ontvangers' (tīrtha's) — zoals leraren en anderen — zijn er slechts twee 

toegestaan [namelijk de oudste zoon en de waardige leerling, zie vorig vers]. 

Waarom deze inperking (saṅkocana) van de ontvangers? [Het antwoord ligt in 

de waarde:] Stel dat iemand aan de leraar, als losprijs/betaling (niṣkraya) voor 

de kennis, deze [aarde] zou geven, gevuld met rijkdom en voorzien van alle 

middelen tot genot... ...dan nog is dat geen [voldoende] betaling daarvoor. 

Omdat dit — namelijk het schenken van de Madhu-Vidyā — 'meer' (bhūyas) is. 

De betekenis is: het heeft een veel groter resultaat dan zelfs dat geschenk [van 

de hele aarde]. De herhaling ['dit is meer dan dat'] dient ter benadrukking 

(ādara). 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasyaikādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het elfde deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 12 

gāyatrī vā idaṃ sarvaṃ bhūtaṃ yad idam kiñca | vāg vai gāyatrī | vāg vā idaṃ 

sarvaṃ bhūtaṃ gāyati ca trāyate ca || ChUp_3,12.1 || 



HOOFDSTUK III                                             133 

 

1. De Gāyatrī is waarlijk dit alles, wat er ook maar bestaat. Spraak (Vāk) is 

waarlijk de Gāyatrī. Want Spraak bezingt (gāyati) waarlijk dit alles en 

beschermt (trāyate) het. 

Inleiding: Waarom een nieuwe methode? Omdat deze Kennis van Brahman 

(Brahma-vidyā) zulke uitstekende vruchten afwerpt [zoals beschreven in de 

Madhu-Vidyā], moet zij ook op een andere manier (prakāra-antareṇa) verteld 

worden. Daarom begint de tekst met: "De Gāyatrī is waarlijk...", enzovoort. Het 

[Brahman] wordt hier onderwezen via de Gāyatrī als toegangspoort (dvāreṇa). 

Waarom? Omdat Brahman, dat vrij is van alle onderscheidende kenmerken 

(sarva-viśeṣa-rahita) en dat enkel gekend wordt door de ontkenning van 

specificaties ("Niet dit, niet dit" / neti neti), moeilijk te begrijpen is (durbodha). 

Waarom de Gāyatrī? Hoewel er vele metra (chandas) bestaan, wordt enkel de 

Gāyatrī gekozen als de toegangspoort tot de kennis van Brahman. Dit is 

vanwege haar belangrijkheid/voorrang (prādhānya). Waarin ligt die 

belangrijkheid bij het offer? 1) Vanwege het [mythische] ophalen van de Soma 

[door de Gāyatrī], 2) Omdat zij de lettergrepen van andere metra overneemt en 

daardoor andere metra doordringt (vyāpti), 3) Omdat zij alle persingen
1
 

(savana) van het offer doordringt. 

Bovendien is de Gāyatrī de essentie (sāra) van de Brahmaan. Net zoals men 

zijn moeder (mātaram iva) niet verlaat, zo vindt men na de 'zeer 

zware/belangrijke' (gurutara) Gāyatrī geen ander die belangrijker is om het 

genoemde Brahman te bereiken. De extreme zwaarte/belangrijkheid (gaurava) 

van haar is welbekend. Daarom wordt Brahman onderwezen via de 'mond' (het 

medium) van de Gāyatrī. 

Uitleg van het Vers: Het woordje 'vai' (waarlijk) in "De Gāyatrī is waarlijk..." 

dient ter benadrukking (avadhāraṇa). "Dit alles — elk schepsel (bhūta) dat hier 

is, bewegend of onbewegend — dat alles is louter de Gāyatrī."
2
 

Bezwaar: Maar het is onlogisch dat een louter metrum (een poëtische maat) 

'alles' zou zijn. 

Antwoord: Daarom [schakelt de tekst over naar] de oorzaak van de Gāyatrī, 

namelijk Spraak (Vāk). [De tekst zegt:] "Spraak is waarlijk de Gāyatrī." Want 

Spraak 'zingt' (gāyati) — oftewel benoemt (śabdayati) — alles wat bestaat ("Dit 

                                                        
1 Zie voetnoot bij II.24.1 

2 Gāyatrī is Alles: Hoe kan een versmaat "alles" zijn? 1. Gāyatrī is gemaakt van Spraak 

(Vāk). 2. In de Vedische filosofie zijn naam en vorm (nāma-rūpa) onafscheidelijk. Een 

object 'bestaat' pas voor ons als we het kunnen benoemen. 3. Omdat Spraak alle namen (en 

dus alle dingen) omvat, en Gāyatrī de essentie van Spraak is, is Gāyatrī alles. 

 



134                                       HOOFDSTUK III 

 

is een koe, dit is een paard"). "En Spraak 'beschermt' (trāyate)." [Hoe?] Door te 

zeggen: "Vrees niet voor dat daar", of "Wat is uw angst die is gerezen?", 

enzovoort. Doordat men door Spraak van angst wordt afgekeerd, is Spraak de 

redder (trātṛ). Omdat Spraak, die alle wezens is, 'zingt' en 'beschermt', en omdat 

de Gāyatrī niet verschillend is van Spraak (want het metrum is gemaakt van 

woorden), daarom zingt en beschermt de Gāyatrī alles. Het 'Gāyatrī-zijn' 

(gāyatrītvam) van de Gāyatrī komt voort uit dit 'zingen' (gāna) en 'beschermen' 

(trāṇa). 

 

yā vai sā gāyatrīyaṃ vāva sā yeyaṃ pṛthivī | asyāṃ hīdaṃ sarvaṃ bhūtaṃ 

pratiṣṭhitam | etām eva nātiśīyate || ChUp_3,12.2 || 

2. Die Gāyatrī nu, is waarlijk deze Aarde. Want op haar is alles wat bestaat 

gevestigd. Men gaat haar niet te boven (nātiśīyate 

Die Gāyatrī nu, die zojuist beschreven is als hebbende de aard van alle wezens 

[omdat ze Spraak is], is waarlijk deze Aarde. Maar hoe is deze Aarde de 

Gāyatrī? Er wordt geantwoord: Vanwege de verbondenheid met alle wezens. 

Hoe zit die verbondenheid met alle wezens in elkaar? Omdat op deze Aarde alle 

wezens — zowel de onbewegende (planten/stenen) als de bewegende 

(dieren/mensen) — gevestigd (pratiṣṭhitam) zijn.  En ze 'gaan deze Aarde niet 

te boven' (nātiśīyate); dat wil zeggen: ze overschrijden haar niet [ze kunnen niet 

buiten haar bestaan]. [De logica is als volgt:] Net zoals de Gāyatrī verbonden is 

met de wezens door middel van 'zingen' (benoemen) en 'beschermen' [zie vorig 

vers], zo is de Aarde verbonden met de wezens door hen te ondersteunen 

(pratiṣṭhāna). daarom is de Aarde de Gāyatrī. 

 

yā vai sā pṛthivīyaṃ vāva sā yad idam asmin puruṣe śarīram | asmin hīme 

prāṇāḥ pratiṣṭhitāḥ | etad eva nātiśīyante || ChUp_3,12.3 || 

3. Die Aarde nu, is waarlijk dit: wat dit lichaam (śarīram) is in de mens 

(puruṣe). Want in dit [lichaam] zijn deze levensadems (prāṇa's) gevestigd. 

Zij gaan dit [lichaam] niet te boven (nātiśīyante). 

Die Aarde nu — die Gāyatrī is — is waarlijk dit. Wat is dat? Dat wat dit 

lichaam is in deze persoon (puruṣe) — [oftewel] in het levende wezen (jīva), 

dat een samenstel (saṅghāta) is van gevolgen (lichaam) en oorzaken 

(zintuigen). [Het lichaam wordt gelijkgesteld aan de Aarde] omdat het lichaam 

van aardse aard (pārthiva) is. [Vraag:] Hoe heeft het lichaam de status van 

Gāyatrī? Er wordt gezegd: Omdat daarin [in het lichaam] deze levensadems 

(prāṇa's) gevestigd zijn, die [in deze context] worden aangeduid met het woord 

'wezens' (bhūta). Daarom is het lichaam de Gāyatrī: net als de Aarde is het de 



HOOFDSTUK III                                             135 

 

steunplaats van de adems (die hier staan voor de 'wezens'). Omdat de 

levensadems dit lichaam [zolang men leeft] niet te boven gaan [niet verlaten]. 

 

yad vai tat puruṣe śarīram idaṃ vāva tad yad idam asminn antaḥ puruṣe 

hṛdayam | asmin hīme prāṇāḥ pratiṣṭhitāḥ | etad eva nātiśīyante || 

ChUp_3,12.4 || 

4. Dat wat nu het lichaam in de mens is, dat is waarlijk dit: wat dit hart 

(hṛdayam) is binnenin deze mens. Want in dit [hart] zijn deze levensadems 

(prāṇa's) gevestigd. Zij gaan dit niet te boven (nātiśīyante). 

Dat wat het lichaam in de mens is — [dat in het vorige vers gelijkgesteld werd 

aan] de Gāyatrī — dat is waarlijk dit. Wat is dat? Wat hier binnenin — in het 

midden van — de mens is: het hart, dat ook wel 'de Lotus' (puṇḍarīka) wordt 

genoemd. Dít is de Gāyatrī. [Vraag:] Hoezo? Hij antwoordt: Omdat hierin deze 

levensadems gevestigd zijn. Daarom is het hart de Gāyatrī, net zoals het 

lichaam dat was [omdat het de drager is van de levenskrachten]. En de 

levensadems gaan dit [hart] niet te boven [ze verlaten het niet zolang men leeft].  

 Vanwege Schriftteksten zoals 'Prāṇa is vader, Prāṇa is moeder' (ChUp 7.15.1) 

en 'Geen enkel wezen (bhūta) schadend' (ChUp 8.15.1), worden de Prāṇa's 

aangeduid met het woord 'Bhūta' (Wezen)." (Dit legt uit waarom de definitie 

van Gāyatrī uit vers 1, namelijk dat zij "alles wat bestaat/alle wezens" is, ook 

op het hart van toepassing is: het hart bevat de Prāṇa's, en Prāṇa's zijn de 

essentie van wezens). 

 

saiṣā catuṣpadā ṣaḍvidhā gāyatrī | tad etad ṛcābhyanūktam || ChUp_3,12.5 || 

5. Zij, deze Gāyatrī, is viervoetig (catuṣpadā) en zesvoudig (ṣaḍvidhā). Dit 

wordt verklaard (abhyanūktam) door een Ṛk-vers. 

"Zij, deze Gāyatrī, is viervoetig." Omdat zij de vorm van een metrum (chando-
rūpā) heeft, bestaat zij uit voeten van zes lettergrepen (ṣaḍ-akṣara-padā). 

[Noot: 4 voeten x 6 lettergrepen = 24 lettergrepen, het totaal van de Gāyatrī]. 

"Zij is zesvoudig (ṣaḍvidhā)." Zij is zesvoudig omdat zij bestaat in de vorm 

van: 1. Spraak (Vāk), 2. Wezens (Bhūta), 3. Aarde (Pṛthivī), 4. Lichaam 

(Śarīra), 5. Hart (Hṛdaya), 6. Levensadem (Prāṇa). 

Hoewel Spraak en Levensadem [in de voorgaande verzen] werden genoemd 
met een ander doel (anyārtha-nirdiṣṭayoḥ) [namelijk om de definities van 

'Gāyatrī' en 'Bhūta' uit te leggen], zijn ze toch vormen (prakāra) van de Gāyatrī. 

Want anders zou de vervolmaking van het getal 'zesvoudig' onmogelijk 

(anupapatti) zijn. Aangaande deze betekenis — namelijk dit Brahman dat 

'Gāyatrī' wordt genoemd, dat in de Gāyatrī aanwezig is en dat via de 'mond' van 



136                                       HOOFDSTUK III 

 

de Gāyatrī wordt onderwezen — wordt ook door een Ṛk (een mantra) 

gesproken (abhyanūktam), oftewel: het wordt onthuld (prakāśitam). 

 

tāvān asya mahimā tato jyāyāṃś ca puruṣaḥ | pādo 'sya sarvā bhūtāni tripād 

asyāmṛtaṃ divīti || ChUp_3,12.6 || 

6. Zó groot is zijn grootsheid (mahimā); maar de Persoon (Puruṣa) is nog 

groter dan dat. Eén voet (pāda) van hem zijn alle wezens; drie voeten 

(tripād) van hem zijn het onsterfelijke in de hemel. 

Zó groot is de grootsheid — de uitbreiding van de glorie (vibhūti-vistāra) — 

van dit 'Gehele Brahman' dat Gāyatrī wordt genoemd. [Namelijk:] zover als de 

viervoetige en zesvoudige modificatie (vikāra) van Brahman reikt, die is 

uitgelegd als zijnde de 'voet' die Gāyatrī heet. Daarom: Groter (jyāyān) — 

oftewel machtiger — dan dat [gemanifesteerde deel]... — wat gekenmerkt 

wordt als een modificatie (vikāra), wat de naam Gāyatrī draagt en wat 'louter 

een woordgebruik' (vācārambhaṇa) is — ...is de Puruṣa. [Hij is] de Puruṣa 

omdat hij de vorm heeft van de Ultieme Werkelijkheid (paramārtha-satya) en 

onveranderlijk (avikāra) is. [Hij heet Puruṣa] omdat hij alles vult (sarva-
pūraṇa) of omdat hij in de stad (puri) [van het lichaam] rust. Van Hem is 'één 

voet' alle wezens — [dat wil zeggen] alle elementen zoals Vuur, Water, 

Voedsel, inclusief alles wat beweegt en niet beweegt.  De 'Tripāt' is hij die drie 

voeten heeft. Het drievoetige onsterfelijke [deel], genaamd Puruṣa, van het 

Gehele Gāyatrī-Zelf, bevindt zich 'in de hemel' (divi). De betekenis is: het is 

gevestigd in zijn eigen Zelf, dat stralend (dyotanavati) is. 

 

yad vai tad brahmetīdaṃ vāva tad yo 'yaṃ bahirdhā puruṣād ākāśaḥ | yo vai 

sa bahirdhā puruṣād ākāśaḥ || ChUp_3,12.7 || 

7. Dat wat dat Brahman is, dat is waarlijk dit: wat deze ruimte (ākāśa) is 

buiten de mens (puruṣa). De ruimte die waarlijk buiten de mens is.. 

Dat wat dat 'onsterfelijke met drie voeten' is — dat via de 'mond' (het medium) 

van de Gāyatrī als 'Brahman' werd beschreven — dat is waarlijk dit hier. Dat 

wat deze welbekende (prasiddha), materiële/elementaire (bhautika) ruimte is, 

die zich buiten de mens bevindt... ...dat is genoemd als 'de ruimte die waarlijk 

buiten de mens is'. 

 

ayaṃ vāva sa yo 'yam antaḥ puruṣa ākāśaḥ | yo vai so 'ntaḥ puruṣa ākāśaḥ || 

ChUp_3,12.8 || 

8. Dit is waarlijk dat: wat deze ruimte (ākāśa) binnen in de mens (antaḥ 

puruṣe) is. De ruimte die waarlijk binnen in de mens is... 



HOOFDSTUK III                                             137 

 

Dit is waarlijk dat: wat deze ruimte binnen in de mens — [dat wil zeggen] in 

het lichaam (śarīre) — is.  [Dat is] de ruimte die waarlijk binnen in de mens is. 

 

ayaṃ vāva sa yo 'yam antarhṛdaya ākāśaḥ | tad etat pūrṇam apravarti | 

pūrṇam apravartinīṃ śriyaṃ labhate ya evaṃ veda || ChUp_3,12.9 || 

9. Dit is waarlijk dat: wat deze ruimte (ākāśa) binnen in het hart is. Dat is 

dit: het Volle (pūrṇam) en het Onveranderlijke (apravarti). Hij verkrijgt 

volle en onveranderlijke voorspoed (śrī), hij die dit aldus weet. 

Dit is waarlijk dat: wat deze ruimte binnen in het hart — in de hart-lotus — is. 

Vraag: Hoe kan de Ruimte, die Eén is, in drieën verdeeld worden [buiten de 

mens, in de mens, in het hart]?  

Antwoord: Er wordt gezegd: 

1. In de ruimte van de uiterlijke zintuiglijke objecten — de Wakende Staat 

(jāgarita-sthāna) — wordt een overvloed aan lijden (duḥkha-bāhulya) 

waargenomen. 

2. Daarna, binnen in het lichaam — wat de plaats is van de Droomstaat 

(svapna-sthāna) — is het lijden voor de dromer milder (mandatara).  

3. Maar in de ruimte die zich in het hart bevindt, 'verlangt men niets en ziet men 

geen enkele droom'. 

Daarom is de ruimte die de vorm heeft van de beëindiging van alle lijden, de 

staat van Diepe Slaap (suṣupti-sthāna).  Daarom is het logisch om de indeling 

in drieën uit te leggen, ook al is [de Ruimte] één.  

Het vernauwen (saṅkoca) van de ruimte — beginnend 'buiten de mens' tot aan 

'in het hart' — wordt gedaan om de specifieke plaats voor mentale concentratie 

(cetaḥ-samādhāna) te prijzen. Net zoals men zegt: 'Van de drie werelden 

onderscheidt Kurukṣetra zich; en van Kurukṣetra [het deel] Pṛthūdaka', 

enzovoort.  Men moet begrijpen dat dit Brahman, dat 'Hart-Ruimte' (Hārda-

ākāśa) wordt genoemd, Vol (pūrṇa) is en allesdoordringend (sarvagata), en 

niet beperkt is tot enkel het hart — ook al wordt de geest in de hart-ruimte 

geconcentreerd. 

'Onveranderlijk' (apravarti): Omdat het niet in zijn aard ligt om ergens vandaan 

ergens naartoe te bewegen/handelen (pravartitum), is het apravarti. Dat 
betekent: het heeft de eigenschap van onvergankelijkheid (anucchitti-

dharmakam). Andere elementen/wezens zijn begrensd (paricchinna) en 

vergankelijk; zo is de Hart-Ruimte niet. [Resultaat:] Hij verkrijgt 'volle' en 

'onveranderlijke' — oftewel onvergankelijke — 'voorspoed' (śrī / vibhūti). Dit is 

het zichtbare resultaat van [meditatie op] de kwaliteit (guṇa-phalam). Hij die 



138                                       HOOFDSTUK III 

 

het Brahman aldus weet — als bezitter van de kwaliteiten 'Vol' en 

'Onveranderlijk' — die bereikt die staat terwijl hij hier nog leeft (jīvan eva). 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya dvādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het twaalfde deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 13 

tasya ha vā etasya hṛdayasya pañca devasuṣayaḥ | sa yo 'sya prāṅ suṣiḥ sa 

prāṇaḥ | tac cakṣuḥ | sa ādityaḥ | tad etat tejo 'nnādyam ity upāsīta | tejasvy 

annādo bhavati ya evaṃ veda || ChUp_3,13.1 || 

1. Van dat hart nu zijn er waarlijk vijf openingen voor de goden 

(devasuṣayaḥ). De opening die oostelijk (prāṅ) is, dat is de Prāṇa 

(Opgaande Adem). Dat is het Oog. Dat is de Zon (Āditya). Men dient 

daarop te mediteren als Luister/Energie (Tejas) en Voedsel (Annādyam). 

Hij wordt stralend (tejasvī) en een eter van voedsel, hij die dit aldus weet. 

Met de passage beginnend met 'Van dat hart nu...', wordt aangevangen om de 

kwaliteiten van de poortwachters (dvārapāla) en dergelijke voor te schrijven. 

Dit dient als onderdeel (aṅga) van de meditatie op het Brahman dat 'Gāyatrī' 

wordt genoemd [in de vorige sectie]. Net zoals in de wereld de poortwachters 

van een koning, wanneer ze door eerbetoon (upāsana) gunstig gestemd 

(vaśīkṛtā) zijn, middelen worden om de koning te bereiken; zo is het ook hier. 

'Van dat' (tasya): van het hart dat het onderwerp van bespreking is. 'Van dit' 

(etasya): dat zojuist [in 3.12.9] genoemd is.  Er zijn vijf — het getal vijf — 

openingen van de goden (devasuṣayaḥ). Het zijn de openingen van de poort die 

leidt tot het bereiken van de Hemelse Wereld (Svargaloka). Omdat ze bewaakt 

worden door de goden — Prāṇa, Āditya, enzovoort — heten ze 'openingen voor 

de goden'. Van dat hart, dat het paleis (bhavana) van de Hemelse Wereld is: De 

opening die oostelijk (prāṅ) is — oftewel het gat of de deur die naar het oosten 

gericht is — dat is de Prāṇa. Omdat de specifieke luchtstroom (vāyu) die zich 

daarin bevindt en door die deur beweegt, 'voort-ademt' (prāṇiti / naar voren 

ademt)." 

 Precies daarmee verbonden — en niet verschillend ervan — is dat Oog. En 

precies zo is dat de Zon. Want de Schrifttekst zegt: 'De Zon is waarlijk de 

uiterlijke Prāṇa' (Prashna Up. 3.8). En hij bevindt zich in het hart via de 

volgorde van ondersteuning: Oog en Vorm. (Want in de Vājasaneyaka / 

Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad wordt gevraagd: "Waarop rust de Zon? Op het Oog.") 

Want Prāṇa en Vāyu (Lucht) zijn één godheid, en het Oog en de Zon zijn dat 

ook, samen met hun basis. (De tekst zal later ook zeggen bij het offeren: "Aan 

Prāṇa, Svāhā!", waarbij het offermateriaal al deze [Oog/Zon] verzadigt).  Dat 



HOOFDSTUK III                                             139 

 

[complex van Prāṇa/Oog/Zon] is het Brahman, omdat het de poortwachter is 

van de Hemelse Wereld.  

Hij die de Hemelse Wereld wenst te bereiken, dient hierop te mediteren met 

deze twee kwaliteiten: 1. Als Luister (Tejas): vanwege de vorm van het Oog en 

de Zon [die licht geven], 2. Als Voedsel (Annādyam): omdat de Zon (Savitṛ) 

voedsel is [of voedsel voortbrengt/eet]. Het resultaat (phalam) van deze 

kwaliteiten voor hem die dit weet, is: Hij wordt stralend (tejasvī) en een eter 

van voedsel (annāda) — dat wil zeggen: vrij van ziekte (āmayāvi-tva-rahita). 

En het voornaamste resultaat (mukhya phala) is dat de poortwachter, gunstig 

gestemd door de meditatie, de oorzaak wordt voor het bereiken van de Hemelse 

Wereld. 

 

atha yo 'sya dakṣiṇaḥ suṣiḥ sa vyānaḥ | tac chrotram | sa candramāḥ | tad 

etac chrīś ca yaśaś cety upāsīta | śrīmān yaśasvī bhavati ya evaṃ veda || 

ChUp_3,13.2 || 

2. Nu, de opening van hem [het hart] die zuidelijk (dakṣiṇa) is, dat is de 

Vyāna. Dat is het Gehoor (Śrotram). Dat is de Maan (Candramas). Men 

dient daarop te mediteren als Voorspoed (Śrī) en Roem (Yaśas). Hij wordt 

voorspoedig (śrīmān) en beroemd (yaśasvī), hij die dit aldus weet. 

"Nu, de opening van hem die zuidelijk is:" De specifieke luchtstroom (vāyu) die 

zich daarin bevindt, is de Vyāna. [Hij wordt zo genoemd] omdat hij krachtige 

handelingen (vīryavat-karma) verricht, of omdat hij Prāṇa en Apāna gescheiden 

houdt (vigṛhya), of omdat hij 'in diverse richtingen ademt' (nānā vāniti). En 

precies daarmee verbonden is dat zintuig: het Gehoor. En zo ook is dat de 

Maan. Want de Schrifttekst zegt: 'Door het Gehoor werden de Windstreken en 

de Maan geschapen' (Aitareya Upaniṣad 1.1.4). [Zij moeten gemediteerd 

worden] samen met hun basis (saha-āśrayau), net als voorheen [bij het Oog en 

de Zon].  Dit is 'Voorspoed' (Śrī), oftewel welvaart/macht (vibhūti).  Omdat 

Gehoor en Maan de oorzaken zijn van [respectievelijk] kennis en voedsel, 

daarom bezitten zij de status van 'Voorspoed'. (Kennis verkrijgt men door te 

luisteren; voedsel wordt door de maan geregeerd). En voor iemand die kennis 

en voedsel bezit, ontstaat er 'Roem' (Yaśas) — oftewel vermaardheid (khyāti). 

Omdat zij de oorzaak zijn van roem, bezitten zij de status van 'Roem'. Daarom 

dient men met deze twee kwaliteiten te mediteren. De rest is gelijk [aan het 

vorige vers]. 

 

atha yo 'sya pratyaṅ suṣiḥ so 'pānaḥ | sā vāk | so 'gniḥ | tad etad 

brahmavarcasam annādyam ity upāsīta | brahmavarcasy annādo bhavati ya 

evaṃ veda || ChUp_3,13.3 || 



140                                       HOOFDSTUK III 

 

3. Nu, de opening van hem die westelijk (pratyaṅ) is, dat is de Apāna. Dat is 

Spraak (Vāk). Dat is het Vuur (Agni). Men dient daarop te mediteren als 

Heilige Luister (Brahmavarcas) en Voedsel (Annādyam). Hij wordt stralend 

door heilige kennis (brahmavarcasī) en een eter van voedsel, hij die dit 

aldus weet. 

"Nu, de opening van hem die westelijk (paścima) is:" De specifieke 

luchtstroom (vāyu) die zich daarin bevindt, dat is de Apāna. [Hij wordt zo 

genoemd] omdat hij urine, ontlasting, enzovoort, wegvoert (apanayan) en 

omdat hij naar beneden ademt (adho 'niti).  Zo is dat [ook] Spraak. En vanwege 

het verband daarmee [met Spraak], is dat ook het Vuur. (Want spraak is de zetel 

van Agni). Dit is Heilige Luister (Brahmavarcas). Brahmavarcas is de 

uitstraling (tejas) die veroorzaakt wordt door goed gedrag (vṛtta) en Veda-

studie (svādhyāya). [Dit hoort hierbij] vanwege het verband van Vuur met goed 

gedrag en Veda-studie. En omdat de Apāna de oorzaak is van het inslikken/eten 

(ghrasana) van voedsel, bezit het de status van Voedsel (Annādyam). De rest is 

gelijk. 

 

atha yo 'syodaṅ suṣiḥ sa samānaḥ | tan manaḥ | sa parjanyaḥ | tad etat kīrtiś 

ca vyuṣṭiś cetyupāsīta | kīrtimān vyuṣṭimān bhavati ya evaṃ veda || 

ChUp_3,13.4 || 

4. Nu, de opening van hem die noordelijk (udaṅ) is, dat is de Samāna. Dat 

is de Geest (Manas). Dat is Parjanya (de Regengod). Men dient daarop te 

mediteren als Roem (Kīrti) en Schoonheid (Vyuṣṭi). Hij wordt beroemd en 

bezitter van schoonheid, hij die dit aldus weet. 

"Nu, de opening van hem die noordelijk is" — oftewel naar het noorden 

gericht: De specifieke luchtstroom (vāyu) die zich daarin bevindt, is de Samāna. 

[Hij heet zo] omdat hij het gegeten en gedronken voedsel 'gelijkmatig verdeelt' 

(samaṃ nayati) [over het lichaam]. Daarmee verbonden is de Geest (Manas), 

het innerlijk orgaan. Dat is Parjanya, de god wiens aard regen (vṛṣṭi) is. (En de 

wateren worden veroorzaakt door Parjanya) Want de Schrifttekst zegt: 'Door de 

Geest werden de Wateren en Varuṇa geschapen' (Aitareya Upaniṣad 1.1.4). Dit 

is ook 'Roem' (Kīrti). Omdat de Geest — [oftewel] Kennis — de oorzaak is van 

roem. [Definitie:] Kīrti (Roem) is de vermaardheid (viśrutatva) die buiten het 

eigen zelf ligt (ātma-parokṣa — oftewel: wat anderen over iemand horen). 

(Yaśas daarentegen [genoemd in vers 2] is de vermaardheid/glorie die door de 

eigen zintuigen/instrumenten ervaren wordt). Vyuṣṭi is straling (kānti) of de 

bevalligheid/schoonheid (lāvaṇya) die in het lichaam zit. En omdat daaruit [uit 

regen/voedsel/geest] roem ontstaat, is het ook Roem. De rest is gelijk. 

 



HOOFDSTUK III                                             141 

 

atha yo 'syordhvaḥ suṣiḥ sa udānaḥ | sa vāyuḥ | sa ākāśaḥ | tad etad ojaś ca 

mahaś cety upāsīta | ojasvī mahasvān bhavati ya evaṃ veda || ChUp_3,13.5 || 

5. Nu, de opening van hem die opwaarts (ūrdhva) is, dat is de Udāna. Dat is 

de Wind (Vāyu). Dat is de Ruimte (Ākāśa). Men dient daarop te mediteren 

als Kracht (Ojas) en Grootheid (Mahas). Hij wordt krachtig (ojasvī) en 

groot (mahasvān), hij die dit aldus weet. 

"Nu, de opening van hem die opwaarts is:" De specifieke luchtstroom daarin is 

de Udāna. [Hij heet zo] omdat hij begint bij de voetzolen (ā-pādalāt) en 

omhoog stijgt (utkramaṇāt), en omdat hij ademt (aniti) terwijl hij handelingen 

verricht die gericht zijn op verheffing (utkarṣa). Daarom is hij de Udāna. Dat is 

de Wind (Vāyu) en dat is zijn drager/basis (ādhāra): de Ruimte (Ākāśa). Dat is 

dit: 'Kracht' (Ojas) en 'Grootheid' (Mahas). Omdat Wind en Ruimte de 

oorzaken zijn van kracht (ojas) — en Ojas betekent kracht (bala) — [daarom is 

het Ojas]. En vanwege de grootsheid (mahatva) [van de Ruimte], is het 

'Grootheid' (Mahas). De rest is gelijk. 

 

te vā ete pañca brahmapuruṣāḥ svargasya lokasya dvārapāḥ | sa ya etān evaṃ 

pañca brahmapuruṣān svargasya lokasya dvārapān vedāsya kule vīro jāyate | 

pratipadyate svargaṃ lokaṃ ya etān evaṃ pañca brahmapuruṣān svargasya 

lokasya dvārapān veda || ChUp_3,13.6 || 

6. Deze vijf zijn waarlijk de dienaren van Brahman (Brahmapuruṣāḥ), de 

poortwachters van de hemelse wereld. Hij die deze vijf dienaren van 

Brahman, de poortwachters van de hemelse wereld, aldus kent: in zijn 

familie wordt een held (vīra) geboren. En hij bereikt de hemelse wereld, hij 

die deze vijf dienaren van Brahman, de poortwachters van de hemelse 

wereld, aldus kent. 

Deze vijf, zoals beschreven [in de voorgaande verzen], zijn — vanwege hun 

verbinding met de vijf openingen — de vijf dienaren (puruṣāḥ) van het Hart-

Brahman (Hārda Brahman). [Ze zijn] als koninklijke beambten (rāja-puruṣāḥ) 

die bij de deur staan; ze zijn de poortwachters (dvārapālāḥ) van de Hemelse 

Wereld (die het Hart is). Want door dezen — oog, oor, spraak, geest en adem 

— die naar buiten gericht zijn (bahirmukha) in hun activiteit, worden de 

toegangspoorten tot het Hart-Brahman geblokkeerd (niruddhāni). Dit is direct 

waarneembaar (pratyakṣam): doordat de zintuigen onbeheerst zijn en diep 
geworteld in de onwaarheid van de gehechtheid aan externe objecten, blijft de 

geest niet bij het Hart-Brahman. Daarom is het naar waarheid gezegd: 'Deze vijf 

dienaren van Brahman zijn de poortwachters van de hemel'. Daarom: hij die 

deze poortwachters van de hemelse wereld aldus kent — gekenmerkt door de 

genoemde kwaliteiten [zoals zicht, gehoor, etc.] — en op hen mediteert, die 



142                                       HOOFDSTUK III 

 

brengt hen door meditatie onder controle (vaśīkaroti). Net zoals men, na de 

poortwachters van een koning door dienstbetoon/eerbetoon gunstig gestemd te 

hebben, [toegang krijgt tot de koning]; Zo bereikt hij, niet langer door hen 

tegengehouden (anivāritaḥ), de Hemelse Wereld — oftewel het Hart-Brahman, 

dat als de Koning is. Bovendien wordt er in de familie van deze kenner een held 

(vīra) — een heldhaftige zoon — geboren. Vanwege het vereren van de 

heldhaftige/krachtige Puruṣa's (de Prāṇa's/goden). En die [zoon] fungeert als 

oorzaak voor de voortgang in de meditatie op Brahman, doordat hij de 

[spirituele] schulden (ṛṇa) inlost. En daardoor leidt het indirect (pāramparyeṇa) 

tot het bereiken van de Hemelse Wereld. Dus het bereiken van de Hemelse 

Wereld is het ene, uiteindelijke resultaat. 

 

atha yad ataḥ paro divo jyotir dīpyate viśvataḥpṛṣṭheṣu sarvataḥpṛṣṭheṣv 

anuttameṣūttameṣu lokeṣv idaṃ vāva tad yad idam asminn antaḥ puruṣe 

jyotiḥ | tasyaiṣā dṛṣṭir yatraitad asmiñ charīre saṃsparśenoṣṇimānaṃ vijānāti 

| tasyaiṣā śrutir yatraitat karṇāv apigṛhya ninadam iva nadathur ivāgner iva 

jvalata upaśṛnoti | tad etad dṛṣṭaṃ ca śrutaṃ cety upāsīta | cakṣuṣyaḥ śruto 

bhavati ya evaṃ veda ya evaṃ veda || ChUp_3,13.7 || 

7. Nu, dat Licht (jyotis) dat daarginds straalt boven deze hemel, boven de 

rug van alles, boven de rug van het universum, in de werelden die de 

allerhoogste zijn (anuttameṣu): Dat is waarlijk dit Licht dat hier binnen in 

de mens (antaḥ puruṣe) is. Hiervan is dit de [waarneembare] visie (dṛṣṭi): 

Wanneer men in dit lichaam door aanraking (saṃsparśena) warmte  

uṣṇimānam) waarneemt. Hiervan is dit het gehoor (śruti): Wanneer men de 

oren afsluit en [een geluid] hoort als van een [donderende] wagen (ninada), 

of als het loeien van een stier (nadathu), of als een brandend vuur. 

Men dient hierop te mediteren als het Geziene en het Gehoorde. Hij wordt 

'een lust voor het oog' (cakṣuṣya) en 'beroemd' (śruta), hij die dit aldus 

weet, hij die dit aldus weet. 

Nu [keert de tekst terug naar] dat Hemelse Rijk dat de kenner bereikt door de 

'Heldhaftige Dienaren' (de zintuigen/poortwachters uit het vorige vers) te 

vereren. En naar wat eerder gezegd is: "Drie voeten van Hem zijn het 

onsterfelijke in de hemel". Dit alles moet nu, door middel van een teken (liṅga), 

binnen het bereik van directe waarneming (gocara) van het oog en oor gebracht 

worden. Net zoals men het bestaan van vuur afleidt uit het teken van rook. Op 

die manier ontstaat er namelijk een vaste overtuiging (dṛḍhā pratītiḥ) dat "Dit 

inderdaad Dat is". En ontstaat er de zekerheid dat ze niet verschillend zijn 

(ananyatvena). 



HOOFDSTUK III                                             143 

 

Daarom zegt de tekst: "Dat wat daarginds, boven de hemel..." (Het woord paro 

wordt hier gebruikt in de betekenis van param [voorbij/boven], met een 

verandering van geslacht). "...Licht straalt." Omdat het zelf-stralend 

(svayaṃprabha) is en altijd verlicht, wordt er gezegd "alsof het straalt" (dīpyate 

iva). Het is geen fysieke verbranding zoals bij vuur. 'Boven de rug van alles' 

(viśvataḥ pṛṣṭheṣu): Dit wordt uitgelegd als "boven alles (sarvataḥ pṛṣṭheṣu). 

De betekenis is: boven Samsāra (de wereld van wording). Want 'alles' verwijst 

naar Samsāra. (Het onsterfelijke staat daarboven omdat het één en onverdeeld 

is). 'In de allerhoogste (anuttameṣu) werelden': Om de twijfel weg te nemen dat 

an-uttama "niet de beste" zou betekenen [negatief], verduidelijkt hij: "In de 

hoogste (uttameṣu) werelden." Namelijk in werelden zoals Satyaloka, waar de 

Hoogste Heer (Parameśvara) zich bevindt [in zijn gemanifesteerde vorm] via 

de effecten zoals Hiraṇyagarbha. 

Dat [kosmische Licht] is waarlijk dit: Wat dit Licht hier binnen in de mens — 

in het midden van het lichaam — is. Dit wordt begrepen door tekens (liṅga) die 

waarneembaar zijn voor het oog en het oor: namelijk warmte (uṣṇiman) en 

geluid. [Het bewijs via Aanraking/Zicht] Wat door de huid (tvac) wordt 

waargenomen als aanraking, wordt hier [gekoppeld aan] het oog (cakṣus). 

Waarom? Omdat de huid zorgt voor een vaste overtuiging [je gelooft pas echt 

dat iets er is als je het voelt], en omdat Vorm (Zicht) en Aanraking 

onafscheidelijk zijn (avinābhūta) [waar vuur/licht is, is warmte]. 

Hoe wordt dit 'teken' van het Licht dan een object van 'visie' (dṛṣṭi) via de huid? 

Hij zegt: "Wanneer men — op welk moment dan ook — in dit lichaam, door 

het met de hand aan te raken, warmte waarneemt." Dit is de warmte die 

samengaat met vorm/kleur (rūpa-sahabhāvin). Want die warmte is het 

onfeilbare  (avyabhicāra) teken van het Bewustzijns-Zelf-Licht (caitanya-ātma-
jyotis) dat het lichaam is binnengegaan om naam en vorm te manifesteren. Want 

warmte verlaat een levend wezen nooit. Zoals bekend is: "Zolang hij warm is, 
leeft hij; als hij koud is, zal hij sterven." En bij de dood gaat het vuur (tejas) 

naar de Hoogste Godheid. Daarom is warmte het specifieke teken [van het 

Zelf], zoals rook van vuur. Daarom is dit de "Visie (Dṛṣṭi)" van dat Hoogste 

[Licht]. De betekenis is: het is het middel tot directe waarneming (darśana-

upāya), alsof men het ziet. 

Zo is er ook een "Gehoor (Śruti)" — een middel tot horen — van dat Licht. 

Wanneer de mens het teken van dat Licht wenst te horen, dan: Na de oren te 

hebben afgesloten (apigṛhya) — oftewel met de vingers dichtgedaan te hebben; 

...hoort hij 'als een gerommel (ninada)' — zoals het geluid van een wagen; ...of 

'als een geloei (nadathu)' — zoals het geluid van een stier; ...of als het geluid 

van een brandend vuur. Zo hoort hij het geluid binnen in het lichaam. 



144                                       HOOFDSTUK III 

 

Men dient op dit Licht te mediteren als iets dat 'Gezien' en 'Gehoord' is (via 

deze tekens). Het resultaat van die meditatie is: Hij wordt 'Cakṣuṣya' — 

oftewel: mooi om te zien (darśanīya). En 'Śruta' — oftewel: beroemd (viśruta). 

Waarom leidt meditatie op 'aanraking' (warmte) tot een resultaat in 'vorm' 

(schoonheid)? Omdat vorm en aanraking (licht en hitte) altijd samengaan. En 

omdat 'mooi zijn' (darśanīyatā) meer gewenst is [dan 'lekker voelen']. Op die 

manier is het resultaat van de kennis passend. Het onzichtbare (adṛṣṭa) resultaat 

is het bereiken van de Hemelse Wereld [zoals eerder genoemd]. De herhaling 

aan het einde is voor de afsluiting van het hoofdstuk. 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya trayodaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het dertiende deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 14 

sarvaṃ khalv idaṃ brahma tajjalān iti śānta upāsīta | atha khalu kratumayaḥ 

puruṣo yathākratur asmiṃl loke puruṣo bhavati tathetaḥ pretya bhavati | sa 

kratuṃ kurvīta || ChUp_3,14.1 || 

1. Alles is waarlijk dit Brahman. Als 'Tajjalān' daaruit geboren, daarin 

opgaand, daarin ademend] dient men kalm (śānta) te mediteren. Nu 

waarlijk, de mens bestaat uit wilskracht/overtuiging (kratu-maya). Zoals 

zijn wilskracht in deze wereld is, zo wordt hij na het vertrek hiervandaan. 

Laat hem die wilskracht (kratu) vormen. 

Wederom, met de wens om meditatie voor te schrijven op datzelfde drievoetige 

onsterfelijke Brahman [uit 3.12.6] — dat oneindige kwaliteiten bezit, oneindige 

macht heeft en op vele wijzen aanbeden kan worden — maar nu specifiek als 

bezitter van bijzondere kwaliteiten en krachten (viśiṣṭa-guṇa), zegt de tekst: 

"Alles (sarvam)" — het geheel. Het woordje "khalu" (waarlijk) is een partikel 

dat dient ter versiering van de zin. "Dit" — deze wereld, die gedifferentieerd is 

in naam en vorm en het object is van directe waarneming enzovoort. "[Is] 

Brahman." Omdat Brahman de oorzaak is. Omdat het de 'oudste/grootste' 

(vṛddhatamatvāt) is, heet het Brahman. 

Hoe kan 'alles' Brahman zijn? Daarop antwoordt hij: "Tajjalān." Taj-ja: Uit dat 

Brahman geboren (jāta), via de volgorde van Vuur, Water, Voedsel, enzovoort. 

Daarom is alles Taj-ja (Daaruit-geboren). Tal-la: Evenzo wordt het in precies 

datzelfde Brahman opgelost (līyate) — in omgekeerde volgorde van ontstaan — 

en wordt ermee verenigd (śliṣyate) als zijnde identiek daaraan. Daarom is het 

Tal-la (Daarin-oplossend). Tad-an: Evenzo, in datzelfde [Brahman], tijdens de 

periode van instandhouding (sthiti-kāla), 'ademt' (aniti) het — oftewel: leeft het 



HOOFDSTUK III                                             145 

 

(prāṇiti) en beweegt het. [Daarom is het Tad-an]. Zo is [de wereld] in de drie 

tijden (verleden, heden, toekomst) niet verschillend (aviśiṣṭa) van Brahman, 

omdat het de aard van Brahman heeft en niet waargenomen kan worden los van 

Brahman. Daarom: "Dit [de wereld] is Dat [Brahman]." (Hoe dit 'Eén zonder 

tweede' precies is, zullen we in het zesde hoofdstuk uitvoerig bespreken). 

En omdat dit alles Brahman is, daarom: "Kalm (śānta) zijnde" — oftewel: vrij 

van gebreken zoals begeerte (rāga) en afkeer (dveṣa), en beheerst (saṃyata) — 

"dient men te mediteren (upāsīta)" op dat wat 'alles is' (Brahman), met de 

kwaliteiten die hierna genoemd zullen worden. Hoe moet men mediteren? "Laat 

hem de Kratu vormen (kratuṃ kurvīta)." "Kratu" is een vastberadenheid 

(niścaya), een intentie of overtuiging (adhyavasāya). Een onwankelbaar inzicht 

(avicalaḥ pratyayaḥ) van het type: "Zo is het, en niet anders." Die Kratu moet 

men vormen (oftewel: men moet mediteren). Dit is het verband met de eerdere 

opdracht. Maar wat is het nut dat bereikt moet worden door het vormen van 

deze Kratu? En hoe moet de Kratu gevormd worden zodat het middel leidt tot 

het gewenste doel? Om dit uit te leggen, begint de tekst met "Nu waarlijk..." 

"Nu waarlijk" (atha khalu) dient om de reden (hetu) aan te geven. "Omdat de 

mens — het levende wezen (jīva) — bestaat uit wilskracht (kratu-maya)." Dat 

wil zeggen: hij is hoofdzakelijk Kratu, zijn aard is overtuiging (adhyavasāya-

ātmaka). "Zoals zijn wilskracht (yathā-kratuḥ) is" — wat voor soort overtuiging 

hij heeft, wat voor soort vastberadenheid hij bezit — "terwijl hij hier als mens 

in deze wereld leeft;" "Zo wordt hij, nadat hij hiervandaan — uit dit lichaam — 

vertrokken (pretya) is" — na de dood. De betekenis is: hij verkrijgt een 

resultaat dat in overeenstemming is met zijn wilskracht. Want dit wordt ook 

gezien in de Geschriften (Śāstra), zoals: "Welke staat van zijn (bhāva )men zich 
ook herinnert bij het verlaten van het lichaam..." (Bhagavad Gītā 8.6). Omdat 

deze regel (vyavasthā) in de Geschriften wordt gezien: "Daarom dient hij, dit 

wetende, de Kratu te vormen." Namelijk de specifieke Kratu (meditatie) die wij 

[in de volgende verzen] zullen beschrijven. Omdat het logisch is — op basis 

van de autoriteit van de Geschriften — dat het resultaat overeenkomt met de 

Kratu, daarom moet die Kratu uitgevoerd worden. 

 

manomayaḥ prāṇaśarīro bhārūpaḥ satyasaṃkalpa ākāśātmā sarvakarmā 

sarvakāmaḥ sarvagandhaḥ sarvarasaḥ sarvam idam abhyatto 'vāky anādaraḥ 

|| ChUp_3,14.2 || 

2. Bestaande uit Geest (Manomaya), met de Levensadem als lichaam 

(Prāṇaśarīra), met Licht als gedaante (Bhārūpa), met waarachtige 

voornemens (Satyasaṃkalpa), met een Zelf als de Ruimte (Ākāśātmā), de 

verrichter van alle handelingen (Sarvakarmā), de bezitter van alle 

verlangens (Sarvakāma), de bezitter van alle geuren (Sarvagandha), de 



146                                       HOOFDSTUK III 

 

bezitter van alle smaken (Sarvarasa), dit alles doordringend (Sarvam idam 

abhyātta), zonder spraak (Avākī), zonder onrust (Anādara). 

Hoe [moet men de Kratu vormen]? "Manomaya (Bestaande uit Geest):" Dit 

betekent: hoofdzakelijk bestaande uit Geest (Manas). De geest is dat waarmee 

men denkt. Door zijn eigen functies (vṛtti) raakt de geest betrokken bij objecten. 

Omdat [Brahman] zich identificeert met die geest, lijkt Hij actief wanneer de 

geest actief is, en teruggetrokken wanneer de geest teruggetrokken is. 

"Prāṇaśarīra (Met de Levensadem als lichaam):" Daarom heeft Hij Prāṇa als 

lichaam. Prāṇa is het subtiele zelf (liṅgātmā), doordrongen van de tweevoudige 

kracht van kennis (vijñāna) en handeling (kriyā). Zoals de Schrifttekst zegt: 

"Wat Prāṇa is, dat is Bewustzijn (Prajñā); wat Bewustzijn is, dat is Prāṇa." 

(Kauṣītaki Up. 3.3). Hij wiens lichaam deze Prāṇa is, is Prāṇaśarīra. "Bhārūpa 

(Met Licht als gedaante):" Bhā betekent straling of luister (dīpti). Hij wiens 

gedaante het Licht van Bewustzijn (Caitanya) is, is Bhārūpa. "Satyasaṃkalpa 

(Met waarachtige voornemens):" Hij wiens voornemens (saṃkalpa) waar 

(satya) zijn — oftewel: nooit falen (avitatha) — is Satyasaṃkalpa. De 

voornemens van de Heer (Īśvara) zijn niet zoals die van een wereldse mens 

(saṃsārin), wiens resultaten onzeker zijn. (Wereldse voornemens falen omdat 

ze belemmerd worden door onwaarheid/onwetendheid, maar de Heer is vrij 

daarvan). "Ākāśātmā (Met een Zelf als de Ruimte):" Hij wiens eigen aard 

(svarūpa) is als de Ruimte (Ākāśa). De Heer is gelijk aan de Ruimte in Zijn 

alomtegenwoordigheid (sarvagatatva), subtiliteit (sūkṣmatva) en afwezigheid 

van vorm en kleur. "Sarvakarmā (De verrichter van alle handelingen):" Omdat 

het hele universum door Hem, de Heer, gemaakt wordt, is de hele wereld Zijn 

werk. Zoals de Schrift zegt: "Want Hij is de doener van alles." "Sarvakāma (De 

bezitter van alle verlangens):" Omdat al Zijn verlangens vrij zijn van gebreken 

(doṣa-rahita). Zoals de Smṛti (Gītā 7.11) zegt: "Ik ben het verlangen in de 
wezens dat niet in strijd is met Dharma." "Sarvagandha (De bezitter van alle 

geuren):" Hij voor wie alle geuren aangenaam (sukhakara) zijn. Zoals de Smṛti 

zegt: "Ik ben de zuivere geur in de aarde." Hetzelfde geldt voor "Sarvarasa" 

(alle smaken). (Noot: Dat mensen slechte geuren ruiken, komt door hun 

verbinding met zonde/onwetendheid, zoals uitgelegd in ChUp 1.2.2. De Heer 

heeft geen verbinding met zonde, dus voor Hem zijn alle geuren en smaken 

zuiver en aangenaam). "Sarvam idam abhyātta (Dit alles doordringend):" Hij 

heeft dit hele universum doordrongen (abhivyāpta). "Avākī (Zonder spraak):" 

Dat waarmee men spreekt, is spraak (vāk). Iemand die een spraakorgaan heeft, 

is een vākī. Hij die dat niet heeft, is a-vākī. De ontkenning van spraak dient hier 

als aanduiding (upalakṣaṇa) voor de ontkenning van alle zintuigen. Hoewel de 

Heer alle geuren, smaken, etc. waarneemt, heeft Hij geen fysieke organen 

(neus, etc.) nodig. Zoals de mantra zegt: "Zonder handen en voeten beweegt Hij 
en grijpt Hij; Hij ziet zonder ogen en hoort zonder oren." (Śvetāśvatara Up. 



HOOFDSTUK III                                             147 

 

3.19). "Anādara (Zonder onrust):" Dit betekent: zonder opwinding/verwarring 

(asaṃbhrama). Opwinding ontstaat wanneer men iets wenst wat men nog niet 

heeft bereikt (aprāpta). Maar voor de Heer, wiens wensen vervuld zijn (āpta-
kāma) en die eeuwig tevreden (nitya-tṛpta) is, bestaat er nergens enige onrust. 

 

eṣa ma ātmā antarhṛdaye 'ṇīyān vrīher vā yavād vā sarṣapād vā śyāmākād vā 

śyāmākataṇḍulād vā | eṣa ma ātmā antarhṛdaye jyāyān pṛthivyā jyāyān 

antarikṣāj jyāyān divo jyāyān ebhyo lokebhyaḥ || ChUp_3,14.3 || 

3. Dit is mijn Zelf (Ātman) binnen in het hart: kleiner (aṇīyān) dan een 

rijstkorrel, of een gerstekorrel, of een mosterdzaadje, of een gierstkorrel, 

of de kern van een gierstkorrel. Dit is mijn Zelf binnen in het hart: groter 

(jyāyān) dan de aarde, groter dan de tussenruimte, groter dan de hemel, 

groter dan al deze werelden. 

Dit Zelf van mij, dat de zojuist beschreven eigenschappen bezit [in vers 2: 

Manomaya, Bhārūpa, etc.], bevindt zich binnen in het hart — in het midden van 

de hart-lotus. [Het is] 'Kleiner' (aṇīyān / aṇutara):" De vergelijking met een 

rijstkorrel, gerst, enzovoort, is bedoeld om Zijn extreme subtiliteit (atyanta-
sūkṣmatva) aan te tonen. [Echter,] wanneer er gezegd wordt 'kleiner dan een 

gierstkorrel of de kern van een gierstkorrel' — oftewel kleiner dan een 

begrensde afmeting — dan zou men kunnen vrezen (āśaṅkya) dat het Zelf 

werkelijk atomair/klein (aṇu-parimāṇa) van omvang is. Daarom, om dat 

[misverstand] te weerleggen (pratiṣedha), begint de tekst met: 'Dit is mijn Zelf 

binnen in het hart, groter dan de aarde', enzovoort. Door te tonen dat Hij groter 

is dan zelfs de [grootste] maten van grootheid (jyāyaḥ-parimāṇa), toont de tekst 

Zijn oneindige omvang (ananta-parimāṇatva) aan.
1
 

 

sarvakarmā sarvakāmaḥ sarvagandhaḥ sarvarasaḥ sarvam idam abhyatto 

'vākyanādaraḥ | eṣa ma ātmā antarhṛdaye | etad brahma | etam itaḥ 

pretyābhisaṃbhavitā asmīti yasya syād addhā na vicikitsā asti | iti ha smāha 

śāṇḍilyaḥ śāṇḍilyaḥ || ChUp_3,14.4 || 

                                                        
1 De Paradox van Grootte: Hoe kan iets kleiner zijn dan een zaadje en groter dan het heelal? 

Aṇīyān (Kleiner/Subtieler): Dit verwijst naar Immanentie. Het Zelf is extreem subtiel 

(sūkṣma). Het zit in de kern van de materie en het lichaam, onzichtbaar en ongrijpbaar. Het is 

'klein' omdat het zich identificeert met het beperkte lichaam en verborgen zit in het kleine 

hart. Jyāyān (Groter/Superieur): Dit verwijst naar Transcendentie. In werkelijkheid is 

datzelfde Zelf het Brahman waarin het hele universum drijft. Het lijkt alleen klein door de 

beperking van het hart, net zoals de lucht in een pot klein lijkt, maar in werkelijkheid één is 

met de oneindige lucht. 

 



148                                       HOOFDSTUK III 

 

4. De verrichter van alle handelingen, de bezitter van alle verlangens, de 

bezitter van alle geuren, de bezitter van alle smaken, dit alles 

doordringend, zonder spraak, zonder onrust: "Dit is mijn Zelf (Ātman) 

binnen in het hart. Dit is Brahman. In Hem zal ik binnengaan 

(abhisaṃbhavitā asmi), wanneer ik hiervandaan vertrek (itaḥ pretya)." Hij 

voor wie dit [inzicht] er is, en die waarlijk (addhā) geen twijfel (vicikitsā) 

heeft, [zal dat bereiken]. Aldus sprak Śāṇḍilya, Śāṇḍilya. 

De passage beginnend met "Bestaande uit Geest" (3.14.2) tot aan "Groter dan 

deze werelden" (3.14.3) beschreef de eigenschappen van de Heer (Īśvara) 

waarop gemediteerd moet worden. Men zou echter kunnen denken dat op de 

Heer gemediteerd moet worden los van die eigenschappen [als zuiver 

Bewustzijn]. (Vergelijkbaar met wanneer men zegt: "Breng de koninklijke 

dienaar met de gevlekte koe"; men brengt dan niet óók de eigenschappen van de 

koe over op de man). Om die misvatting te voorkomen — en aan te geven dat 

op de Heer hier specifiek met die eigenschappen gemediteerd moet worden — 

worden de woorden "De verrichter van alle handelingen,..." herhaald. Daarom 

moet de Heer hier gemediteerd worden als gekwalificeerd door eigenschappen 

(guṇa-viśiṣṭa) zoals 'bestaande uit Geest'. Precies daarom "zalft" de tekst de 

mediterende hier niet onmiddellijk in de staat van Soevereiniteit (Svārājya), 

zoals wel gebeurt in het zesde en zevende hoofdstuk met uitspraken als "Dat zijt 
gij" (Tat Tvam Asi) en "Het Zelf is dit alles". [Uit de kenmerken in de tekst: 

"Dit is mijn (me) Zelf, dit is Brahman, in Hem zal ik binnengaan", blijkt dat met 

het woord 'Zelf' hier niet het zuivere, non-duale Binnenste Zelf (Pratyagātman) 

wordt bedoeld. Want: 1. Het gebruik van de zesde naamval (genitief) in "Mijn" 

(mama/me) duidt op een relatie (sambandha) [tussen bezitter en bezit, dus twee 

dingen]. 2. De uitspraak "Ik zal in Hem binnengaan" duidt op een onderscheid 

tussen het object (karma, God) en de dader (kartṛ, de ziel). 

Bezwaar Maar in het zesde hoofdstuk wordt ook gezegd: 'Dan zal hij opgaan in 

het Bestaande' (sampatsye). Dat duidt toch ook op een resultaat in de toekomst? 

Antwoord: Nee. Daar is de vertraging slechts bedoeld om het resterende 

Prarabdha Karma (het karma dat dit leven in stand houdt) uit te putten. Het is 

geen werkelijke uitstel van de staat van bevrijding [de kennis is er al]. Anders 

zou de betekenis van "Dat zijt gij" (je bent het nu) tegengesproken worden. 

Hoewel het woord 'Zelf' verwijst naar de innerlijke werkelijkheid, en de tekst 

begon met "Alles is waarlijk Brahman", wordt hier toch gezegd: "Dit is mijn 
Zelf in het hart... in Hem zal ik binnengaan na de dood." Dit impliceert dat men 

de "sluier" (antardhāna) van onderscheid nog niet volledig heeft opgegeven. 

"Hij voor wie dit inzicht er is:" — dat hij na de dood het Zelf zal bereiken dat 

overeenkomt met zijn Wilskracht (Yathā-kratu). "En die 'waarlijk' (addhā) — 

daadwerkelijk — geen twijfel (vicikitsā) heeft." (Twijfel zoals: "Zal ik wel of 



HOOFDSTUK III                                             149 

 

niet zo worden na de dood?"). Wat betreft dit resultaat van de verbinding tussen 

Wilskracht (Kratu) en Vrucht (Phala): die kenner bereikt inderdaad de staat van 

de Heer (Īśvara-bhāva). "Aldus sprak — zo luidt de overlevering (kila) — de 

ziener genaamd Śāṇḍilya." De herhaling van de naam is uit respect (ādara-

artha). 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya caturdaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het veertiende deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 15 

antarikṣodaraḥ kośo bhūmibudhno na jīryati | diśo hy asya sraktayo dyaur 

asyottaraṃ bilam | sa eṣa kośo vasudhānas tasmin viśvam idaṃ śritam || 

ChUp_3,15.1 || 

1. Er is een schatkkist (kośa) die de tussenruimte als binnenste (udara) 

heeft en de aarde als bodem (budhna). Hij vergaat niet. De windstreken 

zijn zijn hoeken, de hemel is zijn bovenste opening. Deze schatkkist is een 

bewaarplaats van rijkdom (vasudhāna). Daarin rust dit heelal. 

Er is [eerder, in 3.13.6] gezegd: "In zijn familie wordt een held geboren." 

Echter, de geboorte van een held alleen is niet voldoende voor de 

bescherming/redding (trāṇa) van de vader. Want een andere Schrifttekst zegt: 

"Daarom noemen ze de zoon die onderricht is (anuśiṣṭam), bevorderlijk voor de 

wereld (lokyam)." [Dit impliceert dat de zoon lang genoeg moet leven om de 

riten voor de vader uit te voeren]. Daarom begint nu de uiteenzetting van de 

Kennis van de schatkist (Kośa-vijñāna), met als doel [te beantwoorden]: "Hoe 

kan die lang leven (dīrghāyuṣṭva) voor de zoon tot stand komen?" Omdat we 

onmiddellijk hiervoor bezig waren met de zeer belangrijke kennis [de Śāṇḍilya 

Vidyā in 3.14], werd dit niet direct daarna verteld; maar nu wordt het 

aangevangen. 

"Een Schatkist die de tussenruimte (Antarikṣa) als buik/binnenste heeft:" Dit is 

de schatkkist waarvan het binnenste hol (antaḥ-suṣiram) de tussenruimte is. Het 

wordt een 'Schatkkist' (Kośa) genoemd omdat het op een schatkist lijkt (zoals 

een schatkist of foedraal) vanwege de gelijkenis in vele eigenschappen [zoals 

het omsluiten en bewaren van dingen]. "En die heeft de aarde als bodem 

(bhūmi-budhna)." Degene wiens bodem of wortel/basis (mūla) de aarde is. "Hij 

vergaat niet (na jīryati)." Hij wordt niet vernietigd, omdat hij bestaat uit de drie 

werelden (trailokya-ātmakatvāt). Want hij blijft bestaan voor een periode van 

duizenden Yuga's (tijdperken). "De windstreken zijn waarlijk al zijn hoeken 

(sraktayaḥ)." "De hemel is de bovenste (uttaram) — oftewel de hoge — 

opening (bilam) van deze kist." "Deze kist, die de genoemde eigenschappen 



150                                       HOOFDSTUK III 

 

bezit, is een bewaarplaats van rijkdom (vasudhāna)." Omdat daarin de 

'Rijkdom' (Vasu) — wat de naam is voor het resultaat van het karma van 

levende wezens (karma-phala) — wordt bewaard/gelegd (dhīyate). Daarom is 

het een Vasudhāna. "Waarin 'dit heelal' (viśvam idam) rust (śritam)." De 

betekenis is: daarin bevindt zich (sthitam) het geheel aan karmische resultaten 

van levende wezens, samen met de middelen om die te verkrijgen, zoals dat 

door directe waarneming en andere bewijsmiddelen wordt begrepen. 

 

tasya prācī dig juhūr nāma | sahamānā nāma dakṣiṇā | rājñī nāma pratīcī | 

subhūtā nāmodīcī | tāsāṃ vāyur vatsaḥ | sa ya etam evaṃ vāyuṃ diśāṃ 

vatsaṃ veda na putrarodaṃ roditi | so 'ham etam evaṃ vāyuṃ diśāṃ vatsaṃ 

veda | mā putrarodaṃ rudam || ChUp_3,15.2 || 

2. Zijn oostelijke richting heet Juhū. De zuidelijke heet Sahamānā. De 

westelijke heet Rājñī. De noordelijke heet Subhūtā. De Wind (Vāyu) is hun 

kalf (vatsa). Hij die deze Wind aldus kent als het kalf van de windstreken, 

weent niet om zijn zoon (na putrarodaṃ roditi). Ik ben hij die deze Wind 

aldus ken als het kalf van de windstreken. Laat mij niet wenen om mijn 

zoon. 

Van die [Schatkist] is de oostelijke richting — het deel dat naar het oosten gaat 

— genaamd Juhū. Omdat de uitvoerders van rituelen (karmiṇaḥ) in deze 

richting offeren (juhvati), terwijl ze met hun gezicht naar het oosten staan. 

Daarom is de naam Juhū. Sahamānā (De Lijdende/Verdragende) heet de 

zuidelijke richting. Omdat de levende wezens in de stad van Yama [de god van 

de dood in het zuiden] daar de vruchten van hun slechte daden 'verdragen' 

(sahante). Daarom heet de zuidelijke richting Sahamānā. Zo ook heet de 

westelijke richting Rājñī (De Koningin/Koninklijke). Omdat ze bestuurd wordt 

door Koning (Rājā) Varuṇa, ofwel vanwege de verbinding met de 'kleur' (rāga) 

van de avondschemering [rood]. Subhūtā (De Welvarende) heet de noordelijke 

richting. Omdat ze bestuurd wordt door welvarende wezens (bhūtimat) zoals de 

Heer Kubera [de god van rijkdom] en anderen. Van die windstreken is de Wind 

(Vāyu) het kalf.
1
 Omdat de wind uit de windstreken geboren wordt (dig-jatvāt). 

Zoals men ziet in uitdrukkingen als 'oostenwind' (purovāta) [de wind die uit het 

oosten komt]. Hij — wie dan ook die verlangt naar een lang leven voor zijn 

zoon — die de Wind, met de genoemde eigenschappen en als onsterfelijk, kent 

als het kalf van de windstreken... die 'weent niet voor het verlies van een zoon'. 
De betekenis is: zijn zoon sterft niet [vóór hem]. Omdat deze kennis betreffende 

                                                        
1 Het Kalf (Vatsa): De relatie tussen de Windstreken en de Wind is als die van een Koe en 

een Kalf. De windstreken (moeders) beschermen de wind (hun kind). 

 



HOOFDSTUK III                                             151 

 

de Schatkist, de Richtingen en het Kalf zo voortreffelijk is, daarom: 'Ik ben hij 

die — verlangend naar het leven van mijn zoon — deze Wind aldus ken (vede / 

jāne) als het kalf van de windstreken.' 'Daarom: laat mij niet wenen om mijn 

zoon'. Laat ik niet wenen met de dood van mijn zoon als oorzaak. De betekenis 

is: Moge het verdriet om een zoon (putra-roda) er voor mij niet zijn. 

 

ariṣṭaṃ kośaṃ prapadye 'munāmunāmunā | prāṇaṃ prapadye 

'munāmunāmunā | bhūḥ prapadye 'munāmunāmunā | bhuvaḥ prapadye 

'munāmunāmunā | svaḥ prapadye 'munāmunāmunā || ChUp_3,15.3 || 

3. 'Ik zoek mijn toevlucht (prapadye) tot de onvergankelijke (ariṣṭam) 

Schatkist, met [naam], met [naam], met [naam].' 'Ik zoek mijn toevlucht 

tot de Levensadem (Prāṇa), met [naam], met [naam], met [naam].' 'Ik zoek 

mijn toevlucht tot de Aarde (Bhūḥ), met [naam], met [naam], met [naam].' 

'Ik zoek mijn toevlucht tot de Tussenruimte (Bhuvaḥ), met [naam], met 

[naam], met [naam].' 'Ik zoek mijn toevlucht tot de Hemel (Svaḥ), met 

[naam], met [naam], met [naam].' 

'Ik zoek mijn toevlucht' — ik ben mijn toevlucht aan het nemen — 'tot de 

Ariṣṭam' — oftewel de onvergankelijke (avināśinam) Schatkist zoals 

beschreven, 'ten behoeve van de levensduur van mijn zoon' (putra-āyuṣe). Met 

de woorden 'amunā amunā amunā' ('met die, met die, met die') noemt hij 

driemaal de naam van zijn zoon. Evenzo [zegt hij]: 'Ik zoek mijn toevlucht tot 

de Prāṇa...', 'Ik zoek mijn toevlucht tot Bhūḥ...', 'Ik zoek mijn toevlucht tot 

Bhuvaḥ...', 'Ik zoek mijn toevlucht tot Svaḥ...'. Overal [bij elke formule] waar 

hij toevlucht zoekt, noemt hij telkens weer (punaḥ punaḥ) driemaal de naam 

[van de zoon].  

 

sa yad avocaṃ prāṇaṃ prapadya iti | prāno vā idaṃ sarvaṃ bhūtaṃ yad idaṃ 

kiṃca | tam eva tat prāpatsi || ChUp_3,15.4 || 

4. Toen ik zei: 'Ik zoek mijn toevlucht tot de Levensadem (Prāṇa)', 

[bedoelde ik:] De Levensadem is waarlijk dit alles, wat er ook maar 

bestaat. Tot hem alleen zocht ik toen toevlucht (prāpatsi). 

De uitspraak: 'Toen ik zei: Ik zoek mijn toevlucht tot de Levensadem', wordt 

hier vermeld ter wille van de uitleg (vyākhyāna-artham). Want Prāṇa is waarlijk 

dit hele universum van wezens (bhūtam / jagat). [Dit wordt bevestigd door wat 

de tekst later] zal zeggen: 'Zoals [spaken] in de naaf van een wiel [bevestigd 

zijn, zo is alles in de Prāṇa bevestigd]' (ChUp 7.15.1). Daarom: door dat 

toevlucht zoeken tot de Prāṇa, zocht ik toevlucht — werd ik iemand die 

toevlucht had genomen (prapanno 'bhavam) — tot Dat alleen, wat Alles is 



152                                       HOOFDSTUK III 

 

 

atha yadavīcaṃ bhūḥ prapadya iti pṛthivīṃ prapadye 'ntarikṣaṃ prapadye 

divaṃ prapadya ityeva tadavocam //5// 

5. En toen ik zei: 'Ik zoek mijn toevlucht tot Bhūḥ', toen zei ik daarmee 

slechts dit: 'Ik zoek mijn toevlucht tot de Aarde, ik zoek mijn toevlucht tot 

de Tussenruimte, ik zoek mijn toevlucht tot de Hemel'. 

Op dezelfde wijze [betekent de uitspraak] 'Ik zoek mijn toevlucht tot Bhūḥ': Ik 

zoek mijn toevlucht tot de drie werelden, beginnend met Bhūḥ [Aarde]. Dat is 

wat ik zei. 

 

atha yad avocaṃ bhuvaḥ prapadya ity agniṃ prapadye vāyuṃ prapadya 

ādityaṃ prapadya ity eva tad avocam || ChUp_3,15.6 || 

6. En toen ik zei: 'Ik zoek mijn toevlucht tot Bhuvaḥ', toen zei ik daarmee 

slechts dit: 'Ik zoek mijn toevlucht tot het Vuur (Agni), ik zoek mijn 

toevlucht tot de Wind (Vāyu), ik zoek mijn toevlucht tot de Zon (Āditya)'.  

En toen ik zei: 'Ik zoek mijn toevlucht tot Svaḥ', toen zei ik dat ik toevlucht 

zocht tot de Ṛg Veda en de anderen. Men dient deze mantra's daarna te 

reciteren (japet). Nadat men op de juiste wijze gemediteerd heeft (yathāvad 

dhyātvā) op de eerder genoemde onvergankelijke Schatkist (ajaraṃ kośaṃ), 

samen met de windstreken en het kalf [de Wind]. De herhaling [van de slotzin] 

is bedoeld ter benadrukking/respect (ādara). 
1
 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya pañcadaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vijftiende deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 16 

puruṣo vāva yajñaḥ | tasya yāni caturviṃśativarṣāṇi tat prātaḥsavanam | 

caturviṃśatyakṣarā gāyatrī | gāyatraṃ prātaḥsavanam | tad asya vasavo 

'nvāyattāḥ | prāṇā vāva vasavaḥ | ete hīdaṃ sarvaṃ vāsayanti || ChUp_3,16.1 

|| 

                                                        
1 De Drie-eenheden van Bescherming: De vader heeft de drie Vyāhṛti's (heilige lettergrepen) 

gebruikt om drie categorieën van bescherming aan te roepen voor zijn zoon: 1. Bhūḥ (in vers 

5): Dekte de Werelden (Aarde, Tussenruimte, Hemel) => De Plaats. 2. Bhuvaḥ (in vers 6): 

Dekt de Godheden (Vuur, Wind, Zon) => De Krachten. 3. Svaḥ (in vers 7): Dekt de Veda's 

(Ṛg, Yajur, Sāma) => De Kennis. Door deze mantra's uit te spreken, wordt de zoon omhuld 

door de hele kosmos, alle goddelijke krachten en alle heilige kennis. 



HOOFDSTUK III                                             153 

 

1. De mens (Puruṣa) is waarlijk het offer (yajña). Zijn [eerste] vierentwintig 

jaar zijn de Ochtendpersing (Prātaḥsavana). Want de Gāyatrī heeft 

vierentwintig lettergrepen, en de Ochtendpersing behoort tot de Gāyatrī. 

Met dit [deel van zijn leven] zijn de Vasu's verbonden. De levensadems 

(Prāṇa's) zijn waarlijk de Vasu's. Want zij doen dit alles wonen (vāsayanti). 

De meditatie en recitatie ten behoeve van het leven van de zoon zijn [in de 

vorige sectie] uiteengezet. Nu schrijft de tekst deze meditatie en recitatie voor 

ten behoeve van het lange leven van de persoon zelf (ātman). Omdat hij alleen 

verbonden kan zijn met resultaten zoals zonen, als hij zelf in leven is; niet 

anders. Daarom stelt hij de persoon voor als het offer: "De Mens (Puruṣa)": de 

persoon, gekenmerkt door leven, het samenstel van lichaam en zintuigen, 

precies zoals algemeen bekend. Het woord 'waarlijk' (vāva) dient ter 

benadrukking (avadhāraṇa). De betekenis is: De Mens is het offer. 

Hij bewerkstelligt deze status van 'offer-zijn' door middel van overeenkomsten 

(sāmānya). Hoe? "De vierentwintig jaren van de levensduur van die persoon, 

dat is de Ochtendpersing van het offer." Op basis van welke overeenkomst? Hij 

zegt: "De Gāyatrī is een metrum met vierentwintig lettergrepen. En de 

Ochtendpersing van het rituele offer (vidhi-yajña) is 'Gāyatra' — oftewel: heeft 

de Gāyatrī als maat." Daarom is de persoon, die verbonden is met een 

levensduur van vierentwintig jaar [die overeenkomt met de ochtendpersing], het 

offer. Hij is een offer vanwege de gelijkenis met het rituele offer. (Op dezelfde 

wijze moet de overeenkomst van de volgende twee levensfasen met de 

[middag- en avond]persingen verklaard worden via het aantal lettergrepen van 

de Triṣṭubh- en Jagatī-metra). Bovendien: "Met dit [deel] — de ochtendpersing 

van het Mens-Offer — zijn de Vasu-goden verbonden (anvāyattāḥ)." De 

betekenis is: zij zijn de meesters/goden van de persing. Zijn dit de Vasu's zoals 

Agni [vuur], zoals in het rituele offer? Nee, hij specificeert dit voor het Mens-

Offer: "De Levensadems (Prāṇa's) — spraak, de winden, enzovoort — zijn 

waarlijk de Vasu's." Want zij 'doen wonen' (vāsayanti). Omdat zij dit geheel 

van levende wezens (de persoon, etc.) laten wonen/verblijven. Want alleen als 

de Prāṇa's in het lichaam wonen, woont dit alles daar; niet anders. Daarom 

heten ze Vasu's, vanwege het 'wonen' (vasana) en het 'doen wonen' (vāsana). 

 

taṃ ced etasmin vayasi kiṃcid upatapet sa brūyāt | prāṇā vasava idaṃ me 

prātaḥsavanaṃ mādhyaṃdinaṃ savanam anusaṃtanuteti māhaṃ prāṇānāṃ 

vasūnāṃ madhye yajño vilopsīyeti | ud dhaiva tata ety agado ha bhavati || 

ChUp_3,16.2 || 

2. Indien hem in deze leeftijd [0-24 jaar] iets zou kwellen (upatapet), laat 

hem dan zeggen: 'O Prāṇa's, O Vasu's, strek deze Ochtendpersing van mij 

uit tot aan de Middagpersing. Moge ik, het offer, niet afgebroken worden 



154                                       HOOFDSTUK III 

 

(vilopsīya) temidden van de Prāṇa's, de Vasu's.' Hij rijst daar waarlijk uit 

op en wordt gezond (agada). 

"Indien hem" — de persoon die tot offer is gemaakt (yajña-sampādita) — "in 

deze leeftijd" — die overeenkomt met de ochtendpersing — "iets" — zoals 

ziekte, wat een oorzaak is voor angst voor de dood — "zou kwellen" — pijn 

zou veroorzaken; Dan moet hij, die het offer volbrengt, zichzelf als het offer 

beschouwend, zeggen — oftewel reciteren (japet) — deze mantra: 'O Prāṇa's, O 

Vasu's! Dit is mijn ochtendpersing' — [het deel] van mijn offer dat nu gaande 

is. 'Verbind (anusaṃtanuta) dat met de Middagpersing.' De betekenis is: Maak 

het continu, verenigd met de levensduur die bij de middagpersing hoort. 'Moge 

ik, het offer, niet afgebroken (vilopsīya) — vernietigd/onderbroken — worden 

temidden van u, de Prāṇa's en Vasu's, de heersers van de ochtendpersing.' Het 

woordje 'iti' (aldus) markeert het einde van de mantra. Hij rijst op — komt 

omhoog (udgacchati) — uit die kwelling (upatāpa) door middel van die 

recitatie en meditatie. Opgekomen en bevrijd zijnde, wordt hij waarlijk gezond 

(agada) — vrij van kwaal (anupatāpa). 

 

atha yāni catuścatvāriṃśad varṣāṇi tan mādhyaṃdinaṃ savanam | 

catuścatvāriṃśadakṣarā triṣṭup | traiṣṭubhaṃ mādhyaṃdinaṃ savanam | tad 

asya rudrā anvāyattāḥ | prāṇā vāva rudrāḥ | ete hīdaṃ sarvaṃ rodayanti || 

ChUp_3,16.3 || 

3. Nu, de [volgende] vierenveertig jaar: dat is de Middagpersing. De 

Triṣṭubh [-meter] heeft vierenveertig lettergrepen, en de Middagpersing 

behoort tot de Triṣṭubh. Met dit [deel van zijn leven] zijn de Rudra's 

verbonden. De levensadems (Prāṇa's) zijn waarlijk de Rudra's. Want zij 

doen dit alles wenen (rodayanti). 

De passage beginnend met 'Nu, de vierenveertig jaar', enzovoort, is gelijk [aan 

de vorige uitleg].  (De logica van de identificatie via het aantal lettergrepen is 

hetzelfde). De levensadems (Prāṇa's) zijn de Rudra's, omdat ze 'wenen' 

(rudanti) of 'doen wenen' (rodayanti). Want zij [de levenskrachten] zijn wreed 

(krūra) in de middelbare leeftijd (madhyama-vayas). Daarom zijn ze Rudra's. 

 

taṃ ced etasmin vayasi kiṃcid upatapet sa brūyāt | prāṇā rudrā idaṃ me 

mādhyaṃdinaṃ savanaṃ tṛtīyasavanam anusaṃtanuteti māhaṃ prāṇānāṃ 

rudrāṇāṃ madhye yajño vilopsīyeti | ud dhaiva tata ety agado ha bhavati || 

ChUp_3,16.4 || 

atha yāny aṣṭācatvāriṃśad varṣāṇi tat tṛtīyasavanam | aṣṭācatvāriṃśadakṣarā 

jagatī | jāgataṃ tṛtīyasavanam | tad asyādityā anvāyattāḥ | prāṇā vāvādityāḥ | 

ete hīdaṃ sarvam ādadate || ChUp_3,16.5 || 



HOOFDSTUK III                                             155 

 

taṃ ced etasmin vayasi kiṃcid upatapet sa brūyāt | prāṇā ādityā idaṃ me 

tṛtīyasavanam āyur anusaṃtanuteti māhaṃ prāṇānām ādityānāṃ madhye 

yajño vilopsīyeti | ud dhaiva tata ety agado haiva bhavati || ChUp_3,16.6 || 

4. Indien hem in deze leeftijd [de middelbare leeftijd] iets zou kwellen, laat 

hem dan zeggen: 'O Prāṇa's, O Rudra's, strek deze Middagpersing van mij 

uit tot aan de Derde Persing. Moge ik, het offer, niet afgebroken worden 

temidden van de Prāṇa's, de Rudra's.' Hij rijst daar waarlijk uit op en 

wordt gezond.  

5. Nu, de [volgende] achtenveertig jaar: dat is de Derde Persing (tṛtīya-

savana). De Jagatī [-meter] heeft achtenveertig lettergrepen, en de Derde 

Persing behoort tot de Jagatī. Met dit [deel van zijn leven] zijn de Āditya's 

verbonden. De levensadems (Prāṇa's) zijn waarlijk de Āditya's. Want zij 

nemen dit alles tot zich (ādadate). 

6. Indien hem in deze leeftijd iets zou kwellen, laat hem dan zeggen: 'O 

Prāṇa's, O Āditya's, strek deze Derde Persing van mij uit tot de volle 

levensduur (āyus). Moge ik, het offer, niet afgebroken worden temidden 

van de Prāṇa's, de Āditya's.' Hij rijst daar waarlijk uit op en wordt 

waarlijk gezond. 

Op dezelfde wijze zijn de Levensadems (Prāṇa's) de Āditya's. Want zij 'nemen' 

(ādadate) — oftewel: grijpen/ontvangen — dit geheel van geluid enzovoort [de 

zintuiglijke objecten] tot zich. Daarom zijn zij de Āditya's. [De bede:] 'Strek de 

Derde Persing uit' betekent: voltooi (samāpayata) de levensduur tot honderd-

zestien jaar. (Want 24 + 44 + 48 = 116). 'Strek uit' betekent hier: breng het offer 

tot voltooiing. De rest is gelijk [aan de voorgaande verzen]. 

 

etad dha sma vai tad vidvān āha mahidāsa aitareyaḥ | sa kiṃ ma etad 

upatapasi yo 'ham anena na preṣyām iti | sa ha ṣoḍaśaṃ varṣaśatam ajīvat | 

pra ha ṣoḍaśaṃ varṣaśataṃ jīvati ya evaṃ veda || ChUp_3,16.7 || 

7. Dit nu wetende, sprak Mahidāsa Aitareya waarlijk aldus: 'Waarom 

kwelt gij mij hiermee? Mij, die hierdoor niet zal sterven.' Hij leefde 

honderdzestien jaar. Hij leeft honderdzestien jaar, hij die dit aldus weet. 

Om te laten zien dat Kennis (Vidyā), wanneer deze vaststaat (niścitā), zeker tot 

resultaat leidt, haalt de tekst een voorbeeld aan: Mahidāsa
1
 was zijn naam, de 

zoon van Itarā (Aitareya). Hij kende deze 'visie van het offer' (yajña-darśana) 

[zoals beschreven in de vorige verzen] en sprak waarlijk aldus: 'Waarom 

                                                        
1 Mahidāsa Aitareya: Een beroemde Vedische ziener, traditioneel beschouwd als de auteur 

van de Aitareya Brāhmaṇa en Aitareya Āraṇyaka. Zijn naam betekent "Dienaar van de 

Aarde" (Mahī). 



156                                       HOOFDSTUK III 

 

(kim/kasmāt) terg jij mij met deze kwelling? O gij Ziekte!' 'Ik, die het Offer ben 

(yajñaḥ), zal niet sterven (na preṣyāmi) door deze pijn die door jou veroorzaakt 

is'. 'Daarom is jouw inspanning tevergeefs (vṛthā).' Dat is de betekenis. Omdat 

hij deze vaste overtuiging (niścaya) had, leefde hij honderdzestien jaar. Ook een 

ander die deze vaste overtuiging heeft, zal honderdzestien jaar
1
 leven. 

[Namelijk] hij die de uitvoering van het offer (yajña-sampādana) kent zoals 

beschreven.  

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya ṣoḍaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zestiende deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 17 

sa yad aśiśiṣati yat pipāsati yan na ramate tā asya dīkṣāḥ || ChUp_3,17.1 || 

1. Wanneer hij wenst te eten (aśiśiṣati), wanneer hij wenst te drinken 

(pipāsati), en wanneer hij geen plezier beleeft (na ramate): dat zijn zijn 

inwijdingen (dīkṣāḥ). 

De passage beginnend met 'Wanneer hij wenst te eten', die de overeenkomsten 

(sāmānya) van de Mens met het offer aanduidt, is verbonden met het 

voorgaande. 'Wanneer hij aśiśiṣati' betekent: hij wenst te eten (hij heeft 

honger). Evenzo: 'Wanneer hij pipāsati' betekent: hij wenst te drinken (hij heeft 

dorst). 'Wanneer hij geen plezier beleeft' — veroorzaakt door het niet verkrijgen 

van gewenste zaken (iṣṭa), enzovoort. Wanneer hij lijden (duḥkha) van deze 

soort ervaart, dan zijn dat zijn inwijdingen (dīkṣāḥ). [Dit is zo] vanwege de 

overeenkomst in lijden/ontbering (duḥkha-sāmānya) met het formele, rituele 

offer (vidhi-yajña). 

 

atha yad aśnāti yat pibati yad ramate tad upasadair eti || ChUp_3,17.2 || 

2. Nu, wanneer hij eet, wanneer hij drinkt en wanneer hij zich verheugt 

(ramate): dan komt dat overeen met de Upasad-dagen. 

Nu, wanneer hij eet, drinkt en zich verheugt — oftewel: genot (rati) ervaart 

door de verbinding met gewenste zaken — dan bereikt dat gelijkheid 

(samānatā) met de Upasads. Want bij de Upasads [de rituele dagen tussen de 

inwijding en het offer] is er geluk/comfort (sukham), veroorzaakt door de 

                                                        
1  116 Jaar: Dit getal is de som van de lettergrepen van de drie metra die het leven 

symboliseren (24 Gāyatrī + 44 Triṣṭubh + 48 Jagatī). Het symboliseert een "voltooid" en 

"perfect" leven. 

 



HOOFDSTUK III                                             157 

 

gelofte van [het drinken van] melk (payo-vrata). En [de dagen] waarop men 

weinig eet, zijn dagen van verademing/troost (praśvāsa). Daarom is er een 

overeenkomst (sāmānya) tussen het eten enzovoort [in het dagelijks leven] en 

de Upasads [in het ritueel]. 

 

atha yad dhasati yaj jakṣati yan maithunaṃ carati stutaśastrair eva tad eti || 

ChUp_3,17.3 || 

3. Nu, wanneer hij lacht, wanneer hij eet (jakṣati), en wanneer hij 

geslachtsgemeenschap heeft: dan komt dat overeen met de Stuta's en de 

Śastra's. 

Nu, wanneer hij lacht, en wanneer hij jakṣati — oftewel eet (bhakṣayati, vaak 

in de zin van smakelijk/feestelijk eten) — en wanneer hij de geslachtsdaad 

verricht; dan bereikt dat gelijkheid (samānatā) met de Stuta's en Śastra's.
1
 [Dit 

is zo] vanwege de overeenkomst (sāmānya) dat ze gepaard gaan met geluid 

(śabdavattva). 

 

atha yat tapo dānam ārjavam ahiṃsā satyavacanam iti tā asya dakṣiṇāḥ || 

ChUp_3,17.4 || 

4. Nu, wat betreft ascese (tapas), vrijgevigheid (dānam), rechtheid 

(ārjavam), geweldloosheid (ahiṃsā) en waarheidspreken (satyavacanam): 

dat zijn de offergaven (dakṣiṇāḥ) van dit [offer]. 

Nu, wat betreft ascese, vrijgevigheid, rechtheid, geweldloosheid en 

waarheidspreken: dat zijn zijn offergaven. [Dit is zo] vanwege de overeenkomst 

(sāmānya) dat ze de Dharma [het offer/de verdienste] versterken (puṣṭikaratva). 

 

tasmād āhuḥ soṣyaty asoṣṭeti | punar utpādanam evāsya tat | maraṇam 

evāvabhṛthaḥ || ChUp_3,17.5 || 

5. Daarom zegt men: 'Zij zal baren (soṣyati)' en 'Zij heeft gebaard (asoṣṭa)'. 

Dat is zijn wedergeboorte (punar-utpādanam). De dood is het afsluitende 

bad (avabhṛtha). 

Omdat de Mens (Puruṣa) een offer is, daarom: Wanneer de moeder hem zal 

baren, zeggen anderen over zijn moeder: 'Zij zal baren (soṣyati)'. En wanneer ze 

                                                        
1 Stuta & Śastra: Dit zijn twee soorten Vedische lofprijzingen die tijdens het Soma-offer 

worden uitgevoerd. Stuta (of Stotra): Hymnen die op een melodie worden gezongen (door de 

Sāma Veda priesters). Śastra: Hymnen die ritmisch worden gereciteerd (door de Ṛg Veda 

priesters). Beide vormen de luidruchtige, feestelijke hoogtepunten van de ceremonie. 

 



158                                       HOOFDSTUK III 

 

bevallen is, [zeggen ze]: 'Zij heeft gebaard (asoṣṭa)'. Net zoals bij het formele 

offer (vidhi-yajña) [men zegt]: 'Devadatta zal de Soma persen (soṣyati)', en 

'Yajñadatta heeft de Soma geperst (asoṣṭa)'. Daarom, vanwege deze 

overeenkomst in woorden (śabda-sāmānya), is de Mens het offer. Dat is de 

'nieuwe voortbrenging' (punar-utpādanam) van dit offer dat Mens heet: 

[Namelijk] dat het verbonden is met de woorden soṣyati en asoṣṭa, net zoals het 

formele offer. Bovendien: de dood is het Avabhṛtha (het afsluitende bad) van 

dit Mens-Offer. [Dit is zo] vanwege de overeenkomst in beëindiging (samāpti). 

 

tad dhaitad ghora āṅgirasaḥ kṛṣṇāya devakīputrāyoktvovāca | apipāsa eva sa 

babhūva | so 'ntavelāyām etat trayaṃ pratipadyetākṣitam asy acyutam asi 

prāṇasaṃśitam asīti | tatraite dve ṛcau bhavataḥ || ChUp_3,17.6 || 

6. Toen Ghora Āṅgirasa dit aan Kṛṣṇa, de zoon van Devakī, had verteld, 

sprak hij — en hij [Kṛṣṇa] werd daardoor vrij van dorst [naar andere 

kennis] — : 'Op het moment van het einde (antavelāyām) dient men 

toevlucht te nemen tot deze drie: "Jij bent het Onvergankelijke (Akṣita)." 

"Jij bent het Onwankelbare (Acyuta)." "Jij bent de verfijnde essentie van 

de Levensadem (Prāṇasaṃśita)." Hierover bestaan deze twee Ṛk-verzen: 

Nadat Ghora — zo was zijn naam —, van de familie (gotra) Āṅgirasa, deze 

'visie van het offer' (yajña-darśana) [uit de voorgaande verzen] aan zijn leerling 

Kṛṣṇa, de zoon van Devakī, verteld had, sprak hij... [Noot over de zinsbouw:] 

Er is een verband tussen "hij sprak" en de latere zin "men dient toevlucht te 

nemen tot deze drie", ondanks de onderbreking door de tussenzin. [De tussenzin 

is:] 'En hij [Kṛṣṇa], na deze visie gehoord te hebben, werd apipāsa — vrij van 

dorst — ten opzichte van andere vormen van kennis (vidyā).' Op deze manier 

prijst de tekst deze 'Kennis van de Mens als Offer'. Want het is zo'n 

voortreffelijke (viśiṣṭa) kennis dat het zelfs voor Kṛṣṇa, de zoon van Devakī, de 

dorst naar andere kennis wegnam (tṛḍ-vicchedakarī). Wat zei Ghora Āṅgirasa 

dan, nadat hij deze kennis aan Kṛṣṇa had verteld? Hij zei dat hij [de kenner van 

dit offer], op het moment van het einde — ten tijde van de dood — toevlucht 

moet nemen (pratipadyeta) — oftewel: moet reciteren (japet) — tot deze drie 

mantra's. Wat zijn die [mantra's]? 

1. 'Jij bent Akṣita': oftewel onverminderd (akṣīṇa) of ongedeerd (akṣata). Met 

deze eerste Yajus-formule spreekt hij, door de kracht van de context, de Prāṇa 

(Levensadem) aan die in de Zon verblijft, door ze als één te beschouwen. 

2. 'Jij bent Acyuta': oftewel niet gevallen (apracyuta) uit je eigen aard 

(svarūpa). Dit is de tweede Yajus. 



HOOFDSTUK III                                             159 

 

3. 'Jij bent Prāṇasaṃśita': Jij bent de Prāṇa, en jij bent saṃśita — oftewel: 

perfect verfijnd/dun gemaakt (samyak-tanūkṛta) en subtiel (sūkṣma). Dat is de 

waarheid (tattva). Dit is de derde Yajus. 

Aangaande dit onderwerp/deze betekenis zijn er twee Ṛk-verzen [die in het 

volgende deel geciteerd worden]. Deze dienen ter lofprijzing (stuti) van de 

kennis, en zijn niet bedoeld voor recitatie (japa). Omdat de instructie luidt: 

'Men dient toevlucht te nemen tot drie'. Als deze twee Ṛk-verzen ook 

gereciteerd zouden moeten worden, zou dat in strijd zijn met het getal drie 

(want dan zouden het er vijf zijn). 

 

ādit pratnasya retasaḥ | ud vayaṃ tamasaspari | jyotiḥ paśyanta uttaram | 

svaḥ paśyanta uttaram | devaṃ devatrā sūryam aganma jyotir uttamam iti 

jyotir uttamam iti || ChUp_3,17.7 || 

7a. [Zij zien] de ochtendgloren (ādit) van het oeroude (pratna) Zaad (retas), 

dat schijnt als de dag [in de hemel]. 

Wat betreft het woord 'ādit': de letter 'a' is een voorvoegsel (anubandha), de 't' 

heeft geen betekenis (dient voor uitspraak) en 'it' is een partikel. Het verbindt 

zich met het werkwoord 'zij zien' (paśyanti). [Dus: ā-paśyanti = zij zien 

volledig]. Van het oeroude (pratnasya) — het aloude (cirantana/purāṇa). Van 

het Zaad (retasaḥ) — van de Oorzaak, het zaad van het universum, dat wat 'Het 

Bestaande' (Sat) genoemd wordt. Zij zien het Licht (jyotis) — de straling — 

daarvan. Welk licht zien zij? [Een licht] als de dag (vāsaram): als de dag 

(ahar), dat zich overal verspreidt. Dat is het licht van Brahman. De betekenis is: 

De kenners van Brahman, met hun blik naar binnen gekeerd (nivṛtta-cakṣus) en 

met een innerlijk orgaan (antaḥkaraṇa) dat gezuiverd is door middelen als 

celibaat en verzaking, zien dat Licht aan alle kanten rondom (ā-samantataḥ). 

(...) Dat licht waarmee de Zon brandt, de maan schijnt, de bliksem flitst en de 

planeten en sterren stralen. 

7b. Oprijzend vanuit de duisternis (tamas), schouwend naar het hogere 

Licht, schouwend naar het hogere Licht in onszelf (sva), hebben wij de God 

onder de goden bereikt, de Zon, het Allerhoogste Licht, het Allerhoogste 

Licht. 

Bovendien spreekt een andere ziener van mantra's, terwijl hij dat beschreven 

Licht aanschouwt: 'Wij [zijn opgerezen] vanuit de duisternis (tamasas pari)'. 

Het woord 'pari' betekent hier: 'voorbij' of 'boven' (parastāt). De duisternis 

verwijst naar onwetendheid (ajñāna). De betekenis is: wij zijn opgestegen (ud-

aganma) terwijl wij neerkeken op/voorbij de duisternis. Terwijl wij het hogere 

(uttaram) Licht aanschouwden (paśyantaḥ), dat de duisternis verdrijft en in de 

Zon verblijft... Dat Licht is 'Svar' (svaḥ) — het eigene (svam / ātmīyam), dat 



160                                       HOOFDSTUK III 

 

wat zich in ons hart bevindt. En dat is hetzelfde Ene Licht dat zich in de Zon 

bevindt. Terwijl wij kijken naar dat hogere — voortreffelijkere — Licht, dat 

superieur is aan elk ander licht, zijn wij opgestegen (udaganma). Wie hebben 

wij bereikt (kam udaganma)? Hij zegt: 'De God (Devam)' — de stralende. 'De 

Zon (Sūryam) onder de goden (devatrā)' — te midden van alle goden. (Hij heet 

Sūrya vanwege het in beweging zetten (īraṇa) van de sappen (rasa), de stralen 

en de levensadems van de wereld). Hem hebben wij bereikt. Wij hebben het 

'Allerhoogste Licht' (jyotir uttamam) bereikt — de luister die superieur is aan 

alle lichten. Dit is dat Licht dat geprezen werd door de twee Ṛk-verzen en 

onthuld werd door de drie Yajus-formules [in het vorige vers]. De herhaling 

[van de laatste woorden] dient om de afsluiting van de meditatie op het Offer 

(Yajña-kalpanā) aan te duiden. 

 iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasya saptadaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zeventiende deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 18 

mano brahmety upāsīta | ity adhyātmam | athādhidaivatam | ākāśo brahma | 

ity ubhayam ādiṣṭaṃ bhavaty adhyātmaṃ cādhidaivataṃ ca || ChUp_3,18.1 || 

1. Men dient te mediteren op de Geest (Manas) als Brahman. Dit is met 

betrekking tot het individu (adhyātmam). Nu met betrekking tot de 

godheden (adhidaivatam): Ruimte (Ākāśa) is Brahman. Aldus zijn beide 

onderwezen (ādiṣṭam): zowel met betrekking tot het individu als met 

betrekking tot de godheden. 

Eerder [in de Śāṇḍilya Vidyā, 3.14.2] werd de Heer beschreven als "bestaande 

uit Geest" en "met een Zelf als de Ruimte". Dat was echter bedoeld als slechts 

gedeeltelijke eigenschappen (guṇa-ekadeśa) van Brahman. Maar nu begint deze 

sectie — met de woorden "De Geest is Brahman" — met het doel om de visie 

van het gehele Brahman voor te schrijven op de Geest en op de Ruimte. 

(Oftewel: de Geest en Ruimte worden nu niet als eigenschappen gezien, maar 

als symbolen die het Totaal vervangen). [Adhyātmam: De Geest] De Geest 

(Manas) is dat waarmee men denkt (manute); het is het innerlijk orgaan 

(antaḥkaraṇa). Men dient daarop te mediteren als zijnde het Hoogste Brahman. 

Dit is de visie/meditatie die betrekking heeft op het Zelf (adhyātmam). 

[Adhidaivatam: De Ruimte] Nu zullen we spreken over het niveau van de 

godheden (adhidaivatam). Men dient te mediteren op de Ruimte (Ākāśa) als 

Brahman. Op deze wijze zijn beide — het individuele en het goddelijke — 

onderwezen (upadiṣṭam) als objecten voor de visie van Brahman. [Waarom 

deze twee?] Vanwege de subtiliteit (sūkṣmatva) van zowel Ruimte als Geest. 



HOOFDSTUK III                                             161 

 

Omdat Brahman door de geest wordt waargenomen/gerealiseerd 

(upalabhyatvāt), is de geest een geschikt (yogya) object voor de visie van 

Brahman. En Ruimte is ook [geschikt] vanwege zijn alomtegenwoordigheid 

(sarvagatatva), zijn subtiliteit en zijn afwezigheid van 

beperkingen/conditioneringen (upādhi-hīnatva). 

 

tad etac catuṣpād brahma | vāk pādaḥ prāṇaḥ pādaś cakṣuḥ pādaḥ śrotraṃ 

pādaḥ | ity adhyātmam | athādhidaivatam | agniḥ pādo vāyuḥ pāda ādityaḥ 

pādo diśaḥ pādaḥ | ity ubhayam evādiṣṭaṃ bhavaty adhyātmaṃ 

cādhidaivataṃ ca || ChUp_3,18.2 || 

2. Dat is dit viervoetige (catuṣpād) Brahman. Spraak (Vāk) is een voet, de 

Levensadem (Prāṇa) is een voet, het Oog (Cakṣus) is een voet, het Gehoor 

(Śrotra) is een voet. Dit is met betrekking tot het individu (adhyātmam). 

Nu met betrekking tot de godheden (adhidaivatam): Vuur (Agni) is een 

voet, Wind (Vāyu) is een voet, de Zon (Āditya) is een voet, de Windstreken 

(Diśaḥ) zijn een voet. Aldus zijn beide onderwezen: zowel met betrekking 

tot het individu als met betrekking tot de godheden. 

Dat dit — dat 'Geest' (Manas) wordt genoemd [in het vorige vers] — is het 

viervoetige Brahman. Dat wil zeggen: het heeft vier voeten. [Op de vraag:] 'Hoe 

bezit het Brahman dat de Geest is, de staat van viervoetigheid?', zegt hij: 

'Spraak, Levensadem, Oog, Gehoor: dit zijn de voeten.' Dit is met betrekking 

tot het individu. Nu met betrekking tot de godheden [wat betreft de voeten] van 

het Brahman dat de Ruimte (Ākāśa) is: [Dat zijn] Vuur, Wind, Zon en de 

Windstreken. Op deze wijze zijn beide [vormen] van het viervoetige Brahman 

onderwezen: zowel die van het individu als die van de godheden. 

 

vāg eva brahmaṇaś caturthaḥ pādaḥ | so 'gninā jyotiṣā bhāti ca tapati ca | 

bhāti ca tapati ca kīrtyā yaśasā brahmavarcasena ya evaṃ veda || 

ChUp_3,18.3 || 

3. Spraak (Vāk) is waarlijk de vierde voet van Brahman. Deze schijnt 

(bhāti) en brandt (tapati) met Vuur (Agni) als licht. Hij schijnt en brandt 

met roem, met faam en met heilige luister (brahmavarcas), hij die dit aldus 

weet. 

Daarin [in die opsomming] is Spraak waarlijk de vierde voet van het Brahman-

dat-Geest-is (Manas-Brahman). (Dit wordt gezegd in relatie tot de andere drie 

voeten). Want met Spraak, net als met een voet, gaat men af op (pratiṣṭhati) het 

object waarover gesproken moet worden (vaktavya-viṣaya), zoals een koe, 

enzovoort. (Als men het woord "koe" zegt, beweegt de geest zich naar het 



162                                       HOOFDSTUK III 

 

concept koe). Daarom is Spraak als een voet van de Geest. Zo is ook de 

Levensadem — [hier:] de reukzin (ghrāṇa) — een voet. Want ook daarmee 

'wandelt' men (caṅkramati) naar het object van de geur. Zo is ook het Oog een 

voet en het Gehoor een voet. Op deze wijze is de viervoetige aard van het 

Brahman-dat-Geest-is met betrekking tot het individu (adhyātmam). Nu met 

betrekking tot de godheden (adhidaivatam): Vuur, Wind, Zon en Windstreken 

worden waargenomen alsof ze aan de buik (udara) van het Brahman-dat-

Ruimte-is (Ākāśa-Brahman) hangen (vilagnā), net als de poten van een koe. 

Daarom worden Vuur en de anderen de voeten van die Ruimte genoemd. Zo 

zijn beide — het individuele en het goddelijke — onderwezen als viervoetig.  

Daarin is Spraak waarlijk de vierde voet van het Brahman-dat-Geest-is. Deze 

'schijnt' — licht op (dīpyate) — en 'brandt' — creëert hitte (santāpam ... karoti) 
— door middel van Vuur (Agni), het goddelijke licht [waarmee Spraak 

verbonden is]. Ofwel [een alternatieve verklaring]: Spraak, aangewakkerd 

(iddhā) door het eten van 'vurig' voedsel (āgneya) zoals olie en ghee, 'schijnt en 

brandt' — dat wil zeggen: wordt energiek/enthousiast (utsāhavatī) om te 

spreken. Het resultaat voor de kenner (vidvat-phalam) is: 'Hij schijnt en brandt 

met roem, met faam en met heilige luister, hij die dit weet zoals beschreven'. 

 

prāṇa eva brahmaṇaś caturthaḥ pādaḥ | sa vāyunā jyotiṣā bhāti ca tapati ca | 

bhāti ca tapati ca kīrtyā yaśasā brahmavarcasena ya evaṃ veda || 

ChUp_3,18.4 || 

cakṣur eva brahmaṇaś caturthaḥ pādaḥ | sa ādityena jyotiṣā bhāti ca tapati ca 

| bhāti ca tapati ca kīrtyā yaśasā brahmavarcasena ya evaṃ veda || 

ChUp_3,18.5 || 

śrotram eva brahmaṇaś caturthaḥ pādaḥ | sa digbhir jyotiṣā bhāti ca tapati ca 

| bhāti ca tapati ca kīrtyā yaśasā brahmavarcasena ya evaṃ veda ya evaṃ 

veda || ChUp_3,18.6 || 

4. De Levensadem (Prāṇa) is waarlijk de vierde voet van Brahman. Deze 

schijnt en brandt met de Wind (Vāyu) als licht. Hij schijnt en brandt met 

roem, met faam en met heilige luister, hij die dit aldus weet. 

5. Het Oog (Cakṣus) is waarlijk de vierde voet van Brahman. Dit schijnt en 

brandt met de Zon (Āditya) als licht. Hij schijnt en brandt met roem, met 

faam en met heilige luister, hij die dit aldus weet. 

6. Het Gehoor (Śrotram) is waarlijk de vierde voet van Brahman. Dit 

schijnt en brandt met de Windstreken (Diśaḥ) als licht. Hij schijnt en 

brandt met roem, met faam en met heilige luister, hij die dit aldus weet, hij 

die dit aldus weet. 



HOOFDSTUK III                                             163 

 

Op dezelfde wijze is de Levensadem [hier: de reukzin] waarlijk de vierde voet 

van Brahman. Deze schijnt en brandt door middel van de Wind (Vāyu), ten 

behoeve van [de waarneming van] geur. Zo ook het Oog door middel van de 

Zon, ten behoeve van de waarneming van vorm. Het Gehoor door middel van 

de Windstreken, ten behoeve van de waarneming van geluid. Het resultaat van 

de kennis (vidyā-phala) is overal gelijk. Het onzichtbare (adṛṣṭa) resultaat is het 

bereiken van Brahman (Brahma-sampatti), voor hem die dit zo weet. De 

herhaling [aan het einde van vers 6] is bedoeld om de afsluiting van de 

visie/meditatie (darśana) aan te duiden.  

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasyāṣṭādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het achttiende deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 19 

ādityo brahmety ādeśaḥ | tasyopavyākhyānam | asad evedam agra āsīt | tat sad 

āsīt | tat samabhavat | tad āṇḍaṃ niravartata | tat saṃvatsarasya mātrām 

aśayata | tan nirabhidyata | te āṇḍakapāle rajataṃ ca suvarṇaṃ cābhavatām 

|| ChUp_3,19.1 || 

1. De Zon is Brahman: dit is de leer (ādeśa). Hiervan volgt de nadere 

uitleg: In het begin was dit [universum] waarlijk niet-bestaand (asat). Dat 

werd bestaand (sat). Dat groeide (samabhavat). Dat veranderde in een ei. 

Dat lag daar gedurende de tijdspanne van een jaar. Dat spleet open. De 

twee eierschalen werden zilver en goud. 

Eerder [in 3.18.2] werd gezegd dat de Zon slechts een 'voet' (kwart) van 

Brahman is. Nu begint deze tekst met het doel om de visie van het gehele 

Brahman op diezelfde Zon voor te schrijven. 'De Zon is Brahman: dit is de leer' 

(de instructie). Hiervan wordt de nadere uitleg gegeven, met als doel [de Zon] te 

prijzen. [De discussie over Niet-Bestaand (Asat)] 'In het begin' — in de staat 

voorafgaand aan het ontstaan — 'was dit universum' — dat nu volledig is — 

'waarlijk niet-bestaand (asat)' — oftewel: ongedifferentieerd in naam en vorm 

(avyākṛta-nāma-rūpa). Het betekent echter niet dat het absoluut niet-bestaand 

(niets) was. Waarom niet? Omdat [elders in de Chāndogya, 6.2.2] het idee dat 

een effect uit het niets kan ontstaan (asat-kārya-vāda), weerlegd wordt met de 

vraag: "Hoe zou het Bestaande uit het Niet-bestaande kunnen ontstaan?" 

Tegenwerping: Maar hier staat expliciet 'Het was waarlijk (eva) niet-bestaand'. 

Is er dan sprake van een optie/keuze (vikalpa) [tussen de theorieën van bestaan 

en niet-bestaan]? 



164                                       HOOFDSTUK III 

 

Antwoord: Nee. Want bij een feitelijk object (vastu) is keuze onmogelijk (iets 

is zo of het is niet zo, in tegenstelling tot een handeling). 

Vraag: Hoe kan men dan zeggen: 'Dit was waarlijk niet-bestaand'? 

Antwoord: Hebben we niet gezegd dat het 'als het ware niet-bestaand' (asad-

iva) was, omdat het nog niet gedifferentieerd was in naam en vorm? 

Tegenwerping: Maar het woord 'waarlijk' (eva) duidt op een 

beperking/absolute stelling. 

Antwoord: Dat is waar. Maar het benadrukt niet de afwezigheid van bestaan 

(substantie). Wat benadrukt het dan wel? Het benadrukt de afwezigheid van 

gedifferentieerde naam en vorm. Want we zien dat het woord 'Bestaand' (Sat) 

gebruikt wordt voor dingen die gemanifesteerd zijn in naam en vorm. En die 

manifestatie van naam en vorm van de wereld is grotendeels afhankelijk van de 

Zon (Āditya). Want bij afwezigheid van de Zon is dit alles 'blinde duisternis' en 

wordt er niets gekend. Daarom wordt in deze zin, die bedoeld is om de Zon te 

prijzen, gezegd [dat de wereld 'niet-bestond' vóór de zon]. Net zoals men zegt: 

"Dit koninkrijk is 'niet-bestaand' (asat)," wanneer koning Pūrṇavarman [een 

capabele koning], die alle kwaliteiten bezit, er niet is [ook al bestaat het land 

wel]. Bovendien is het niet de bedoeling van deze passage om de ontologische 

status van de wereld (bestaand of niet-bestaand) vast te stellen, maar om te 

onderwijzen dat "De Zon Brahman is". (Dat blijkt uit de conclusie aan het 

eind). 

'Dat werd bestaand' (tat sad āsīt). Datgene wat aangeduid werd met het woord 

'niet-bestaand' — omdat het vóór de schepping roerloos en onbeweeglijk 

(stimitam anispandam) was, als ware het niet-bestaand — werd 'Bestaand'. Dat 

wil zeggen: het raakte gericht op het effect (kārya-abhimukham) en er ontstond 

een lichte neiging tot activiteit. 'Dat groeide' (tat samabhavat). Vervolgens 

verkreeg het beweging (parispanda) en werd het — door een zeer lichte 

differentiatie van naam en vorm — als een zaadje dat begint te ontkiemen 

(aṅkurī-bhūtam). 'Dat veranderde in een ei'. Vervolgens werd het, door 

geleidelijk grover/dikker (sthūla) te worden, vanuit water (adbhyaḥ) een ei. 

(Noot: De vorm āṇḍam met een lange 'ā' is een Vedische onregelmatigheid 

(chāndasa) voor aṇḍam). 'Dat ei lag daar gedurende de tijdspanne van een jaar'. 

Gedurende de welbekende tijdsduur van een jaar (saṃvatsara) bleef het daar 

liggen zonder van vorm te veranderen. 'Dat spleet open'. Daarna, na het verloop 

van een jaar, brak het open (nirbhinna), zoals het ei van een vogel. 'De twee 

eierschalen (āṇḍa-kapāle) werden zilver en goud'. 

 



HOOFDSTUK III                                             165 

 

tad yad rajataṃ seyaṃ pṛthivī | yat suvarṇaṃ sā dyauḥ | yaj jarāyu te 

parvatāḥ | yad ulbaṃ (sa) samegho nīhāraḥ | yā dhamanayas tā nadyaḥ | yad 

vāsteyam udakaṃ sa samudraḥ || ChUp_3,19.2 || 

2. Dat wat het zilver was, dat is deze aarde. Wat het goud was, dat is de 

hemel. Wat het buitenste vlies (jarāyu) was, dat zijn de bergen. Wat het 

binnenste vlies (ulba) was, dat is de mist met de wolken. Wat de aderen 

waren, dat zijn de rivieren. Wat het vocht in de blaas (vāsteyam) was, dat is 

de oceaan. 

Van die twee [eierschalen]: De schaal die van zilver was, dat is deze aarde. De 

betekenis is: de onderste eierschaal, die gekenmerkt wordt door de aarde. De 

schaal die van goud was, dat is de hemel. De betekenis is: de bovenste schaal, 

die gekenmerkt wordt door de hemelse wereld. Wat de jarāyu was — de dikke 

omhulling (garbha-pariveṣṭana) van de foetus — ten tijde van het in tweeën 

splijten van het ei: dat werden de bergen. (Omdat bergen hard en massief zijn). 

Wat de ulba was — de dunne/fijne omhulling van de foetus — : dat werd de 

mist (nīhāra / dauw) samen met de wolken. (Omdat mist en wolken licht en 

zwevend zijn). Wat de aderen (dhamani) — de bloedvaten (śirāḥ) — in het 

lichaam van de geboren foetus waren: dat werden de rivieren. Wat het vāsteyam 

water was — het water dat zich in de blaas (basti) bevindt — : dat is de oceaan. 

 

atha yat tad ajāyata so 'sāv ādityaḥ | taṃ jāyamānaṃ ghoṣā ulūlavo 

'nūdatiṣṭhant sarvāṇi ca bhūtāni sarve ca kāmāḥ | tasmāt tasyodayaṃ prati 

pratyāyanaṃ prati ghoṣā ulūlavo 'nūttiṣṭhanti sarvāṇi ca bhūtāni sarve ca 

kāmāḥ || ChUp_3,19.3 || 

3. Nu, dat wat daar geboren werd, dat is gindse Zon. Terwijl hij geboren 

werd, rezen er geluiden van luid gejuich (ulūlava) op, alsook alle wezens en 

alle verlangens. Daarom rijzen er bij zijn opkomst en bij zijn terugkeer 

[telkens weer] geluiden van luid gejuich op, alsook alle wezens en alle 

verlangens. 

Nu, dat wat daar geboren werd — in de vorm van een embryo in dat ei [uit de 

vorige verzen] — dat is gindse Zon. Terwijl die Zon geboren werd, rezen er 

geluiden (ghoṣāḥ) op — ulūlava. Ulūlava betekent hier urūrava (grote/luide 

geluiden) of wijdverbreide geluiden. [Dit is] net zoals hier [in de wereld 

gebeurt] bij de geboorte van de eerste zoon van een koning. En ook alle 
bewegende en niet-bewegende wezens [rezen op]. En ook alle verlangens van 

die wezens. Met 'verlangens' (kāmāḥ) worden hier de objecten van verlangen 

(viṣaya) bedoeld, zoals vrouwen, kleding, voedsel, enzovoort. [Want deze 

worden pas zichtbaar/beschikbaar als de zon er is]. Omdat het ontstaan van 

wezens en verlangens [oorspronkelijk] veroorzaakt werd door de geboorte van 



166                                       HOOFDSTUK III 

 

de Zon, daarom gebeurt dit ook nu nog (adyatve 'pi): Bij zijn — de Zons — 

opkomst en bij zijn pratyāyana. Pratyāyana betekent hier: "het terugkeren naar 

huis (ondergang)" ofwel "het telkens weer terugkomen (her-opkomst). De 

betekenis is: met dat moment als aanleiding (nimitta). [Op dat moment] rijzen 

alle wezens, alle verlangens en geluiden van luid gejuich op [in navolging van 

hem]. Want dit is een algemeen bekend verschijnsel bij de opkomst en 

dergelijke van de Zon. 

 

sa ya etam evaṃ vidvān ādityaṃ brahmety upāste | abhyāśo ha yad enaṃ 

sādhavo ghoṣā ā ca gaccheyur upa ca nimreḍeran nimreḍeran || ChUp_3,19.4 

|| 

4. Hij die, dit zo wetende, mediteert op de Zon als Brahman: voor hem is er 

waarlijk het vooruitzicht (abhyāśaḥ) dat goede geluiden (sādhavo ghoṣāḥ) 

tot hem komen en hem vreugde schenken (nimreḍeran), hem vreugde 

schenken. 

Wie dan ook, die deze grootsheid [van de Zon] zoals beschreven kent en 

mediteert op de Zon als Brahman, die bereikt die staat [van het worden van de 

Zon/Brahman]. Dat is de betekenis. Bovendien is er een zichtbaar resultaat 

(dṛṣṭaṃ phalam): 'Het vooruitzicht' (abhyāśaḥ) betekent: 'spoedig' (kṣipram) 

voor de kenner. (Het woord 'dat' (yad) dient hier als een bijwoordelijke 

bepaling). Naar hem, die dit zo weet, [komen] 'goede' — oftewel 

mooie/aangename — 'geluiden' (ghoṣāḥ). De 'goedheid' (sādhutva) van de 

geluiden en dergelijke houdt in, dat er bij het genieten ervan geen verbinding is 

met zonde/kwaad (pāpa-anubandha-abhāvaḥ). 'En ze zouden komen' — ze 

zouden arriveren — 'en ze zouden verblijden' (upa-nimreḍeran). De betekenis 

is: niet alleen het komen van de geluiden, maar ze zouden hem gelukkig moeten 

maken (upa-sukhayeyuḥ) en genot moeten verschaffen. De herhaling [aan het 

einde] is bedoeld om de volledige afsluiting van het hoofdstuk (adhyāya) aan te 

geven, en dient ter benadrukking (ādara). 

iti chāndogyopaniṣadi tṛtīyādhyāyasyaikonaviṃśaḥ khaṇḍaḥ iti 

cchāndogyopaniṣadbrāhmaṇe tṛtīyo 'dhyāyaḥ samāptaḥ 

Hier eindigt het negentiende deel (khaṇḍa) van het derde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. En hiermee is het Derde Hoofdstuk van de 

Chāndogya Upaniṣad Brāhmaṇa voltooid.  



HOOFDSTUK IV                                             167 

 

 

HOOFDSTUK IV 

SECTIE 1 

jānaśrutir ha pautrāyaṇaḥ śraddhādeyo bahudāyī bahupākya āsa | sa ha 

sarvata āvasathān māpayāṃ cakre sarvata eva me 'nnam atsyantīti || 

ChUp_4,1.1 || 

1. Jānaśruti Pautrāyaṇa was een gever met geloof (śraddhādeya), een gulle 

gever (bahudāyī) en iemand voor wie veel gekookt werd (bahupākya). Hij 

liet overal rusthuizen (āvasatha) bouwen, [denkende]: 'Overal zullen ze 

waarlijk mijn voedsel eten'. 

Eerder [in 3.18.2] werd beschreven hoe men de visie van de 'voeten' van 

Brahman projecteert op Vāyu (Wind) en Prāṇa (Levensadem). Nu wordt een 

volgend deel gestart met als doel voor te schrijven dat deze twee rechtstreeks 

als Brahman vereerd moeten worden. Het verhaal dient om het begrip te 

vergemakkelijken, en ook om de regels te tonen voor het geven en ontvangen 

van kennis (vidyā). Het verhaal toont aan dat geloof  (śraddhā), het geven van 

voedsel en het ontbreken van arrogantie middelen zijn om kennis te verkrijgen. 

"Jānaśruti": het kind van Janaśruta. "Ha": duidt op een historische overlevering. 

"Pautrāyaṇa": de kleinzoon (pautra) van de zoon [oftewel: achterkleinzoon]. 

"Hij was Śraddhādeya": iemand voor wie het geven aan Brahmanen en anderen 

altijd voorafgegaan wordt door geloof/respect (śraddhā). "Hij was Bahudāyī": 

iemand die de gewoonte heeft om in overvloed te geven. "Hij was Bahupākya": 

iemand in wiens huis dag in dag uit veel gekookt moet worden. De betekenis is: 

in zijn huis wordt veel voedsel gekookt voor mensen die willen eten. Deze 

Jānaśruti Pautrāyaṇa, die deze kwaliteiten bezat, leefde in een bepaalde tijd en 

op een bepaalde, voortreffelijke plaats. Hij liet overal — in alle windstreken, in 

dorpen en steden — rusthuizen (āvasathān) bouwen. Āvasathān zijn plaatsen 

waar mensen naartoe gaan (etya) en verblijven (vasanti). [Zijn bedoeling was:] 

'Mensen die in deze rusthuizen verblijven, zullen overal mijn voedsel eten'. 

 

atha ha haṃsā niśāyām atipetuḥ | tad dhaivaṃ haṃso haṃsam abhyuvāda | 

ho ho 'yi bhallākṣa bhallākṣa jānaśruteḥ pautrāyaṇasya samaṃ divā jyotir 

ātataṃ tan mā prasāṅkṣīs tat tvāṃ mā pradhākṣīr iti || ChUp_4,1.2 || 

2. Toen vlogen er zwanen voorbij in de nacht. Toen sprak de ene zwaan tot 

de andere: 'Ho, ho! Hé, Bhallākṣa, Bhallākṣa! De luister (jyotis) van 

Jānaśruti Pautrāyaṇa heeft zich uitgespreid als de hemel (dyu/divā). Raak 

die niet aan (mā prasāṅkṣīḥ), opdat hij jou niet verbrandt!' 



168                                       HOOFDSTUK IV 

 

Terwijl de koning zich daar bevond — in die tijd van deugd (dharmakāle) [of: 

in de zomertijd, gharmakāle] — verblijvend op het dakterras (harmya-tala), 

vlogen er zwanen voorbij in de nacht. [Dit waren] zieners (ṛṣi's) of goden, die 

tevreden waren gesteld door de kwaliteiten van de voedselgiften van de koning. 

Zij namen de gedaante van zwanen aan en vlogen voorbij binnen het 

gezichtsveld van de koning. Op dat moment sprak één van de vliegende zwanen 

— degene die achteraan vloog — tot de zwaan die vooraan vloog: 'Ho, ho, hey! 

(Ho ho 'yi)'. Dit is een aanroep (sambodhya), vergelijkbaar met "Bho bho". 

"'Bhallākṣa, Bhallākṣa!' Dit kan bedoeld zijn om respect of verbazing te tonen 

(ādaram darśayan), in de zin van: "Kijk, kijk! Een wonder!" Of hij zegt 

"Bhallākṣa" om aan te geven dat de ander slechtziend (manda-dṛṣṭi) is. 

[Ironisch bedoeld: 'Hé wijd-oog/schele']. Ofwel: Omdat de voorste zwaan trots 

(abhimāna) was op zijn perfecte kennis van Brahman en de achterste zwaan 

daardoor herhaaldelijk berispt was, zegt hij dit nu uit 

irritatie/onverdraagzaamheid (amarṣitayā) om hem te plagen: "Hé Bhallākṣa [jij 

die denkt dat je alles ziet, maar dit niet ziet]!" 

De luister (jyotis) van Jānaśruti Pautrāyaṇa is gelijk aan de hemel (divā). Zijn 

luister — de stralende kracht (prabhāva) die voortkomt uit het geven van 

voedsel enzovoort — is uitgespreid (ātatam), oftewel alomvattend. De 

betekenis is: het raakt de hemelse wereld (dyuloka-spṛg)." (Ofwel betekent 

divā: "Zijn licht is gelijk aan de dag (ahnā)"). Raak die niet aan (tat mā 

prasāṅkṣīḥ). De betekenis is: Maak geen contact (saṅjana / sambandha) met dat 

licht. "Opdat dat licht jou niet verbrandt (tat tvāṃ mā pradhākṣīḥ)." De 

betekenis is: "Laat het je niet verbranden (mā dahatu)." (De vorm pradhākṣīḥ 

heeft hier een wijziging van persoon, het betekent pradhākṣīt). 

 

tam u ha paraḥ pratyuvāca kam v ara enam etat santaṃ sayugvānam iva 

raikvam āttha iti | yo nu kathaṃ sayugvā raikva iti || ChUp_4,1.3 || 

3. Toen antwoordde de andere [zwaan] hem: 'Hé jij! Wie is hij [de koning] 

nu helemaal, dat je zo over hem spreekt alsof hij Raikva met de kar 

(sayugvā) is?' 'Wie is dan toch die Raikva met de kar?' [vroeg de eerste 

zwaan].  

Tegen hem [de achterste zwaan], die zo gesproken had [en de koning had 

geprezen], antwoordde de andere, die voorop vloog: "Hé (are)! Deze koning is 

maar onbeduidend (nikṛṣṭa), een armzalig figuur (varāka)! Wie is hij eigenlijk? 

Met welke grootsheid is hij behept?" Zo beschimpt (kutsayati) hij hem [de 

koning]. [Hij zegt:] 'Je spreekt zulke woorden vol respect (sa-bahumānam) over 

hem, alsof hij Raikva is'. 'Sayugvā': Raikva is sayugvā omdat hij zich 

voortbeweegt (vartate) met een 'yugvan', oftewel een kar/voertuig (gantrī). 'Je 

spreekt over hem [de koning] alsof hij hem [Raikva] is'. De bedoeling is: Het is 



HOOFDSTUK IV                                             169 

 

ongepast (ananurūpa) en onjuist (ayukta) om op zo'n manier over deze [koning] 

te spreken, alsof hij Raikva was. En de ander [de achterste zwaan] zei: 'Wie is 

dan toch die Raikva met de kar over wie jij spreekt?' Tegen hem die dit zei, 

sprak Bhallākṣa [de voorste zwaan]: 'Luister, hoe die Raikva is.' 

 

yathā kṛtāya vijitāyādhareyāḥ saṃyanty evam enaṃ sarvaṃ tad abhisameti 

yat kiṃca prajāḥ sādhu kurvanti | yas tad veda yat sa veda sa mayaitad ukta 

iti || ChUp_4,1.4 || 

4. Zoals voor de Kṛta-worp (kṛtāya), wanneer deze gewonnen heeft, de 

lagere worpen (adhareyāḥ) samenkomen [inbegrepen zijn]: zo komt alles 

wat de schepselen aan goeds verrichten, samen in hem [Raikva]. Hij die 

weet wat hij [Raikva] weet: over hem heb ik dit gezegd. 

Zoals in de wereld de Kṛta-aya — de worp genaamd Kṛta, die bekend is in het 

dobbelspel en vier ogen (caturaṅka) heeft —; Wanneer die [Kṛta] wint van 

degenen die aan het gokken zijn, dan komen ten behoeve van hem [de winnaar] 

de andere, lagere worpen — die drie, twee en één oog hebben en de namen 

Tretā, Dvāpara en Kali dragen — samen (saṃyanti). Dat wil zeggen: ze gaan in 

hem op (antarbhavanti). De betekenis is: Omdat de getallen drie, twee en één 

bestaan/aanwezig zijn in het getal vier (de Kṛta-worp), zijn ze daarin 

inbegrepen. Net als dit voorbeeld, zo komt alles samen in deze Raikva — die de 

plaats inneemt van de Kṛta-worp. Alles wat overeenkomt met de Tretā-worp en 

de andere [lagere daden], wordt opgenomen in Raikva. 

Wat is dat [alles]? Wat de schepselen in de wereld ook maar aan 'Goeds' 

(sādhu) — aan voortreffelijke deugd (dharma) — verrichten, dat alles is 

inbegrepen in de Dharma van Raikva. De betekenis is: in het resultaat van zijn 

[Kennis] is het resultaat van de verdienste van alle levende wezens inbegrepen. 

Zo geldt dit ook voor een ander [niet alleen Raikva], die dat 'Kenbare' kent. Wat 

is dat Kenbare? Dat wat die Raikva weet. Ook voor een ander die dat Kenbare 

weet, geldt dat de totale verdienste van alle wezens en het resultaat daarvan 

naar hem toe komt — net als bij Raikva. Dit volgt uit de context. Zo iemand, 

zo'n kenner, is door mij 'aldus genoemd' [in de vorige verzen]. De bedoeling is: 

hij die zo genoemd wordt, wordt net als Raikva: hij neemt de plaats in van de 

Kṛta-worp [de allesomvattende winnaar]. 

 

tad u ha jānaśrutiḥ pautrāyaṇa upaśuśrāva | sa ha saṃjihāna eva kṣattāram 

uvācāṅgāre ha sayugvānam iva raikvam āttheti | yo nu kathaṃ sayugvā 

raikva iti || ChUp_4,1.5 || 



170                                       HOOFDSTUK IV 

 

yathā kṛtāya vijitāyādhareyāḥ saṃyanty evam enaṃ sarvaṃ tad abhisameti 

yat kiṃca prajāḥ sādhu kurvanti | yas tad veda yat sa veda sa mayaitad ukta 

iti || ChUp_4,1.6 || 

5. Jānaśruti Pautrāyaṇa ving dat [gesprek] op. Toen hij opstond, sprak hij 

tot zijn bediende (kṣattṛ): 'Hé vriend (aṅga), spreek jij [over mij] alsof ik 

Raikva met de kar ben?' 'Wie is dan die Raikva met de kar?' [vroeg de 

bediende]. 

6. [De koning antwoordde:] 'Zoals voor de Kṛta-worp, wanneer deze 

gewonnen heeft, de lagere worpen samenkomen: zo komt alles wat de 

schepselen aan goeds verrichten, samen in hem [Raikva]. Hij die weet wat 

hij [Raikva] weet: over hem heb ik dit gezegd.' 

Jānaśruti Pautrāyaṇa ving dat op (upaśuśrāva). Dat wil zeggen: de Koning, die 

zich op het dakterras bevond, hoorde die uitspraak van de zwanen, die een 

belediging (kutsā) voor hemzelf was en een lofprijzing (praśaṃsā) voor een 

andere kenner, namelijk Raikva. Terwijl hij zich die uitspraak van de zwanen 

bleef herinneren, bracht hij de rest van de nacht door. Toen, [bij het 

ochtendgloren], terwijl de koning gewekt werd door de barden (bandin) met 

woorden vol lofprijzing... ...sprak hij tot zijn bediende/wagenmenner (kṣattṛ), 

meteen bij het opstaan — terwijl hij zijn bed of zijn slaap verliet: 'Hé vriend 

(aṅga), jij spreekt (āttha) [over mij] alsof ik Raikva met de kar (sayugvā) ben!' 

'Hé (are)! Bedoel je mij?' De bedoeling [van de koning] is: 'Hij [Raikva] alleen 

is lofprijzing waardig, niet ik.' (De koning wijst de lofzangen van de barden af). 

Ofwel [een andere interpretatie]: [Hij zegt tegen de bediende:] 'Ga en roep 

(āttha) Raikva met de kar aan; ik wil hem zien'. In dat geval is het woordje 'are' 

een uitroep zonder specifieke betekenis). 

En die bediende, die de intentie van de koning kende en wenste Raikva te halen, 

antwoordde: 'Wie is dan toch die Raikva met de kar?' Omdat de koning aldus 

was toegesproken, en omdat de bediende de kenmerken (cihna) van Raikva 

wilde weten om hem te kunnen halen... ...sprak hij [de koning] de woorden uit 

die Bhallākṣa [de zwaan] had gesproken: [Hier volgt vers 6, dat een herhaling is 

van vers 4]. 

 

sa ha kṣattānviṣya nāvidam iti pratyeyāya | taṃ hovāca yatrāre 

brāhmaṇasyānveṣaṇā tad enam arccheti || ChUp_4,1.7 || 

7. De bediende zocht hem, maar keerde terug [zeggende]: 'Ik heb hem niet 

gevonden.' [De koning] sprak tot hem: 'Hé (are)! Waar men zoekt naar een 

Brahmaan, ga daarheen [om hem te zoeken].' 

Zich hem [Raikva] herinnerend [op basis van de beschrijving], ging de 

bediende naar een stad of dorp. Nadat hij Raikva gezocht had [en hem niet 



HOOFDSTUK IV                                             171 

 

vond], keerde hij terug, zeggende: 'Ik heb hem niet gevonden' — ik heb hem 

niet herkend. [De koning] sprak tot de bediende: 'Hé! Waar het zoeken naar een 

Brahmaan — een kenner van Brahman (Brahmavit) — plaatsvindt...' ...namelijk 

op een eenzame plek (ekānte), in het woud, op een rivierbank (nadī-pulina) 

enzovoort, in een afgelegen gebied (vivikte deśe)... ...ga daarheen (archa / 

ṛccha) naar deze Raikva. De betekenis is: voer daar je zoektocht uit. 

 

so 'dhastāc chakaṭasya pāmānaṃ kaṣamāṇam upopaviveśa | taṃ hābhyuvāda 

tvaṃ nu bhagavaḥ sayugvā raikva iti | ahaṃ hy arā 3 iti ha pratijajñe | sa ha 

kṣattāvidam iti pratyeyāya || ChUp_4,1.8 || 

8. Hij ging vlakbij hem zitten, terwijl hij [Raikva] onder een kar (śakaṭa) 

zijn schurft (pāmā) zat te krabben. Hij sprak hem aan: 'Bent u, Heer, 

Raikva met de kar?' 'Ja, ik ben het, kerel (ara)', zo bevestigde hij. De 

bediende keerde terug [denkende]: 'Ik heb [hem] gevonden'. 

Aldus toegesproken [door de koning], zocht de bediende [hem]. Op een 

eenzame plek zag hij iemand onder een kar — een voertuig — zijn schurft 

(pāmā), oftewel jeuk (kharjū), krabben. Denkende: 'Dit is vast en zeker Raikva 

met de kar', ging hij dichtbij zitten; hij nam met nederigheid (vinaya) plaats. Hij 

sprak Raikva aan en zei: 'Bent u, O Heer (Bhagavan), Raikva met de kar?' 

Aldus gevraagd, bevestigde hij (abhyupagatavān): 'Ik ben het inderdaad, kerel 

(ara)'. Het woord 'ara' (in de tekst arā) duidt hier op minachting of gebrek aan 

respect (anādara). Hij [de bediende], wetende dat hij hem gevonden had — 

[denkende:] 'Ik heb het geweten/gevonden' (avidam) — keerde terug 

(pratyeyāya). 

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya prathamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het eerste deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 2 

tad u ha jānaśrutiḥ pautrāyaṇaḥ ṣaṭ śatāni gavāṃ niṣkam aśvatarīrathaṃ tad 

ādāya praticakrame | taṃ hābhyuvāda || ChUp_4,2.1 || 

1. Toen nam Jānaśruti Pautrāyaṇa zeshonderd koeien, een gouden 

halssnoer (niṣka) en een wagen met muilezels (aśvatarī-ratha). Hij nam dat 

mee en ging naar hem [Raikva] toe. Hij sprak tot hem: 

Daarop (tat/tatra) — nadat hij begrepen had dat de intentie van de ziener (ṛṣi) 

uitging naar het huisvaderschap (gārhasthya) en dat hij verlangde naar rijkdom 

(dhana-arthitā)... ...nam Jānaśruti Pautrāyaṇa zeshonderd koeien, een Niṣka — 

oftewel een halssnoer (kaṇṭhahāra) — en een Aśvatarī-ratha — een wagen die 



172                                       HOOFDSTUK IV 

 

ingespannen is met vrouwelijke muilezels. Hij nam dat bezit mee en ging naar 

Raikva toe (praticakrame). En daar aangekomen, sprak hij hem toe. 

 

raikvemāni ṣaṭ śatāni gavām ayaṃ niṣko 'yam aśvatarīrathaḥ | anu ma etāṃ 

bhagavo devatāṃ śādhi yāṃ devatām upāssa iti || ChUp_4,2.2 || 

2. 'Raikva, hier zijn zeshonderd koeien, dit gouden halssnoer en deze 

wagen met muilezels.' 'Onderwijs mij (anuśādhi), Heer, over die godheid 

(devatā) waarop u mediteert.' 

'O Raikva, deze zeshonderd koeien zijn door mij voor u meegebracht. Dit is een 

halssnoer en dit is een wagen met muilezels'. 'Neem deze rijkdom aan, Heer, en 

onderwijs mij'. De betekenis is: 'Onderwijs mij door mij instructie te geven over 

die godheid die u vereert/waarop u mediteert (upāsse).' 

 

tam u ha paraḥ pratyuvācāha hāretvā śūdra tavaiva saha gobhir astv iti | tad 

u ha punar eva jānaśrutiḥ pautrāyaṇaḥ sahasraṃ gavāṃ niṣkam 

aśvatarīrathaṃ duhitaraṃ tad ādāya praticakrame || ChUp_4,2.3 || 

3. Toen antwoordde de ander [Raikva] hem: 'Ah! Het halssnoer en de 

wagen (hāretvā), O Śūdra, mogen van jou blijven, samen met de koeien!' 

Toen keerde Jānaśruti Pautrāyaṇa wederom terug, en nam duizend 

koeien, een halssnoer, een wagen met muilezels en zijn dochter mee. 

Tegen de koning, die zo gesproken had, antwoordde de ander, Raikva: 'Ah 

(aha)!' Dit onverbuigbaar betekenisloos woord (aha) wordt soms gebruikt in de 

zin van berisping/afkeuring (vinigraha), maar is hier wellicht zonder specifieke 

betekenis (anarthaka), aangezien het woord 'Eva' (in tavaiva - 'van jou alleen') 

apart gebruikt wordt. 'Hāretvā': Dit is de 'Itvā' — het voertuig/de wagen (gantrī) 

— die verbonden is met de 'Hāra' (het halssnoer). 'O Śūdra, laat deze Hāretvā, 

samen met de koeien, van jou alleen blijven (laat het bij jou staan)!' De 

bedoeling is: 'Ik heb geen behoefte aan dit [geschenk], dat onvoldoende 

(aparyāpta) is voor het doel van het ritueel (karma-artha).' [De discussie over 

de term 'Śūdra'] 

Tegenwerping: 'Maar hij is toch een Koning (Rājā)? Want er werd eerder 

gezegd dat hij zijn wagenmenner/bediende toesprak (4.1.5). En omdat hij een 

Brahmaan benadert om kennis te ontvangen, en een Śūdra daartoe niet bevoegd 

is, hoe kan het dan dat Raikva hier iets ongepasts zegt door hem 'O Śūdra' te 

noemen?' 

Antwoord: Hierover zeggen de Leraren (Ācāryas): Omdat hij [de koning], door 

het horen van de woorden van de zwaan, bevangen werd door verdriet (śuc). En 

omdat hij, dat gehoord hebbende, door dat verdriet (śucā) naar de grootsheid 



HOOFDSTUK IV                                             173 

 

van Raikva toe rende (ādravati)... ...daarom noemt de ziener [Raikva] hem 

'Śūdra' (śuc + dra), om zijn eigen helderziendheid (parokṣa-jñatā) [dat hij wist 

dat de koning verdrietig was] te tonen. Ofwel: hij noemde hem zo omdat hij 

hem benaderde als een Śūdra, namelijk met rijkdom [om kennis te kopen] in 

plaats van met dienstbaarheid (śuśrūṣā). Het is dus niet zo dat hij door 

geboorte/kaste (jāti) een Śūdra was. 

Anderen zeggen echter: Hij sprak hem toe als 'Śūdra' uit woede (ruṣā), omdat 

de aangeboden rijkdom te weinig was (alpam). Het bewijs hiervoor (liṅga) is 

dat hij [in de volgende verzen] het geschenk wel aanneemt wanneer er véél 

gebracht wordt. [Vervolg van het verhaal:] Toen hij, Jānaśruti Pautrāyaṇa, de 

mening van de ziener begrepen had, keerde hij wederom terug. Hij nam duizend 

koeien mee — meer dan voorheen — en zijn eigen dochter, die begeerlijk was 

voor de ziener [als vrouw], en ging naar hem toe.  

 

taṃ hābhyuvāda | raikvedaṃ sahasraṃ gavām ayaṃ niṣko 'yam aśvatarīratha 

iyaṃ jāyāyaṃ grāmo yasminn āsse 'nv eva mā bhagavaḥ śādhīti || 

ChUp_4,2.4 || 

4. Hij sprak tot hem: 'Raikva, hier zijn duizend koeien, dit gouden 

halssnoer, deze wagen met muilezels, deze vrouw en dit dorp waarin u 

verblijft. Onderwijs mij nu waarlijk, Heer! 

'Raikva, hier zijn duizend koeien...Deze is mijn dochter, meegebracht om uw 

vrouw te zijn. En dit is het dorp waarin u verblijft — woont; dat is door mij 

voor u bestemd (kalpita)'. 'Neem dit alles aan en onderwijs mij waarlijk, O 

Heer'. Aldus toegesproken [reageert Raikva in het volgende vers]. 

 

tasyā ha mukham upodgṛhṇann uvācājahāremāḥ śūdrānenaiva 

mukhenālāpayiṣyathā iti | te haite raikvaparṇā nāma mahāvṛṣeṣu yatrāsmā 

uvāsa | tasmai hovāca || ChUp_4,2.5 || 

 5. Toen hief hij [Raikva] haar gezicht op en sprak: 'Je hebt deze [gaven] 

meegebracht, O Śūdra. Louter door dit gezicht [dit middel] zul je mij laten 

spreken.' Dit zijn die [dorpen], genaamd Raikvaparṇā, in het land van de 

Mahāvṛṣa's, waar hij verbleef. Toen sprak hij tot hem. 

'Terwijl hij haar gezicht optilde' (upodgṛhṇan): Dit betekent: terwijl hij het 

gezicht van de koningsdochter, die als echtgenote was meegebracht, als de 

poort (dvāra) of het juiste kanaal (tīrtha) voor het schenken van kennis 

beschouwde (jānan). Want er is een uitspraak van Kennis (Vidyā) die luidt: 

"Een celibataire student, een schenker van rijkdom, een intelligente, een 
Schriftgeleerde (śrotriya), een geliefde, of iemand die kennis ruilt voor kennis: 



174                                       HOOFDSTUK IV 

 

dat zijn mijn zes 'tīrthas' (waardige ontvangers/kanalen). Dit wetende, en haar 

'optillende' (accepterende als kanaal), sprak hij: 'Je hebt deze koeien en de 

andere rijkdommen meegebracht [dat is goed]' — dit moet als rest van de zin 

worden aangevuld. 'O Śūdra': Dit is slechts een herhaling (anukṛti) van wat 

eerder gezegd is; het is niet gebaseerd op een nieuwe reden (zoals verdriet), 

zoals de vorige keer. 'Louter door dit gezicht' — oftewel: door dit kanaal voor 

het ontvangen van kennis — 'zul je mij laten spreken (ālāpayiṣyathā)'. De 

betekenis is: jij zorgt ervoor dat ik spreek (māṃ bhāṣayasi). Dit zijn die dorpen 

die beroemd zijn onder de naam Raikvaparṇā, in de landen van de Mahāvṛṣa's, 

waar — in welke dorpen — Raikva woonde. (Die dorpen gaf de koning aan 

Raikva). Tot hem, de koning die de rijkdom gegeven had, sprak hij — die 

Raikva — waarlijk de Kennis (Vidyā) uit.  

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya dvitīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tweede deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 3 

vāyur vāva saṃvargaḥ | yadā vā agnir udvāyati vāyum evāpyeti | yadā sūryo 

'stam eti vāyum evāpyeti | yadā candro 'stam eti vāyum evāpyeti || ChUp_4,3.1 

|| 

1. De Wind (Vāyu) is waarlijk de Absorbeerder (Samvarga). Want wanneer 

het vuur uitdooft (udvāyati), gaat het op in de wind. Wanneer de zon 

ondergaat, gaat hij op in de wind. Wanneer de maan ondergaat, gaat hij op 

in de wind. 

De Wind (Vāyu) — de uiterlijke wind — is waarlijk (vāva) de Samvarga. Het 

woordje 'vāva' dient ter benadrukking (avadhāraṇa). [De term] 'Samvarga' 

komt van 'samvarjana' (bijeenrapen/insluiten), 'saṃgrahaṇa' 

(grijpen/verzamelen) of 'saṃgrasana' (opslokken/verslinden). Hij wordt 

Samvarga genoemd omdat hij de godheden die genoemd zullen worden — 

Agni en de anderen — in zijn eigen wezen laat opgaan (ātma-bhāvam 

āpādayati). Men dient te mediteren op de kwaliteit genaamd 'Samvarjana' 

(Absorptie), zoals die in de Wind aanwezig is. Dit is de link met vers 4.1.4]: 

Vanwege het voorbeeld van de Kṛta-worp waarin de andere worpen zijn 

inbegrepen. (De Wind is de Kṛta-worp van de goden). Hoezo bezit de Wind de 

status van Samvarga (Absorbeerder)? Hij zegt: "Wanneer — op welk tijdstip — 

het vuur uitdooft (udvāyati)..." Dat wil zeggen: wanneer het uitdoving 

(udvāsana) bereikt of kalmeert (upaśāmyati). ...dan gaat dat vuur op in de wind. 

De betekenis is: het gaat over in de natuur van de wind (vāyu-svābhāvyam). 



HOOFDSTUK IV                                             175 

 

Evenzo: wanneer de zon ondergaat, gaat hij op in de wind. Wanneer de maan 

ondergaat, gaat hij op in de wind.  

Tegenwerping: Maar hoe kunnen de zon en de maan in de wind opgaan terwijl 

ze [bij zonsondergang] nog steeds in hun eigen vorm blijven bestaan [en alleen 

maar uit het zicht verdwijnen]?  

Antwoord: Dit is geen fout. Omdat het ondergaan — oftewel het onzichtbaar 

worden — veroorzaakt wordt door de wind. Want de zon wordt door de wind 

tot ondergang gebracht, aangezien beweging (calana) een functie is van de 

wind. Ofwel [een diepere verklaring]: Ten tijde van de kosmische vernietiging 

(Pralaya), wanneer de eigen vorm van zon en maan vervalt, gaan zij — die van 

de aard van Vuur/Licht (Tejas) zijn — werkelijk op in de Wind/Lucht. 

 

yadāpa ucchuṣyanti vāyum evāpiyanti | vāyur hy evaitān sarvān saṃvṛṅkte | 

ity adhidaivatam || ChUp_4,3.2 || 

2. Wanneer het water opdroogt (ucchuṣyanti), gaat het op in de wind. Want 

de wind absorbeert (saṃvṛṅkte) hen allen waarlijk. Dit is met betrekking 

tot de godheden (adhidaivatam). 

Evenzo: wanneer de wateren opdrogen — oftewel: uitdroging bereiken 

(ucchoṣam āpnuvanti) — dan gaan ze op in de wind. Want (hi) de wind 

absorbeert deze allen: de machtige krachten (mahābalān), beginnend met Agni 

[en Zon, Maan, Water]
1
. De betekenis is: daarom dient men op de Wind te 

mediteren als hebbende de eigenschap van 'Samvarga' (Absorbeerder). Hiermee 

is de 'visie van de Samvarga' (saṃvarga-darśana) met betrekking tot de 

godheden (adhidaivatam) uiteengezet 

 

athādhyātmam | prāṇo vāva samvargaḥ | sa yadā svapiti prāṇam eva vāg apy 

eti | prāṇaṃ cakṣuḥ | prāṇaṃ śrotram | prāṇaṃ manaḥ | prāṇo hy evaitān 

sarvān saṃvṛṅkta iti || ChUp_4,3.3 || 

3. Nu met betrekking tot het individu (adhyātmam): De Levensadem 

(Prāṇa) is waarlijk de Absorbeerder (Samvarga). Want wanneer men 

slaapt, gaat Spraak (Vāk) op in de Levensadem. Het Oog gaat op in de 

Levensadem. Het Gehoor gaat op in de Levensadem. De Geest (Manas) 

gaat op in de Levensadem. Want de Levensadem absorbeert hen allen 

waarlijk. 

                                                        
1 Fysisch gezien is dit het proces van verdamping. Wanneer een plas water opdroogt, 

verdwijnt het water in de lucht (wind). Dus de wind "eet" het water op. 



176                                       HOOFDSTUK IV 

 

Nu, onmiddellijk daarna, wordt deze 'visie van de Samvarga' met betrekking tot 

het individu — in het zelf — uiteengezet. De Voornaamste Levensadem 

(Mukhya Prāṇa) is waarlijk de Absorbeerder. Wanneer hij — de persoon — 

slaapt — op dat tijdstip —; dan gaat Spraak op in de Levensadem, net zoals 

Vuur [in de vorige verzen opging] in de Wind. [Zo ook] het Oog in de 

Levensadem, het Gehoor in de Levensadem, de Geest in de Levensadem. Want 

de Levensadem absorbeert al deze [functies], beginnend met Spraak. 

 

tau vā etau dvau samvargau | vāyur eva deveṣu prāṇaḥ prāṇeṣu || ChUp_4,3.4 

|| 

4. Dit zijn waarlijk die twee 'Samvarga's' — [dat wil zeggen: zij die] de 

eigenschap van absorptie (saṃvarjana-guṇa) bezitten. De Wind is de 

Absorbeerder onder de goden. De Levensadem is [de Absorbeerder] onder 

de prāṇa's — [namelijk] Spraak en de anderen; [hij is] de Voornaamste 

(Mukhya). 

Dit zijn waarlijk die twee 'Samvarga's' — [dat wil zeggen: zij die] de 

eigenschap van absorptie (saṃvarjana-guṇa) bezitten. De Wind is de 

Absorbeerder onder de goden. De Levensadem is [de Absorbeerder] onder de 

prāṇa's — [namelijk] Spraak en de anderen; [hij is] de Voornaamste (Mukhya). 

 

atha ha śaunakaṃ ca kāpeyam abhipratāriṇaṃ ca kākṣaseniṃ 

pariviṣyamāṇau brahmacārī bibhikṣe | tasmā u ha na dadatuḥ || ChUp_4,3.5 

|| 

5. Nu, een celibate student (brahmacārin) bedelde bij Śaunaka Kāpeya en 

Abhipratārin Kākṣaseni, terwijl zij [aan de maaltijd] bediend werden. 

Maar zij gaven hem niets. 

Nu begint dit verhaal om deze twee [de Wind en de Adem, de Samvarga's] te 

prijzen. Het onverbuigbare woord zonder betekenis 'ha' duidt op een 

overlevering/historie. [De personen waren:] Śaunaka — het kind van Śunaka — 

genaamd Kāpeya (van de Kapi-familie/gotra); en Abhipratārin, bij naam, het 

kind van Kakṣasena (Kākṣaseni). Terwijl zij voor de maaltijd zaten en bediend 

werden door de koks (sūpakāra)... ...bedelde een Brahmacārin. (Śaṅkara voegt 

toe: een student die eruitzag als, of zich voordeed als (-chaṇḍa), een kenner van 

Brahman). Omdat zij de trots van de student opmerkten — die meende een 

kenner van Brahman te zijn — en omdat ze hem wilden testen (jijñāsamānau), 

gaven ze hem geen aalmoes. [Ze dachten:] 'Wat zal hij zeggen?' 

 



HOOFDSTUK IV                                             177 

 

sa hovāca | mahātmanaś caturo deva ekaḥ kaḥ sa jagāra bhuvanasya gopāḥ | 

taṃ kāpeya nābhipaśyanti martyā abhipratārin bahudhā vasantam | yasmai 

vā etad annaṃ tasmā etan na dattam iti || ChUp_4,3.6 || 

6. Hij [de student] sprak: 'De Ene God heeft de vier Groten (mahātmanaḥ 

caturaḥ) verzwolgen (jagāra). Wie is die beschermer (gopāḥ) van de 

wereld? O Kāpeya, de stervelingen zien Hem niet, O Abhipratārin, hoewel 

Hij op vele wijzen verblijft. Aan Hem, voor wie dit voedsel bestemd is, is 

het niet gegeven.' 

De student sprak: 'De vier groten' (mahātmanaḥ caturaḥ). (Dit staat in de 

tweede naamval meervoud / accusatief). De 'Ene God' is Vāyu (Wind) [die 

Vuur en de anderen opslokt] en Prāṇa (Adem) [die Spraak en de anderen 

opslokt]. 'Wie (Ka) is Hij?': Prajāpati is degene die verzwolgen heeft 

(grasitavān). (Sommigen interpreteren 'Wie is hij die verzwolgen heeft?' als een 

vraag, maar hier verwijst Ka naar de godheid Prajāpati). 'Van de wereld 

(bhuvanasya)': Bhuvana betekent dat waarin de wezens bestaan (bhavanti), 
oftewel alle werelden zoals de aarde. Van die wereld is Hij de 'Gopāḥ' — de 

beschermer, de hoeder. 'Hem' — die 'Ka' of Prajāpati — 'zien de stervelingen 

niet', O Kāpeya. 'Stervelingen' (martyāḥ) betekent: zij die aan de dood 

onderworpen zijn, ofwel de onwetenden (avivekino). 'O Abhipratārin, [ze zien 

hem niet] die op vele wijzen (bahudhā) verblijft': Namelijk via de wijzen van 

het individu (adhyātma), de godheden (adhidaivata) en de elementen 

(adhibhūta). 'Aan Hem waarlijk, voor wie dit voedsel dag in dag uit gehaald en 

bereid wordt om gegeten te worden... aan die Prajāpati is dit voedsel niet 

gegeven'. 

 

tad u ha śaunakaḥ kāpeyaḥ pratimanvānaḥ pratyeyāya | ātmā devānāṃ janitā 

prajānāṃ hiraṅyadaṃṣṭro babhaso 'nasūriḥ | mahāntam asya mahimānam 

āhur anadyamāno yad anannam atti | iti vai vayam brahmacārin nedam 7.  

7. Toen ging Śaunaka Kāpeya, na erover nagedacht te hebben 

(pratimanvānaḥ), naar hem toe [en zei]: 'De Ziel van de goden, de 

Verwekker van de schepselen, met gouden tanden (hiraṇyadaṃṣṭra), een 

verslinder (babhasa), waarlijk wijs (anasūri). Zijn grootheid noemen ze 

immens, omdat hij, [zelf] onopgegeten, dat eet wat geen voedsel is 

(anannam). Aldus, O student, mediteren wij hierop.' [Toen zei hij tegen de 

bedienden:] 'Geef hem aalmoezen!  

Toen hij de woorden van de student hoorde, dacht Śaunaka Kāpeya na — hij 

overwoog het in zijn geest — en ging terug naar de student. En daar 

aangekomen sprak hij: 'Hem waarvan jij zei dat stervelingen hem niet zien, die 

zien wij [wel].' Hoe dan? [Hij is] het Zelf (Ātmā) van alles, bewegend en niet-



178                                       HOOFDSTUK IV 

 

bewegend. Bovendien: Hij is de Verwekker (Janitā) van de goden (Agni, etc.) 

en van de schepselen. (Want hij trekt hen in zichzelf in — verzwelgt hen — en 

brengt hen weer voort: als Vāyu op het niveau van de goden, en als Prāṇa op 

het niveau van de zintuigen). 'Met gouden tanden' (hiraṇyadaṃṣṭra): dat 

betekent met onbreekbare (abhagna) tanden. (Hij kan alles vermalen zonder 

zelf te slijten). 'Babhasa': iemand wiens aard het is om te eten/verslinden. 

'Anasūri': Sūri betekent wijs/intelligent (medhāvī). Asūri is niet-wijs. An-asūri 

is de ontkenning daarvan [dubbele ontkenning], dus: hij is waarlijk wijs (sūri). 
De kenners van Brahman noemen de grootheid — de macht (vibhūti) — van 

deze Prajāpati 'Immens' (Mahāntam), boven elke maat en onmeetbaar. Omdat 

hij zelf door anderen niet gegeten (anadyamāna) wordt, maar wel dat eet (atti) 

wat 'geen voedsel' (anannam) is — namelijk de vormen van de godheden zoals 

Agni en Spraak [die normaal niet als voedsel dienen]. [De slotzin:] 'Wij, O 

student, mediteren op dit Brahman, dat de genoemde eigenschappen bezit'. (Het 

woordje vai in de tekst kan hier betekenisloos zijn, of benadrukking). 

[Alternatieve interpretatie van de zin 'Nedam upāsmahe':] Anderen leggen het 

uit als: 'Wij mediteren niet op dit [de Prāṇa/Vāyu als einddoel], maar wij 

mediteren op het Hoogste Brahman [dat daarboven staat]'. (Echter, gezien de 

context van de Samvarga Vidyā is het waarschijnlijker dat Śaunaka hier 

bevestigt dat hij de Prāṇa-leer kent). 'Geef hem aalmoezen', zo beval hij de 

dienaren. 

 

tasmai u ha daduḥ | te vā ete pañcānye pañcānye daśa santas tat kṛtam | 

tasmāt sarvāsu dikṣv annam eva daśa kṛtam | saiṣā virāḍ annādī | tayedaṃ 

sarvaṃ dṛṣṭam | sarvam asya idaṃ dṛṣṭaṃ bhavaty annādo bhavati ya evaṃ 

veda ya evaṃ veda || ChUp_4,3.8 || 

8. Toen gaven zij hem waarlijk [voedsel]. Deze vijf en die andere vijf zijn 

samen tien, en dat is de Kṛta-worp. Daarom is in alle windstreken het 

voedsel tien, [wat] de Kṛta is. Dit is de Virāj, de eter van voedsel. Door 

haar wordt dit alles gezien. Voor hem wordt dit alles gezien en wordt hij 

een eter van voedsel, hij die dit aldus weet, hij die dit aldus weet. 

Toen gaven zij hem — de student — waarlijk aalmoezen. [Nu volgt de 

berekening:] Diegenen die verzwolgen worden — Agni en de anderen — én hij 

die hun verslinder is — Vāyu (Wind) — zijn 'de andere vijf' (ten opzichte van 

de zintuigen). Evenzo zijn 'deze andere vijf' met betrekking tot het individu 

(adhyātmam): Spraak en de anderen, en Prāṇa (Adem). Dezen zijn allen samen 

tien (daśa santas). Dat is de Kṛta-worp. Omdat de dobbelsteenworp vier, drie, 

twee en één ogen heeft. Samen zijn dat er tien. Dat vormt de Kṛta. (Want de 

Kṛta — de worp van 4 — omvat de andere worpen, en de som van 4+3+2+1 is 

10). Omdat dit zo is, daarom is in alle tien windstreken Agni en de anderen 



HOOFDSTUK IV                                             179 

 

[macrokosmos] en Spraak en de anderen [microkosmos] louter Voedsel 

(Annam). Vanwege de overeenkomst met het getal tien. Want de Schrifttekst 

zegt: 'De Virāj [-meter] heeft tien lettergrepen; de Virāj is voedsel'. Daarom is 

dit [alles] louter Voedsel, vanwege het getal tien. En precies daarom is de tien 

de Kṛta [-worp], omdat het in de Kṛta is inbegrepen (als de totaliteit), zoals wij 

eerder zeiden. Zij, deze Virāj — die het getal tien is — is Voedsel (Anna, als 

het getal 10) én de Eter van voedsel (Annādī, als de Kṛta-worp die de anderen 

opslokt). Door haar — door de Virāj die zowel voedsel als eter is — wordt dit 

hele universum, dat in de tien windstreken verblijft, gezien (dṛṣṭam). Dat wil 

zeggen: het wordt waargenomen (upalabdham) door middel van haar, die de 

Kṛta-worp is. Voor hem die dit weet — die zelf de aard van de Kṛta-worp heeft 

aangenomen — wordt alles wat met de tien windstreken verbonden is, gezien 

en begrepen. Bovendien wordt hij een eter van voedsel, hij die dit zo weet — de 

ziener van het beschrevene. De herhaling dient om de voltooiing van de 

meditatie aan te duiden.  

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya tṛtīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het derde deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 4 

satyakāmo ha jābālo jabālāṃ mātaram āmantrayāṃ cakre | brahmacaryaṃ 

bhavati vivatsyāmi kiṃgotro nv aham asmīti || ChUp_4,4.1 || 

1. Satyakāma Jābāla sprak zijn moeder Jabālā aan: 'Ik zal als celibataire 

student (brahmacārin) gaan leven, O eerbiedwaardige moeder. Welke 

familienaam (gotra) bezit ik eigenlijk?' 

Nadat het gehele universum — bestaande uit Spraak, Agni en de andere 

[goden], en geprezen als zijnde zowel 'voedsel' als 'eter van voedsel' — tot één 

is gemaakt [in de Samvarga Vidyā], en vervolgens in zestien delen is verdeeld; 

daarin moet de visie van Brahman worden voorgeschreven. [Śaṅkara verwijst 

hier naar de complexiteit van de Samvarga Vidyā en de aankomende Praṇava 

Upāsana, die een nog dieper begrip van Brahman vereist]. Dit verhaal 

(ākhyāyikā) wordt begonnen om het belang van geloof (śraddhā) en ascese 

(tapas) als onderdelen van de meditatie op Brahman aan te tonen. En ook om 

aan te tonen dat het geven en ontvangen van kennis onderworpen is aan regels, 

en dat nederigheid en het geven van voedsel belangrijke middelen zijn om 

kennis te verkrijgen. [Uitleg van het Vers] "Satyakāma" was zijn naam. Het 

woord 'Ha' duidt op een overlevering/historie. "Jābāla": de zoon (apatya) van 

Jabālā. Hij sprak Jabālā, zijn eigen moeder, aan. 'O eerbiedwaardige moeder 

(bhavati)!' 'Ik zal als celibataire student gaan leven in het huis van een leraar 



180                                       HOOFDSTUK IV 

 

(ācārya-kula), ten behoeve van Veda-studie (svādhyāya-grahaṇa). Welke 

familienaam bezit ik eigenlijk? Welk gotra
1
 is van mij? Die ik dan ben.' 

[Oftewel: wat is mijn identiteit in termen van kaste/familie]
2
. 

sā hainam uvāca | nāham etad veda tāta yadgotras tvam asi | bahv aham 

carantī paricāriṇī yauvane tvām alabhe | sāham etan na veda yadgotras tvam 

asi | jabālā tu nāmāham asmi | satyakāmo nāma tvam asi | sa satyakāma eva 

jābālo bruvīthā iti || ChUp_4,4.2 || 

2. Zij sprak tot hem: 'Ik weet dit niet, mijn jongen (tāta), van welke familie 

(gotra) jij bent. Veel rondtrekkend (carantī) als dienstmaagd (paricāriṇī) in 

mijn jeugd, heb ik jou verkregen. Daarom weet ik niet van welke familie jij 

bent. Ik heet Jabālā. Jij heet Satyakāma. Noem jezelf daarom maar: 

Satyakāma Jābāla [Satyakāma, zoon van Jabālā]. 

Aldus gevraagd, sprak zij, Jabālā, tot haar zoon: 'Ik weet deze Gotra van jou 

niet, mijn jongen, van welke familie jij bent.' Toen [in gedachten] gevraagd 

werd: 'Waarom weet je het niet?', zei ze: 'Veel [rondtrekkend]...  In het huis van 

mijn meester/echtgenoot (bhartṛ), zorgend voor gasten en bezoekers die 

kwamen en gingen...bewegend (carantī) als dienstmaagd (paricāriṇī) — 

oftewel dienend. Omdat ik van nature dienstbaar was (paricaraṇa-śīla) en mijn 

geest volledig op het dienen gericht was, was mijn geest niet bezig met het 

herinneren van de Gotra, enzovoort. En in mijn jeugd, op dat moment, heb ik 

jou verkregen (gebaard).' 'Precies toen is jouw vader overleden. Daarom ben ik 

zonder beschermheer (anāthā). Dus ik weet dit niet, van welke familie jij bent. 

Ik heet Jabālā, jij heet Satyakāma. Jij moet [tegen de leraar] zeggen: "Ik ben 

Satyakāma
3
 Jābāla — de zoon van Jabālā". Dit is de bedoeling: [zeg dit] indien 

je door de leraar gevraagd wordt. 

 

sa ha hāridrumataṃ gautamam etyovāca | brahmacaryaṃ bhagavati vatsyāmi 

| upeyāṃ bhagavantam iti || ChUp_4,4.3 || 

                                                        
1 Gotra: De familienaam of afstammingslijn. In de Vedische tijd was het cruciaal voor een 

student om zijn gotra te kennen, omdat leraren alleen studenten accepteerden die tot een 

bepaalde (Brahmaanse) lijn behoorden. Als je je gotra niet kende, kon je geen Vedische 

studie doen. 

2 Dit verhaal is een commentaar op de rigide kaste-systeem. Satyakāma zal later de leer van 

zijn moeder over de waarheid gebruiken om een leraar te vinden die hem accepteert, zelfs 

zonder bekende gotra. Dit benadrukt dat kwaliteit (waarheidsliefde) belangrijker is dan 

geboorte (kaste) voor het verkrijgen van Brahma-vidyā. 

3 Satyakāma: Zijn naam betekent "Hij die naar de Waarheid verlangt". Hij doet zijn naam eer 

aan door de waarheid over zijn afkomst te accepteren en uit te dragen. 



HOOFDSTUK IV                                             181 

 

taṃ hovāca kiṃgotro nu somyāsīti | sa hovāca | nāham etad veda bho 

yadgotro 'ham asmi | apṛcchaṃ mātaram | sā mā pratyabravīd bahv aham 

carantī paricariṇī yauvane tvām alabhe | sāham etan na veda yadgotras tvam 

asi | jabālā tu nāmāham asmi | satyakāmo nāma tvam asīti | so 'haṃ 

satyakāmo jābālo 'smi bho iti || ChUp_4,4.4 || 

3. Hij ging naar Hāridrumata Gautama en zei: 'Ik wil als celibataire 

student (brahmacarya) bij u, Heer (Bhagavat), wonen. Moge ik de 

Eerbiedwaardige Heer naderen [als leerling]!' 

4. Hij [Gautama] zei tegen hem: 'Van welke familie (gotra) ben jij eigenlijk, 

mijn beste (somya)?' Hij zei: 'Ik weet dit niet, Heer, van welke familie ik 

ben. Ik heb het mijn moeder gevraagd. Zij antwoordde mij: "Veel 

rondtrekkend als dienstmaagd in mijn jeugd, heb ik jou verkregen. 

Daarom weet ik niet van welke familie jij bent. Ik heet Jabālā. Jij heet 

Satyakāma." Dus ben ik Satyakāma Jābāla, Heer.' 

(3, 4) Hij, Satyakāma, ging naar Hāridrumata — het kind van Haridrumata — 

die een Gautama was van familie (gotra), en zei: 'Ik wil als celibataire student 

bij u, de Eerbiedwaardige — de aanbiddenswaardige — wonen. Daarom wil ik 

de Eerbiedwaardige naderen (upeyām)' — oftewel: naar u toe komen als 

leerling (śiṣyatayā). Toen hij dit gezegd had, sprak Gautama tot hem: 'Van 

welke familie ben je eigenlijk, mijn beste?' [Hij vroeg dit] omdat een leerling 

pas ingewijd (upanetavya) mag worden als zijn familie en afkomst (kula-gotra) 

bekend zijn. Aldus gevraagd, antwoordde Satyakāma. Hij zei: 'Ik weet niet van 

welke familie ik ben, Heer. Maar ik heb het mijn moeder gevraagd. Toen zij 

door mij gevraagd werd, antwoordde mijn moeder mij'. [De zin] Veel 

rondtrekkend..., enzovoort, is zoals voorheen [in vers 4.4.2]. [Satyakāma 

besluit:] 'Ik herinner mij haar woorden. Dus ben ik Satyakāma Jābāla, Heer.' 

 

taṃ hovāca | naitad abrahmaṇo vivaktum arhati | samidhaṃ somyāhara | upa 

tvā neṣye na satyād agā iti | tam upanīya kṛśānām abalānāṃ catuḥśatā gā 

nirākṛtya uvācemāḥ somyānusaṃvrajeti | tā abhiprasthāpayann uvāca | 

nāsahasreṇāvarteyeti | sa ha varṣagaṇaṃ provāsa | tā yadā sahasraṃ 

sampeduḥ || ChUp_4,4.5 || 

5. Hij [Gautama] sprak tot hem: 'Niemand anders dan een Brahmaan zou 

in staat zijn dit uit te spreken. Breng het brandhout (samidh), mijn beste. 

Ik zal je inwijden (upa-nī), want je bent niet afgeweken van de waarheid.' 

Nadat hij hem had ingewijd, zonderde hij vierhonderd magere en zwakke 

koeien af en zei: 'Volg deze, mijn beste.' Terwijl hij ze wegdreef, sprak hij 

[Satyakāma]: 'Ik zal niet terugkeren met minder dan duizend.' Hij 

verbleef daar een aantal jaren. Toen zij de duizend bereikten...  



182                                       HOOFDSTUK IV 

 

Gautama sprak tot hem: 'Deze woorden — die gekenmerkt worden door 

rechtheid/eerlijkheid (ārjava) — zou een niet-Brahmaan niet in staat zijn (na 

arhati) zo specifiek uit te spreken.' Want Brahmanen zijn van nature recht (ṛju); 

anderen niet. 'Omdat jij niet bent afgeweken (agāḥ) van de waarheid — wat de 

Dharma (plicht/aard) is van de Brahmaan-kaste... ..daarom zal ik jou, als zijnde 

een Brahmaan, inwijden. Breng daarom brandhout voor het vuuroffer (homa), 

ten behoeve van het sacrament (saṃskāra), mijn beste.' Nadat hij dit gezegd had 

en hem had ingewijd, zonderde hij uit de kudde vierhonderd koeien af 

(nirākṛtya / apakṛṣya) die mager en zwak waren, en zei: 'Volg deze koeien, 

mijn beste (anu-saṃ-vraja)'. Aldus toegesproken, en terwijl hij ze richting het 

woud dreef, sprak hij [Satyakāma]: 'Ik zal niet terugkeren (na āvarteya) met een 

onvolledig duizendtal (a-pūrṇena sahasreṇa).' Nadat hij dit gezegd had, bracht 

hij de koeien naar een woud dat rijk was aan gras en water en vrij van 

gevaren/extremen (dvandva-rahita), en verbleef daar (provāsa) een lange tijd 

(varṣa-gaṇam). Toen die koeien, die goed beschermd werden, op dat tijdstip de 

duizend bereikten — oftewel: volwassen werden tot een duizendtal... 

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya caturthaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vierde deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 5 

atha hainam ṛṣabho 'bhyuvāda satyakāma 3 iti | bhagava iti ha pratiśuśrāva | 

prāptāḥ somya sahasraṃ smaḥ | prāpaya na ācāryakulam || ChUp_4,5.1 || 

1. Toen sprak een stier (ṛṣabha) tot hem: 'Satyakāma!' 'Heer (Bhagavan)?', 

zo antwoordde hij. 'Wij hebben de duizend bereikt, mijn beste (somya). 

Breng ons naar het huis van de leraar (ācāryakulam).' 

Omdat deze [Satyakāma] volmaakt (siddha) was geworden door geloof 

(śraddhā) en ascese (tapas), werd de Godheid van de Wind (Vāyu-devatā) — 

die verbonden is met de windstreken (dik) — tevreden. [De Godheid] ging de 

stier binnen (anupraviśya) en nam de gedaante van de stier aan om hem 

[Satyakāma] te zegenen (anugrahāya). Toen sprak de stier tot hem, hem 

aansprekend met: 'Satyakāma!'. (De '3' in de tekst duidt op een langgerekte 

roep). Die Satyakāma gaf antwoord (prativacanam dadau): 'Heer?' 'Wij hebben 

de duizend bereikt, mijn beste' — wij zijn voltallig (pūrṇāḥ) in 

overeenstemming met jouw gelofte (pratijñāta). 'Breng ons naar het huis van de 

leraar'. 

 



HOOFDSTUK IV                                             183 

 

brahmaṇaś ca te pādaṃ bravāṇi iti | bravītu me bhagavān iti | tasmai hovāca | 

prācī dik kalā | praticī dik kalā | dakṣiṇā dik kalā | udīcī dik kalā | eṣa vai 

somya catuṣkalaḥ pādo brahmaṇaḥ prakāśavān nāma || ChUp_4,5.2 || 

2. [De Stier zei:] 'En laat ik je een voet (pāda) van Brahman vertellen.' 

[Satyakāma zei:] 'Moge de Heer het mij vertellen.' Hij [de Stier] sprak tot 

hem: 'De oostelijke richting is een deel (kalā). De westelijke richting is een 

deel. De zuidelijke richting is een deel. De noordelijke richting is een deel. 

Dit, mijn beste, is de voet van Brahman die uit vier delen bestaat 

(catuṣkala), genaamd: De Stralende (Prakāśavān).'  

[De Stier zei:] 'Bovendien: laat ik u een voet van het Hoogste Brahman 

vertellen — uitleggen.' Aldus toegesproken, antwoordde hij: 'Moge de Heer het 

mij vertellen — uitleggen.' Aldus toegesproken, sprak de Stier tot die 

Satyakāma: 'De oostelijke richting is een kalā — een vierde deel van een voet 

van Brahman. Zo ook is de westelijke richting een kalā, de zuidelijke richting 

een kalā, de noordelijke richting een kalā.' 'Dit is waarlijk, mijn beste, de voet 

van Brahman die uit vier delen (catuṣkala) bestaat.' Dat wil zeggen: hij die vier 

kalā's (onderdelen) heeft, dat is deze viervoudige voet van Brahman. [Hij is] 

genaamd 'Prakāśavān' (Stralend/Lichtend); wiens naam of aanduiding aldus 

'Stralend' is. Op dezelfde wijze bestaan ook de volgende drie voeten van 

Brahman [die in latere verzen onderwezen zullen worden] uit vier delen. 

 

sa ya etam evaṃ vidvāṃś catuṣkalaṃ pādaṃ brahmaṇaḥ prakāśavān ity 

upāste prakāśavān asmiṃl loke bhavati | prakāśavato ha lokāñ jayati ya etam 

evaṃ vidvāṃś catuṣkalaṃ pādaṃ brahmaṇaḥ prakāśavān ity upāste || 

ChUp_4,5.3 || 

3. Hij die, dit zo wetende, mediteert op deze viervoudige voet van Brahman 

als 'De Stralende' (Prakāśavān): hij wordt stralend in deze wereld. Hij 

verovert waarlijk stralende werelden, hij die, dit zo wetende, mediteert op 

deze viervoudige voet van Brahman als 'De Stralende'. 

Wie dan ook, die deze viervoudige voet van Brahman kent zoals beschreven, en 

erop mediteert als gekenmerkt (viśiṣṭa) door de eigenschap 'De Stralende' 

(Prakāśavān)... ...voor hem is dit het resultaat (phala): Hij wordt stralend in 

deze wereld. De betekenis is: hij wordt vermaard/beroemd (prakhyāta). Evenzo 

is het onzichtbare (adṛṣṭa) resultaat: Na de dood (mṛtaḥ) verovert — bereikt — 
hij waarlijk stralende werelden, die verbonden zijn met de goden en dergelijke. 

[Hij] die, dit zo wetende, mediteert op de viervoudige voet van Brahman als 'De 

Stralende'.  

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya pañcamaḥ khaṇḍaḥ 



184                                       HOOFDSTUK IV 

 

Hier eindigt het vijfde deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 6 

agniṣṭe pādaṃ vakteti | sa ha śvo bhūte gā abhiprasthāpayāṃ cakāra | tā 

yatrābhisāyaṃ babhūvus tatrāgnim upasamādhāya gā uparudhya samidham 

ādhāya paścād agneḥ prāṅ upopaviveśa || ChUp_4,6.1 || 

1. [De Stier zei:] 'Agni zal jou een voet (pāda) vertellen'. De volgende dag 

(śvo bhūte) dreef hij [Satyakāma] de koeien voort. Waar zij tegen de avond 

samenkwamen, daar ontstak hij het vuur, sloot de koeien in (uparudhya), 

legde brandhout [op het vuur], en ging achter (paścāt) het vuur zitten, met 

het gezicht naar het oosten (prāṅ). 

Die [Stier] stopte (upararāma) [met spreken na gezegd te hebben]: 'Agni zal jou 

een voet vertellen'. Hij, Satyakāma, dreef de volgende dag (paredyuḥ), na zijn 

dagelijkse verplichte handelingen (nitya-karma) verricht te hebben, de koeien 

voort richting het huis van de leraar. Terwijl ze langzaam graasden, begaven ze 

zich in de richting van het huis van de leraar. Waar — op welke tijd en plaats 

— de avond viel (abhi-sāyam) [en] zij op één plek samenkwamen (ekatra 
saṃbhūtāḥ) [om te rusten]... ...daar ontstak hij het vuur, sloot de koeien in, 

legde brandhout erop en ging achter (paścāt / ten westen van) het vuur zitten, 

met het gezicht naar het oosten (prāṅ). [Dit deed hij] terwijl hij de woorden van 

de Stier overwoog. 

 

tam agnir abhyuvāda satyakāma 3 iti | bhagava iti ha pratiśuśrāva || 

ChUp_4,6.2 || 

2. Toen sprak Agni [het Vuur] tot hem: 'Satyakāma!' 'Heer (Bhagavan)?', 

zo antwoordde hij. 

Agni sprak tot hem, hem aansprekend (saṃbodhya) met: 'Satyakāma!'. Die 

Satyakāma gaf hem antwoord (prativacanaṃ dadau): 'Heer?' 

 

brahmaṇaḥ somya te pādaṃ bravāṇīti | bravītu me bhagavān iti | tasmai ha 

uvāca | pṛthivī kalā | antarikṣaṃ kalā | dyauḥ kalā | samudraḥ kalā | eṣa vai 

somya catuṣkalaḥ pādo brahmaṇo 'nantavān nāma || ChUp_4,6.3 || 

3. [Agni zei:] 'Mijn beste, zal ik jou een voet van Brahman vertellen? Moge 

de Heer het mij vertellen,' [zei Satyakāma]. Hij sprak tot hem: 'De Aarde 

(Pṛthivī) is een deel (kalā). De Tussenruimte (Antarikṣa) is een deel. De 

Hemel (Dyaus) is een deel. De Oceaan (Samudra) is een deel. Dit, mijn 



HOOFDSTUK IV                                             185 

 

beste, is de voet van Brahman die uit vier delen bestaat, genaamd: Het 

Oneindige (Anantavān).' 

[Agni zei:] 'Mijn beste, zal ik jou een voet van Brahman vertellen? De Aarde is 

een deel, de Tussenruimte is een deel, de Hemel is een deel, de Oceaan is een 

deel.' Agni sprak hier de visie/filosofie (darśanam) uit die binnen zijn eigen 

bereik/domein (ātma-gocara) ligt. 'Dit is waarlijk, mijn beste, de voet van 

Brahman die uit vier delen bestaat, genaamd Het Oneindige'. 

 

sa ya etam evaṃ vidvāṃś catuṣkalaṃ pādaṃ brahmaṇo 'nantavān ity upāste 

'nantavān asmiṃl loke bhavati | anantavato ha lokāñ jayati ya etam evaṃ 

vidvāṃś catuṣkalaṃ pādaṃ brahmaṇo 'nantavān ity upāste || ChUp_4,6.4 || 

4. Hij die, dit zo wetende, mediteert op deze viervoudige voet van Brahman 

als 'Het Oneindige' (Anantavān): hij wordt oneindig in deze wereld. Hij 

verovert waarlijk oneindige werelden, hij die, dit zo wetende, mediteert op 

deze viervoudige voet van Brahman als 'Het Oneindige'. 

Wie dan ook mediteert op de beschreven voet met de kwaliteit van 

'Oneindigheid' (anantavattva): die wordt in deze wereld precies zo: bezitter van 

die kwaliteit (tad-guṇa). En na de dood (mṛtaḥ) verovert hij waarlijk oneindige 

werelden. De passage 'Hij die dit zo...' enzovoort, is zoals voorheen [de 

afsluiting in de vorige sectie].  

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya ṣaṣṭha khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zesde deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 7 

haṃsaste pādaṃ vakteti sa ha śvobhūte gā abhiprasthāpayāñcakāra tā 

yatrābhisāyaṃ babhūvustatrāgnimupasamādhāyā gā uparudhya 

samidhamādhāya paścādagneḥ prāṅupopaviveśa || ChUp_4,7.1 || 

taṃ haṃsa upanipatyābhyuvāda satyakāma 3 iti bhagava iti ha pratiśuśrāva || 

ChUp_4,7.2 || 

1. [Agni zei:] 'De Zwaan zal jou een voet vertellen'. De volgende dag dreef 

hij [Satyakāma] de koeien voort. Waar zij tegen de avond samenkwamen, 

daar ontstak hij het vuur, sloot de koeien in, legde brandhout [op het 

vuur], en ging achter het vuur zitten, met het gezicht naar het oosten. 

2. Toen vloog een zwaan (haṃsa) naar hem toe en sprak tot hem: 

"Satyakāma!" "Heer?" zo antwoordde hij. 



186                                       HOOFDSTUK IV 

 

Die [Agni] stopte, na gezegd te hebben: 'De Zwaan zal jou een voet vertellen'. 

De Zwaan (Haṃsa) is de Zon (Āditya). [Dit is zo] vanwege de witheid 

(śauklya) en de overeenkomst van het vliegen/bewegen (patana). (De zon vliegt 

door de lucht en is wit/helder, net als een zwaan). De passage 'Hij, de volgende 

dag...', enzovoort, is gelijk [aan de vorige secties]. 

 

brahmaṇaḥ somya te pādaṃ bravāṇīti | bravītu me bhagavān iti | tasmai 

hovāca | agniḥ kalā | sūryaḥ kalā | candraḥ kalā | vidyut kalā | eṣa vai somya 

catuṣkalaḥ pādo brahmaṇo jyotiṣmān nāma || ChUp_4,7.3 || 

sa ya etam evaṃ vidvāṃś catuṣkalaṃ pādaṃ brahmaṇo jyotiṣmān ity upāste 

jyotiṣmān asmiṃl loke bhavati | jyotiṣmato ha lokāñ jayati ya etam evaṃ 

vidvāṃś catuṣkalaṃ pādaṃ brahmaṇo jyotiṣmān ity upāste || ChUp_4,7.4 || 

3. [De Zwaan zei:] 'Mijn beste, laat ik jou een voet van Brahman vertellen.' 

'Moge de Heer het mij vertellen,' [zei Satyakāma]. Hij sprak tot hem: 'Het 

Vuur (Agni) is een deel (kalā). De Zon (Sūrya) is een deel. De Maan 

(Candra) is een deel. De Bliksem (Vidyut) is een deel. Dit, mijn beste, is de 

voet van Brahman die uit vier delen bestaat, genaamd: De Lichtende 

(Jyotiṣmān).' 

4. Hij die, dit zo wetende, mediteert op deze viervoudige voet van Brahman 

als 'De Lichtende': hij wordt lichtend (jyotiṣmān) in deze wereld. Hij 

verovert waarlijk lichtende werelden, hij die, dit zo wetende, mediteert op 

deze viervoudige voet van Brahman als 'De Lichtende'. 

(3, 4) [De Zwaan zei:] 'Agni is een deel, de Zon is een deel, de Maan is een 

deel, de Bliksem is een deel'. Omdat hij een visie/meditatie (darśana) 

onderwees die louter betrekking heeft op licht (jyotis), wordt begrepen 

(pratīyate) dat de Zwaan inderdaad de Zon (Āditya) is [want de zon is de bron 

van licht]. Het resultaat voor de kenner (vidvat-phalam) is: 'Hij wordt 

Jyotiṣmān' — oftewel: begiftigd met straling/luister (dīpti-yukta) — 'in deze 

wereld'. En na de dood (mṛtvā) verovert hij de werelden die 'lichtend' zijn — 

[de werelden] van de Maan, de Zon, enzovoort. Het overige is gelijk [aan de 

voorgaande secties].  

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya saptamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zevende deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

  



HOOFDSTUK IV                                             187 

 

SECTIE 8 

madguṣṭe pādaṃ vakteti | sa ha śvo bhūte gā abhiprasthāpayāṃ cakāra | tā 

yatrābhisāyaṃ babhūvus tatrāgnim upasamādhāya gā uparudhya samidham 

ādhāya paścād agneḥ prāṅ upopaviveśa || ChUp_4,8.1 || 

1. [De Zwaan zei:] 'De Madgu zal jou een voet vertellen'. De volgende dag 

dreef hij [Satyakāma] de koeien voort. Waar zij tegen de avond 

samenkwamen, daar ontstak hij het vuur, sloot de koeien in, legde 

brandhout [op het vuur], en ging achter het vuur zitten, met het gezicht 

naar het oosten. 

Ook de Zwaan stopte, na gezegd te hebben: 'De Madgu zal jou een voet 

vertellen'. De Madgu is een vogel die in het water beweegt (udaka-cara). En hij 

is de Levensadem (Prāṇa), vanwege de verbondenheid met water (ap-

sambandhāt). De passage 'Hij, de volgende dag...', enzovoort, is zoals 

voorheen. 

 

taṃ madgur upanipatyābhyuvāda satyakāma 3 iti | bhagava iti ha 

pratiśuśrāva || ChUp_4,8.2 || 

brahmaṇaḥ somya te pādaṃ bravāṇīti | bravītu me bhagavān iti | tasmai 

hovāca | prāṇaḥ kalā | cakṣuḥ kalā | śrotraṃ kalā | manaḥ kalā | eṣa vai 

somya catuṣkalaḥ pādo brahmaṇa āyatanavān nāma || ChUp_4,8.3 || 

2, 3. [De Madgu zei:] 'Mijn beste, laat ik jou een voet van Brahman 

vertellen.' 'Moge de Heer het mij vertellen,' [zei Satyakāma]. Hij sprak tot 

hem: 'De Levensadem (Prāṇa) is een deel (kalā). Het Oog (Cakṣus) is een 

deel. Het Gehoor (Śrotra) is een deel. De Geest (Manas) is een deel. Dit, 

mijn beste, is de voet van Brahman die uit vier delen bestaat, genaamd: De 

Bezitter van een Woning (Āyatanavān).' 

(2, 3) En die Madgu is de Levensadem (Prāṇa). En hij sprak de visie/leer uit 

die betrekking heeft op zijn eigen domein (sva-viṣaya): 'De Levensadem is een 

deel', enzovoort. [Hij noemde deze voet:] 'Āyatanavān' (De Bezitter van een 

Woning/Steunpunt). De 'Woning' (āyatana) is namelijk de Geest (Manas). 

Omdat het de bewaarplaats is voor de ervaringen (bhoga) die door alle 

zintuigen (karaṇa) worden aangedragen. Omdat die [Geest] in deze voet 

aanwezig is [als een van de vier delen], daarom heet deze voet 'De Bezitter van 

een Woning' (Āyatanavān). 

 

sa ya etam evaṃ vidvāṃś catuṣkalaṃ pādaṃ brahmaṇa āyatanavān ity upāsta 

āyatanavān asmiṃl loke bhavati | āyatanavato ha lokāñ jayati ya etam evaṃ 

vidvāṃś catuṣkalaṃ pādaṃ brahmaṇa āyatanavān ity upāste || ChUp_4,8.4 || 



188                                       HOOFDSTUK IV 

 

4. Hij die, dit zo wetende, mediteert op deze viervoudige voet van Brahman 

als 'De Bezitter van een Woning' (Āyatanavān): hij wordt een bezitter van 

een woning in deze wereld. Hij verovert waarlijk werelden die een woning 

bieden (āyatanavataḥ), hij die, dit zo wetende, mediteert op deze 

viervoudige voet van Brahman als 'De Bezitter van een Woning'. 

Hij die precies op die manier op die voet mediteert: Die wordt āyatanavān — 

oftewel: iemand met een steunpunt/toevluchtsoord (āśrayavān) — in deze 

wereld. Evenzo verovert hij na de dood (mṛtaḥ) werelden die āyatanavān zijn 

— oftewel: die ruimte/plaats bieden (sāvakāśān). De zin 'Hij die dit zo...' 

enzovoort, is zoals voorheen.  

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasyāṣṭamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het achtste deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 9 

prāpa hācaryakulam | tam ācaryo 'bhyuvāda satyakāma 3 iti | bhagava iti ha 

pratiśuśrāva || ChUp_4,9.1 || 

 

1. Hij bereikte het huis van de leraar (ācāryakulam). De leraar sprak hem 

aan: 'Satyakāma!' 'Heer (Bhagavan)?', zo antwoordde hij. 

Hij, aldus een kenner van Brahman zijnde (brahmavit san), bereikte — kwam 

aan bij — het huis van de leraar. De leraar sprak hem aan: 'Satyakāma!'. 'Heer?', 

zo antwoordde hij. 

 

brahmavid iva vai somya bhāsi | ko nu tvānuśaśāseti | anye manuṣyebhya iti 

ha pratijajñe | bhagavāṃs tv eva me kāme brūyāt || ChUp_4,9.2 || 

2. 'Je straalt waarlijk als een kenner van Brahman (Brahmavid), mijn 

beste. Wie heeft jou onderwezen?' Hij bevestigde: 'Anderen dan mensen.' 

'Maar moge de Eerbiedwaardige Heer tot mij spreken overeenkomstig 

mijn wens (kāme).' 

'Je straalt waarlijk als een kenner van Brahman, mijn beste.' Iemand die 

Brahman kent, wordt iemand met kalme zintuigen (prasanna-indriya), een 

glimlachend gezicht (prahasita-vadana), vrij van zorgen (niścinta) en iemand 

die zijn doel bereikt heeft (kṛtārtha). Daarom zegt de leraar: "Je straalt als een 

kenner van Brahman." Al gissende (vitarkayan) 'Wie toch?', sprak hij: 'Wie 

heeft jou onderwezen? 'En Satyakāma zei: 'Anderen dan mensen'. [Namelijk:] 

Godheden (devatā) hebben mij onderricht. De bedoeling [van deze uitspraak] 



HOOFDSTUK IV                                             189 

 

is: Wie anders, mens zijnde, zou het aandurven (utsaheta) om mij, een leerling 

van de Eerbiedwaardige Heer, te onderwijzen? Daarom bevestigde hij: 

'Anderen dan mensen'. 'Maar moge de Eerbiedwaardige Heer spreken kāme — 

oftewel: overeenkomstig mijn wens/verlangen (icchāyām).' De bedoeling is: 

"Wat heb ik aan wat door anderen gezegd is? Dat tel ik niet mee [als de 

volledige waarheid, zolang u het niet gezegd heeft]." 

 

śrutaṃ hy eva me bhagavaddṛśebhya ācāryād dhaiva vidyā viditā sādhiṣṭhaṃ 

prāpatīti | tasmai ha etad eva uvāca | atra ha na kiṃcana vīyāyeti vīyāyeti || 

ChUp_4,9.3 || 

3. 'Want ik heb van mensen zoals u, Heer, gehoord: dat kennis die men 

enkel van een leraar (ācārya) leert, het allerbeste (sādhiṣṭham) bereikt.' 

Toen vertelde hij [de leraar] hem precies dit. Daarin ging niets verloren 

(na kiṃcana vīyāya), ging niets verloren. 

Bovendien [zei Satyakāma]: 'Want dit is mij bekend aangaande dit onderwerp, 

omdat ik het gehoord heb van zieners (ṛṣi's) die gelijk zijn aan de 

Eerbiedwaardige Heer:' 'Dat kennis die enkel van een leraar wordt vernomen 

(viditā), sādhiṣṭham bereikt — oftewel de staat van grootste voortreffelijkheid 

(sādhutamatvam) verkrijgt.' Omdat hij aldus gezegd had: 'Laat de 

Eerbiedwaardige Heer het vertellen', sprak de leraar tot hem precies diezelfde 

kennis uit die [eerder] door de godheden was verteld. Hierin ging niets — zelfs 

niet een enkel onderdeel (ekadeśa) — van de Kennis van de Zestien Delen 

(ṣoḍaśakala-vidyā) verloren (vīyāya / vigatam). (De leraar voegde niets toe en 

liet niets weg; hij bevestigde de totaliteit). De herhaling [aan het einde] is 

bedoeld om de voltooiing van de Kennis (Vidyā) aan te duiden. 

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya navamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het negende deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 10 

upakosalo ha vai kāmalāyanaḥ satyakāme jābāle brahmacāryam uvāsa | 

tasya ha dvādaśa vārṣāny agnīn paricacāra | sa ha smānyān antevāsinaḥ 

samāvartayaṃs taṃ ha smaiva na samāvartayati || ChUp_4,10.1 || 

1. Upakosala Kāmalāyana woonde waarlijk als celibataire student 

(brahmacārin) bij Satyakāma Jābāla. Gedurende twaalf jaar verzorgde hij 

diens vuren. Terwijl hij [de leraar] de andere leerlingen liet afstuderen 

(samāvartayan), stuurde hij hem [Upakosala] maar niet naar huis. 



190                                       HOOFDSTUK IV 

 

De tekst begint nu met de intentie: "Ik zal de Kennis van Brahman (Brahma-

vidyā) op een andere manier uiteenzetten, evenals het Pad (Gati) van de kenner 

en de Kennis van het Vuur (Agni-vidyā)." Het verhaal (ākhyāyikā) dient, net als 

voorheen, om aan te tonen dat geloof (śraddhā) en ascese (tapas) de middelen 

zijn tot het verkrijgen van Kennis van Brahman. [Uitleg] "Upakosala" was zijn 

naam, het kind van Kamala (Kāmalāyana). Hij woonde als student bij 

Satyakāma Jābāla. (Het partikel 'ha' duidt op historie). Van hem — de leraar — 

verzorgde hij twaalf jaar lang de vuren. Dat wil zeggen: hij voerde de dienst 

(paricaraṇa) aan de heilige vuren uit. Hij — de leraar — liet de andere 

studenten, na hen de Veda-studie (svādhyāya) te hebben laten begrijpen, 

afstuderen (samāvartayan). Maar Upakosala alleen stuurde hij niet naar huis. 

 

taṃ jāyovāca tapto brahmacārī kuśalam agnīn paricacārīt | mā tvā agnayaḥ 

paripravocan | prabrūhy asmā iti | tasmai hāprocyaiva pravāsāṃ cakre || 

ChUp_4,10.2 || 

2. Toen sprak zijn vrouw tot hem: 'De student heeft ascese beoefend (tapta) 

en de vuren bekwaam (kuśalam) verzorgd. Laat de vuren geen kwaad over 

u spreken (paripravocan). Onderwijs hem!' Maar zonder hem te 

onderwijzen, vertrok hij [Satyakāma] op reis. 

De vrouw van de leraar sprak tot hem [Satyakāma]: 'De student is tapta 

(gelouterd door ascese). Hij heeft de vuren bekwaam — op de juiste wijze 

(samyak) — verzorgd (paricacārīt / paricaritavān).' [Ze dacht:] 'De Heer [mijn 

man] laat degene die toegewijd is aan de vuren maar niet afstuderen. Daarom, 

wetende dat hij onze toegewijde niet naar huis stuurt, zullen de vuren misschien 

kwaad over u spreken — oftewel: u laken (garhāṃ kuryuḥ). Daarom: onderwijs 

deze Upakosala de gewenste kennis (vidyām iṣṭām).' Hoewel hij aldus door zijn 

vrouw was toegesproken, vertrok hij waarlijk op reis zonder hem ook maar iets 

te zeggen (anuktvā eva kiñcit). 

 

sa ha vyādhinā anaśituṃ dadhre | tam ācāryajāyā uvāca brahmacārinn aśāna 

| kiṃ nu na aśnāsi iti | sa ha uvāca bahava ime 'smin puruṣe kāmā 

nānātyāyāḥ | vyādhībhīḥ pratipūrṇo 'smi | na as/iṣyāmi iti || ChUp_4,10.3 || 

3. Door [mentale] kwelling (vyādhinā) nam hij zich voor om niet te eten. De 

vrouw van de leraar zei tegen hem: 'Student, eet toch! Waarom eet je 

niet?' Hij zei: 'Vele verlangens (kāmāḥ) zijn er in deze mens, die 

uiteenlopende kanten opgaan (nānātyayāḥ). Ik ben vol van deze kwellingen 

(vyādhibhiḥ). Ik zal niet eten.' 

Hij, Upakosala, nam zich voor — zette zijn zinnen erop — om te vasten 

(anaśanam) vanwege 'ziekte' (vyādhinā). [Met 'ziekte' wordt hier bedoeld:] door 



HOOFDSTUK IV                                             191 

 

mentaal lijden (mānasena duḥkhena). Tegen hem, die zwijgend in het vuurhuis 

(agny-agāra) verbleef, sprak de vrouw van de leraar: 'O student, eet! Eet toch 

(bhuṅkṣva)! Waarom — om welke reden — eet je niet?' Hij sprak: 'Er zijn vele 

— talloze — verlangens (kāmāḥ) of wensen in deze persoon [in mij], die zijn 

doel nog niet bereikt heeft (akṛtārtha) en die een gewone sterveling (prākṛta) 

is.' [Wat betekent nānātyayāḥ?] Met betrekking tot wat er gedaan moet worden 

(kartavyam), gaan deze 'ziektes' (vyādhayaḥ) — oftewel: de zorgen over 

plichten (kartavya-cintā) — uiteenlopende kanten op (nānā-atyaya / 

atigamana). De betekenis is: het zijn mentale kwellingen (citta-duḥkha) die 

veroorzaakt worden door de noodzaak om plichten te vervullen. 'Daarmee ben 

ik helemaal gevuld (pratipūrṇaḥ). Daarom zal ik niet eten.' 

 

atha hāgnayaḥ samūdire | tapto brahmacārī kuśalaṃ naḥ paryacārīt | 

hantāsmai prabravāmeti tasmai hocuḥ | prāṇo brahma kaṃ brahma khaṃ 

brahmeti || ChUp_4,10.4 || 

4. Toen spraken de vuren samen (samūdire): 'De student heeft ascese 

verricht (tapta) en heeft ons bekwaam (kuśalam) verzorgd. Kom (hanta), 

laten wij hem onderwijzen!' Toen zeiden ze tegen hem: 'Prāṇa 

(Levensadem) is Brahman. Ka is Brahman. Kha is Brahman.' 

Toen de student, na gesproken te hebben [in het vorige vers], stilgevallen was 

(tūṣṇīṃ-bhūte)... ...toen spraken de vuren — die 'gewonnen' (āvarjitāḥ) waren 

door zijn dienstbaarheid en die vervuld waren van mededogen (kāruṇya) — alle 

drie tezamen (saṃbhūya): 'Kom! Laten wij nu aan deze student — die aan ons 

toegewijd is, die verdrietig is, die ascese (tapas) verricht en die geloof 

(śraddhā) heeft — met zijn allen instructie geven.
1
 Laten wij hem de Kennis 

van Brahman (Brahma-vidyā) vertellen'. Nadat ze dit besloten hadden, spraken 

ze tot hem: 'Prāṇa is Brahman. Ka is Brahman. Kha is Brahman.' 

 

sa hovāca | vijānāmy ahaṃ yat prāṇo brahma | kaṃ ca tu khaṃ ca na 

vijānāmīti | te hocuḥ | yad vāva kaṃ tad eva kham | yad eva khaṃ tad eva 

kam iti | prāṇaṃ ca hāsmai tad ākāśaṃ cocuḥ || ChUp_4,10.5 || 

5. Hij [Upakosala] sprak: 'Ik begrijp dat Prāṇa Brahman is. Maar 'Ka' en 

'Kha' begrijp ik niet.' Zij [de Vuren] zeiden: 'Wat waarlijk Ka is, dat is 

Kha. Wat waarlijk Kha is, dat is Ka.' Zo spraken zij tot hem over Prāṇa en 

over die Ruimte (tad-ākāśa). 

                                                        
1 De Beloning van Dienstbaarheid: Upakosala heeft 12 jaar lang de vuren verzorgd zonder 

instructie te krijgen. Nu blijkt dat die dienstbaarheid niet voor niets was. De vuren zijn 

levende godheden geworden die zich over hem ontfermen. 



192                                       HOOFDSTUK IV 

 

De student sprak: 'Ik begrijp wat u gezegd heeft, namelijk dat Prāṇa Brahman 

is, omdat dat woord een bekende betekenis heeft (prasiddha-padārthakatvāt).' 

(Want in de wereld is het bekend dat wanneer Prāṇa — een specifieke vorm van 

lucht — aanwezig is, er leven is, en wanneer hij weggaat, niet. Daarom is het 

logisch dat Prāṇa Brahman is. Vanwege die bekende betekenis begrijp ik dat). 

'Maar Ka en Kha begrijp ik niet.'  

Tegenwerping: Maar hebben de woorden Ka en Kha niet ook een bekende 

betekenis, namelijk 'geluk' (sukha) en 'ruimte' (ākāśa)? Waarom begrijpt de 

student het dan niet?
 
 

Antwoord: Hij denkt waarschijnlijk: Geluk, aangeduid met het woord Ka, is 

vergankelijk (kṣaṇa-pradhvaṃsitvāt). En Ruimte, aangeduid met het woord 

Kha, is bewusteloos/materieel (acetana). Hoe kunnen die Brahman zijn? Aan 

de andere kant: hoe kan de uitspraak van U, heren, onwaar zijn? Daarom zegt 

hij: 'Ik begrijp het niet'. 

De Vuren spraken tot de student die aldus sprak: 'Wat wij Ka noemden, dat is 

precies Kha (Ruimte).'  Door Ka (Geluk) te kwalificeren met Kha (Ruimte), 

wordt het onderscheiden van het geluk dat voortkomt uit het contact tussen 

zintuigen en objecten. (Net zoals een lotus onderscheiden wordt van andere 

kleuren wanneer men zegt 'de blauwe lotus'). 'En weet dat wat wij Kha 

(Ruimte) noemden, precies dat Ka (Geluk) is'. Door Kha (Ruimte) te 

kwalificeren met Sukha (Geluk), wordt het onderscheiden van de materiële, 

bewusteloze ruimte. (Net als bij de blauwe lotus). De betekenis is: Het Geluk 

dat in de Ruimte [van het hart] verblijft, niet het andere (wereldse) geluk. En de 

Ruimte die de basis is van Geluk, niet de andere (materiële) ruimte.  

Vraag: Als men de ruimte wil kwalificeren met geluk, dan zou één van de twee 

kwalificaties toch voldoende zijn (bijv. 'Ka is Kha')? De andere ('Kha is Ka') is 

overbodig. 

Antwoord: Nee. Zoals we zeiden, is het de bedoeling om beide — Geluk en 

Ruimte — te onderscheiden van het wereldse geluk en de materiële ruimte.  

Vraag: Als men de Ruimte slechts met Geluk zou kwalificeren, zou de 

uitsluiting van beide weliswaar logischerwijs volgen (artha-prāpta)... 

Antwoord: Ja maar dan zou voorgeschreven zijn dat men alleen op de Ruimte 

(gekwalificeerd door geluk) moet mediteren, en niet op het Geluk (de kwaliteit) 

zelf. (Want een bijvoeglijk naamwoord dient slechts om het zelfstandig 

naamwoord te specificeren en is zelf geen hoofdonderwerp). Daarom wordt ook 

het Geluk [in de tweede zin] gekwalificeerd door Ruimte, opdat het [ook] een 

object van meditatie wordt. 

Vraag: Hoe weten we dit zeker?  



HOOFDSTUK IV                                             193 

 

Antwoord: Omdat het woord Ka ook verbonden wordt met het woord Brahman 

in de zin 'Ka is Brahman' [in het vorige vers]. (Als alleen de Ruimte het object 

was, hadden ze meteen gezegd: "Kha is Brahman". Maar ze zeiden: "Ka is 

Brahman, Kha is Brahman"). Daarom, om de verwarring van de student weg te 

nemen, is de aanduiding van de wederzijdse kwalificatie van de woorden Ka en 

Kha ('Wat Ka is, is Kha...') volkomen juist.  

De tekst vertelt nu, voor óns begrip, de betekenis van wat door de Vuren werd 

gezegd: 'Zij spraken tot die student over Prāṇa, en over diens Ruimte (tad-

ākāśa)'. 'Diens Ruimte' betekent: de Hart-Ruimte (hārda-ākāśa) die de 

basis/steun is van de Prāṇa. Omdat de Ruimte beschreven werd als hebbende de 

kwaliteit van Geluk (sukha), spraken de Vuren over het Brahman als zijnde die 

Ruimte (gekwalificeerd door geluk) en de Prāṇa die daarin verblijft (die 

Brahman is door associatie). Zij spraken over beide gecombineerd (samuccitya) 

als Brahman. 

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya daśamaḥ khaṇḍa 

Hier eindigt het tiende deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 11 

atha hainaṃ gārhapatyo 'nuśaśāsa pṛthivy agnir annam āditya iti | ya eṣa 

āditye puruṣo dṛśyate so 'ham asmi sa eva aham asmi iti || ChUp_4,11.1 || 

1. Toen onderwees het Gārhapatya-vuur hem: 'Aarde, Vuur, Voedsel en 

Zon [zijn mijn vormen]. Die Persoon (Puruṣa) die in de Zon gezien wordt, 

die ben ik. Hij ben ik waarlijk.' 

De vuren hadden gezamenlijk (saṃbhūya) over Brahman gesproken tot de 

student. Nu, onmiddellijk daarna, begonnen ze elk afzonderlijk (pratyekam) de 

kennis uit te spreken die betrekking heeft op hun eigen domein (sva-sva-

viṣaya). Daar onderwees allereerst het Gārhapatya-vuur deze student: 'Aarde, 

Vuur, Voedsel en Zon: dit zijn mijn vier lichamen/vormen (tanavaḥ). Daarin: 

die Persoon die in de Zon gezien wordt, die ben ik — het Gārhapatya-vuur. En 

wat het Gārhapatya-vuur is, dat ben ik, de Persoon in de Zon'. De herhaling van 

de woorden 'Hij ben ik waarlijk', door het om te draaien (parāvṛttyā), dient om 

[de absolute identiteit] te bevestigen. De relatie tussen het Gārhapatya-vuur en 

de Zon is niet zoals die tussen Aarde en Voedsel, welke gekenmerkt worden als 

objecten van genot (bhojyatva). (Aarde en voedsel worden genoten/gegeten). 

Maar omdat de eigenschappen van 'eter zijn' (attṛtva), 'koker/verteerder zijn' 

(paktṛtva) en 'verlichter zijn' (prakāśana) niet verschillend (aviśiṣṭa) zijn 

[tussen het Vuur en de Zon], daarom is er een absolute eenheid (ekatvam eva 



194                                       HOOFDSTUK IV 

 

atyantam) tussen deze twee. Aarde en Voedsel daarentegen zijn aan deze twee 

[Vuur en Zon] verbonden als objecten van genot (bhojyatvena). 

 

sa ya etam evaṃ vidvān upāste | apahate pāpakṛtyām | lokī bhavati | sarvam 

āyur eti | jyog jīvati | na asya avarapuruṣāḥ kṣīyante | upa vayaṃ taṃ 

bhuñjāmo 'smiṃś ca loke 'muṣmiṃś ca | ya etam evaṃ vidvān upāste || 

ChUp_4,11.2 || 

2. Hij die, dit zo wetende, hierop mediteert: hij vernietigt zondige daden 

(pāpakṛtyām), hij wordt een bezitter van de wereld (lokī), hij bereikt de 

volle levensduur, hij leeft stralend (jyog), zijn nakomelingen 

(avarapuruṣāḥ) vergaan niet. 'Wij ondersteunen/beschermen (upa-

bhuñjāmaḥ) hem in deze wereld en in die wereld ginds', [dit geldt voor] hij 

die, dit zo wetende, hierop mediteert. 

Wie dan ook mediteert op het Gārhapatya-vuur zoals beschreven — dat in 

vieren verdeeld is [Aarde, Vuur, Voedsel, Zon] als voedsel en eter van voedsel 

—; die 'vernietigt' — laat verdwijnen — 'zondige daden' (pāpa karma). 'Hij 

wordt een bezitter van de wereld': hij wordt een bezitter van de wereld die bij 

ons [het Vuur] hoort — de wereld van Agni (Āgneya Loka) — net zoals wij [die 

bezitten]. Hij bereikt de volle levensduur — honderd jaar. Hij leeft jyog — 

oftewel stralend/schitterend (ujjvalam). De betekenis is: niet 

onbekend/roemloos (aprakhyāta). 'Zijn nakomelingen' — de 'latere mensen' 

(avara-puruṣāḥ), oftewel degenen die uit zijn familielijn geboren zijn (santati-
jāḥ) — 'vergaan niet'. De betekenis is: zijn familielijn wordt niet verbroken 

(santati-uccheda). Bovendien: 'Wij [de Vuren] ondersteunen (upabhuñjāmaḥ) 

hem'. Dat wil zeggen: wij beschermen (pālayāmaḥ) hem, terwijl hij leeft in 

deze wereld en in de andere wereld (paraloka). Dit is het resultaat voor hem 

die, dit wetende, mediteert zoals beschreven. 

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasyaikādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het elfde deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 12 

atha ha enam anvāhāryapacano 'nuśaśāsa āpo diśo nakṣatrāṇi candramā iti | 

ya eṣa candramasi puruṣo dṛṣyate so 'ham asmi sa eva aham asmi iti || 

ChUp_4,12.1 || 

sa ya etam evaṃ vidvān upāste | apahate pāpakṛtyām | lokī bhavati | sarvam 

āyur eti | jyog jīvati | na asya avarapuruṣāḥ kṣīyante | upa vayaṃ taṃ 



HOOFDSTUK IV                                             195 

 

bhuñjāmo 'smiṃś ca loke 'muṣmiṃś ca | ya etam evaṃ vidvān upāste || 

ChUp_4,12.2 || 

1. Toen onderwees het Anvāhāryapacana-vuur hem: 'Water (Āpas), de 

Windstreken (Diśaḥ), de Sterren (Nakṣatrāṇi) en de Maan (Candramas).' 

'Die Persoon (Puruṣa) die in de Maan gezien wordt, die ben ik. Hij ben ik 

waarlijk.' 

2. Hij die, dit zo wetende, hierop mediteert: hij vernietigt zondige daden, 

hij wordt een bezitter van de wereld, hij bereikt de volle levensduur, hij 

leeft stralend, zijn nakomelingen vergaan niet. 'Wij 

ondersteunen/beschermen hem in deze wereld en in die wereld ginds', [dit 

geldt voor] hij die, dit zo wetende, hierop mediteert. 

(1, 2) Toen onderwees het Anvāhāryapacana — het Zuidelijke Vuur 

(Dakṣiṇāgni) — hem: 'Water, Windstreken, Sterren en Maan: dit zijn mijn vier 

lichamen (tanavaḥ). 'Ik, het Anvāhāryapacana-vuur, besta door mijzelf in vieren 

te delen. Daarin: die Persoon die in de Maan gezien wordt, die ben ik. En hij 

ben ik waarlijk'.  

De eenheid (ekatvam) tussen het Anvāhāryapacana-vuur en de Maan is 

gebaseerd op: 1. Het verband met voedsel (anna-sambandha). 2. De 

overeenkomst in licht-zijn (jyotiṣṭva-sāmānya). 3. En de verbinding met de 

zuidelijke richting (dakṣiṇā-dik). Het verband van Water en Sterren [met dit 

vuur] is, net als voorheen [bij Aarde/Voedsel], in de hoedanigheid van voedsel 

(annatvena). Omdat het bekend is dat de sterren objecten van genot (bhogyatva) 

zijn voor de Maan. En Water is voedsel voor het Zuidelijke Vuur omdat het de 

voortbrenger van voedsel is (anna-utpādakatvāt), net zoals de Aarde dat was 

voor het Gārhapatya-vuur. Het overige is gelijk [aan de vorige sectie].  

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya dvādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het twaalfde deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 13 

atha hainam āhavanīyo 'nuśaśāsa prāṇa ākāśo dyaur vidyud iti | ya eṣa 

vidyuti puruṣo dṛśyate so 'ham asmi sa evāham asmīti || ChUp_4,13.1 || 

sa ya etam evaṃ vidvān upāste | apahate pāpakṛtyām | lokī bhavati | sarvam 

ayur eti | jyog jīvati | nāsyāvarapuruṣāḥ kṣīyante | upa vayaṃ taṃ bhuñjāmo 

'smiṃś ca loke 'muṣmiṃś ca | ya etam evaṃ vidvān upāste || ChUp_4,13.2 || 

1. Toen onderwees het Āhavanīya-vuur hem: 'De Levensadem (Prāṇa), de 

Ruimte (Ākāśa), de Hemel (Dyaus) en de Bliksem (Vidyut) [zijn mijn 



196                                       HOOFDSTUK IV 

 

vormen]. Die Persoon (Puruṣa) die in de Bliksem gezien wordt, die ben ik. 

Hij ben ik waarlijk.' 

2. Hij die, dit zo wetende, hierop mediteert: hij vernietigt zondige daden, 

hij wordt een bezitter van de wereld, hij bereikt de volle levensduur, hij 

leeft stralend, zijn nakomelingen vergaan niet. 'Wij 

ondersteunen/beschermen hem in deze wereld en in die wereld ginds', [dit 

geldt voor] hij die, dit zo wetende, hierop mediteert. 

Toen onderwees het Āhavanīya-vuur hem: 'Prāṇa, Ruimte, Hemel en Bliksem: 

dit zijn ook mijn vier lichamen (tanavaḥ)'. [De uitspraak] 'Die Persoon die in de 

Bliksem gezien wordt, die ben ik', enzovoort, is zoals voorheen [in de vorige 

secties]. [Dit is zo] vanwege de overeenkomst (sāmānya) [tussen het offervuur 

en de bliksem: beide zijn licht/energie].  Echter, de relatie van de Hemel en de 

Ruimte met de Bliksem en het Āhavanīya-vuur, is die van 'object van 

genot/voeding' (bhojyatvena). Omdat zij [Hemel en Ruimte] de 

basis/steunplaats (āśraya) zijn [waarin de Bliksem verschijnt]. Het overige is 

gelijk.  

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya trayodaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het dertiende deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 14 

te punaḥ sambhūyocurhepakosalaiṣā somya te 

tavāsmadvidyāgnividyetyarthaḥ || ChUp_4,14.1 || 

1. Toen zeiden zij [gezamenlijk]: 'Upakosala, dit, mijn beste, is onze kennis 

(asmadvidyā) en de kennis van het Zelf (ātmavidyā). Maar de Leraar 

(Ācārya) zal jou de weg (gati) vertellen.' Toen kwam zijn leraar aan. De 

leraar sprak hem aan: 'Upakosala!' 

Zij [de drie vuren] kwamen wederom samen (saṃbhūya) en zeiden: 'O 

Upakosala, dit, mijn beste, is voor jou onze kennis' — dat wil zeggen: de 

Kennis van het Vuur (Agni-vidyā) [zoals beschreven in de secties 4.11-13, over 

de vormen van de vuren]. En de Kennis van het Zelf (Ātma-vidyā)': dat is wat 

eerder gezegd is [in 4.10.5], namelijk: 'Prāṇa is Brahman, Ka is Brahman, Kha 

is Brahman'. De Leraar echter zal jou de weg (gati) vertellen' — [die leidt] tot 

het verkrijgen van het resultaat van de kennis. Nadat de vuren dit gezegd 

hadden, zwegen zij (uparemuḥ). Na verloop van tijd kwam zijn leraar 

[Satyakāma] aan. En de leraar sprak die leerling aan met: 'Upakosala!'. 

 



HOOFDSTUK IV                                             197 

 

bhagava iti ha pratiśuśrāva | brahmavida iva somya mukhaṃ bhāti | ko nu 

tvānuśaśāseti | ko nu mānuśiśyād bho itīhāpeva nihnute | ime nūnam īdṛśā 

anyādṛśā itīhāgnīn abhyūde | kiṃ nu somya kila te 'vocann iti || ChUp_4,14.2 

|| 

idam iti ha pratijajñe | lokān vāva kila somya te 'vocan | ahaṃ tu te tad 

vakṣyāmi yathā puṣkarapalāśa āpo na śliṣyanta evam evaṃvidi pāpaṃ karma 

na śliṣyata iti | bravītu me bhagavān iti | tasmai hovāca || ChUp_4,14.3 || 

2. 'Heer?', zo antwoordde hij. 'Mijn beste, je gezicht straalt als dat van een 

kenner van Brahman. Wie heeft jou onderwezen?' 'Wie zou mij kunnen 

onderwijzen, Heer?', [zei hij]. Hier leek hij het te verbergen (nihnute). 

'Dezen hier zien er nu zó uit, maar waren [eerder] anders,' sprak hij, 

wijzend op de vuren. 'Wat hebben ze je verteld, mijn beste?' 

3. 'Dit,' zo erkende hij [en hij herhaalde het]. '[De leraar zei:] Zij hebben je 

waarlijk slechts over de werelden (lokān) verteld, mijn beste. Maar ik zal 

jou Dat vertellen. Zoals water niet aan een lotusblad (puṣkara-palāśa) blijft 

kleven, zo kleeft een zondige daad (pāpa karma) niet aan hem die dit aldus 

weet. Moge de Heer het mij vertellen,' [zei Upakosala]. Toen sprak hij tot 

hem. 

(2, 3) 'Heer?', zo antwoordde hij. 'Mijn beste, je gezicht straalt — is helder/kalm 

(prasanna) — als dat van een kenner van Brahman. Wie heeft jou onderwezen?' 

Aldus aangesproken, antwoordde hij: 'Wie zou mij kunnen onderwijzen — wie 

zou de instructie geven — Heer, terwijl u op reis was?' Hier leek hij het te 

verbergen (apanihnuta iva). De tekst impliceert een indirect verband: hij 

verbergt het niet echt [want hij wijst naar de vuren], maar hij vertelt ook niet 

direct alles wat de vuren zeiden. Hoe [wees hij naar ze]? 'Dezen hier — de 

vuren die door mij verzorgd zijn — zien er nu zeker zó uit — alsof ze trillen 

[van vreugde/leven] bij het zien van u — terwijl ze eerder anders (stil) waren'. 

Zo sprak hij over de vuren, terwijl hij ze met gebaren/stem (kākvā) aanwees. 

'Wat hebben de vuren je verteld, mijn beste?' Toen hij dit vroeg, erkende hij: 

'Dit', en herhaalde hij [wat ze gezegd hadden]. (Hij herhaalde slechts een 

deel/symbool (pratīka-mātram), niet alles, zoals de vuren het gezegd hadden). 

Omdat [hij slechts over aarde, zon, etc. sprak], zei de leraar: 'Zij hebben je 

waarlijk slechts over de werelden — Aarde enzovoort — verteld, mijn beste. Ze 

hebben niet het Brahman in zijn volledigheid (sākalyena) onderwezen. 'Maar ik 

zal jou Dat — het Brahman — vertellen, als jij het wenst te horen. 'Luister naar 

de grootsheid (māhātmya) van de kennis van dat Brahman waarover ik spreek: 

Zoals water niet aan een lotusblad blijft kleven, zo kleeft een zondige daad niet 

aan — verbindt zich niet met — hem die het Brahman kent zoals ik het zal 

vertellen'. Toen hij dit gezegd had, zei Upakosala: 'Moge de Heer het mij 

vertellen.' Toen sprak de leraar tot hem. 



198                                       HOOFDSTUK IV 

 

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya caturdaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het veertiende deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 15 

ya eṣo 'kṣiṇi puruṣo dṛśyata eṣa ātmeti hovāca | etad amṛtam abhayam etad 

brahmeti | tad yady apy asmin sarpir vodakaṃ vā siñcati vartmanī eva 

gacchati || ChUp_4,15.1 || 

1. Die Persoon (Puruṣa) die in het oog gezien wordt: Dat is het Zelf 

(Ātman), sprak hij. Dat is het Onsterfelijke, het Vreesloze. Dat is Brahman. 

Daarom, als men daar [in het oog] water of geklaarde boter in druppelt, 

gaat het naar de ooghoeken (vartmanī) [en kleeft het er niet aan]. 

Die Persoon die in het oog gezien wordt... Door wie wordt Hij gezien? Door 

hen wiens blik naar binnen gekeerd is (nivṛtta-cakṣus), die toegerust zijn met 

middelen zoals celibaat (brahmacarya), die kalm zijn en onderscheidings-

vermogen bezitten (vivekin). [Hij is] de Ziener van het zien (dṛṣṭer draṣṭā), 

zoals blijkt uit andere Schriftteksten zoals 'Het Oog van het oog' (Kena Up. 

1.2).  

Tegenwerping: Maar hebben de Vuren dan onwaarheid (vitatha) gesproken? 

Want zij zeiden: 'De leraar zal jou de Weg (Gati) vertellen' [wat impliceert dat 

hij alleen de Weg zou vertellen, maar nu vertelt hij over de aard van het Zelf]. 

Of waren de Vuren onwetend over wat er in de toekomst zou gebeuren?  

Antwoord: Dit is geen fout. Want [de leraar] herhaalt/bevestigt hier (anuvāda) 

slechts dat de 'Vreugdevolle Ruimte' (Sukha-Ākāśa), [die de vuren al onder-

wezen hadden als Ka/Kha], de Ziener is die in het oog wordt waargenomen. 'Dit 

is het Zelf van de levende wezens', zo sprak hij. Toen hij dat gezegd had 

[bedoelde hij]: Dit is precies de realiteit van het Zelf (ātma-tattva) waarover wij 

spraken. 'Dit is het Onsterfelijke' (amṛtam): dat wat de aard heeft van niet-

sterven, het onvernietigbare. 'Daarom is het Vreesloos' (abhayam). Want angst 

ontstaat alleen bij iemand die vernietiging vreest; bij de afwezigheid daarvan is 

er vreesloosheid. 'Daarom is dit Brahman' — de Grote (bṛhat), de Oneindige. 

Bovendien is dit de grootsheid (māhātmya) van dit Brahman, de Persoon in het 

Oog: Indien men daarin (asmin) — in de plaats van de Persoon, namelijk het 

oog — geklaarde boter (sarpis) of water giet/druppelt... ...dan gaat dat slechts 

naar de oogleden/ooghoeken (vartmanī), of naar de wimpers. Het verbindt zich 

niet met het oog, net zoals water niet aan een lotusblad kleeft. De bedoeling is: 

Als dit al de grootsheid is van de plaats (het fysieke oog) [dat het onbevlekt 



HOOFDSTUK IV                                             199 

 

blijft], hoeveel te meer moet er dan gezegd worden over de onbevlektheid 

(nirañjanatva) van de Bewoner van die plaats (de Persoon in het Oog)! 

 

etaṃ saṃyadvāma ity ācakṣate | etaṃ hi sarvāṇi vāmāny abhisaṃyanti | 

sarvāṇy enaṃ vāmāny abhisaṃyanti ya evaṃ veda || ChUp_4,15.2 || 

2. Men noemt Hem 'Saṃyadvāma'. Want in Hem komen alle begeerlijke 

dingen (vāmāni) samen (abhisaṃyanti). Alle begeerlijke dingen komen 

samen bij hem, die dit aldus weet. 

Deze Persoon, zoals beschreven [in het vorige vers], noemen ze 'Saṃyadvāma'. 

Waarom? Omdat alle 'Vāma's' — dat wil zeggen: begeerlijke (vananīyāni), 

verrukkelijke/genietbare (saṃbhajanīyāni) of schone (śobhanāni) dingen — in 

Hem samenkomen (abhisaṃyanti), oftewel naar Hem toe gaan. Daarom is Hij 

Saṃyadvāma (Hij in wie het schone samenkomt). Evenzo komen alle 

begeerlijke dingen samen bij déze kenner (evaṃvidam), die dit aldus weet 

 

eṣa u eva vāmanīḥ | eṣa hi sarvāṇi vāmāni nayati | sarvāṇi vāmāni nayati ya 

evaṃ veda || ChUp_4,15.3 || 

3. Hij is waarlijk ook Vāmanī (de Brenger van het Begeerlijke). Want hij 

leidt (nayati) alle begeerlijke dingen (vāmāni). Alle begeerlijke dingen leidt 

hij, hij die dit aldus weet. 

Hij is waarlijk ook Vāmanī. Omdat hij waarlijk alle begeerlijke dingen — 

oftewel de resultaten van verdienstelijke daden (puṇya-karma-phala) — naar de 

levende wezens leidt (nayati), in overeenstemming met hun verdienste (puṇya-
anurūpam). Dat wil zeggen: Hij doet ze hen toekomen (prāpayati) en draagt 

(vahati) ze, omdat dit de aard van het Zelf is (ātma-dharmatvena). Het resultaat 

(phala) voor de kenner is: 'Hij leidt alle begeerlijke dingen, hij die dit aldus 

weet'. 

 

eṣa u eva bhāmanīḥ | eṣa hi sarveṣu lokeṣu bhāti | sarveṣu lokeṣu bhāti ya 

evaṃ veda || ChUp_4,15.4 || 

4. Hij is waarlijk ook Bhāmanī (de Brenger van Licht). Want hij schijnt 

(bhāti) in alle werelden. In alle werelden schijnt hij, die dit aldus weet. 

Hij is waarlijk ook Bhāmanī. Want hij is het die in alle werelden schijnt — 

oftewel straalt (dīpyate) — in de vormen van de Zon, de Maan, het Vuur, 

enzovoort. [Dit weten we] uit de Schrifttekst: 'Door Zijn schittering schijnt dit 

alles hier' (Kaṭha Upaniṣad 2.2.15 / Muṇḍaka Upaniṣad 2.2.10). Daarom, omdat 

hij de lichten/schitteringen (bhāmāni) leidt of draagt (nayati), is hij Bhāmanī. 

Hij die dit zo weet, die schijnt ook zelf in alle werelden. 



200                                       HOOFDSTUK IV 

 

 

atha yad u caivāsmiñ chavyaṃ kurvanti yadi ca nārciṣam evābhisaṃbhavanti 

| arciṣo 'haḥ | ahna āpūryamāṇapakṣam | āpūryamāṇapakṣād yān ṣaḍ udaṅṅ 

eti māsāṃs tān | māsebhyaḥ saṃvatsaram | saṃvatsarād ādityam | ādityāc 

candramasam | candramaso vidyutam | tat puruṣo 'mānavaḥ | sa enān 

brahma gamayati | eṣa devapatho brahmapathaḥ | etena pratipadyamānā 

imaṃ mānavam āvartaṃ nāvartante nāvartante || ChUp_4,15.5 || 

5. Nu, of men voor hem [de overledene] de begrafenisriten (śavyam) 

uitvoert of niet: zij gaan op in het Licht (arcis). Van het Licht naar de Dag. 

Van de Dag naar de Wassende Maan (āpūryamāṇa-pakṣa). Van de 

Wassende Maan naar de zes maanden waarin de zon noordwaarts gaat. 

Van de Maanden naar het Jaar. Van het Jaar naar de Zon. Van de Zon 

naar de Maan. Van de Maan naar de Bliksem. Daar is een niet-menselijk 

Persoon (puruṣo 'mānavaḥ). Hij leidt hen naar Brahman. Dit is het Pad van 

de Goden (Devapatha), het Pad van Brahman. Zij die langs dit [pad] gaan, 

keren niet terug naar deze menselijke draaikolk (mānavam āvartam), zij 

keren niet terug. 

Nu wordt de Weg (Gati) beschreven van de kenner van Brahman, zoals zojuist 

uiteengezet. [De tekst zegt:] 'Of de priesters nu wel of niet de begrafenisriten 

(śavyam / śava-karma) voor hem verrichten wanneer hij gestorven is...' In alle 

gevallen geldt: deze kenner wordt niet tegengehouden (pratibaddha) in het 

bereiken van Brahman, zelfs niet als de begrafenisriten niet zijn uitgevoerd. 

Noch verkrijgt hij een betere wereld omdát de riten wel zijn uitgevoerd. Want 

een andere Schrifttekst zegt: 'Hij wordt niet groter door handeling, noch 
kleiner' (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad4.4.23). 

Door minachting (anādara) te tonen voor de begrafenisriten [in dit specifieke 

geval], prijst de tekst de Kennis (Vidyā). Het betekent echter niet dat men de 

begrafenisriten voor zo'n kenner niet moet uitvoeren. (Want in andere gevallen 

wordt aangenomen dat het niet-uitvoeren van riten een obstakel vormt voor het 

verkrijgen van resultaat. Maar hier toont de tekst aan dat het resultaat van 

Kennis ongehinderd begint, ongeacht de riten). 

Degenen die mediteren op de 'Vreugdevolle Ruimte' in het oog, en op de 

kwaliteiten 'Saṃyadvāma', 'Vāmanī' en 'Bhāmanī', en op de Agni-Vidyā samen 

met Prāṇa: Of zij nu andere riten hebben of niet, in elk geval: 1. "Zij bereiken 

het Licht (Arcis)." De betekenis is: zij bereiken de godheid (devatā) die zich 

identificeert met het licht. 2. "Van het Licht [gaan ze] naar de Dag": naar de 

godheid die zich identificeert met de dag. 3. "Van de Dag naar de Wassende 

Maan": de godheid van de lichte helft van de maand. 4. "Van de Wassende 

Maan naar de zes maanden waarin de Zon (Savitṛ) naar het noorden gaat": de 

godheid van het noordelijke pad (Uttarāyaṇa). 5. "Van die Maanden naar het 



HOOFDSTUK IV                                             201 

 

Jaar": de godheid van het jaar. 6. "Van het Jaar naar de Zon." 7. "Van de Zon 

naar de Maan." 8. "Van de Maan naar de Bliksem." 

Daar — in de bliksem — is een Persoon (Puruṣa). Hij komt van de 

Brahmaloka. Hij is Amānava (Niet-menselijk). (Omdat Mānava betekent 

'geboren in de schepping van Manu', en hij dat niet is, is hij 'Niet-menselijk'). 

Die Persoon leidt hen naar Brahman — dat wil zeggen: naar het 

[gemanifesteerde] Brahman dat in de Satyaloka verblijft. Omdat de woorden 

'ganger' (reiziger), 'bestemming' en 'leider' gebruikt worden (Als het ging om 

het bereiken van het Absolute, Bestaande Brahman (Sanmātra), zou dit 

onlogisch zijn. Want over het Absolute wordt gezegd: "Brahman zijnde, gaat 

hij op in Brahman" — daar is geen reis). (De realisatie van het Absolute door 

het wegnemen van alle onderscheid zal later besproken worden. Hier gaat het 

om krama-mukti / geleidelijke bevrijding). 

Dit is het Pad van de Goden (Devapatha). Het wordt zo genoemd omdat het 

gekenmerkt wordt door goden (Licht, Dag, etc.) die aangesteld zijn als gidsen. 

En het is het Pad van Brahman (Brahmapatha), omdat Brahman de bestemming 

is. Degenen die langs dit pad gaan — reizen — keren niet terug naar deze 

'menselijke draaikolk' (mānavam āvartam). Dat wil zeggen: de cyclus van 

geboorte en dood die verbonden is met Manu (de mensheid). Een āvarta is iets 

dat ronddraait als een waterrad (ghaṭīyantra). Zij keren niet terug om daarin 

weer plaats te nemen. De herhaling 'Zij keren niet terug' is bedoeld om de 

voltooiing van de Kennis — inclusief het resultaat (sa-phala) — aan te duiden. 

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya pañcadaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vijftiende deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 16 

eṣa ha vai yajño yo 'yaṃ pavate | eṣa ha yann idaṃ sarvaṃ punāti | yad eṣa 

yann idaṃ sarvaṃ punāti | tasmād eṣa eva yajñaḥ | tasya manaś ca vāk ca 

vartanī || ChUp_4,16.1 || 

1. Hij die hier waait [de Wind], is waarlijk het offer (yajña). Want hij, 

bewegend (yan), zuivert (punāti) dit alles. Omdat hij, bewegend, dit alles 

zuivert, daarom is hij waarlijk het offer. Van hem [het offer] zijn Geest 

(Manas) en Spraak (Vāk) de twee wegen (vartanī). 

In deze context van geheime leer (rahasya), en vanwege de overeenkomst dat 

het een 'Woudtekst' (Āraṇyaka) is, moeten nu de Vyāhṛti's (Bhūr, Bhuvaḥ, 

Svaḥ) worden voorgeschreven. Als middel tot boetedoening/herstel 

(prāyaścitta) wanneer er een fout of verwonding (kṣata) in het offer is ontstaan. 



202                                       HOOFDSTUK IV 

 

En [tevens moet] het stilzwijgen (mauna) worden voorgeschreven van de 

Brahman-priester, die deze [herstelmethode] kent. Daarom begint dit gedeelte. 

'Deze' — de Wind (Vāyu) — 'die hier waait' (pavate): 'dat is dit offer'. De 

woordjes 'ha' en 'vai' zijn partikels die aangeven dat dit een bekend feit is. Want 

het is in de Schriften (Śruti) algemeen bekend dat het offer in de Wind 

gevestigd is. Zoals in teksten als: "Svāhā! Gij zijt gevestigd in de Wind" en "Dit 

is waarlijk het offer: hij die hier waait". Want de Wind (Vāta) is inherent aan 

handeling (kriyā-samavāyī), omdat hij de aard van beweging (calana) heeft. En 

omdat men hoort: "De Wind is de initiator van het offer, de Wind is de basis." 
"Want hij" — gaande (gacchan) of bewegend — "zuivert (punāti) dit hele 

universum." Oftewel: hij maakt het schoon (śodhayati). Want voor dat wat niet 

beweegt, is er geen zuiverheid. Het verwijderen van gebreken/vuil (doṣa) wordt 

immers gezien bij dat wat beweegt [zoals stromend water of wind], niet bij wat 

stilstaat. 

En omdat (yad) hij, bewegend (yan), dit alles zuivert, daarom is hij waarlijk het 

offer: omdat hij zuivert. Van hem — van dit aldus gekenmerkte offer — zijn 

Spraak (Vāk) en Geest (Manas) de twee wegen (vartanī). 1. Spraak is betrokken 

bij het uitspreken van mantra's. 2. Geest is betrokken bij het kennen van de 

dingen zoals ze werkelijk zijn (yathābhūta-artha-jñāna). Deze twee, Spraak en 

Geest, zijn de 'Vartanī' — de paden/sporen (mārgau). De twee sporen 

waarlangs het offer, terwijl het wordt uitgebreid (tāyamāna), voortgang vindt 

(pravartate). Want een andere Schrifttekst zegt: "De opeenvolging van spraak 

en denken, die gekenmerkt wordt door de beweging van Prāṇa en Apāna, dat is 
het offer." Daarom, omdat het offer voortgang vindt door middel van Spraak en 

Geest, worden Spraak en Geest de twee wegen van het offer genoemd. 

 

tayor anyatarāṃ manasā saṃskaroti brahmā | vācā hotādhvaryur 

udgātānyatarām | sa yatropākṛte prātaranuvāke purā paridhānīyāyā brahmā 

vyavavadati || ChUp_4,16.2 || 

2. Van die twee [sporen] vervolmaakt (saṃskaroti) de Brahman-priester er 

één met de Geest (Manas). De Hotṛ, de Adhvaryu en de Udgātṛ 

vervolmaken de andere met Spraak (Vāk). Wanneer nu de Brahman 

spreekt (vyavavadati) nadat de Ochtendrecitatie (Prātaranuvāka) is 

begonnen en vóór de Slotvers (Paridhānīyā)... 

Van die twee sporen vervolmaakt de Brahman-priester er één — het spoor van 

de Geest — met de Geest, die voorzien is van onderscheidend inzicht (viveka-

jñāna). De Hotṛ, Adhvaryu en Udgātṛ — deze drie priesters — vervolmaken het 

andere spoor, dat gekenmerkt wordt door Spraak, louter met Spraak. Dit zijnde 

het geval, zijn Spraak en Geest de twee sporen in het offer die vervolmaakt 



HOOFDSTUK IV                                             203 

 

moeten worden. Wanneer nu die Brahman op dat moment spreekt (vyavavadati) 

— oftewel zijn stilzwijgen (mauna) opgeeft — in de tussentijd (antare kāle): 

nadat de Ochtendrecitatie (een Śastra) is begonnen en vóór de afsluitende Ṛk-

vers... 

 

anyatarām eva vartanīṃ saṃskaroti | hīyate 'nyatarā | sa yathaikapād vrajan 

ratho vaikena cakreṇa vartamāno riṣyaty evam asya yajño riṣyati | yajñaṃ 

riṣyantaṃ yajamāno 'nu riṣyati | sa iṣṭvā pāpīyān bhavati || ChUp_4,16.3 || 

3. ...dan vervolmaakt hij slechts één spoor [dat van Spraak]. Het andere 

[dat van de Geest] gaat verloren (hīyate). Net zoals een eenbenige man die 

loopt, of een wagen die op één wiel rijdt, ten onder gaat (riṣyati), zo gaat 

zijn offer ten onder. Wanneer het offer ten onder gaat, gaat de offerheer 

mee ten onder. Nadat hij geofferd heeft, wordt hij er slechter (pāpīyān) 

van. 

...dan vervolmaakt hij [door te praten] slechts het ene spoor, dat van Spraak. 

Het spoor van de Geest, dat niet door de Brahman vervolmaakt wordt [omdat 

hij niet oplet/stil is], gaat verloren — het wordt vernietigd of er ontstaat een gat 

in (chidrī-bhavati). Dat offer gaat ten onder (riṣyati), omdat het niet in staat is 

voort te bewegen op slechts één spoor, dat van Spraak. Op welke manier? Hij 

zegt: "Zoals een man met één been die over de weg loopt valt/gewond raakt, of 

zoals een wagen die op één wiel rijdt vergaat, zo gaat het offer van deze 

offerheer ten onder door een slechte Brahman-priester (ku-brahman). En als het 

offer ten onder gaat, gaat de offerheer ten onder." Omdat het offer het leven 

(prāṇa) is van de offerheer. Daarom is het logisch dat bij de ondergang van het 

offer, ook hij ten onder gaat. Nadat hij zo'n [mislukt] offer heeft uitgevoerd, 

wordt hij 'slechter' (pāpīyān) — zondiger/ellendiger." (Oftewel: in plaats van 

verdienste te winnen, loopt hij schade op). 

 

atha yatra upākṛte prātaranuvāke na purā paridhānīyāyā brahmā 

vyavavadaty ubhe eva vartanī saṃskurvanti | na hīyate 'nyatarā || 

ChUp_4,16.4 || 

sa yathobhayapād vrajan ratho vobhābhyāṃ cakrābhyāṃ vartamānaḥ 

pratitiṣṭhaty evam asya yajñaḥ pratitiṣṭhati yajñaṃ pratitiṣṭhantaṃ yajamāno 

'nu pratitiṣṭhati | sa iṣṭvā śreyān bhavati || ChUp_4,16.5 || 

4. Maar wanneer, nadat de Ochtendrecitatie is begonnen en vóór de 

Slotvers, de Brahman niet spreekt: dan vervolmaken zij beide sporen. 

Geen van beide gaat verloren. 



204                                       HOOFDSTUK IV 

 

5. Net zoals een man die op beide benen loopt, of een wagen die op beide 

wielen rijdt, stevig staat (pratitiṣṭhati), zo staat zijn offer stevig. Wanneer 

het offer stevig staat, staat de offerheer stevig. Nadat hij geofferd heeft, 

wordt hij beter (śreyān). 

(4, 5) Maar wanneer anderzijds de kennende Brahman-priester zich aan het 

stilzwijgen (mauna) houdt en geen spraak uitstoot... ...en niet spreekt totdat de 

Slotvers (Paridhānīyā) bereikt is; ...dan vervolmaken alle priesters op die wijze 

beide sporen [Spraak en Geest]. En geen van beide gaat verloren.  

[Op de vraag] 'Zoals wat?', geeft de tekst antwoord: [Hij geeft] voorbeelden die 

het tegenovergestelde zijn van de vorige [in vers 3]. (Namelijk: lopen op twee 

benen in plaats van één). Op deze wijze staat het offer van deze offerheer 

stevig, omdat het voortbeweegt op zijn eigen [twee] sporen. De betekenis is: het 

gaat voort zonder vernietigd te worden, door zijn eigen kracht. Wanneer het 

offer stevig staat, staat de offerheer stevig in navolging daarvan. Die offerheer, 

nadat hij een offer heeft gebracht dat begeleid werd door een Brahman-priester 

die de kennis van het stilzwijgen bezit, wordt śreyān. De betekenis is: hij wordt 

superieur/voortreffelijk (śreṣṭhaḥ). (In tegenstelling tot de onwetende die 

'slechter' (pāpīyān) wordt). 

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya ṣoḍaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zestiende deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 17 

prajāpatir lokān abhyatapat | teṣāṃ tapyamānānāṃ rasān prāvṛhat | agniṃ 

pṛthivyāḥ | vāyum antarikṣāt | ādityaṃ divaḥ || ChUp_4,17.1 || 

1. Prajāpati broedde (abhyatapat) over de werelden. Uit hen, die bebroed 

werden, trok hij de essenties (rasān) tevoorschijn: Het Vuur (Agni) uit de 

Aarde. De Wind (Vāyu) uit de Tussenruimte. De Zon (Āditya) uit de Hemel. 

Hierboven [in sectie 4.16] was het stilzwijgen (mauna) van de Brahman-

priester voorgeschreven. Wanneer er schade (reṣa) ontstaat aan dat stilzwijgen 

— oftewel in de taak van de Brahman — of wanneer er schade ontstaat in de 

andere taken, zoals die van de Hotṛ, enzovoort... ...dan is het offeren met de 

Vyāhṛti's (Heilige Uitroepen) het middel tot boetedoening/herstel (prāyaścitta). 

Met dat doel moeten de Vyāhṛti's nu worden voorgeschreven. Daarom zegt de 

tekst: "Prajāpati broedde over de werelden." Dat wil zeggen: hij verrichtte 

ascese (tapas) in de vorm van meditatie (dhyāna), gericht op de werelden, met 

de wens om hun essentie (sāra) te grijpen. "Uit die werelden, die bebroed 

werden, trok hij (prāvṛhat) de essenties — de kernvormen — tevoorschijn; 



HOOFDSTUK IV                                             205 

 

oftewel: hij greep ze." Welke [essenties]? Het Vuur, de essentie, uit de Aarde. 

De Wind uit de Tussenruimte. De Zon uit de Hemel. 

 

sa etās tisro devatā abhyatapat | tāsāṃ tapyamānānāṃ rasān prāvṛhat | agner 

ṛcaḥ | vāyor yajūṃṣi | sāmāny ādityāt || ChUp_4,17.2 || 

2. Hij broedde over deze drie godheden. Uit hen, die bebroed werden, trok 

hij de essenties tevoorschijn: De Ṛk-verzen uit het Vuur (Agni). De Yajus-

formules uit de Wind (Vāyu). De Sāman-liederen uit de Zon (Āditya). 

Wederom, en op precies dezelfde wijze, broedde hij over deze drie godheden — 

Agni en de anderen — met het oog op hen. Daaruit greep hij (jagrāha) ook de 

kern-essentie (sāra rasa): de Drievoudige Kennis (Trayī Vidyā). 

 

sa etāṃ trayīṃ vidyām abhyatapat | tasyās tapyamānāyā rasān prāvṛhat | 

bhūr ity ṛgbhyaḥ | bhuvar iti yajurbhyaḥ | svar iti sāmabhyaḥ || ChUp_4,17.3 

|| 

tad yady ṛkto riṣyed bhūḥ svāheti gārhapatye juhuyāt | ṛcām eva 

tadrasenarcāṃ vīryeṇarcāṃ yajñasya viriṣṭaṃ saṃdadhāti || ChUp_4,17.4 || 

3. Hij broedde over deze Drievoudige Kennis (Trayī Vidyā). Uit haar, die 

bebroed werd, trok hij de essenties tevoorschijn: 'Bhūḥ' uit de Ṛk-verzen. 

'Bhuvaḥ' uit de Yajus-formules. 'Svar' uit de Sāman-liederen. 

4. Daarom, indien [het offer] schade oploopt (riṣyet) wat betreft de Ṛk: laat 

hij offeren in het Gārhapatya-vuur met [de mantra]: 'Bhūḥ Svāhā!'. Door 

de essentie van de Ṛk's, door de kracht van de Ṛk's, heelt (saṃdadhāti) hij 

zo de schade (viriṣṭam) aan het offer van de Ṛk's. 

(3, 4) Hij [Prajāpati] broedde wederom over deze Drievoudige Kennis. Uit haar, 

die bebroed werd, greep hij de essentie: De uitroep (Vyāhṛti) 'Bhūḥ' uit de Ṛk-

verzen. De uitroep 'Bhuvaḥ' uit de Yajus-formules. De uitroep 'Svar' uit de 

Sāman-liederen. Precies daarom zijn de Grote Uitroepen (Mahā-vyāhṛti's) de 

essenties van de Werelden, de Goden en de Veda's.
 1

 

Daarom: indien daar in het offer schade (kṣatam) ontstaat aan het offer wat 

betreft de Ṛk — oftewel: veroorzaakt door de Ṛk / in verband met de Ṛk... 

                                                        
1 Stap 1 (vorig vers) Aarde => Agni. Lucht => Vāyu. Hemel => Ᾱditya. 

Stap 2 (dit vers) Agni (Vuur) => Ṛg Veda (Het vuur is de godheid van de spraak en recitatie). 

Vāyu (Wind) => Yajur Veda (De Wind is de godheid van de handeling/beweging. Ᾱditya 

(Zon => Sāma Veda (De Zon is de godheid van het licht en zang). 

De Veda's zijn niet zomaar boeken. Ze zijn de subtiele essentie van de goddelijke krachten 

die het universum besturen. 



206                                       HOOFDSTUK IV 

 

...laat hij dan offeren in het Gārhapatya-vuur met: 'Bhūḥ Svāhā!'. Dat is daar de 

boetedoening/het herstel (prāyaścitti). Hoe [werkt dat]? 'Door de essentie van 

de Ṛk's, door de kracht (vīrya) — oftewel ojas — van de Ṛk's... ...heelt hij 

(pratisandhatte) de breuk (viriṣṭam) — het gat of de verwonding die ontstaan is 

— van het offer van de Ṛk's (het offer dat verbonden is met de Ṛg Veda). 

 

atha yadi yajuṣṭo riṣyed bhuvaḥ svāheti dakṣiṇāgnau juhuyāt | yajuṣām eva 

tadrasena yajuṣāṃ vīryeṇa yajuṣāṃ yajñasya viriṣṭaṃ saṃdadhāti || 

ChUp_4,17.5 || 

5. En indien [het offer] schade oploopt (riṣyet) wat betreft de Yajus: laat hij 

offeren in het Dakṣiṇāgni (Zuidelijke Vuur) met [de mantra]: 'Bhuvaḥ 

Svāhā!'. Door de essentie van de Yajus-formules, door de kracht van de 

Yajus-formules, heelt hij zo de schade aan het offer van de Yajus. 

Nu, indien het schade oploopt wat betreft de Yajus — oftewel: indien de fout 

veroorzaakt is door de Yajus — dient hij te offeren in het Zuidelijke Vuur met 

'Bhuvaḥ Svāhā'.  

 

atha yadi sāmato riṣyet svaḥ svāhety āhavanīye juhuyāt | sāmnām eva 

tadrasena sāmnāṃ vīryeṇa sāmnāṃ yajñasya viriṣṭaṃ saṃdadhāti || 

ChUp_4,17.6 || 

6. En indien [het offer] schade oploopt wat betreft de Sāman: laat hij 

offeren in het Āhavanīya (Oostelijke Vuur) met [de mantra]: 'Svaḥ 

Svāhā!'. Door de essentie van de Sāman-liederen, door de kracht van de 

Sāman-liederen, heelt hij zo de schade aan het offer van de Sāmans. 

Evenzo, bij schade veroorzaakt door de Sāman, dient hij te offeren in het 

Āhavanīya-vuur met 'Svaḥ Svāhā'. Op die manier heelt hij het offer, net als 

voorheen. [Maar] wat betreft schade veroorzaakt door de Brahman [-priester]: 

[Dan] dient hij in alle drie de vuren te offeren met [alle] drie de Vyāhṛti's. Want 

die schade betreft de Drievoudige Kennis [als geheel]. [Dit blijkt] uit de 

Schrifttekst: 'Waardoor bestaat het Brahman-schap? Door deze zelfde 

Drievoudige Kennis.' (ChUp 4.17.8 - zie later). Ofwel moet er een andere 

logische regel (nyāya) gezocht worden wat betreft schade veroorzaakt door de 

Brahman-functie. 

 

tad yathā lavaṇena suvarṇaṃ saṃdadhyāt | suvarṇena rajataṃ rajatena trapu 

trapuṇā sīsaṃ sīsena lohaṃ lohena dāru dāru carmaṇā || ChUp_4,17.7 || 



HOOFDSTUK IV                                             207 

 

evam eṣāṃ lokānām āsāṃ devatānām asyās trayyā vidyāyā vīryeṇa yajñasya 

viriṣṭaṃ saṃdadhāti | bheṣajakṛto ha vā eṣa yajño yatraivaṃvid brahmā 

bhavati || ChUp_4,17.8 || 

7. Net zoals men goud zou verbinden met zout [borax], zilver met goud, tin 

met zilver, lood met tin, ijzer met lood, hout met ijzer, [en] hout met leer... 

8. ...zo heelt (saṃdadhāti) hij de schade (viriṣṭam) aan het offer met de 

kracht (vīrya) van deze werelden, van deze goden en van deze Drievoudige 

Kennis. Dat offer is waarlijk genezen door medicijnen (bheṣaja-kṛta), 

waarbij een Brahman-priester aanwezig is die dit aldus weet. 

(7, 8) Net zoals men goud zou verbinden met zout (lavaṇa): [Dat wil zeggen:] 

met een alkali (kṣāra) zoals borax (ṭaṅkaṇa), [zou men het verbinden] met een 

harde substantie. Want dat [borax] maakt het zacht/smeedbaar (mṛdutva-kara). 

[Net zoals] men zilver, dat moeilijk te verbinden is (aśakya-sandhāna), zou 

verbinden met goud. En tin met zilver; lood met tin; ijzer met lood; hout met 

ijzer. En hout met leer — oftewel: door het binden met leer (carma-

bandhanena). Op dezelfde wijze heelt hij de schade aan het offer met de kracht 

(vīrya) — oftewel de 'essentie' (rasa) genaamd Ojas — van deze werelden, 

deze goden en deze Drievoudige Kennis. Dat offer is waarlijk genezen door 

medicijnen (bheṣaja-kṛta). Net zoals een zieke man (roga-ārta) [genezen 

wordt] door een goed geschoolde arts, zo wordt dit offer [genezen]. Welk offer? 

Dat offer waarin een Brahman-priester aanwezig is die dit zo weet — die de 

boetedoening (prāyaścitta) kent van het offeren met de Vyāhṛti's zoals 

beschreven. Dat is de betekenis. 

 

eṣa ha vā udakpravaṇo yajño yatraivaṃvid brahmā bhavati | evaṃvidaṃ ha 

vā eṣā brahmāṇam anu gāthā | yato yata āvartate tat tad gacchati || 

ChUp_4,17.9 || 

9. Dat offer neigt waarlijk naar het noorden (udak-pravaṇa), waarbij een 

Brahman aanwezig is die dit aldus weet. Over zo'n kennende Brahman 

bestaat dit vers (gāthā): 'Waarvandaan het ook maar afwijkt (āvartate), 

daarheen gaat hij.' 

Bovendien: dit offer is waarlijk 'naar het noorden neigend' (udak-pravaṇa). Dat 

wil zeggen: het loopt af naar het noorden (udaṅ-nimna) en is verheven in het 

zuiden (dakṣiṇa-ucchrāya). De betekenis is: het is de oorzaak voor het bereiken 

van het Noordelijke Pad (Uttara-mārga / Devayāna). [Dat geldt voor het offer] 

waar een Brahman aanwezig is die dit zo weet. Over zo'n kennende Brahman-

priester bestaat deze 'navolgende zang' (anu-gāthā), die bedoeld is als 

lofprijzing (stuti) van de Brahman: 'Waarvandaan het ook maar afwijkt...' 

Vanuit welk onderdeel van de handeling van de priesters het offer ook 'gewond' 



208                                       HOOFDSTUK IV 

 

raakt (kṣatī-bhavan)... ...daarheen gaat hij [de Brahman]. De betekenis is: door 

middel van de boetedoening (prāyaścitta) heelt hij (pratisandadhat) die 

gewonde vorm van het offer en beschermt hij het (paripālayati). 

 

mānavo brahmaivaika ṛtvikkurūnaśvābhirakṣatyevaṃviddha vai brahmā 

yajñaṃ yajamānaṃ sarvāṃś cartvijo 'bhirakṣati tasmādevaṃvidameva 

brahmāṇaṃ kurvīta nānevaṃvidaṃ nānevaṃvidam || ChUp_4,17.10 || 

10. De [Brahman-priester] is 'Mānava' (van de Geest). Deze éne priester 

beschermt de offeraars (kurūn) zoals een merrie (aśvā). De Brahman die 

dit waarlijk weet, beschermt het offer, de offerheer en alle priesters. 

Daarom dient men enkel iemand die dit weet tot Brahman-priester te 

maken, niet iemand die dit niet weet, niet iemand die dit niet weet. 

De Brahman is 'Mānava'. [Hij heet zo] vanwege het betrachten van stilzwijgen 

(mauna) of vanwege het denken/reflecteren (manana), omdat hij kennis bezit. 

Daarom beschermt deze éne priester, de Brahman, de 'Kuru's' — oftewel de 

daders (kartṝn) of de krijgers (yoddhṝn). Zoals een merrie (aśvā / vaḍavā) 

degenen beschermt die op haar rijden (ārūḍhān); Precies zo beschermt de 

Brahman-priester die dit weet, het offer, de offerheer en alle priesters, door de 

fouten die door hen gemaakt zijn weg te nemen (apanayanāt). Omdat een 

geleerde Brahman zo voortreffelijk (viśiṣṭa) is, dient men daarom uitsluitend zo 

iemand — die de genoemde Vyāhṛti's enzovoort kent — tot Brahman-priester te 

maken, en nooit (kadācana) iemand die dit niet weet. De herhaling [van de 

laatste zin] is bedoeld om de afsluiting van het hoofdstuk (adhyāya) aan te 

duiden.  

iti chāndogyopaniṣadi caturthādhyāyasya saptadaśaḥ khaṇḍaḥ iti 

śrīmadgovindabhagavatpūjyapādaśiṣyaparamahaṃsapar 

ivrājakācāryaśrīmacchaṅkarabhagavatpādakṛtau 

cchāndogyopaniṣadvivaraṇe caturtho 'dhyāyaḥ 

Hier eindigt het zeventiende deel (khaṇḍa) van het vierde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

En hiermee is het Vierde Hoofdstuk van de toelichting op de Chāndogya 

Upaniṣad, samengesteld door de eerbiedwaardige Leraar Śaṅkara 

Bhagavatpāda, de leerling van de eerbiedwaardige Govinda 

Bhagavatpāda, de Paramhaṃsa en rondtrekkende leraar, voltooid. 

 

 



HOOFDSTUK V                                             209 

 

 

HOOFDSTUK V 

SECTIE 1 

yo ha vai jyeṣṭhaṃ ca śreṣṭhaṃ ca veda jyeṣṭhaś ca ha vai śreṣṭhaś ca bhavati 

| prāṇo vāva jyeṣṭhaś ca śreṣṭhaś ca || ChUp_5,1.1 || 

1. Hij die waarlijk de Oudste (Jyeṣṭha) en de Beste (Śreṣṭha) kent, wordt 

zelf de oudste en de beste onder de zijnen. De Levensadem (Prāṇa) is 

waarlijk de Oudste en de Beste. 

De 'Noordelijke Weg' (Uttarā Gati), die hoort bij de kennis van het 

gemanifesteerde (Saguṇa) Brahman, is reeds [aan het eind van Hoofdstuk 4] 

beschreven. Nu, in dit Vijfde Hoofdstuk, wordt aangevangen om — met het 

oog op het opwekken van onthechting (vairāgya) — het volgende te 

beschrijven: 

1. Diezelfde weg [de Noordelijke] voor de huishouder die de 'Kennis van de 

Vijf Vuren' (Pañcāgni-vidyā) bezit, en voor de celibatairen (ūrdhvaretas) die 

gelovig zijn en andere meditaties beoefenen (door deze weg te 

herhalen/bevestigen). 

2. Een andere weg, verbonden met de zuidelijke richting, gekenmerkt door 

Rook enzovoort, die van de aard van terugkeer (wedergeboorte) is, en bestemd 

is voor hen die enkel rituelen uitvoeren. 

3. En een derde weg van Saṁsāra, die nog ellendiger (kaṣṭatara) is dan dat. 

In de voorgaande tekst is Prāṇa veelvuldig genoemd, zoals in: "Prāṇa is beter 

dan Spraak" en "Prāṇa is waarlijk de Absorbeerder" (ChUp 4.3.3). [De vraag 

rijst:] Hoe is hij de beste onder Spraak en de andere zintuigen, aangezien er 

geen onderscheid is in het feit dat ze allen gezamenlijk functioneren (saṃhatya-

kāritva)? En hoe moet de meditatie op hem zijn? Om zijn eigenschappen, zoals 

'de beste zijn', voor te schrijven, vangt dit volgende deel aan: 

Hij die waarlijk...'De Oudste' (Jyeṣṭha): De tekst zegt: "Hij is de Eerste in 

leeftijd (vayasā)." Hij is waarlijk de oudste in leeftijd ten opzichte van Spraak 

en de anderen. Want in de mens die zich in de baarmoeder bevindt, wordt de 

functie (vṛtti) van de Prāṇa actief vòòr die van Spraak en de andere zintuigen. 

Door die [functie van Prāṇa] groeit de foetus. Pas wanneer de vorming van de 

locaties en organen, zoals het oog, voltooid is, verkrijgen Spraak en de anderen 
achteraf hun functie. Daarom is Prāṇa de oudste in leeftijd. Zijn status als 'de 

Beste' (Śreṣṭhatva) zal hij [later, in vers 5.1.12] aantonen door middel van het 

voorbeeld van het 'edele paard' (suhaya). Daarom is Prāṇa alleen de Oudste en 

de Beste in dit samenstel van lichaam en zintuigen (kārya-karaṇa-saṅghāta). 

 



210                                       HOOFDSTUK V 

 

yo ha vai vasiṣṭhaṃ veda vasiṣṭho ha svānāṃ bhavati | vāg vāva vasiṣṭhaḥ || 

ChUp_5,1.2 || 

2. Hij die waarlijk de Rijkste (Vasiṣṭha) kent, wordt de rijkste onder de 

zijnen. Spraak (Vāk) is waarlijk de Rijkste. 

Hij die waarlijk de Vasiṣṭha kent... [Wat betekent Vasiṣṭha?] De beste 'bekleder' 

(vasitṛtama / ācchādayitṛtama) — oftewel: hij die anderen bedekt of 

overheerst. Ofwel: de allerrijkste (vasumattama). ...die wordt op precies die 

wijze waarlijk de Vasiṣṭha onder de zijnen — zijn verwanten (jñātīnām). [Op 

de vraag:] 'Wie is dan de Vasiṣṭha?', zegt hij: "Spraak is waarlijk de Vasiṣṭha. 

[Waarom?] Want welbespraakte mensen (vāgmin) 'wonen' (vasanti) [succesvol] 

of overheersen (abhibhavanti) anderen.  (Door hun woorden kunnen ze anderen 

overtuigen of domineren, en zo 'bedekken' of 'bekleden' ze hen). En zij zijn het 

allerrijkst (vasumattama). (Omdat welbespraaktheid vaak leidt tot rijkdom, 

bijvoorbeeld door koeien/goud te winnen in debatten). Daarom is Spraak de 

Vasiṣṭha. 

 

yo ha vai pratiṣṭhāṃ veda prati ha tiṣṭhaty asmiṃś ca loke 'muṣmiṃś ca | 

cakṣur vāva pratiṣṭhā || ChUp_5,1.3 || 

3. Hij die waarlijk de Basis (Pratiṣṭhā) kent, staat waarlijk stevig 

(pratitiṣṭhati) in deze wereld en in die wereld ginds. Het Oog (Cakṣus) is 

waarlijk de Basis. 

"Hij die waarlijk de Basis (Pratiṣṭhā) kent, die staat waarlijk stevig in deze 

wereld en in de andere, hoogste wereld." [Op de vraag:] 'Wat is dan die Basis?', 

zegt hij: 'Het Oog is waarlijk de Basis'. [Waarom?] Want doordat men met het 

oog ziet, staat men stevig op vlak (sama) en ruw/moeilijk begaanbaar (durga) 

terrein. Omdat dit zo is, daarom is het Oog de Basis. 

 

yo ha vai saṃpadaṃ veda saṃ hāsmai kāmāḥ padyante daivāś ca mānuṣāś ca 

| śrotraṃ vāva saṃpat || ChUp_5,1.4 || 

4. Hij die waarlijk het Succes (Sampad) kent: voor hem worden de 

verlangens — zowel de goddelijke als de menselijke — vervuld 

(saṃpadyante). Het Gehoor (Śrotram) is waarlijk het Succes 

Hij die waarlijk het Succes (Sampad) kent: voor die persoon worden de 
goddelijke en menselijke verlangens waarlijk vervuld (sampadyante). [Op de 

vraag:] 'Wat is dan het Succes?', zegt hij: 'Het Gehoor is waarlijk het Succes'. 

Omdat met het oor de Veda's worden ontvangen (gṛhyante), en ook de kennis 

van hun betekenis. Daaruit [uit die kennis] worden rituele handelingen verricht. 

Daaruit volgt de vervulling (sampad) van verlangens. Omdat het op deze wijze 



HOOFDSTUK V                                             211 

 

de oorzaak is van de vervulling van verlangens, daarom is het Gehoor waarlijk 

het Succes. 

 

yo ha vā āyatanaṃ vedāyatanaṃ ha svānāṃ bhavati | mano ha vā āyatanam || 

ChUp_5,1.5 || 

5. Hij die waarlijk de Woning (Āyatana) kent, wordt waarlijk een woning 

voor de zijnen. De Geest (Manas) is waarlijk de Woning. 

"Hij die waarlijk de Woning kent, wordt waarlijk een woning voor de zijnen." 

De betekenis is: hij wordt een toevluchtsoord of steunpunt (āśraya) [voor zijn 

familie/mensen]. [Op de vraag:] 'Wat is die Woning?', zegt hij: 'De Geest is 

waarlijk de Woning'. Want voor de objecten (viṣaya) die door de zintuigen 

worden aangedragen (upahṛta), en die bestemd zijn voor de genieter (bhoktṛ 

[het Zelf]) en de vorm aannemen van waarnemingen/concepten (pratyaya-

rūpa): daarvoor is de Geest de woning, het steunpunt (āśraya). Daarom wordt 

gezegd: 'De Geest is waarlijk de Woning'. 

 

atha ha prāṇā ahaṃśreyasi vyūdire | ahaṃ śreyān asmy ahaṃ śreyān asmīti || 

ChUp_5,1.6 || 

6. Nu twistten de levensfuncties (prāṇāḥ) over wie de voortreffelijkste was 

(ahaṃśreyasi). [Elk zei:] 'Ik ben de voortreffelijkste, ik ben de 

voortreffelijkste!' 

Nu begonnen de levensfuncties — die de zojuist [in de vorige verzen] 

genoemde eigenschappen bezaten — te twisten (vyūdire). [Ze twistten] over het 

onderwerp 'wie de voortreffelijkste is' (ahaṃśreyasi), zeggende: 'Ik ben de 

voortreffelijkste, ik ben de voortreffelijkste'. De betekenis van vyūdire is: zij 

spraken op verschillende en tegenstrijdige wijzen (nānā viruddhaṃ). 

 

te ha prāṇāḥ prajāpatiṃ pitaram etyocuḥ bhagavan ko naḥ śreṣṭha iti | tān 

hovāca | yasmin va utkrānte śarīraṃ pāpiṣṭhataram iva dṛśyeta sa vaḥ śreṣṭha 

iti || ChUp_5,1.7 || 

7. Die levensfuncties (Prāṇa's) gingen naar Prajāpati, de vader, en zeiden: 

'Heer (Bhagavan), wie van ons is de voortreffelijkste (śreṣṭha)?' Hij zei tot 

hen: 'Degene bij wiens vertrek (utkrānte) het lichaam er als het meest 

ellendige (pāpiṣṭhataram) uit zou zien, die is de voortreffelijkste van jullie.' 



212                                       HOOFDSTUK V 

 

'Die [Prāṇa's]...' — namelijk zij die zo aan het twisten waren. ...gingen naar 

Prajāpati
1
 — de vader, de verwekker (wie dat dan ook mocht zijn) — om te 

weten te komen wie van hen de voortreffelijkste was. Ze zeiden: 'O Heer, wie in 

ons midden is de voortreffelijkste — wie is superieur qua eigenschappen?' Zo 

vroegen ze het. De vader sprak tot hen: 'Degene in jullie midden, bij wiens 

vertrek dit lichaam er pāpiṣṭha (aller-slechst/aller-ellendigst) uitziet...' [Uitleg 

van pāpiṣṭhataram:] Zelfs vergeleken met een levend lichaam [dat al 

onzuiverheden heeft], ziet een lichaam waaruit het leven volledig is vertrokken 

(samutkrānta-prāṇa) er in extreme mate ellendiger uit: als een lijk (kuṇapa), 

onaanraakbaar en onrein. '...die is de voortreffelijkste van jullie'. Hij sprak dit 

uit met een zekere intonatie/omweg (kākvā), omdat hij het verdriet [van de 

andere zintuigen] wilde vermijden (parijihīrṣuḥ). (Hij wilde niet direct zeggen: 

"Jij bent inferieur", maar liet het hen proefondervindelijk vaststellen). 

 

sā ha vāg uccakrāma | sā saṃvatsaraṃ proṣya paryetyovāca | katham 

aśakatarte maj jīvitum iti | yathā kalā avadantaḥ prāṇantaḥ prāṇena 

paśyantaś cakṣuṣā śṛṇvantaḥ śrotreṇa dhyāyanto manasaivam iti | praviveśa 

ha vāk || ChUp_5,1.8 || 

cakṣur hoccakrāma | tat saṃvatsaraṃ proṣya paryetyovāca | katham 

aśakatarte maj jīvitum iti | yathāndhā apaśyantaḥ prāṇantaḥ prāṇena 

vadanto vācā śṛṇvantaḥ śrotreṇa dhyāyanto manasaivam iti | praviveśa ha 

cakṣuḥ || ChUp_5,1.9 || 

 śrotraṃ hoccakrāma | tat saṃvatsaraṃ proṣya paryetyovāca katham 

aśakatarte maj jīvitum iti | yathā badhirā aśṛṇvantaḥ prāṇantaḥ prāṇena 

vadanto vācā paśyantaś cakṣuṣā dhyāyanto manasaivam iti | praviveśa ha 

śrotram || ChUp_5,1.10 || 

mano hoccakrāma | tat saṃvatsaraṃ proṣya paryetyovāca | katham 

aśakatarte maj jīvitum iti | yathā bālā amanasaḥ prāṇantaḥ prāṇena vadanto 

vācā paśyantaś cakṣuṣā śṛṇvantaḥ śrotreṇaivam iti | praviveśa ha manaḥ || 

ChUp_5,1.11 || 

8. Toen vertrok Spraak (Vāk). Nadat zij een jaar was weggeweest, kwam 

zij terug en zei: 'Hoe hebben jullie zonder mij kunnen leven?' [Zij zeiden:] 

'Zoals de stommen (kalāḥ) niet sprekend, maar ademend met de adem, 

                                                        
1 Prajāpati (de Heer der Schepselen) is de vader van alle functies. Hij kiest geen kant, maar 

stelt een objectieve test voor: de Anvaya-Vyatireka methode (aanwezigheid en afwezigheid). 

Als iets weggaat en het geheel stort in, dan was dat onderdeel essentieel. Prajāpati weet 

natuurlijk dat de Levensadem de winnaar is. Maar om de ego's van de andere zintuigen 

(Spraak, Oog, etc.) te sparen, laat hij ze het zelf ontdekken via een experiment. 



HOOFDSTUK V                                             213 

 

ziend met het oog, horend met het oor, denkend met de geest. Zo [leefden 

wij].' Toen ging Spraak weer naar binnen. 

9. Toen vertrok het Oog (Cakṣus). Nadat het een jaar was weggeweest, 

kwam het terug en zei: 'Hoe hebben jullie zonder mij kunnen leven?' [Zij 

zeiden:] 'Zoals de blinden (andhāḥ): niet ziend, maar ademend met de 

adem, sprekend met de spraak, horend met het oor, denkend met de geest. 

Zo [leefden wij].' Toen ging het Oog weer naar binnen. 

10. Toen vertrok het Gehoor (Śrotra). Nadat het een jaar was weggeweest, 

kwam het terug en zei: 'Hoe hebben jullie zonder mij kunnen leven?' [Zij 

zeiden:] 'Zoals de doven (badhirāḥ): niet horend, maar ademend met de 

adem, sprekend met de spraak, ziend met het oog, denkend met de geest. 

Zo [leefden wij].' Toen ging het Gehoor weer naar binnen. 

11. Toen vertrok de Geest (Manas). Nadat hij een jaar was weggeweest, 

kwam hij terug en zei: 'Hoe hebben jullie zonder mij kunnen leven?' [Zij 

zeiden:] 'Zoals kinderen (bālāḥ) zonder verstand (amanasaḥ): ademend 

met de adem, sprekend met de spraak, ziend met het oog, horend met het 

oor. Zo [leefden wij].' Toen ging de Geest weer naar binnen. 

(8-11) Nadat de levensfuncties (Prāṇa's) aldus door de Vader waren 

toegesproken [met de test: 'Ga weg en zie wat er gebeurt'], vertrok Spraak 

(Vāk). En na vertrokken te zijn en een jaar lang weggebleven te zijn — zich 

onthoudend van haar eigen activiteit — kwam zij weer terug naar de andere 

levensfuncties en sprak: 'Hoe — op welke wijze — waren jullie in staat 

(aśakata / śaktavantaḥ) om zonder mij te leven — om het zelf in stand te 

houden (dhārayitum)?' Zij zeiden: 'Zoals de stommen (kalāḥ)', enzovoort. 

'Kalāḥ' betekent stommen (mūkāḥ). Zoals zij in de wereld leven zonder te 

spreken met spraak. Hoe dan? 'Ademend met de adem, ziend met het oog, 

horend met het oor, denkend met de geest'. De betekenis is: terwijl ze alle 

andere functies van de instrumenten uitvoerden. 'Op die manier leefden wij'. 

Toen Spraak begreep dat zij niet de beste (aśreṣṭhatā) was onder de 

levensfuncties, ging zij weer naar binnen. De betekenis is: zij begon weer met 

haar eigen activiteit. De rest is gelijk [voor de andere zintuigen]: 'Toen vertrok 

het Oog', 'Toen vertrok het Gehoor', 'Toen vertrok de Geest', enzovoort. 'Zoals 

kinderen zonder verstand (bālāḥ amanasaḥ)': de betekenis is 'mensen met een 

onontwikkeld verstand' (aprarūḍha-manasaḥ). 

 

atha ha prāṇa uccikramiṣan sa yathā suhayaḥ paḍvīśaśaṅkūn saṃkhided 

evam itarān prāṇān samakhidat | taṃ hābhisametyocuḥ | bhagavann edhi | 

tvaṃ naḥ śreṣṭho 'si | motkramīr iti || ChUp_5,1.12 || 



214                                       HOOFDSTUK V 

 

12. Toen wilde de Levensadem (Prāṇa) vertrekken. Zoals een voortreffelijk 

paard (suhaya) de pinnen van zijn voetkluister (paḍvīśa-śaṅkūn) uit de 

grond zou rukken, zo rukte hij de andere levensfuncties (prāṇa's) los. Zij 

kwamen allen naar hem toe en zeiden: 'Heer (Bhagavan), blijf (edhi)! U 

bent de beste (śreṣṭha) van ons. Ga niet weg!' 

Nadat Spraak en de anderen aldus getest waren, [wordt nu verteld] wat de 

Voornaamste Levensadem (Mukhya Prāṇa) deed toen hij wenste te vertrekken. 

Zoals in de wereld een suhaya — een prachtig/sterk paard —, wanneer het 

[door de ruiter] met een zweep geslagen wordt om het te testen, de paḍvīśa-
śaṅkūn — de pinnen/haringen waarmee zijn voeten vastgebonden zijn — zou 

losrukken (saṅkhidet), opgraven of ontwortelen (samutpāṭayet)... ...precies zo 

rukte hij [de Prāṇa] de anderen — de levensfuncties zoals Spraak — los 

(samakhidat / samuddhṛtavān). Die levensfuncties, die [hierdoor] door elkaar 

geschud werden (sañcālitāḥ) en niet in staat waren om op hun eigen plaats te 

blijven, kwamen samen bij de Voornaamste Levensadem en zeiden: 'O Heer, 

edhi — wees (bhava) onze meester (svāmī)'. 'Omdat U de beste (śreṣṭha) van 

ons bent'. 'En vertrek niet uit dit lichaam'. 

 

atha hainaṃ vāg uvāca | yad ahaṃ vasiṣṭho 'smi tvaṃ tadvasiṣṭho 'sīti | atha 

hainaṃ cakṣur uvāca | yad ahaṃ pratiṣṭhāsmi tvaṃ tatpratiṣṭhāsīti || 

ChUp_5,1.13 || 

atha hainaṃ śrotram uvāca | yad ahaṃ saṃpad asmi tvaṃ tatsaṃpad asīti | 

atha hainaṃ mana uvāca | yad aham āyatanam asmi tvaṃ tadāyatanam asīti 

|| ChUp_5,1.14 || 

13. Toen sprak Spraak (Vāk) tot hem: 'Dat wat ik ben, de Rijkste 

(Vasiṣṭha), dat ben jij: de Rijkste.' Toen sprak het Oog (Cakṣus) tot hem: 

'Dat wat ik ben, de Basis (Pratiṣṭhā), dat ben jij: de Basis. 

14. Toen sprak het Gehoor (Śrotram) tot hem: 'Dat wat ik ben, het Succes 

(Sampad), dat ben jij: het Succes.' Toen sprak de Geest (Manas) tot hem: 

'Dat wat ik ben, de Woning (Āyatana), dat ben jij: de Woning.' 

(13, 14) Vervolgens spraken Spraak en de anderen tot hem, terwijl zij de 

superioriteit (śreṣṭhatva) aan de Prāṇa toeschreven op basis van zijn werking 

(kārya). [Dit deden zij] zoals onderdanen (viśaḥ) tribuut (bali) brengen aan een 

koning. Hoe? Spraak sprak als eerste: 'Dat (yad) ik de Rijkste ben...'  Het woord 

'Dat' (yad) is een bijwoordelijke bepaling. De betekenis is: dat ik de kwaliteit 
van Rijkste bezit. 'Jij bent die Rijkste'. De betekenis is: 'Die kwaliteit van 

Rijkste, die ik door onwetendheid (ajñānāt) als 'de mijne' beschouwde, komt 

eigenlijk door jou [en behoort aan jou toe]'. Op dezelfde wijze moet dit 

toegepast worden (yojyam) op de volgende [zintuigen]: Oog, Oor en Geest. 



HOOFDSTUK V                                             215 

 

 

na vai vāco na cakṣūṃṣi na śrotrāṇi na manāṃsīty ācakṣate | prāṇā ity 

evācakṣate | prāṇo hy evaitāni sarvāṇi bhavati || ChUp_5,1.15 || 

15. Waarlijk, men noemt [de zintuigen] niet 'spraken', noch 'ogen', noch 

'oren', noch 'geesten'. Men noemt ze slechts 'Levensadems' (Prāṇa's). Want 

de Levensadem wordt waarlijk dit alles. 

Deze uitspraak van de Schrift (Śruti) is logisch/juist. Dit is wat door Spraak en 

de anderen tegen de Voornaamste Levensadem (Mukhya Prāṇa) werd gezegd. 

Want in de wereld noemen gewone mensen (laukikāḥ) of kenners van de 

geschriften (āgamajñāḥ) de zintuigen (karaṇāni) — Spraak en de rest — 

waarlijk niet 'spraken', noch 'ogen', noch 'oren', noch 'geesten'. Hoe dan wel? Zij 

noemen ze slechts 'Prāṇa's' (Levensadems/Levensfuncties). Omdat de Prāṇa 

waarlijk al deze dingen — de verzameling instrumenten zoals Spraak — wordt. 
Daarom wil de tekst hiermee de betekenis van deze sectie samenvatten 

(upasañjihīrṣati): namelijk dat wat Spraak en de anderen zeiden ('Wat ik ben, 

ben jij') passend was. 

Tegenwerping: Maar hoe is dit logisch? Twisten de zintuigen als bewuste 

personen (cetanāvantaḥ puruṣāḥ) met elkaar om superioriteit ('Ik ben de beste')? 

Het is immers niet mogelijk dat het oog, enzovoort, spreekt (zonder spraak), of 

het lichaam verlaat en weer binnengaat, of naar Brahma gaat, of de Prāṇa prijst.  

Antwoord: Wat betreft het bewustzijn: Het staat vast vanuit de Schriften 

(Āgama) dat Spraak en de andere zintuigen bewustzijn bezitten, omdat ze 

bestuurd worden door godheden (devatā-adhiṣṭhita) die bewustzijn hebben, 

zoals Agni (Vuur).  

Tegenwerping: Maar dit is in strijd met de doctrine van de Logici (Tārkikas), 

die zeggen dat er in één lichaam niet meerdere bewuste wezens kunnen zijn.  

Antwoord: Nee. Want wij accepteren dat de Heer (Īśvara) de instrumentele 

oorzaak/bestuurder is. Zelfs de logici die een God accepteren, stellen dat de 

interne organen (zoals de geest) en de externe elementen (zoals de aarde) 

gereguleerd functioneren (niyamena pravṛtti) omdat ze bestuurd worden door 

de Heer, net zoals een wagen [door een menner]. En wij beweren niet dat de 

godheden (zoals Agni), hoewel ze bewustzijn hebben, de 'genieters' (bhoktṛ) in 

het lichaam zijn. Wat dan wel? Wij accepteren de Heer (Īśvara / 

Hiraṇyagarbha) als de bestuurder (niyantṛ). Hij bestuurt hen louter door toezicht 

(adhyakṣatā). Deze godheden zijn Zijn instrumenten; zij zijn differentiaties van 

de ene Prāṇa en vertegenwoordigen de talloze variaties in de kosmos 

(adhidaiva) en het individu (adhyātma). De Genieter (Bhoktṛ) is de individuele 

ziel (Jīva), die de vruchten van karma ervaart en verschillend is van de 

godheden. 



216                                       HOOFDSTUK V 

 

De dialoog (saṃvāda) tussen Spraak en de anderen is hier echter 'verbeeld' of 

'figuurlijk' (kalpita). Het doel hiervan is om voor de wijze (viduṣaḥ) de 

superioriteit van de Prāṇa vast te stellen door middel van [de logische methode 

van] Aanwezigheid en Afwezigheid (Anvaya-Vyatireka). Net zoals in de wereld 

mensen die twisten over wie de beste is, naar een expert gaan en vragen: 'Wie 

van ons is de beste?' En hij zegt: 'Probeer één voor één deze taak uit te voeren. 

Degene door wie de taak volbracht wordt, die is de beste'. En door die 

inspanning stellen ze vast wie de beste is. Precies zo'n interactie heeft de Schrift 

hier verbeeld (kalpitavatī) met betrekking tot Spraak en de andere zintuigen. 

Hoe kan de wijze anders begrijpen dat het leven doorgaat bij afwezigheid van 

elk afzonderlijk zintuig, maar niet bij afwezigheid van Prāṇa, en zo de 

superioriteit van Prāṇa vaststellen? Zoals de Kauṣītaki Upaniṣad (3.3) zegt: 

'Men leeft zonder spraak, want we zien stommen. Men leeft zonder zicht, want 

we zien blinden. Men leeft zonder gehoor, want we zien doven. Men leeft 

zonder geest, want we zien kinderen. Men leeft zonder armen, zonder benen...' 

[Maar niemand leeft zonder adem].  

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya prathamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het eerste deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 2 

sa hovāca kiṃ me 'nnaṃ bhaviṣyatīti | yat kiṃcid idam ā śvabhya ā 

śakunibhya iti hocuḥ | tad vā etad anasyānnam | ano ha vai nāma pratyakṣam 

| na ha vā evaṃvidi kiṃcanānannaṃ bhavatīti || ChUp_5,2.1 || 

1. Hij [Prāṇa] sprak: 'Wat zal mijn voedsel zijn?' Zij [de zintuigen] zeiden: 

'Alles wat er is, tot aan honden en vogels toe.' Daarom is dit [alles] waarlijk 

het voedsel (annam) van 'Ana' (de Adem). Want 'Ana' is zijn directe 

(pratyakṣam) naam. Voor hem die dit zo weet, bestaat er niets dat geen 

voedsel is (anannam). 

Hij, de Voornaamste Levensadem (Mukhya Prāṇa), sprak: 'Wat zal mijn 

voedsel zijn?' De Schrifttekst stelt de Voornaamste Levensadem voor als de 

vragensteller en de zintuigen (Spraak, etc.) als degenen die antwoorden. Zij 

zeiden: 'Wat er in de wereld ook maar bekend staat als 'voedsel' (anna-jātam) 

— inclusief dat van honden en dat van vogels [oftewel: van de laagste tot de 

hoogste wezens] — al het voedsel van alle levende wezens, dat is uw voedsel.' 

Om het inzicht over te brengen dat 'alles voedsel is voor Prāṇa' en dat 'Prāṇa de 

eter is van al het voedsel', stapt de tekst nu uit de vorm van het verzonnen 

verhaal (kalpita-ākhyāyikā) en spreekt met zijn eigen stem (svena śruti-rūpeṇa): 

'Dat is waarlijk dit...' Wat er in de wereld ook maar aan voedsel gegeten wordt 



HOOFDSTUK V                                             217 

 

door levende wezens, dat is het voedsel van 'Ana' — van de Prāṇa. De betekenis 

is: het wordt gegeten door de Prāṇa. 'Ana' is de directe (pratyakṣam) naam van 

de Prāṇa, om zijn eigenschap aan te tonen dat hij alle vormen van activiteit 

(ceṣṭā) doordringt. (Het woord Ana komt van de wortel an, ademen/leven). 

Want als er voorvoegsels als Pra- [in Prāṇa] aan vooraf zouden gaan, zou het 

slechts een specifieke beweging/functie aanduiden [zoals uitademing].  

Daarom: omdat de naam van de 'Eter van al het voedsel' hier genomen wordt [in 

zijn zuivere vorm], is 'Ana' de directe aanduiding (sākṣāt abhidhānam) van de 

Eter van al het voedsel.  

'Waarlijk, voor hem die dit zo weet' — voor de kenner van Prāṇa zoals 

beschreven, die weet: 'Ik ben Prāṇa, verblijvend in alle wezens, de eter van al 

het voedsel' —; 'Voor hem is er niets — zelfs niet het allerkleinste ding — dat 

door levende wezens gegeten kan worden, dat 'geen voedsel' (anannam) is'. De 

betekenis is: voor zo'n kenner wordt alles voedsel. Omdat de kenner Prāṇa 

geworden is. [Dit wordt ondersteund] door een andere Schrifttekst die begint 

met 'Uit Prāṇa komt hij op, in Prāṇa gaat hij onder' en stelt: 'Voor hem die dit 

weet, komt de zon op en gaat hij onder' 

 

sa hovāca kiṃ me vāso bhaviṣyatīti | āpa iti hocuḥ | tasmād vā etad aśiṣyantaḥ 

purastāc copariṣṭāc cādbhiḥ paridadhati | lambhuko ha vāso bhavati | anagno 

ha bhavati || ChUp_5,2.2 || 

2. Hij [Prāṇa] sprak: 'Wat zal mijn kleding (vāsas) zijn?' Zij [de zintuigen] 

zeiden: 'Water.' Daarom omkleden (paridadhati) zij die gaan eten dit [de 

Adem] waarlijk met water, zowel vooraf (purastāt) als achteraf (upariṣṭāt). 

Hij wordt een verkrijger van kleding (lambhukaḥ vāsas). Hij wordt niet 

naakt (anagna).  

Prāṇa sprak opnieuw. (De verbeelding van de dialoog is zoals voorheen). 'Wat 

zal mijn kleding zijn?' 'Water,' zeiden Spraak en de anderen. Omdat water de 

kleding van Prāṇa is, daarom doen de Brahmanen die dit weten dit, wanneer ze 

gaan eten (aśiṣyantaḥ) en nadat ze gegeten hebben (bhoktavantaḥ). Wat [doen 

ze]? Zowel 'vooraf' — vóór de maaltijd — als 'achteraf' — na de maaltijd — 

'omkleden ze' de Voornaamste Prāṇa met water, dat de plaats inneemt van 

kleding. (Dat wil zeggen: ze voeren de handeling van bedekken uit). 'Hij wordt 

een verkrijger (lambhuka)' — iemand wiens aard het is om te verkrijgen — 'van 

kleding'. De betekenis is: hij ontvangt zeker kleding. 'Hij wordt niet naakt 

(anagna)'. Omdat het 'niet-naakt-zijn' logischerwijs al volgt (artha-siddha) uit 

het feit dat hij een verkrijger van kleding is, betekent 'hij wordt niet naakt' hier: 

hij wordt iemand die bovenkleding/gewaden bezit (uttarīyavān).  



218                                       HOOFDSTUK V 

 

Wat betreft het nippen van water (ācamana) door iemand die gaat eten en 

iemand die gegeten heeft, wat [in de wetboeken] bekend staat als een middel tot 

reiniging (śuddhy-artha): Hier wordt met betrekking tot dát [bestaande] ritueel 

slechts de Visie (Darśana-mātra) voorgeschreven dat 'dit water de kleding van 

Prāṇa is'. De zin 'Zij omkleden hem met water' schrijft geen ander/nieuw nippen 

voor. Net zoals [in het vorige vers] met betrekking tot voedsel dat door gewone 

wezens gegeten wordt, slechts de visie werd voorgeschreven dat 'dit het voedsel 

van Prāṇa is'. Want de vraag en het antwoord ('Wat is mijn voedsel?', 'Wat is 

mijn kleding?') zijn in beide gevallen gelijkvormig. Indien er een nieuw nippen 

zou worden voorgeschreven voor dit doel [kleden], dan zou [volgens dezelfde 

logica in het vorige vers] het eten van insecten en dergelijke ook daadwerkelijk 

voorgeschreven moeten zijn als voedsel voor Prāṇa. (En dat is absurd. In het 

vorige vers was het een meditatie: "Alles is voedsel". Dus hier is het ook een 

meditatie: "Het water is kleding"). Omdat de context van vraag en antwoord 

gelijk is en bedoeld is voor kennis/meditatie (vijñāna-artha), is het onjuist om 

de 'Logica van de Half-Oude Vrouw' (Ardha-jaratīya Nyāya) toe te passen. 

(Deze logica houdt in dat je de ene helft van de uitspraak letterlijk neemt en de 

andere helft figuurlijk. Je moet consistent zijn). 

Tegenwerping: Maar het bekende Ācamana is voor reiniging (prāyatya), niet 

voor het kleden van de Prāṇa!' 

Antwoord: Wij zeggen niet dat het nippen een dubbel doel heeft. Wat zeggen 

wij dan? Wij zeggen dat de opdracht is om de Visie (Darśana) toe te passen op 

het water — dat reeds het middel is voor reiniging — dat 'dit de kleding van 

Prāṇa is'. (Dus je doet het ritueel voor reiniging, maar je denkt erbij dat je Prāṇa 

kleedt). Daarom is de tegenwerping dat dit leidt tot een fout van 'gespleten zin' 

(vākya-bheda) of dubbel doel, hier niet van toepassing.  

 

tad dhaitat satyakāmo jābālo gośrutaye vaiyāghrapadyāyoktvovāca | yady apy 

enac chuṣkāya sthāṇave brūyāj jāyerann evāsmiñ chākhāḥ praroheyuḥ 

palāśānīti || ChUp_5,2.3 | 

3. Toen Satyakāma Jābāla dit [deze leer] aan Gośruti Vaiyāghrapadya had 

verteld, sprak hij: 'Zelfs als men dit tegen een droge boomstam (śuṣka 

sthāṇu) zou zeggen, zouden er waarlijk takken aan ontstaan en zouden er 

bladeren aan ontspruiten.' 

Deze visie op de Prāṇa (Prāṇa-darśana) wordt hier geprezen. Hoe? Nadat 

Satyakāma Jābāla deze visie op de Prāṇa aan Gośruti had verteld — bij naam 

Vaiyāghrapadya (het kind van Vyāghrapada) — sprak hij ook nog de volgende 

woorden uit. Wat zei hij? De tekst zegt: 'Zelfs als de kenner van Prāṇa deze 

visie aan een droge boomstam zou vertellen... ...dan zouden er waarlijk takken 



HOOFDSTUK V                                             219 

 

aan die stam ontstaan (utpadyeran), en zouden er bladeren (patrāṇi) aan 

groeien.' Hoeveel te meer [effect zou het hebben] als hij het aan een levende 

mens zou vertellen? 

 

atha yadi mahaj jigamiṣet, amāvāsyāyām dīkṣitvā paurṇamāsyāṃ rātrau 

sarvauṣadhasya mantham dadhimadhunor upamathya jyeṣṭhāya śreṣṭhāya 

svāhety agnāv ājyasya hutvā manthe saṃpātam avanayet || ChUp_5,2.4 || 

4. Nu, indien men grootsheid (mahat) wenst te bereiken: Laat hem zich 

inwijden (dīkṣitvā) op de nieuwe maan. Op de nacht van de volle maan 

dient hij een mengsel (mantha) van alle kruiden te roeren in yoghurt en 

honing. Nadat hij in het vuur een offer van geklaarde boter (ājya) heeft 

gebracht met de woorden 'Svāhā aan de Oudste en de Beste', moet hij het 

residu [van de boter] in het mengsel gieten. 

Nu, onmiddellijk daarna [na de lofprijzing van Prāṇa]: Indien men wenst 'Groot' 

te worden — oftewel: grootsheid (mahattva) te bereiken. Voor hem wordt deze 

rituele handeling voorgeschreven. Want als er grootsheid is, volgt Voorspoed 

(Śrī). Voor iemand die voorspoed bezit, is er rijkdom (dhana). Daaruit volgt de 

uitvoering van rituelen (karma). En daaruit volgt het bereiken van het Pad van 

de Goden (Devayāna) of het Pad van de Vaderen (Pitṛyāna). Met dit hogere 

doel voor ogen is dit ritueel bedoeld voor iemand die grootsheid wenst, en niet 

voor iemand die louter zintuiglijk genot (viṣaya-upabhoga) wenst. Hiervan 

wordt nu de regel voor de tijd, enzovoort, genoemd: 'Op de nieuwe maan zich 

inwijdende': Dit betekent: hij moet zich gedragen als een ingewijde (dīkṣita 

iva). Dat wil zeggen: hij neemt geloften aan zoals slapen op de grond (bhūmi-

śayana), waarachtigheid, celibaat, enzovoort, en bezit zo de eigenschappen van 

ascese (tapas). (Hij neemt echter niet alle regels van een volledige Vedische 

offer-inwijding op zich, omdat dit Mantha-ritueel daar geen modificatie van is). 

Op basis van een andere Schrifttekst (Śruti) [Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad6.3.1], 

neemt hij ook de ascese van zuivering op zich door 'slechts melk te consumeren' 

(upasadvratī).  

Op de nacht van de volle maan begint hij de handeling. 'Van alle kruiden 

(sarvauṣadhasya)': hij neemt — naar vermogen — telkens een beetje van alle 

kruiden, zowel uit het dorp (gecultiveerd) als uit het woud (wild). Hij ontdoet 

ze van hun vliesjes/schillen, vermaalt ze rauw (āmam eva), en gooit ze in 

yoghurt en honing. [Dit doet hij] in een vat van Udumbara-hout (audumbara), 

in de vorm van een bokaal of een kom (volgens de andere Schrifttekst). Hij 

roert het (upamathya) en plaatst het voor zich. Vervolgens offert hij geklaarde 

boter in het Āvasathya-vuur [het huiselijke vuur] met de mantra: 'Svāhā aan de 

Oudste en de Beste'. (Noot: 'Oudste en Beste' zijn de titels van Prāṇa uit vers 

5.1.1). En het residu (saṃpāta) dat aan de offerlepel (sruva) kleeft, dient hij in 



220                                       HOOFDSTUK V 

 

het mengsel (mantha) te gieten (avanayet) — oftewel: naar beneden laten 

druppelen. 

 

vasiṣṭhāya svāhety agnāv ājyasya hutvā manthe saṃpātam avanayet | 

pratiṣṭhāyai svāhety agnāv ājyasya hutvā manthe saṃpātam avanayet | 

saṃpade svāhety agnāv ājyasya hutvā manthe saṃpātam avanayet | 

āyatanāya svāhety agnāv ājyasya hutvā manthe saṃpātam avanayet || 

ChUp_5,2.5 || 

5. Nadat hij in het vuur een offer van geklaarde boter heeft gebracht met 

de woorden 'Svāhā aan de Rijkste (Vasiṣṭha)', moet hij het residu in het 

mengsel gieten. Nadat hij in het vuur een offer van geklaarde boter heeft 

gebracht met de woorden 'Svāhā aan de Basis (Pratiṣṭhā)', moet hij het 

residu in het mengsel gieten. Nadat hij in het vuur een offer van geklaarde 

boter heeft gebracht met de woorden 'Svāhā aan het Succes (Sampad)', 

moet hij het residu in het mengsel gieten. Nadat hij in het vuur een offer 

van geklaarde boter heeft gebracht met de woorden 'Svāhā aan de Woning 

(Āyatana)', moet hij het residu in het mengsel gieten. 

Het overige is gelijk [aan de procedure in het vorige vers]. Met de mantra's 

'Svāhā aan de Rijkste', 'aan de Basis', 'aan het Succes', 'aan de Woning', dient hij 

telkens afzonderlijk (pratyekam) en op precies dezelfde wijze (tathā eva) te 

offeren en [vervolgens] het residu (saṃpāta) in het mengsel te gieten. 

 

atha pratisṛpyāñjalau mantham ādhāya japati | amo nāmāsi | amā hi te 

sarvam idam | sa hi jyeṣṭhaḥ śreṣṭho rājādhipatiḥ | sa mā jyaiṣṭhyaṃ 

śraiṣṭhyaṃ rājyam ādhipatyaṃ gamayatu | aham evedaṃ sarvam asānīti || 

ChUp_5,2.6 || 

6. Vervolgens trekt hij zich een beetje terug (pratisṛpya) en neemt het 

mengsel in zijn gevouwen handen (añjalau). Hij prevelt (japati): 'Jij heet 

Ama, want alles is bij/met jou (amā). Hij [Prāṇa] is de Oudste en de Beste, 

de Koning en de Opperheer. Moge hij mij leiden naar de status van Oudste 

en Beste, naar Koningschap en Opperheerschappij. Moge ikzelf dit Alles 

zijn!' 

Vervolgens, na zich een beetje van het vuur te hebben teruggetrokken en het 

mengsel in zijn gevouwen handen te hebben genomen, prevelt hij deze mantra: 

'Jij heet Ama'. 'Ama' is een naam van de Prāṇa. Want de Prāṇa ademt/leeft 

(prāṇiti) in het lichaam door middel van voedsel (annena). Daarom wordt de 

substantie van het mengsel (mantha-dravyam) — omdat het voedsel is voor de 

Prāṇa — geprezen als zijnde de Prāṇa, met de woorden 'Jij heet Ama'. 

Waarom/Vanwaar [deze naam]? Omdat 'Amā' betekent: 'samen' (saha). [De 



HOOFDSTUK V                                             221 

 

mantra zegt:] 'Want (hi) omdat (yasmāt) dit hele, gehele universum met jou 

(amā/saha) is — met jou die Prāṇa bent geworden — [daarom heet je Ama].' 

Want hij — de Mantha die Prāṇa is geworden — is de Oudste en de Beste. En 

precies daarom is hij de Koning (Rājā) — oftewel: de Stralende (dīptimān). En 

hij is de Opperheer (Adhipati): de Beschermer (pālayitā) van alles, door erover 

te heersen. [De bede:] 'Moge hij — de Mantha, de Prāṇa — ook mij leiden naar 

zijn eigen verzameling van kwaliteiten, zoals het 'Oudste-zijn', enzovoort'. 

'Moge ikzelf dit hele universum zijn (asāni) — moge ik het worden — net als 

de Prāṇa'. Het woord 'iti' (aan het eind) dient om de afsluiting van de mantra 

aan te geven. 

 

atha khalv etayarcā paccha ācāmati | tat savitur vṛṇīmaha ity ācāmati | vayaṃ 

devasya bhojanam ity ācāmati | śreṣṭhaṃ sarvadhātamam ity ācāmati | turaṃ 

bhagasya dhīmahīti sarvaṃ pibati | nirṇijya kaṃsaṃ camasaṃ vā paścād 

agneḥ saṃviśati | carmaṇi vā sthaṇḍile vā vācaṃyamo 'prasāhaḥ | sa yadi 

striyaṃ paśyet samṛddhaṃ karmeti vidyāt || ChUp_5,2.7 || 

7. Vervolgens eet (ācāmati) hij dit [mengsel] waarlijk voet voor voet 

(pacchas) met deze Ṛk-vers: 'Dat [voedsel] van Savitṛ kiezen wij' — 

hiermee eet hij. 'Het voedsel van de God [kiezen wij]' — hiermee eet hij. 

'Het beste en alles-ondersteunende' — hiermee eet hij. 'Op de snelle 

[kracht] van Bhaga mediteren wij' — hiermee drinkt hij alles. Nadat hij de 

metalen kom (kaṃsa) of de houten beker (camasa) heeft gereinigd, gaat hij 

achter het vuur liggen, op een huid of op de kale grond. Zwijgend 

(vācaṃyama) en onverstoorbaar (aprasāha). Als hij [in zijn droom] een 

vrouw ziet, dan moet hij weten dat het ritueel geslaagd is. 

Vervolgens, onmiddellijk daarna, eet (ācāmati / bhakṣayati) hij dit waarlijk met 

de volgende Ṛk-vers, 'voet voor voet' (pacchaḥ). Met elke voet (regel) van de 

mantra eet hij telkens één hap (grāsa). 'Dat voedsel is van Savitṛ' — van de 

Voortbrenger van alles. (Hier worden Prāṇa en de Zon als één beschouwd). 

'Van de Zon kiezen wij — smeken wij om — dat wat de vorm van de Mantha 

heeft'. De bedoeling is: 'Mogen wij, door dit voedsel van de Zon te hebben 

genoten, de eigen aard van de Zon (Savitṛ-svarūpa) verkrijgen'. 'Van de God' 

(devasya) — dit verbindt zich met 'Savitṛ' in de vorige regel. 'Het beste' 

(śreṣṭham) — het meest prijzenswaardige van alle soorten voedsel. 'Het alles-

ondersteunende' (sarvadhātamam) — dat wat de hele wereld in de hoogste mate 
draagt/onderhoudt. In elk geval is dit een kwalificatie van het voedsel. 'Snel' 

(turam): betekent 'vlug' (tūrṇam / śīghram). 'Van Bhaga': dit verwijst naar de 

eigen aard van de God Savitṛ. 'Mediteren wij' (dhīmahi) — daarover denken wij 

na. De bedoeling is: 'Terwijl wij geheiligd (saṃskṛta) en gezuiverd zijn door dit 

voortreffelijke voedsel'. (Ofwel betekent het: Wij mediteren op dat 



222                                       HOOFDSTUK V 

 

'Snelheid/Grootsheid' van Bhaga (Voorspoed), om die grootsheid te verkrijgen 

waarvoor wij het ritueel hebben uitgevoerd). [Met de laatste regel] drinkt hij 

alles — de rest van de Mantha die aan de pot kleeft — op. Nadat hij de metalen 

kom of de houten beker — het vat van Udumbara-hout — gereinigd (nirṇijya / 

prakṣālya) heeft... Na gedronken en gespoeld te hebben, gaat hij achter (paścāt) 

het vuur liggen met zijn hoofd naar het oosten. [Hij ligt] op een huid (van een 

antilope) of op de kale grond (sthaṇḍile). Zwijgend (vācaṃyama): dat wil 

zeggen, zijn spraak beheersend. Onverstoorbaar (aprasāha): dat wil zeggen, 

met een beheerste geest, zodat hij niet overweldigd (abhibhūyate) wordt door 

het zien van ongewenste dromen enzovoort. Indien hij, in deze toestand 

verkerend, in zijn dromen een vrouw ziet: Dan moet hij weten: 'Dit ritueel van 

mij is geslaagd (samṛddham)'. 

 

tad eṣa ślokaḥ | yadā karmasu kāmyeṣu striyaṃ svapneṣu paśyati | samṛddhiṃ 

tatra jānīyāt tasmin svapnanidarśane tasmin svapnanidarśane || ChUp_5,2.8 

|| 

8. Hierover is dit vers: Wanneer men tijdens [het uitvoeren van] rituelen 

voor wensen (kāmya-karma) een vrouw in zijn dromen ziet, dan dient men 

daar succes (samṛddhi) te herkennen, in dat droomvisioen, in dat 

droomvisioen. 

Aangaande dit onderwerp is er ook dit vers (mantra): Wanneer men bij kāmyeṣu 

karmasu — oftewel handelingen die een wens tot doel hebben (kāmārtheṣu) — 

een vrouw ziet in 'dromen' — oftewel in droomvisioenen of tijdens droomtijden 

— dan dient men daar 'succes' te kennen. De betekenis is: men dient te weten 

dat de vervulling van het resultaat (phala-niṣpatti) van de handelingen zal 

plaatsvinden. De bedoeling is: [dit geldt] wanneer dat gunstige (praśasta) 

droomvisioen van een vrouw, enzovoort, plaatsvindt. De herhaling [van de 

laatste woorden] dient om de voltooiing van de rituele handeling [en deze 

sectie] aan te duiden. 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya dvitīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tweede deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 3 

śvetaketur hāruṇeyaḥ pañcālānāṃ samitim eyāya | taṃ ha pravāhaṇo jaivalir 

uvāca | kumārānu tvā aśiṣat piteti | anu hi bhagava iti || ChUp_5,3.1 || 



HOOFDSTUK V                                             223 

 

1. Śvetaketu Āruṇeya ging waarlijk naar de bijeenkomst (samiti) van de 

Pañcāla's. Pravāhaṇa Jaivali sprak tot hem: 'Jongen (kumāra), heeft je 

vader je onderwezen?' 'Ja zeker, Heer,' [zei hij]." 

De paden van de kringloop van wedergeboorte (saṃsāra-gatayaḥ) — variërend 

van [de schepper] Brahmā tot aan een graspol (stamba) — moeten beschreven 

worden. [Dit moet gebeuren] met als doel onthechting (vairāgya) op te wekken 

bij hen die naar bevrijding streven (mumukṣūṇām). Daarom begint dit verhaal 

(ākhyāyikā). Śvetaketu was zijn naam.
1
 ('Ha' duidt op een historische 

overlevering). Het kind van Aruṇa is Āruṇi; het kind van Āruṇi is Āruṇeya. 

(Śvetaketu is dus de kleinzoon van Aruṇa). Hij kwam aan bij de bijeenkomst — 

de vergadering/het hof (sabhā) — van de Pañcāla's. Tot hem, die daar was 

aangekomen, sprak Pravāhaṇa — het kind van Jīvala (Jaivali) —: 'O Jongen, 

heeft je vader je onderwezen (anu-aśiṣat)?' De betekenis is: 'Ben jij 

geïnstrueerd door je vader?' Aldus toegesproken, zei hij — aangevend [dat dit 

zo was] —: 'Ja zeker (anu hi), ik ben onderwezen, Heer'. 

 

vettha yad ito 'dhi prajāḥ prayantīti | na bhagava iti | vettha yathā punar 

āvartanta 3 iti | na bhagava iti | vettha pathor devayānasya pitṛyāṇasya ca 

vyāvartanā 3 iti | na bhagava iti || ChUp_5,3.2 || 

2. [De Koning vroeg:] 'Weet jij waarheen de schepselen hiervandaan 

gaan?' 'Nee, Heer,' [zei hij]. 'Weet jij hoe zij weer terugkeren?' 'Nee, 

Heer.' 'Weet jij waar de twee paden — de Weg van de Goden (Devayāna) 

en de Weg van de Vaderen (Pitṛyāna) — zich van elkaar scheiden 

(vyāvartana)?' 'Nee, Heer.' 

Hij [de Koning] sprak tot hem: 'Indien je onderwezen bent...' 'Weet jij waarheen 

de schepselen gaan (prayanti), wanneer ze 'hiervandaan' — van deze wereld — 

omhoog (adhi) gaan?' De betekenis is: bezit jij die kennis? De ander 

[Śvetaketu] zei: 'Nee, Heer. Ik weet niet wat u vraagt.' 'In dat geval, weet jij hoe 

— op welke manier (yena prakāreṇa) — ze weer terugkeren?' Hij antwoordde: 

'Nee, Heer.' 'Weet jij de splitsing (vyāvartana) van de twee paden/wegen — de 

Devayāna en de Pitṛyāna?' [Namelijk] de plaats waar ze van elkaar scheiden 

(itaretara-viyoga-sthāna) terwijl ze [aanvankelijk] samen vertrekken (saha-

prayāṇayoḥ). 'Nee, Heer'. 

 

                                                        
1 Een beroemde figuur in de Upaniṣads (ook de hoofdpersoon in Hfdst 6). Hij staat bekend 

als een trotse, geleerde brahmaan die denkt dat hij alles weet, maar vaak door koningen of 

zijn vader op zijn nummer wordt gezet. 



224                                       HOOFDSTUK V 

 

vettha yathāsau loko na saṃpūryata 3 iti | na bhagava iti | vettha yathā 

pañcamyām āhutāv āpaḥ puruṣavacaso bhavantīti | naiva bhagava iti || 

ChUp_5,3.3 || 

3. [De Koning vroeg:] 'Weet jij waarom die wereld ginds niet vol raakt?' 

'Nee, Heer,' [zei hij]. 'Weet jij hoe, bij de vijfde offergave, de wateren de 

naam Mens (Puruṣa) krijgen?' 'Nee, waarlijk niet, Heer.' 

[De vraag over de vierde kwestie:] 'Weet jij waarom die wereld ginds — die 

verbonden is met de Voorvaderen (Pitṛs) en vanwaar men terugkeert nadat men 

die bereikt heeft — niet vol raakt (na saṃpūryate), ondanks dat er velen heen 

gaan (prayadbhiḥ)? Om welke reden?' Hij antwoordde: 'Nee, Heer'. [De vraag 

over de vijfde kwestie:] 'Weet jij hoe — in welke volgorde (krameṇa) — de 

wateren, die het middel van het offer zijn, wanneer de vijfde — in getal vijf — 

offergave geofferd is...' ...de naam Mens (Puruṣa-vacasaḥ) krijgen? Dat wil 

zeggen: hoe zij, die geofferd worden, de aanduiding (abhidhāna) 'Mens' 

krijgen, oftewel de naam 'Mens' verwerven (labhante)? Aldus toegesproken, zei 

hij: 'Nee, waarlijk niet (naiva), Heer'. De betekenis is: 'Ik weet hier helemaal 

niets van'. 

 

athānu kim anu śiṣṭho 'vocathā yo hīmāni na vidyāt | kathaṃ so 'nuśiṣṭo 

bruvīteti | sa hāyastaḥ pitur ardham eyāya | taṃ hovācānanuśiṣya vāva 

kila mā bhagavān abravīd anu tvāśiṣam iti || ChUp_5,3.4 || 

4. [De koning zei:] 'Waarom heb je dan gezegd dat je onderwezen bent?' 

'Want hoe zou iemand die deze dingen niet weet, kunnen zeggen dat hij 

onderwezen is?' Hij [Śvetaketu] ging, ontdaan (āyastaḥ), naar de plaats 

(ardham) van zijn vader. Hij zei tegen hem: 'Zonder mij werkelijk te 

hebben onderwezen, heeft de Heer [u] toch gezegd: 'Ik heb je onderwezen.' 

[De koning zei:] 'Nu dan, aangezien je zo onwetend bent, waarom — om welke 

reden — heb je gezegd: "Ik ben onderwezen"?' 'Want hij die deze zaken (artha-

jātāni), die door mij gevraagd zijn, niet weet — niet begrijpt — hoe zou hij te 

midden van geleerden (vidvatsu) kunnen zeggen: "Ik ben onderwezen"?' Aldus 

[gesproken], ging die Śvetaketu, gekweld (āyāsitaḥ) door de koning, naar de 

plaats (sthānam) van zijn vader. En hij sprak tot zijn vader: 'Zonder te 

onderwijzen — zonder het onderricht daadwerkelijk gegeven te hebben — heeft 

de Heer mij waarlijk, ten tijde van de terugkeer naar huis (samāvartana-kāle), 
gezegd: 'Ik heb je onderwezen.' 

 

pañca mā rājanyabandhuḥ praśnān aprākṣīt | teṣāṃ naikaṃcanāśakaṃ 

vivaktum iti | sa hovāca yathā mā tvaṃ tadaitān avado yathāham eṣāṃ 



HOOFDSTUK V                                             225 

 

naikaṃcana veda | yady aham imān avediṣyaṃ kathaṃ te nāvakṣyam iti || 

ChUp_5,3.5 || 

5. [Śvetaketu zei:] 'Die vent van een prins (rājanyabandhu) stelde mij vijf 

vragen. Daarvan kon ik er niet één beantwoorden (vivaktum). Hij [de 

vader] sprak: 'Zoals jij mij dit nu vertelt, [weet dan] dat ik er ook niet één 

van weet. Als ik ze geweten had, hoe zou ik ze jou dan niet verteld 

hebben?' 

'Omdat die Rājanyabandhu...' Iemand wiens verwanten (bandhavaḥ) koningen 

(rājanyāḥ) zijn, heet een Rājanyabandhu. De bedoeling [van Śvetaketu] is om 

te zeggen: "Hij die zelf slecht gedrag vertoont" (een neerbuigende term voor 

iemand die de titel niet waard is). '...mij vijf vragen — in getal vijf — stelde'. 

'Van die vragen was ik niet in staat (na aśakam) er ook maar één te 

beantwoorden — oftewel: specifiek en inhoudelijk op te lossen (nirṇetum).' De 

vader sprak: 'Net zoals jij mij nu (tadā), direct bij je aankomst, verteld hebt dat 

je geen enkele van die vragen kon beantwoorden... ...weet dan dat het met mij 

net zo is (tathā māṃ jānīhi).' De betekenis is: 'Leid uit jouw eigen 

onwetendheid af (liṅgena) dat ook ik onwetend ben over dat onderwerp'. 

Hoezo? 'Zoals [jij niet weet], zo weet ik (na veda / na jāne) ook niet één van 

deze vragen'. 'Begrijp dus, mijn beste, dat net zoals jij deze vragen niet kent, ik 

ze ook niet ken'. 

'Daarom moet je geen andere gedachte over mij koesteren [namelijk dat ik het 

wel wist maar het je niet wilde vertellen]'. Waarom is dit zo? Omdat ik het niet 

weet. 'Want als ik deze vragen geweten had (avediṣyam / viditavān asmi), hoe 

zou ik ze jou, mijn geliefde zoon, ten tijde van je afstuderen (samāvartana-kāle) 

in het verleden (purā) niet verteld hebben?' 

 

sa ha gautamo rājño 'rdham eyāya | tasmai ha prāptāyārhāṃ cakāra | sa ha 

prātaḥ sabhāga udeyāya | taṃ hovāca | mānuṣasya bhagavan gautama 

vittasya varaṃ vṛṇīthā iti | sa hovāca | tavaiva rājan mānuṣaṃ vittam | yām 

eva kumārasyānte vācam abhāṣathās tām eva me brūhīti | sa ha kṛcchrī 

babhūva || ChUp_5,3.6 || 

6. Toen ging Gautama [de vader] naar de plaats van de koning. Toen hij 

aankwam, betoonde deze [de koning] hem eer (arhāṃ cakāra). De volgende 

ochtend ging hij naar de koning toen deze zitting hield (sabhāga). Hij [de 

koning] zei tegen hem: 'O Eerbiedwaardige Gautama, kies een gunst (vara) 

van menselijke rijkdom (mānuṣa vitta). Hij [Gautama] zei: 'Laat de 

menselijke rijkdom aan u, O Koning. Vertel mij het woord (vāc) dat u in 

aanwezigheid van de jongen (kumāra) sprak. Toen werd hij [de koning] 

bezorgd (kṛcchrī babhūva). 



226                                       HOOFDSTUK V 

 

Na dit gezegd te hebben, ging hij — die van familie (gotra) een Gautama was 

— naar de plaats van koning Jaivali. Toen Gautama daar aankwam, verrichtte 

de koning voor hem de eer (arhā) die waardigen toekomt. En Gautama, na de 

gastvrijheid ontvangen te hebben en daar overnacht te hebben, ging de volgende 

dag in de ochtend naar de koning, die sabhāga was. Sabhāga betekent: hij was 

naar de vergaderzaal (sabhā) gegaan. Ofwel: Bhāga betekent dienst of verering; 

sabhāga betekent dus "terwijl hij door anderen vereerd/bediend werd". Op dat 

moment benaderde Gautama hem. De koning sprak tot Gautama: 'O 

Eerbiedwaardige Gautama, kies (vṛṇīthāḥ) een gunst (vara) — een wens die 

gekozen mag worden — van menselijke rijkdom (mānuṣa vitta): rijkdom die 

betrekking heeft op mensen, zoals dorpen, enzovoort'. Gautama sprak: 'Laat de 

menselijke rijkdom van u alleen blijven (tava eva tiṣṭhatu), O Koning'. (Ik heb 

daar geen behoefte aan). 'Maar het woord — de kennis gekenmerkt door de vijf 

vragen — dat u in de nabijheid (ante / samīpe) van de jongen — mijn zoon — 

sprak... ...vertel mij dat woord'. Toen hij aldus door Gautama was 

aangesproken, werd de koning kṛcchrī. De betekenis is: hij werd duḥkhī 
(bezorgd/in verlegenheid gebracht/gekweld). [Hij dacht:] 'Hoe moet dit nu?' 

 

taṃ ha ciraṃ vasety ājñāpayāṃ cakāra | taṃ hovāca | yathā mā tvaṃ 

gautamāvadaḥ | yatheyaṃ na prāk tvattaḥ purā vidyā brāhmaṇān gacchati | 

tasmād u sarveṣu lokeṣu kṣatrasyaiva praśāsanam abhūd iti | tasmai hovāca || 

ChUp_5,3.7 || 

7. Hij [de koning] beval hem: 'Verblijf [hier] geruime tijd (ciram).' Toen 

sprak hij tot hem: 'Zoals jij tot mij gesproken hebt, O Gautama, [weet dan 

dit]:' 'Deze kennis is vóór jou nog nooit naar de Brahmanen gegaan.' 

'Daarom behoorde het bestuur (praśāsanam) in alle werelden uitsluitend 

toe aan de Kṣatriya-klasse.' Toen sprak hij tot hem [de kennis uit]. 

Hij [de koning] was in verlegenheid gebracht (kṛcchrī-bhūta), omdat hij 

meende dat een Brahmaan niet geweigerd mag worden. Maar omdat hij vond 

dat de kennis volgens de juiste regels (nyāyena) overgedragen moest worden 

[dus na een proeftijd], beval hij Gautama: 'Verblijf hier geruime tijd'. Dat de 

koning de kennis eerst weigerde/uitstelde en hem daarna beval lang te blijven: 

om die reden vraagt hij de Brahmaan nu om vergiffenis (kṣamāpayati) door de 

reden daarvoor uit te leggen. De koning sprak tot hem: 'Ook al ben jij een 

kenner van alle [rituele] zaken, O Gautama... ...Op de manier waarop jij tot mij 
sprak [namelijk: 'Vertel mij dat woord', in het vorige vers]: weet dan dat dit 

voortkomt uit jouw onwetendheid (ajñānāt) [over het feit dat dit geheim is].' 

Hierover moet het volgende gezegd worden: 'Zoals (yathā) — op welke wijze 

— deze kennis vóór jou niet naar de Brahmanen is gegaan (en nooit gegaan is), 

en de Brahmanen nooit met deze kennis onderricht hebben gegeven... ...omdat 



HOOFDSTUK V                                             227 

 

dit in de wereld bekend is:' 'Daarom (tasmād u) behoorde in het verleden (purā) 

in alle werelden het bestuur (praśāsanam) — de taak van het regeren/on-

derwijzen van leerlingen (praśāstṛtvam) — met betrekking tot deze kennis, 

uitsluitend toe aan de Kṣatra — de Kṣatriya-kaste'. (De betekenis is: deze 

kennis is tot nu toe alleen via de opeenvolging van Kṣatriya's (kṣatriya-

paramparā) overgeleverd). 'Desalniettemin zal ik haar aan jou vertellen'. 'Na de 

overdracht aan jou, zal zij naar de Brahmanen gaan'. 'Daarom: wat ik [eerder] 

gezegd heb [over weigeren], dat dien je te vergeven'. Na dit gezegd te hebben, 

vertelde de koning hem de Kennis (Vidyā).  

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya tṛtīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het derde deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 4 

asau vāva loko gautamāgniḥ | tasyāditya eva samit | raśmayo dhūmaḥ | ahar 

arciḥ | candramā aṅgārāḥ | nakṣatrāṇi visphuliṅgāḥ || ChUp_5,4.1 || 

1. Die wereld ginds [de Hemel], O Gautama, is waarlijk het Vuur (Agni). 

De Zon (Āditya) is zijn brandhout (samit). De stralen zijn de rook. De dag is 

de vlam (arcis). De maan is de gloeiende kolen (aṅgārāḥ). De sterren zijn de 

vonken (visphuliṅgāḥ). 

De vraag: "Weet jij hoe, bij de vijfde offergave, de wateren [mens worden]?," 

wordt als eerste beantwoord/verwijderd (apākriyate). Want als deze beantwoord 

is, wordt het beantwoorden van de andere vragen makkelijker (anukūlam). De 

werking van de Agnihotra-offers is beschreven in de Vājasaneyaka 

(Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 6.2). Daar worden vragen gesteld over het vertrek 

van de offers, hun pad, hun steunpunt, hun verzadiging, hun terugkeer en hun 

wederopstanding in de wereld. En het antwoord wordt daar ook gegeven: "Die 
twee offergaven, wanneer ze geofferd zijn, stijgen op, gaan de tussenruimte 

binnen... maken de wind tot brandhout... keren terug... gaan de man binnen... 

gaan de vrouw binnen... en verrijzen weer naar de wereld." Daar werd slechts 

de feitelijke werking (kārya-ārambha) van de offergaven beschreven. Hier 

echter, met de wens om een meditatie (upāsana) voor te schrijven op die 

getransformeerde staat (apūrva-vipariṇāma) van de Agnihotra — door deze in 

vijven te delen en als 'Vuren' te zien — als een middel om het Noordelijke Pad 

te bereiken, zegt de tekst: "Die wereld ginds, O Gautama, is waarlijk het Vuur." 
Hier [op aarde] worden de ochtend- en avondoffers (Agnihotra) gebracht. De 

middelen zijn melk, enzovoort, en het wordt voorafgegaan door geloof 

(śraddhā). Deze offergaven, doordrongen van de [fysieke] elementen van het 

Āhavanīya-vuur (brandhout, rook, vlam, kolen, vonken) én doordrongen van de 



228                                       HOOFDSTUK V 

 

[mentale] factoren zoals de dader, stijgen op via de tussenruimte en gaan de 

hemelse wereld binnen. Omdat deze twee [offergaven] subtiele elementen zijn 

en onlosmakelijk verbonden met water (ap-samavāyitvāt), worden ze aangeduid 

met het woord 'Water' (Ap). En omdat ze veroorzaakt worden door geloof, 

worden ze aangeduid met het woord 'Geloof' (Śraddhā, in het volgende vers). 

Voor deze twee [subtiele offergaven] wordt nu de locatie beschreven als het 

'Vuur', en de zaken die daarmee verbonden zijn als 'Brandhout', enzovoort. En 

de meditatie (bhāvanā) op het vuur enzovoort, die bij de offers hoort, wordt ook 

op die manier aangeduid. 

[De Metafoor van het Eerste Vuur: De Hemel] 'Die wereld ginds is waarlijk het 

Vuur, O Gautama'. (Net zoals hier het Āhavanīya-vuur de locatie is voor het 

Agnihotra). 'Van dat vuur — genaamd de Hemelse Wereld — is de Zon het 

brandhout'. Want door die [Zon] wordt die wereld 'ontstoken' (iddha) en licht 

hij op. Vanwege het 'ontsteken' (samindhana), is de Zon het brandhout (samit). 
'De stralen zijn de rook'. Vanwege het daaruit opstijgen (tad-utthānāt). Want 

rook stijgt op uit brandhout. 'De dag is de vlam (arcis)'. Vanwege de 

overeenkomst in helderheid (prakāśa-sāmānya) en omdat het een effect is van 

de Zon. 'De maan is de gloeiende kolen (aṅgārāḥ)'. Omdat hij zichtbaar wordt 

(abhivyakti) wanneer de dag kalmeert/dooft (praśame). (Want kolen worden 

zichtbaar wanneer de vlam dooft). 'De sterren zijn de vonken'. Omdat ze lijken 

op onderdelen van de maan en vanwege de overeenkomst dat ze verstrooid 

(viprakīrṇa) zijn. 

 

tasminn etasminn agnau devāḥ śraddhāṃ juhvati | tasyā āhuteḥ somo rājā 

saṃbhavati || ChUp_5,4.2 || 

2. In dat, in dít vuur [de Hemel], offeren de goden het Geloof (Śraddhā). Uit 

die offergave ontstaat Koning Soma. 

"In dat, in dít vuur" — in het vuur met de kenmerken zoals zojuist beschreven 

[de Hemel]. "De goden" — [dit zijn] de levensadems/zintuigen (prāṇa's) van de 

offerheer (yajamāna), die op het goddelijke niveau (adhidaivatam) de vormen 

van Agni en de anderen aannemen. (Zij zijn het die de ziel naar de volgende 

wereld dragen). "Het Geloof (Śraddhā):" Hiermee worden de subtiele wateren 

(sūkṣmā āpaḥ) bedoeld, die de vorm hebben aangenomen van de 

getransformeerde Agnihotra-offergaven. Ze worden 'Geloof' genoemd omdat ze 

doordrenkt zijn van geloof (śraddhā-bhāvitāḥ). Omdat in de [oorspronkelijke] 

vraag gehoord werd dat water de substantie is die geofferd wordt: "Weet jij hoe, 
bij de vijfde offergave, de wateren de naam Mens krijgen?" (5.3.3). En omdat 

bekend is uit de Schrift: "Geloof is waarlijk water; met geloof begint hij [het 

water] te wijden en offert hij het." (Taittirīya Saṃhitā 1.6.8.1). "Dat Geloof, dat 

de vorm van water heeft, offeren zij." "Uit die offergave ontstaat Koning 



HOOFDSTUK V                                             229 

 

Soma." Dat wil zeggen: dit is de transformatie (pariṇāma) van de wateren — 

aangeduid met het woord 'Geloof' — die in het Vuur van de Hemelse Wereld 

geofferd zijn.  

Net zoals eerder [in de Madhu-Vidyā] gezegd werd dat de sappen van de 

bloemen (de Veda's), door de bijen gebracht, in de Zon het resultaat vormen 

(roem, etc.); zo treden deze subtiele wateren, die inherent zijn aan de 

Agnihotra-offers en 'Geloof' worden genoemd, de Hemelse Wereld binnen en 

beginnen daar het Maan-effect (cāndraṃ kāryam) te vormen. Dit is de vrucht 

(phala-rūpa) van de Agnihotra-offers. En de offerheren zelf — de daders — die 

één geworden zijn met de offergave en doordrongen zijn van de meditatieve 

gedachte aan het offer: zij worden door hun handeling (in de vorm van het 

offer) omhoog getrokken. Samen met de elementen van 'Geloof' en 'Water' gaan 

zij de Hemelse Wereld binnen en worden [daar Soma]. Want met dat doel 

hebben zij het Agnihotra geofferd. Maar hier [in deze sectie] is het vooral de 

bedoeling om de transformatie van de offergave (āhuti-pariṇāma) te bespreken 

— via de volgorde van de Vijf Vuren — ten behoeve van meditatie (upāsana). 

Het is hier [nog] niet primair de bedoeling om de route (gati) van de offerheren 

te beschrijven. Die route van de onwetenden [via rook, etc.] en de route van de 

wetenden [via licht, etc.] zal de tekst later [in sectie 5.10] beschrijven. 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya caturthaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vierde deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 5 

parjanyo vāva gautamāgniḥ | tasya vāyur eva samit | abhraṃ dhūmaḥ | 

vidyud arciḥ | aśanir aṅgārāḥ | hrādunayo visphuliṅgāḥ || ChUp_5,5.1 || 

1. Parjanya [de Regengod] is waarlijk het Vuur, O Gautama. De Wind 

(Vāyu) is zijn brandhout. De wolk (abhra) is de rook. De bliksem (vidyut) is 

de vlam. De dondersteen/blikseminslag (aśani) is de gloeiende kolen. De 

donderslagen (hrādunayaḥ) zijn de vonken. 

Om de beurt (paryāya) van het tweede offer uit te leggen, zegt de tekst: 

'Parjanya is waarlijk het Vuur, O Gautama'. Parjanya is de naam van een 

specifieke godheid die zich identificeert met (abhimānī) de middelen die regen 

voortbrengen. 'De Wind is zijn brandhout'. Want het Parjanya-vuur wordt 

aangewakkerd (samidhyate) door de wind. Want men ziet dat het regent 

wanneer de oostenwind en dergelijke krachtig worden. 'De wolk is de rook'. 

Omdat het een gevolg is van rook (rook stijgt op en wordt wolk) en omdat het 

eruitziet als rook. 'De bliksem is de vlam'. Vanwege de overeenkomst in 

helderheid/licht (prakāśa). 'De dondersteen (aśani) is de gloeiende kolen'. 



230                                       HOOFDSTUK V 

 

Vanwege de hardheid (kāṭhinya) of vanwege de verbinding met de bliksem. 

(Als de bliksem inslaat en iets 'hard' raakt of verbrandt, is dat de aśani). 'De 

donderslagen (hrādunayaḥ) zijn de vonken'. Hrādunayas zijn de geluiden van 

het donderen (garjita-śabdāḥ). [Ze zijn vonken] vanwege de overeenkomst dat 

ze verspreid/verstrooid (viprakīrṇa) zijn [door de wolken, net als vonken uit een 

vuur]. 

 

tasminn etasminn agnau devāḥ somaṃ rājānaṃ juhvati | tasyā āhuter varṣaṃ 

saṃbhavati || ChUp_5,5.2 || 

2. In dat, in dít vuur [Parjanya] offeren de goden Koning Soma. Uit die 

offergave ontstaat de Regen (varṣam). 

In dat, in dít vuur offeren de goden — net als voorheen — Koning Soma. Uit 

die offergave ontstaat de regen. [De betekenis is:] De wateren die de naam 

'Geloof' (Śraddhā) droegen [in de eerste fase] en die getransformeerd waren tot 

de vorm van Soma: Deze bereiken in deze tweede ronde (dvitīye paryāye) het 

Parjanya-vuur en transformeren (pariṇamante) tot de staat van regen 

(vṛṣṭitvena).  

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya pañcamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vijfde deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 6 

pṛthivī vāva gautamāgniḥ | tasyāḥ samvatsara eva samit | ākāśo dhūmaḥ | 

rātrir arciḥ | diśo 'ṅgārāḥ | avāntaradiśo visphuliṅgāḥ || ChUp_5,6.1 || 

1. De Aarde (Pṛthivī) is waarlijk het Vuur, O Gautama. Het Jaar 

(Saṃvatsara) is haar brandhout. De Ruimte (Ākāśa) is de rook. De Nacht 

(Rātri) is de vlam. De Windstreken (Diśas) zijn de gloeiende kolen. De 

Tussenliggende Windstreken (Avāntaradiśas) zijn de vonken. 

In deze derde ronde (tṛtīya paryāye) is de Aarde waarlijk het Vuur, O Gautama. 

Het Jaar is haar brandhout. Omdat het voedsel hier [op aarde] gekookt/gerijpt 

(pacyate) wordt doordat het tot stand wordt gebracht door de Tijd, namelijk het 

Jaar. (Zonder de cyclus van seizoenen/tijd groeit er niets; tijd is de brandstof 

van het aardse leven). De Ruimte is de rook. Omdat de Ruimte lijkt op te 
stijgen (udgatavat) vanaf de Aarde, net als rook [die opstijgt van vuur]. De 

Nacht is de vlam. Omdat de Aarde [van nature] de aard van Duisternis (Tamas) 

volgt [en de nacht duister is]. Want 's nachts manifesteert de Aarde zich als 

zijnde [de drager van] voedsel enzovoort. (Ofwel: de schaduw van de aarde 

creëert de nacht, dus de nacht is de 'uitstraling' van de aarde). De Windstreken 



HOOFDSTUK V                                             231 

 

zijn de gloeiende kolen. Omdat, wanneer de werking (karma) die 'Vuur' heet op 

aarde tot rust komt (upaśānte), de windstreken overblijven als rustige kolen. De 

Tussenliggende Windstreken zijn de vonken. Omdat ze klein (kṣudra) zijn en 

verspreid/verstrooid (viprakīrṇa). 

 

tasminn etasminn agnau devā varṣaṃ juhvati | tasyā āhuter annaṃ 

saṃbhavati || ChUp_5,6.2 || 

2. In dat, in dít vuur [de Aarde] offeren de goden de Regen (varṣam). Uit 

die offergave ontstaat Voedsel (annam). 

De passage 'In dat', enzovoort, is gelijk [aan de voorgaande verzen]. Uit die 

offergave ontstaat voedsel, zoals rijst en gerst (vrīhi-yava), enzovoort.  

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya ṣaṣṭhaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zesde deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 7 

puruṣo vāva gautamāgniḥ | tasya vāg eva samit | prāṇo dhūmaḥ | jihvārciḥ | 

cakṣur aṅgārāḥ | śrotraṃ visphuliṅgāḥ || ChUp_5,7.1 || 

1. De Man (Puruṣa) is waarlijk het Vuur, O Gautama. Spraak (Vāk) is zijn 

brandhout. De Levensadem (Prāṇa) is de rook. De Tong (Jihvā) is de vlam. 

Het Oog (Cakṣus) zijn de gloeiende kolen. Het Oor (Śrotra) zijn de vonken.  

De Man is waarlijk het Vuur, O Gautama. Van hem is Spraak het brandhout. 

Want door spraak — via de mond — wordt een mens 'aangewakkerd' 

(samidhyate). (Een mens licht op en wordt kenbaar als hij spreekt). Een stomme 

wordt niet aangewakkerd [blijft dof/onopgemerkt]. De Levensadem is de rook. 

Omdat hij, net als rook, uit de mond naar buiten komt (nirgamanāt). De Tong is 

de vlam. Vanwege de roodheid (lohitatvāt) [van de tong, die lijkt op vuur]. Het 

Oog zijn de gloeiende kolen. Omdat het de zetel (āśraya) is van licht (bhās). 

(Ogen glinsteren en vangen licht). Het Oor zijn de vonken. Vanwege de 

overeenkomst van het verspreid zijn (viprakīrṇatva). (Oren zitten aan de 

zijkanten/verspreid, of vangen het verspreide geluid op). 

 

tasminn etasminn agnau devā annaṃ juhvati | tasyā āhuter retaḥ sambhavati 

|| ChUp_5,7.2 || 

2. In dat, in dít vuur [de Man] offeren de goden het Voedsel (annam). Uit 

die offergave ontstaat Zaad (retas). 



232                                       HOOFDSTUK V 

 

Het overige is gelijk [aan de voorgaande verzen]. Zij offeren voedsel — dat wil 

zeggen: bereid (saṃskṛtam) voedsel zoals rijst enzovoort. Uit die offergave 

ontstaat het zaad. 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya saptamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zevende deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 8 

yoṣā vāva gautamāgniḥ | tasyā upastha eva samit | yad upamantrayate sa 

dhūmaḥ | yonir arciḥ | yad antaḥ karoti te 'ṅgārāḥ | abhinandā visphuliṅgāḥ 

|| ChUp_5,8.1 || 

1. De Vrouw (Yoṣā) is waarlijk het Vuur, O Gautama. De schoot (upastha) 

is haar brandhout. Het uitnodigen (upamantrayate) is de rook. De vulva 

(yoni) is de vlam. Het naar binnen brengen (yad antaḥ karoti) zijn de 

gloeiende kolen. De genietingen (abhinandāḥ) zijn de vonken. 

De Vrouw is waarlijk het Vuur. Haar schoot is het brandhout. [Waarom?] Want 

daardoor wordt zij 'aangewakkerd' (samidhyate) voor het voortbrengen van 

zonen en dergelijke. Het uitnodigen — [het wenken of de paringsroep] — is de 

rook. Omdat de uitnodiging voortkomt uit de vrouw [net zoals rook uit het 

brandhout komt]. De Yoni is de vlam. Vanwege de roodheid (lohitatvāt) [van 

het orgaan, net als vuur]. Het naar binnen brengen [penetratie] zijn de gloeiende 

kolen. Vanwege de verbinding met het vuur [hitte/wrijving]. De genietingen 

zijn de vonken. Dit zijn de 'deeltjes van geluk' (sukha-lavā); [ze zijn vonken] 

vanwege hun kleinheid/kortstondigheid (kṣudratvāt). 

 

tasminn etasminn agnau devā reto juhvati | tasyā āhuter garbhaḥ saṃbhavati 

|| ChUp_5,8.2 || 

2. In dat, in dít vuur [de Vrouw] offeren de goden het Zaad (retas). Uit die 

offergave ontstaat de Foetus (garbha). 

"In dat, in dít vuur offeren de goden het zaad. Uit die offergave ontstaat de 

foetus." Op deze wijze zijn het waarlijk de 'Wateren' (āpaḥ) die — via de 

volgorde (krama) van de offers van Geloof (Śraddhā), Soma, Regen, Voedsel 

en Zaad — de Foetus zijn geworden. Omdat water inherent is (samavāyitvāt) 
aan de offergave, is het de bedoeling om de nadruk (prādhānya) op water te 

leggen in de uitspraak: 'Bij de vijfde offergave worden de wateren Mens 

genoemd'. Het is echter niet zo dat alleen water de effecten zoals Soma begint 

te vormen. Noch is het water [waarover we spreken] onvermengd (a-trivṛtkṛta). 

(In de Vedische fysica zijn alle grove elementen mengsels van vuur, water en 



HOOFDSTUK V                                             233 

 

aarde). Maar zelfs als ze vermengd zijn, zien we dat specifieke namen worden 

verkregen — zoals 'Dit is Aarde', 'Dit is Water', 'Dit is Vuur' — op basis van 

welk element overheerst (bāhulya). Daarom worden de elementen gezamenlijk 

— die inherent zijn aan de rituele handeling (karma) en die de effecten zoals 

Soma vormen — aangeduid als 'Water', omdat water overheerst. Want men ziet 

een overvloed aan vloeistof (drava) in Soma, Regen, Voedsel, Zaad en 

Lichamen. En het lichaam bevat veel vloeistof, ook al is het [in essentie] aards 

(pārthiva). Daar [in de vrouw], wanneer de vijfde offergave geofferd is, zijn de 

wateren in de vorm van zaad de foetus geworden.  

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasyāṣṭamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het achtste deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 9 

iti tu pañcamyām āhutāv āpaḥ puruṣavacaso bhavantīti | sa ulbāvṛto garbho 

daśa vā nava vā māsān antaḥ śayitvā yāvad vātha jāyate || ChUp_5,9.1 || 

1. 'Zo worden waarlijk bij de vijfde offergave de wateren aangeduid met 

het woord Mens (puruṣa-vacasaḥ).' Die foetus (garbha), omhuld door het 

vlies (ulba), ligt binnenin gedurende tien of negen maanden — of zolang als 

[het duurt] — en wordt dan geboren. 

[De zin] 'Zo worden waarlijk bij de vijfde offergave...', enzovoort, betekent dat 

hiermee één vraag [namelijk de vijfde vraag van de koning] is uitgelegd. In de 

Vājasaneyaka (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad) wordt gezegd dat de ziel, na 

teruggekeerd te zijn van de Hemelse Wereld en achtereenvolgens de Aarde, de 

Man en de Vrouw te zijn binnengegaan, weer opstaat in de wereld. Dat wordt 

hier terloops (prāsaṅgikam) vermeld. En hier begint ook de aanloop 

(upakrama) naar het antwoord op de eerste vraag [uit 5.3.2]: "Weet jij 
waarheen de schepselen hiervandaan gaan?" Die foetus is de vijfde specifieke 

transformatie (pariṇāma) van de wateren, die inherent zijn aan de offer-

handeling en die worden aangeduid met het woord 'Geloof' (Śraddhā). 'Omhuld 

door het vlies (ulba)': omwikkeld/bedekt door de Jarāyu (baarmoedervlies). Hij 

ligt 'binnenin' — in de buik/baarmoeder (kukṣi) van de moeder. Gedurende tien 

of negen maanden. 'Of zolang als' (yāvad vā): gedurende welke tijd dan ook, 

korter of langer. 'En dan' (atha) — daarna — wordt hij geboren. 

De beschrijving 'Omhuld door het vlies', enzovoort, wordt gegeven met als doel 

[het opwekken van] onthechting/afkeer (vairāgya). Want het is een ellende 

(kaṣṭam) om in de moederschoot te liggen: Die gevuld is met urine, ontlasting, 

gassen (vāta), gal en slijm. De foetus is daarmee besmeurd. Hij is bedekt door 

het vlies als door een onrein kleed. Hij is ontstaan uit het onreine zaad van 



234                                       HOOFDSTUK V 

 

bloed en sperma. Hij groeit doordat de sappen van wat de moeder eet en drinkt 

bij hem binnenkomen. Zijn vermogens (śakti), kracht, viriliteit, uitstraling, 

intelligentie en beweging zijn geblokkeerd (niruddha). En dan is er de geboorte: 

het naar buiten komen, wat nog ellendiger (kaṣṭatara) is, terwijl hij samen-

geperst wordt door de opening van de Yoni. Dit alles doet men begrijpen om 

onthechting op te wekken. Want [in zo'n toestand] is zelfs een kort moment 

(muhūrta) ondraaglijk, laat staan het binnenin liggen voor tien of negen 

maanden — wat een extreem lange tijd is. 

 

sa jāto yāvadāyuṣaṃ jīvati | taṃ pretaṃ diṣṭam ito 'gnaya eva haranti yata 

eveto yataḥ saṃbhūto bhavati || ChUp_5,9.2 || 

2. Wanneer hij geboren is, leeft hij zolang zijn levensduur reikt (yāvad 

āyuṣam). Wanneer hij gestorven (preta) is, dragen zij hem van hier naar de 

bestemming (diṣṭam) [het Vuur], naar het Vuur zelf, vanwaar hij gekomen 

was en waaruit hij ontstaan was. 

Hij, die aldus geboren is, leeft zolang de levensduur reikt. Dat wil zeggen: 

zolang de levensduur, die door zijn [vorig] karma verdiend is (karma-arjitam), 

duurt. Zo lang leeft hij, oftewel: houdt hij de levensadems vast. Hem — die 

persoon die geboren was en wiens levensduur nu is uitgeput (kṣīṇa-āyuṣam), 

die vertrokken is (pretam), oftewel dood is... ...[dragen zij] naar de 'Diṣṭam'. 

Met Diṣṭam wordt de Tijd (Kāla) bedoeld (oftewel het Einde/De Dood). Ofwel 

betekent Diṣṭam 'Karma' (het Lot). Want men sterft door de uitputting van dat 

karma. 'Van hier' — uit deze wereld. 'Dragen zij naar het Vuur' — de priesters 

(ṛtvijaḥ) dragen hem naar het Vuur [de brandstapel]. Want hij is iemand die 

bevoegd was tot rituelen (adhikṛta). [Ze brengen hem] 'vanwaar hij gekomen 

was'. Namelijk: van welk Vuur [het Agnihotra-vuur, waarmee de reis begon in 

5.4.1] hij hiervandaan vertrokken was. En 'waaruit hij ontstaan was' — namelijk 

uit het [Vijfde] Vuur van de vijfde offergave, enzovoort. De betekenis is: zij 

offeren hem daar opnieuw (punar api tatra eva juhvati).  

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya navamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het negende deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 10 

tad ya itthaṃ viduḥ | ye ceme 'raṇye śraddhā tapa ity upāsate | te 'rciṣam 

abhisaṃbhavanti | arciṣo 'haḥ | ahna āpūryamāṇapakṣam | 

āpūryamāṇapakṣād yān ṣaḍ udaṅṅ eti māsāṃs tān || ChUp_5,10.1 ||  



HOOFDSTUK V                                             235 

 

māsebhyaḥ saṃvatsaram | saṃvatsarād ādityam | ādityāc candramasam | 

candramaso vidyutam | tat puruṣo 'mānavaḥ | sa enān brahma gamayati | eṣa 

devayānaḥ panthā iti || ChUp_5,10.2 || 

1. Zij nu die dit aldus weten [de leer van de Vijf Vuren], en zij die in het 

woud Geloof (Śraddha) en Ascese (Tapas) vereren: zij gaan [na de dood] op 

in het Licht (Arcis). Van het Licht naar de Dag. Van de Dag naar de 

Wassende Maan. Van de Wassende Maan naar de zes maanden waarin de 

zon noordwaarts gaat. 

2. Van de Maanden naar het Jaar. Van het Jaar naar de Zon. Van de Zon 

naar de Maan. Van de Maan naar de Bliksem. Daar is een Persoon die 

niet-menselijk (amānava) is. Hij leidt hen naar Brahman. Dit is het Pad van 

de Goden (Devayāna). 

(1, 2) De vraag “waarheen vertrekken de wezens van hieruit?” is nu aan de 

orde en moet beslist worden. Hier wordt gesproken over hen die daartoe 

bevoegd zijn: de huishouders (gṛhastha’s) die op de juiste wijze het inzicht 

hebben in de leer van de vijf vuren, namelijk: wij zijn in volgorde voortgekomen 
uit de vuren van de hemelwereld enzovoort en zijn zelf van de aard van vuur — 

zij die dit aldus weten. 

Vraag: Hoe weten wij dat met “zij die dit zo weten” juist huishouders bedoeld 

zijn en niet anderen? 

Antwoord: Omdat later zal worden gezegd dat huishouders die dit niet weten, 

maar zich uitsluitend toeleggen op rituelen en liefdadigheid, via rook enzovoort 

naar de maan gaan. Zij die echter in het woud verblijven — de vaikhānasa’s, 

rondtrekkende asceten (parivrājaka’s) — en geloof en ascese beoefenen, gaan 

samen met degenen die dit weten langs het pad dat met de vlam (arciṣ) begint. 

Op grond van context en vanwege hun verbondenheid met offerrituelen worden 

hier primair huishouders bedoeld. 

Vraag: Men zou kunnen tegenwerpen: ook brahmacārins bestaan, zowel in 

dorpen als in het woud; hoe kan dit onderscheid dan standhouden? 

Antwoord: Dit is geen bezwaar: op grond van Purāṇa’s en Smṛti’s zijn de 

permanente celibatairen (naiṣṭhika-brahmacārins), die het zaad omhoog hebben 

gericht (ūrdhvaretas), reeds inbegrepen en behoeven zij geen afzonderlijke 

vermelding. 

Vraag: Maar als het hebben van celibaat op zichzelf al voldoende is voor het 

volgen van het hogere pad, zou kennis dan niet overbodig worden? 

Antwoord: Nee, want deze uiteenzetting is bedoeld met het oog op 

huishouders. Voor huishouders die dit inzicht niet hebben, is van nature het 

zuidelijke pad — beginnend met rook — vastgesteld; maar voor hen die dit wél 



236                                       HOOFDSTUK V 

 

weten en het gemanifesteerde Brahman (saguṇa brahman) kennen, geldt op 

grond van schriftelijke aanwijzingen het hogere pad. 

Vraag: Waarom volgen huishouders niet standaard het hogere pad, gezien hun 

vele vedische rituelen? 

Antwoord: Omdat zij niet volledig zuiver zijn: gehechtheid en afkeer ontstaan 

uit relaties met vrienden en vijanden; verdienste en schuld ontstaan uit geweld 

en begunstiging; geweld, onwaarheid, bedrog en seksuele omgang zijn 

onvermijdelijke oorzaken van onzuiverheid. Daarom zijn zij niet volkomen 

zuiver en is het hogere pad voor hen niet vanzelfsprekend. Zij daarentegen die 

geweld, onwaarheid en bedrog hebben opgegeven, die vrij zijn van begeerte en 

afkeer, zijn zuiver van geest; voor hen is het hogere pad passend. Daarom 

zeggen de Purāṇa’s: “De wijzen die nageslacht voortbrachten, kozen de 

begraafplaatsen; de wijzen die geen nageslacht voortbrachten, bereikten 
onsterfelijkheid.” 

Vraag: Als zowel huishouders die dit weten als woudbewoners hetzelfde pad 

volgen en dezelfde onsterfelijkheid bereiken, zou kennis voor de 

woudbewoners zinloos worden en zou er tegenspraak met de Schrift ontstaan. 

Antwoord: Dat is echter niet zo, want hier wordt onsterfelijkheid bedoeld als 

verblijf in de wereld van Brahman tot aan de kosmische ontbinding. 

Vraag: De absolute onsterfelijkheid daarentegen — het definitieve bevrijd zijn 

— wordt elders bedoeld wanneer de Schrift zegt: “Zij gaan daar niet langs het 

zuidelijke pad,” of: “Wie Hem niet kent, geniet Hem niet.” 

Antwoord: Ook is er geen tegenspraak met uitspraken als: “Zij keren niet 

terug”, want de toevoeging “naar deze menselijke wereld” impliceert dat er 

geen terugkeer hierheen is, niet dat er in het geheel geen terugkeer bestaat. 

Degenen die de werkelijkheid kennen als één zonder tweede gaan helemaal niet 

langs het pad van vlam enzovoort, maar realiseren direct Brahman: “Brahman 
zijnde, gaat hij op in Brahman.” “Zijn levensademen trekken niet uit; zij 

worden hier zelf opgelost.” 

Daarom wordt begrepen dat het gaan langs de nāḍī’s met de levensademen 

behoort tot de verering van het gekwalificeerde Brahman (saguṇa-

brahmopāsanā), en dat de daar verkregen onsterfelijkheid niet het directe, 

absolute mokṣa is. Daarom: de huishouders die de leer van de vijf vuren 

kennen, en zij die in het woud verblijven — vānaprastha’s, parivrājaka’s en 

permanente brahmacārins — die met geloof en ascese vereren, bereiken allen 

via het pad beginnend met de vlam de wereld van Brahman. 

Dit is het pad van de goden (devayāna), eindigend in de Satyaloka, niet buiten 

de nāḍī’s, zoals ook blijkt uit de mantra: “Tussen vader en moeder door …” 



HOOFDSTUK V                                             237 

 

 

atha ya ime grāma iṣṭāpūrte dattam ity upāsate | te dhūmam abhisaṃbhavanti 

| dhūmād rātrim | rātrer aparapakṣam | aparapakṣād yān ṣaḍ dakṣiṇaiti 

māsāṃs tān | naite saṃvatsaram abhiprāpnuvanti || ChUp_5,10.3 || 

3. Nu, zij die in het dorp offers (iṣṭa), maatschappelijke werken (pūrta) en 

aalmoezen (datta) vereren [uitvoeren]: zij gaan [na de dood] op in de Rook 

(dhūma). Van de Rook naar de Nacht. Van de Nacht naar de latere 

[donkere] maanhelft (aparapakṣa). Van de donkere maanhelft naar de zes 

maanden waarin de zon zuidwaarts gaat. Zij bereiken het Jaar 

(saṃvatsara) niet. 

"Nu" (atha) dient om een ander onderwerp te introduceren. Zij, de huisvaders, 

die in het dorp...  Het woord "dorp" (grāma) is een specifiek kenmerk van 

huisvaders, om hen te onderscheiden van de woudbewoners (araṇya-vāsi). (Net 

zoals "woud" het kenmerk was voor kluizenaars en monniken in het vorige 

deel). [Zij die] Iṣṭāpūrte en Dattam [vereren]: Iṣṭam: Vedische rituelen zoals het 

Agnihotra. Pūrtam: Het aanleggen van waterreservoirs, putten, vijvers, tuinen, 

enzovoort (maatschappelijke werken). Dattam: Het geven van rijkdom aan 

waardigen buiten het altaar, naar vermogen (aalmoezen). Zij vereren/beoefenen 

(upāsate) dit soort zaken, zoals dienstbaarheid en bescherming. Het woordje iti 
("aldus") impliceert hier de verschillende soorten van deze handelingen. Omdat 

zij verstoken zijn van visie/kennis (darśana-varjitatvāt), bereiken zij de Rook 

(dhūma) — dat wil zeggen: de godheid die zich identificeert met rook. Door die 

[godheid] geleid, gaan zij van de Rook naar de Nacht (de godheid van de 

nacht). Van de Nacht naar de donkere maanhelft (de godheid van de afnemende 

maan). Van de donkere maanhelft naar de zes maanden waarin de Zon (Savitṛ) 

naar het zuiden gaat (dakṣiṇā). De betekenis is: zij bereiken de godheden die 

heersen over de zes maanden van de zuidelijke weg (Dakṣiṇāyana). Omdat 

deze godheden als groep optreden, wordt het meervoud "maanden" gebruikt. 

Deze uitvoerders van rituelen (karmiṇaḥ) bereiken het Jaar (saṃvatsara) niet.  

Vraag: Waarom wordt dit expliciet gezegd? 

Antwoord: Omdat het Noordelijke en Zuidelijke pad beide delen zijn van het 

ene Jaar. Bij het Noordelijke pad (voor de kenners) werd gezegd dat men van de 

(noordelijke) maanden naar het Jaar gaat. Men zou kunnen denken dat men 

hier, komende van de (zuidelijke) maanden — die ook deel zijn van het jaar — 

eveneens naar het Jaar zou gaan. Om die logische gevolgtrekking te ontkennen 

(pratiṣidhyate), zegt de tekst: "Zij bereiken het Jaar niet." 

 

māsebhyaḥ pitṛlokam | pitṛlokād ākāśam | ākāsāc candramasam | eṣa somo 

rājā | tad devānām annam | taṃ devā bhakṣayanti || ChUp_5,10.4 || 



238                                       HOOFDSTUK V 

 

4. Van de Maanden [gaat hij] naar de Wereld van de Voorvaderen 

(Pitṛloka). Van de Wereld van de Voorvaderen naar de Ruimte (Ākāśa). 

Van de Ruimte naar de Maan (Candramas). Dit is Koning Soma. Dat is het 

voedsel van de goden. De goden eten hem. 

Van de Maanden [gaat hij] naar de Wereld van de Voorvaderen, van daar naar 

de Ruimte, en van de Ruimte naar de Maan.  

Vraag: Wie is dat, die door hen bereikt wordt?   

Antwoord: [Het is] de Maan, die hier in de tussenruimte gezien wordt: Koning 

Soma, [de heer] van de Brahmanen. Dat is het voedsel van de goden. Die Maan 

— dat voedsel — eten de goden, zoals Indra en de anderen. Daarom: zij die via 

het pad van Rook enzovoort gaan en 'Maan geworden zijn' (candra-bhūtāḥ), de 

uitvoerders van rituelen (karmiṇaḥ), worden door de goden gegeten. 

Tegenwerping: Maar als zij 'voedsel' worden en door de goden gegeten 

worden, dan zou het uitvoeren van offers (iṣṭa) en dergelijke nutteloos 

(anarthāya) zijn [of zelfs schadelijk]! 

Antwoord: Dit is geen fout. Omdat met 'voedsel' hier slechts bedoeld wordt dat 

zij een middel tot genot/dienstbaarheid (upakaraṇa-mātra) zijn. Want zij 

worden door de goden niet gegeten door happen in de mond te stoppen (kavala-
utkṣepeṇa). Hoe dan wel? Zij worden voor de goden slechts middelen tot genot, 

net zoals vrouwen, vee en bedienden [dat voor mensen zijn]. We zien immers 

dat het woord 'voedsel' gebruikt wordt voor middelen/ondergeschikten, zoals in: 

'Vrouwen zijn voedsel', 'Vee is voedsel voor de handelaren', 'Het volk is voedsel 

voor de koningen'. En het is niet zo dat vrouwen en dergelijke, hoewel ze 

objecten van genot zijn voor mannen, zelf geen genot ervaren. Daarom: hoewel 

de uitvoerders van rituelen objecten van genot zijn voor de goden, zijn ze zelf 

ook gelukkig (sukhinaḥ) en spelen ze met de goden. [Over hun lichaam:] Hun 

lichaam, dat geschikt is voor het ervaren van geluk in de maansfeer, is gemaakt 

van water (āpyam). 

Dit werd eerder gezegd [in de Pañcāgni Vidyā, 5.4.2]: 'De wateren, aangeduid 

als Geloof, geofferd in het hemelse vuur, worden Koning Soma'. Die wateren, 

die inherent zijn aan de rituele handeling en vergezeld gaan van de andere 

elementen, bereiken de hemelse wereld, verkrijgen de staat van de Maan en 

vormen de lichamen van degenen die offers en dergelijke vereren. En bij de 

laatste offergave — het lichaam [crematie] — die in het vuur geofferd wordt: 
wanneer het lichaam door het vuur verbrand wordt, stijgen de wateren daaruit 

op, samen met de rook. Zij omhullen de offerheer (yajamāna), bereiken de 

maansfeer en fungeren — net als klei en stro [bij het bouwen van een huis] — 

als het materiaal voor zijn nieuwe hemelse lichaam. Met dat lichaam, dat 



HOOFDSTUK V                                             239 

 

daaruit ontstaan is, verblijven zij daar en genieten zij de vruchten van hun 

offers. 

 

tasmin yavātsaṃpātam uṣitvāthaitam evādhvānaṃ punar nivartante | ākāśam 

| ākāśād vāyum | vāyur bhūtvā dhūmo bhavati | dhūmo bhūtvābhraṃ bhavati 

|| ChUp_5,10.5 || 

5. Nadat hij daar [op de Maan] verbleven heeft tot de uitputting van zijn 

verdienste (yāvat sampātam), keert hij vervolgens (atha) langs diezelfde weg 

terug (punar nivartate): Naar de Ruimte (Ākāśa). Van de Ruimte naar de 

Wind (Vāyu). Nadat hij Wind is geworden, wordt hij Rook (Dhūma). Nadat 

hij Rook is geworden, wordt hij Nevel (Abhra). 

'Zolang als Sampāta': Sampāta betekent karma, omdat men daardoor 

'samenkomt/opstijgt' (sampatanti) of 'valt' (patanti). De betekenis is: tot de 

uitputting (kṣaya) van het karma dat de oorzaak was van dat genot. Zolang 

verblijft hij in die maansfeer. 'Vervolgens' (atha) — onmiddellijk daarna — 

'keert hij terug langs diezelfde weg' — het pad dat nu beschreven zal worden. 

Uit het gebruik van de woorden 'hij keert wederom (punar) terug', wordt 

begrepen dat hij ook in het verleden al vaak naar de maansfeer is gegaan en is 

teruggekeerd. Daarom: in deze wereld verzamelen ze karma door offers (iṣṭa) 

enzovoort, gaan naar de Maan, en bij de uitputting daarvan keren ze terug. Men 

kan daar [op de Maan] geen moment langer blijven [dan het karma toelaat]. 

[Waarom?] Omdat het karma dat de oorzaak was van het verblijf, uitgeput is. 

Net als een lamp [uitgaat] bij de uitputting van de olie.  

Vraag: Wanneer het karma waarmee men naar de maansfeer opsteeg volledig 

is uitgeput, vindt dan de afdaling plaats zonder dat er nog karma over is? Of is 

er nog een restant (sa-avaśeṣa)? 

Antwoord: Wat maakt het uit? 

Tegenwerping: Als al het karma volledig uitgeput zou zijn, dan zou iemand die 

in de maansfeer verblijft daar Moksha (bevrijding) bereiken! [Want zonder 

karma is er geen oorzaak voor wedergeboorte]. Of hij zou daar voor altijd 

moeten blijven [als er geen oorzaak is om te vallen]. Bovendien zou het niet 

mogelijk zijn dat iemand die terugkeert hier een nieuw lichaam of genot 

verkrijgt [zonder karma]. En het zou in strijd zijn met de Smṛti-teksten die 

zeggen: 'Daarna, met het restant (śeṣa)...' (Gautama Dharma Sutra 11.29). 

Antwoord: Is het niet zo dat er in de mensenwereld, naast de offers (iṣṭāpūrta) 

en aalmoezen [die naar de maan leiden], nog vele andere handelingen mogelijk 

zijn die leiden tot het aannemen van een lichaam? En de vruchten daarvan 

worden niet op de maan genoten. Daarom zijn die [andere karmas] niet 

uitgeput. Alleen de karmas die de oorzaak waren voor het opstijgen naar de 



240                                       HOOFDSTUK V 

 

maansfeer, zijn uitgeput. Er is dus geen tegenspraak. En het woord 'restant' 

(śeṣa in de teksten) is niet in tegenspraak, omdat het verwijst naar het algemene 

feit dat er nog karma is. Daarom is er geen sprake van de fout dat men daar [op 

de maan] bevrijding zou bereiken. Want het is mogelijk dat één enkel wezen 

handelingen heeft verricht die leiden tot tegenstrijdige resultaten, zoals genot in 

vele verschillende soorten lichamen/baarmoeders (yoni). En het is niet logisch 

dat alle karma in één enkel leven uitgeput raakt. (Bijvoorbeeld: de zonde van 

brahmanenmoord kan vele levens duren). En voor wezens die in een staat van 

totale onwetendheid verkeren (zoals planten of stenen), is het onmogelijk om 

[nieuw] karma te verrichten dat hen eruit haalt [dus ze moeten oud karma 

hebben om weer te stijgen]. Daarom vindt in één leven niet de consumptie 

(upabhoga) van alle karmas plaats.  

Sommigen zeggen dat bij de dood de specifieke set karmas die het nieuwe leven 

start, alle andere karmas vernietigt/overheerst. Dit is onjuist. Want handelingen 

die bedoeld zijn om bijvoorbeeld een apenlichaam te krijgen, kunnen niet 

vernietigd worden door handelingen die leiden tot een goddelijk lichaam, noch 

kunnen ze tegelijkertijd vrucht dragen. Daarom blijft er een 'restant' (śeṣa / 

anuśaya) over. Vanwege dit restant, nadat het [Maan-]karma genoten is, is 

wedergeboorte (samsāra) logisch. Wat is die weg waarlangs ze terugkeren? Er 

wordt gezegd: 'Zoals ze gegaan zijn (yathā-itam)'.  

Tegenwerping: Maar de heenweg was: Maanden => Voorouders => Ruimte 

=> Maan. De terugweg is niet zo (Ruimte => Wind...). Dus hoe kan de tekst 

zeggen 'zoals ze gegaan zijn'? 

Antwoord: Dit is geen fout. Omdat het bereiken van de Ruimte (Ākāśa) en de 

Aarde in beide gevallen gelijk is. En de regel is niet 'exact zoals gegaan', maar 

'ook op een andere manier'. De uitdrukking 'zoals gegaan' dient slechts als een 

indicatie (upalakṣaṇa). Eerst bereiken ze de fysieke Ruimte (bhautikam 
ākāśam). De wateren die hun lichaam vormden in de maansfeer [het Soma-

lichaam], lossen op (vilīyante) wanneer het karma dat het genot veroorzaakte, 

uitgeput is. Net als boter/ghee smelt en oplost in contact met vuur. Die 

opgeloste [zielen], die zich in de tussenruimte bevinden, worden subtiel 

(sūkṣma) als de Ruimte. Vanuit de Ruimte worden ze Wind (Vāyu). Gevestigd 

in de wind, lucht geworden zijnde, worden ze heen en weer geblazen 

(udyamāna). De ziel met uitgeput karma wordt 'Wind'. Nadat hij Wind is 

geworden, wordt hij samen met die [luchtelementen] Rook (Dhūma). Nadat hij 

Rook is geworden, wordt hij Nevel (Abhra). Abhra is een vorm die enkel water 

draagt/kan bevatten (ab-bharaṇa), [maar nog niet regent]. 

 



HOOFDSTUK V                                             241 

 

abhraṃ bhūtvā megho bhavati | megho bhūtvā pravarṣati | ta iha vrīhiyavā 

oṣadhivanaspatayas tilamāsā iti jāyante 'to vai khalu durniṣprapataram | yo 

yo hy annam atti yo retaḥ siñcati tad bhūya eva bhavati || ChUp_5,10.6 || 

6. Nadat hij Nevel (abhra) is geworden, wordt hij Wolk (megha). Nadat hij 

Wolk is geworden, regent hij neer (pravarṣati). Zij worden hier geboren als 

rijst (vrīhi) en gerst (yava), kruiden (oṣadhi) en bomen (vanaspati), sesam 

(tila) en bonen (māṣa). Daaruit is het waarlijk zeer moeilijk om te 

ontsnappen (durniṣprapatara). Want wie ook dat voedsel eet en wie ook 

zaad (retas) uitstort: dat wordt hij wederom. 

'Nadat hij Nevel is geworden...' Van daaruit wordt hij een Wolk die in staat is 

tot beregening (secana-samartha). Nadat hij Wolk is geworden, regent hij neer 

op de hooggelegen plaatsen (unnateṣu). De betekenis is: de ziel met resterend 

karma (śeṣa-karmā) valt naar beneden in de vorm van regenstromen. "Zij 

worden hier geboren als rijst, gerst, kruiden, bomen, sesam, bonen en 

dergelijke." (Het meervoud wordt gebruikt omdat de zielen met uitgeput karma 

talrijk zijn; in de vorige fasen [wolk/nevel] waren ze éénvormig en dus 

enkelvoudig). [Durniṣprapatara: Moeilijk om uit te ontsnappen] Omdat degenen 

die met de regen naar beneden vallen, terechtkomen op duizenden plekken 

zoals berghellingen, onbegaanbare gebieden (durga), rivieren, zeeën, wouden 

en woestijnen (maru)... Daarom, om die reden, is het waarlijk 'zeer moeilijk om 

daaruit te ontsnappen' (dur-niṣ-prapatara). (Het woord prapatara betekent hier 

niṣ-kramaṇa / naar buiten gaan). 

Want als ze door waterstromen van de berghelling worden meegevoerd, 

bereiken ze rivieren, en vandaar de zee. Daar worden ze opgegeten door 

zeemonsters (makara). Die worden weer door anderen gegeten. Daar, in de zee 

opgelost (vilīnāḥ) samen met het zeemonster, worden ze door wolken 

opgezogen en vallen ze met de regen weer in een woestijn of op een 

onbereikbare rots. Soms worden ze gedronken door slangen of herten en door 

anderen gegeten. En die weer door anderen. Zo kunnen ze eindeloos 

rondzwerven (parivarteran). Of soms worden ze geboren in planten die niet 

gegeten worden (abhakṣya), en drogen ze daar uit. Zelfs als ze geboren worden 

in eetbare planten, is de verbinding met het lichaam van een zaad-uitstorter 

(retaḥ-sig) zeer zeldzaam (durlabha), omdat er zoveel planten zijn. Daarom is 

het moeilijk om eruit te komen. 

Ofwel betekent het: vanuit deze staat van rijst en gerst is het 'nog moeilijker' om 
eruit te komen (dur-nirgama-taram). De staat van rijst zijn is al moeilijk (dur-

niṣ-prapata); maar de verbinding met een zaad-uitstorter (man) is nog 

moeilijker (dur-niṣ-prapata-tara). (Noot: Śaṅkara leest hier grammaticaal een 

weggelaten 't' om de vergrotende trap aan te duiden). Want vaak worden ze 

gegeten door celibatairen (ūrdhvaretas), kinderen, impotenten of bejaarden, en 



242                                       HOOFDSTUK V 

 

vergaan ze halverwege [in de spijsvertering] zonder nageslacht te worden. 

Slechts soms, door puur toeval (kākatālīya), worden ze gegeten door vruchtbare 

mannen (retaḥ-sig). Pas dan verkrijgt het karma de kans om te werken. 

[Hoe gebeurt dit?] 'Wie ook dat voedsel eet' — waarmee de zielen (anuśayin) 

verbonden zijn — 'en wie zaad uitstort in de vrouw tijdens de vruchtbare 

periode'... 'Dat wordt hij wederom (tad bhūya eva bhavati)'. Dat wil zeggen: hij 

neemt die gedaante (ākṛti) aan. De ziel (anuśayī) gaat in de vorm van zaad de 

baarmoeder van de vrouw binnen. Omdat het zaad doordrongen is van de vorm 

van de zaad-uitstorter (de vader), neemt de ziel de vorm van de vader aan. 

(Zoals de Schrift zegt: "Uit alle ledematen is de kracht [zaad] voortgekomen"). 

Daarom wordt uit een mens een mens geboren en uit een koe een koe. 

Vraag: Worden de zielen die uit de maan vallen zelf geboren als planten (en 

ervaren ze het leven van een plant), of kleven ze er slechts aan vast? 

Antwoord: Degenen die niet via de maan gaan maar hier door slechte daden 

direct als planten worden geboren, die ervaren dat bestaan wél (met pijn en 

bewustzijn), omdat ze daar hun karma uitwerken. Maar voor de zielen die van 

de Maan terugkeren (anuśayin), is de staat van rijst/gerst niet hun eigen 

lichaam. Ze verblijven er slechts in, als in een huis, zonder het plezier en de pijn 

van de plant te voelen. Ze zijn bewusteloos (mūrchitāḥ). 

Tegenwerping: Maar de Schrift zegt: 'De ziel gaat van lichaam naar lichaam 

met bewustzijn (savijñāna)'. Hoe kan hij dan onbewust zijn in de plant?  

Antwoord: Dat geldt voor de overgang van het ene actieve lichaam naar het 

andere (zoals in dromen of bij sterven). Maar bij de terugkeer van de Maan is 

het anders. Het 'hemelse lichaam' (water-lichaam) is gesmolten/vergaan, Het 

'nieuwe lichaam' (mens/dier) is nog niet gevormd, In de tussentijd (regen, plant, 

voedsel, zaad) bevindt de ziel zich in een staat van 'bezwijming' of verdoving 

(mūrchita), vergelijkbaar met iemand die door een klap met een hamer 

(mudgara) bewusteloos is geslagen en van de ene plek naar de andere wordt 

gedragen. Hij is er wel, maar merkt het niet. 

Als hij wel bewust zou zijn tijdens het maaien, dorsen en koken van de rijst, zou 

dat een helse ervaring (naraka-anubhava) zijn. Dat zou betekenen dat de goede 

werken (iṣṭāpūrta) van de huishouder uiteindelijk tot de hel leiden, wat in strijd 

is met de Veda's en de logica dat rituelen geen onheil brengen. Daarom: tijdens 

de fase van regen, plant en voedsel is de ziel aanwezig, maar in een slapende 
toestand (suṣupti / mūrchā), wachtend tot hij in een baarmoeder komt waar zijn 

karma weer actief kan worden. 

En men kan niet afleiden dat Vedische offers leiden tot een 'dubbel resultaat' 

(hemel én hel) omdat ze gepaard gaan met geweld (hiṃsā) [tegen dieren]. 

Omdat dat geweld door de Geschriften wordt voorgeschreven (śāstra-codita). 



HOOFDSTUK V                                             243 

 

(De regel is Ahimsa, maar de uitzondering is het offer). Zelfs als men zou 

toegeven dat het [offer-geweld] een oorzaak van onrechtvaardigheid (adharma) 

is... ...dan nog is het logisch dat Vedische handelingen geen gevolgen van lijden 

initiëren. Omdat die [zonde] verwijderd kan worden door mantra's, net zoals [de 

werking van] gif enzovoort [verwijderd wordt]. Net zoals het eten van gif 

[onschadelijk wordt gemaakt] door middel van een mantra. 

 

tad ya iha ramaṇīyacaraṇā abhyāśo ha yat te ramaṇīyāṃ yonim āpadyeran 

brāhmaṇayoniṃ vā kṣatriyayoniṃ vā vaiśyayoniṃ vā | atha ya iha 

kapūyacaraṇā abhyāśo ha yat te kapūyāṃ yonim āpadyerañ śvayonim vā 

sūkarayoniṃ vā caṇḍālayoniṃ vā || ChUp_5,10.7 || 

7. Daarom: zij die hier van aangenaam gedrag (ramaṇīya-caraṇā) zijn: 

voor hen is er het vooruitzicht (abhyāśaḥ) dat zij een aangename 

moederschoot zullen bereiken: een Brahmaan-schoot, een Kṣatriya-schoot 

of een Vaiśya-schoot. Maar zij die hier van stinkend/slecht gedrag (kapūya-

caraṇā) zijn: voor hen is er het vooruitzicht dat zij een stinkende/slechte 

moederschoot zullen bereiken: een honden-schoot, een varkens-schoot of 

een Caṇḍāla-schoot. 

Daar, onder die zielen met resterend karma (anuśayin): Zij die hier in de wereld 

'aangenaam' — oftewel mooi/goed (śobhana) — 'gedrag' (caraṇa) of karakter 

(śīla) hadden, worden 'mensen van aangenaam gedrag' genoemd. Dit duidt op 

mensen die een 'goed restant' (śobhana anuśaya) of verdienstelijk karma 

bezitten, gekenmerkt door dat aangename gedrag. (Want de aanwezigheid van 

een goed karmisch restant kan worden afgeleid bij mensen die vrij zijn van 

wreedheid (kraurya), leugens en bedrog). Door dat restant — dat 

verdienstelijke karma dat overgebleven is na het genieten op de maansfeer — 

zullen zij 'spoedig' (kṣipram) waarlijk... (Het woord 'dat' (yad) dient als 

bijwoordelijke bepaling). ...een aangename baarmoeder bereiken — een 

baarmoeder die vrij is van wreedheid enzovoort. [Namelijk] een Brahmaan-, 

Kṣatriya- of Vaiśya-baarmoeder, in overeenstemming met hun eigen karma. 

Maar zij die het tegenovergestelde zijn — gekenmerkt door 'stinkend' (kapūya) 

gedrag en een ongunstig karmisch restant — : Voor hen is er het vooruitzicht 

dat zij een 'stinkende' baarmoeder bereiken, overeenkomstig hun karma. Een 

'stinkende' baarmoeder is een verwerpelijke (jugupsita) baarmoeder, verstoken 

van verbinding met Dharma. [Namelijk] een honden-, varkens- of Caṇḍāla-
baarmoeder, precies in overeenstemming met hun karma. [Samenvatting:]  

Wat betreft de 'Tweemaal-geborenen' (dvijātayaḥ - de drie hogere kasten) van 

aangenaam gedrag: zolang zij vasthouden aan hun plichten en offers verrichten, 

gaan zij en keren zij terug via het pad van Rook, enzovoort. Telkens weer 



244                                       HOOFDSTUK V 

 

(punaḥ punar), als een waterrad (ghaṭīyantravat). Maar als zij Kennis (Vidyā) 

verkrijgen, dan gaan zij via het pad van Licht (Arcis) [en keren niet terug]. 

 

athaitayoḥ pathor na katareṇacana tānīmāni kṣudrāṇy asakṛdāvartīni 

bhūtāni bhavanti jāyasva mriyasveti | etat tṛtīyaṃ sthānam | tenāsau loko na 

saṃpūryate | tasmāj jugupseta | tad eṣa ślokaḥ || ChUp_5,10.8 || 

8. Maar via geen van deze twee paden [gaan zij]: zij worden deze kleine, 

steeds terugkerende (asakṛd-āvartīni) wezens, [waarvan gezegd wordt]: 

'Word geboren! Sterf!' Dit is de Derde Plaats (tṛtīya sthānam). Daardoor 

raakt die wereld ginds niet vol. Daarom dient men [voor dit bestaan] 

afschuw te hebben (jugupseta). Hierover is dit vers: 

Wanneer men zich echter niet wijdt aan Kennis (Vidyā), noch rituele 

handelingen zoals offers (iṣṭa) verricht.. ...dan gaat men via géén van beide 

genoemde paden (gekenmerkt door Licht of Rook). Zij worden deze 'kleine 

wezens' (kṣudrāṇi bhūtāni) — steekvliegen, muggen, wormen, enzovoort — die 

'steeds terugkeren'. De betekenis is: omdat ze van beide paden zijn afgevallen, 

worden ze herhaaldelijk geboren en sterven ze herhaaldelijk. De uitspraak 

'Word geboren! Sterf!' wordt genoemd als een nabootsing (anukaraṇa) van hun 

voortdurende reeks van geboorte en dood. Ofwel wordt het genoemd als de 

activiteit/het bevel van de Heer (Īśvara). De betekenis is: hun tijd wordt louter 

doorgebracht met geboorte en dood; er is voor hen geen tijd voor [religieuze] 

handelingen of [hemels] genot. Dit is de 'Derde Plaats', gekenmerkt door kleine 

schepselen, ten opzichte van de twee eerder genoemde paden voor hen die 

transmigreren. [Antwoord op de 4e vraag:] Omdat het zo is [dat zielen 

terugkeren of niet eens gaan], keren zelfs degenen die het Zuidelijke Pad gaan, 

weer terug. En voor degenen die onbevoegd zijn voor Kennis of Ritueel, is er 

helemaal geen vertrek via het Zuidelijke Pad [naar de Maan]. Daarom [door 

deze twee redenen] raakt die wereld ginds [de Maan] niet vol.  

Samenvatting van de antwoorden op de 5 vragen:1. De vijfde vraag ["Hoe 

water mens wordt"] is uitgelegd door de Kennis van de Vijf Vuren. 2. De eerste 

vraag ["Waar ze heen gaan"] is beantwoord door de beschrijving van het 

Zuidelijke en Noordelijke Pad. 3. De derde vraag ["Waar de paden scheiden"] is 

ook beantwoord: hoewel het werpen in het vuur [crematie] voor alle doden 

gelijk is, scheiden de paden zich daarna; sommigen gaan via het Licht, anderen 

via de Rook. 4. De tweede vraag ["Hoe ze terugkeren"] is beantwoord door te 

beschrijven hoe zij die de zes maanden van de zon bereiken, weer scheiden [via 

de Maan en terugkeer]. En de terugkeer van degenen met uitgeput karma is 

beschreven via de volgorde van Ruimte, enzovoort. 5. De vierde vraag 

["Waarom de wereld niet vol raakt"] is hier met eigen woorden beantwoord: 

"Daardoor raakt die wereld niet vol." 



HOOFDSTUK V                                             245 

 

Omdat de gang van Saṁsāra zo ellendig (kaṣṭā) is, daarom dient men er 

afschuw van te hebben (jugupseta). En omdat deze kleine wezens [in de derde 

plaats] elk moment lijden ervaren door geboorte en dood... ...en in een diepe, 

verschrikkelijke duisternis geworpen zijn, die moeilijk over te steken is, als een 

bodemloze oceaan zonder vlot, wanhopig over hun redding... ...daarom dient 

men afschuw — walging (bībhatsā) — te hebben voor een dergelijke gang van 

Saṁsāra. [Men dient te denken:] Moge ik niet vallen in zo'n verschrikkelijke 

oceaan van Saṁsāra. Met dit doel — om de [bevrijdende] Kennis van de Vijf 

Vuren te prijzen — is er dit vers: 

 

steno hiraṇyasya surāṃ pibaṃś ca | guros talpam āvasan brahmahā ca | ete 

patanti catvāraḥ pañcamaś cācaraṃs tair iti || ChUp_5,10.9 || 

9. De dief van goud, en de drinker van sterke drank (surā), hij die het bed 

van de leraar (guru) ontheiligt, en de moordenaar van een Brahmaan: deze 

vier vallen (patanti). En als vijfde: hij die met hen omgaat 

'De dief van goud': [specifiek] de steler van het goud van een Brahmaan. 'De 

drinker van sterke drank': terwijl hij een Brahmaan is. 'Hij die het bed van de 

leraar bewoont (āvasan)': [dat wil zeggen, hij die omgang heeft met] de 

echtgenote (dārān) [van de leraar]. 'En de Brahmahā': de moordenaar van een 

Brahmaan. Deze vier vallen [omlaag, uit hun kaste of in de hel]. En de vijfde is 

hij die met hen omgaat (ācaran). 

 

atha ha ya etān evaṃ pañcāgnīn veda na saha tair apy ācaran pāpmanā 

lipyate | śuddhaḥ pūtaḥ puṇyaloko bhavati ya evaṃ veda ya evaṃ veda || 

ChUp_5,10.10 || 

10. Maar hij die deze Vijf Vuren aldus kent, wordt niet besmet met zonde 

(pāpmanā), zelfs niet als hij met hen [de zondaars] omgaat. Zuiver (śuddha) 

en gelouterd (pūta), wordt hij een bewoner van een verdienstelijke wereld 

(puṇyaloka), hij die dit aldus weet, hij die dit aldus weet. 

Maar nu: hij die de Vijf Vuren kent zoals beschreven... ...zelfs als hij omgaat 

(ācaran) met hen — de plegers van de Grote Zonden [uit het vorige vers] — 

...wordt niet met zonde besmet; hij blijft louter zuiver. Omdat hij gezuiverd 

(pāvita) is door die visie van de Vijf Vuren, is hij gelouterd (pūta). Hij wordt 

een 'bezitter van een verdienstelijke wereld': een wereld die verdienstelijk is, 

zoals die van Prajāpati enzovoort, komt hem toe. [Dit geldt voor] hij die dit 

aldus weet: hij die de gehele materie (artha-jātam) kent die middels de vijf 

vragen [door de koning in 5.3] gevraagd was, zoals beschreven. De herhaling 

[van de laatste zin] is bedoeld om aan te tonen dat de beantwoording (nirṇaya) 

van alle [vijf] vragen voltooid is. 



246                                       HOOFDSTUK V 

 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya daśamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tiende deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 11 

prācīnaśāla aupamanyavaḥ satyayajñaḥ pauluṣir indradyumno bhāllaveyo 

janaḥ śārkarākṣyo buḍila āśvatarāśvis te haite mahāśālā mahāśrotriyāḥ 

sametya mīmāṃsāṃ cakruḥ | ko na ātmā kiṃ brahmeti || ChUp_5,11.1 || 

1. Prācīnaśāla Aupamanyava, Satyayajña Pauluṣi, Indradyumna 

Bhāllaveya, Jana Śārkarākṣya en Buḍila Āśvatarāśvi: dezen waren grote 

huisvaders (mahāśālāḥ) en grote schriftgeleerden (mahāśrotriyāḥ). Zij 

kwamen samen en hielden een onderzoek (mīmāṃsā): 'Wie is ons Zelf 

(Ātman)? Wat is Brahman? 

Er is [in de vorige sectie] gezegd dat degenen die via het Zuidelijke Pad gaan, 

de staat van 'voedsel' bereiken (Dat is het voedsel van de goden; de goden eten 

hem). Ook is de ellendige gang van de kringloop van wedergeboorte 

beschreven, gekenmerkt door kleine wezens [insecten, etc.]. Met de wens om 

deze beide gebreken [het 'gegeten worden' en de ellendige wedergeboorte] te 

vermijden, en met het doel om de staat van de 'Eter' (het Subject/De Genieter) 

— de Vaiśvānara — te bereiken, vangt dit volgende deel aan. [Dat dit het doel 

is], blijkt uit indicaties zoals [de latere uitspraak]: "Jij eet voedsel, jij ziet het 
geliefde". 

Het verhaal (ākhyāyikā) dient om het begrip te vergemakkelijken en om de 

juiste manier van de overdracht van kennis te tonen. Prācīnaśāla was zijn naam, 

de zoon van Upamanyu (Aupamanyava). Satyayajña was zijn naam, de zoon 

van Puluṣa (Pauluṣi). Indradyumna was zijn naam, de zoon van Bhallavi 

(Bhāllaveya). Jana was zijn naam, de zoon van Śarkarākṣa (Śārkarākṣya). 

Buḍila was zijn naam, de zoon van Aśvatarāśva (Āśvatarāśvi). Al deze vijf 

waren 'Mahāśālāḥ' — Grote Huishouders, rijk aan uitgestrekte huizen/hallen. 

En 'Mahāśrotriyāḥ' — rijk aan gehoorde kennis (Veda's), studie en goed gedrag. 

Dezen, van dergelijke statuur zijnde, kwamen ergens samen en voerden een 

'Mīmāṃsā' uit — een onderzoek of deliberatie. 

Hoe? 'Wie is ons Zelf? Wat is Brahman? De woorden Ᾱtman (Zelf) en 

Brahman staan hier in een relatie van wederzijdse kwalificatie (itaretara-

viśeṣaṇa-viśeṣyatvam). Door het woord Brahman te gebruiken [naast Ᾱtman], 

wordt het idee van een Zelf dat beperkt is tot het lichaam (adhyātma-
paricchinna) uitgesloten. (Het Zelf is niet slechts de ego/ziel, maar het 

Oneindige). Door het woord Ᾱtman te gebruiken [naast Brahman], wordt het 

idee uitgesloten dat Brahman een godheid is die verschillend is van het eigen 



HOOFDSTUK V                                             247 

 

zelf (zoals de Zon, etc., die men als object aanbidt). Door deze non-dualiteit 

(abheda) staat vast: Het Zelf is waarlijk Brahman, en Brahman is waarlijk het 

Zelf. De 'Vaiśvānara' (de Universele) is het Alles-Zelf (Sarvātmā); Hij is 

Brahman, Hij is het Zelf. (Dat het hier om het Universele Zelf gaat, en niet om 

beperkte vormen), blijkt uit latere indicaties zoals: "Je hoofd zou eraf gevallen 

zijn" en "Je zou blind geworden zijn" [als je op een deel had gemediteerd in 

plaats van op het geheel]. 

 

te ha saṃpādayāṃ cakruḥ | uddālako vai bhagavanto 'yam āruṇiḥ 

saṃpratīmam ātmānaṃ vaiśvānaram adhyeti | taṃ hantābhyāgacchāmeti | 

taṃ hābhyājagmuḥ || ChUp_5,11.2 || 

2. Zij kwamen tot overeenstemming (saṃpādayāṃ cakruḥ): 'Uddālaka 

Āruṇi, O eerbiedwaardige heren, kent (adhyeti) op dit moment waarlijk dit 

Universele Zelf (Vaiśvānara Ātman). Kom (hanta), laten we naar hem toe 

gaan.' Toen gingen zij naar hem toe. 

Hoewel ze onderzoek deden (mīmāṃsā), verkregen ze geen zekerheid 

(niścayam). Daarom kwamen ze tot overeenstemming — ze bepaalden 

[gezamenlijk] wie de leraar van het Zelf zou zijn. [Ze zeiden:] 'Uddālaka — die 

welbekende bij naam — O eerbiedwaardige (aanbiddenswaardige) heren, deze 

Āruṇi (zoon van Aruṇa)...' '...bestudeert/kent (adhyeti) op dit moment 

(saṃprati) goed (samyak) dit Universele Zelf dat wij bedoelen (asmad-

abhipretam).' 'Kom, laten we nu naar hem toe gaan'. Nadat ze dit besloten 

hadden, gingen ze naar Āruṇi toe. 

 

sa ha saṃpādayāṃ cakāra | prakṣyanti mām ime mahāśālā mahāśrotriyāḥ | 

tebhyo na sarvam iva pratipatsye | hantāham anyam abhyanuśāsānīti || 

ChUp_5,11.3 || 

3. Hij [Uddālaka] overwoog bij zichzelf: 'Deze grote huisvaders en grote 

schriftgeleerden zullen mij vragen stellen. Ik zal hen wellicht niet alles 

kunnen beantwoorden (na sarvam iva pratipatsye). Kom, laat ik hen naar 

een ander verwijzen.' 

Zodra hij hen zag en het doel van hun komst begreep, overwoog hij — oftewel: 

maakte hij een plan. Hoe? 'Deze grote huisvaders en grote schriftgeleerden 

zullen mij vragen naar de Vaiśvānara (het Universele Zelf).' 'Ik zal 

waarschijnlijk niet in staat zijn om alles waarnaar gevraagd wordt aan hen te 

beantwoorden (pratipatsye)'. De betekenis is: ik durf het niet aan (na utsahe) 

om te spreken [omdat ik vrees dat mijn kennis incompleet is]. 'Daarom: Kom 

(hanta), laat ik hen nu naar een ander verwijzen (abhyanuśāsāni) — ik zal een 

[andere] leraar noemen'. 



248                                       HOOFDSTUK V 

 

 

tān hovāca | aśvapatir vai bhagavanto 'yaṃ kaikeyaḥ saṃpratīmam ātmānaṃ 

vaiśvānaram adhyeti | taṃ hantābhyāgacchāmeti | taṃ hābhyājagmuḥ || 

ChUp_5,11.4 || 

4. Hij [Uddālaka] sprak tot hen: 'Aśvapati Kaikeya, O eerbiedwaardige 

heren, kent (adhyeti) op dit moment waarlijk dit Universele Zelf 

(Vaiśvānara Ātman). Kom (hanta), laten we naar hem toe gaan.' Toen 

gingen zij naar hem toe. 

Nadat hij aldus een besluit had genomen (saṃpādya), sprak hij tot hen: 

'Aśvapati is zijn naam, O eerbiedwaardige heren, deze Kaikeya — het kind van 

Kekaya —' '...bestudeert/kent op dit moment goed (samyak) dit Universele 

Zelf', enzovoort. De rest is gelijk [aan de structuur van vers 5.11.2] 

 

tebhyo ha prāptebhyaḥ pṛthag arhāṇi kārayāṃ cakāra | sa ha prātaḥ 

saṃjihāna uvāca | na me steno janapade na kadaryo na madyapaḥ | 

nānāhitāgnir nāvidvān na svairī svairiṇī kutaḥ | yakṣyamāṇo vai bhagavanto 

'ham asmi | yāvad ekaikasmā ṛtvije dhanaṃ dāsyāmi tāvad bhagavadbhyo 

dāsyāmi | vasantu bhagavanta iti || ChUp_5,11.5 || 

5. Toen zij [de zes wijzen] waren aangekomen, liet hij [de Koning] hen 

ieder afzonderlijk met eerbetoon ontvangen. De volgende ochtend, toen hij 

opstond, sprak hij: 'In mijn koninkrijk (janapada) is geen dief (stena), geen 

vrek (kadarya), geen drinker van sterke drank (madyapa). Niemand zonder 

heilig vuur (anāhitāgni), niemand zonder kennis (avidvān), geen overspelige 

man (svairī), laat staan een overspelige vrouw. Ik sta op het punt een offer 

te brengen (yakṣyamāṇa), O Heren. Zoveel rijkdom als ik aan elke priester 

zal geven, zoveel zal ik ook aan u, Heren, geven. Verblijft hier, Heren!' 

De Koning liet door zijn priesters en dienaren voor de gearriveerde [wijzen] 

afzonderlijk eerbewijzen (arhaṇāni) verrichten. De volgende dag, bij het 

opstaan, sprak de Koning — nadat hij hen met nederigheid had benaderd en 

[impliciet] had gezegd: 'Neem deze rijkdom van mij aan'. Door hen afgewezen 

zijnde, en denkende: 'Ze zien vast een gebrek (doṣa) in mij, daarom nemen ze 

mijn geld niet aan', sprak hij om zijn eigen goede gedrag (sad-vṛttatā) aan te 

tonen: 'In mijn koninkrijk is geen dief': niemand die andermans eigendom 

wegneemt. 'Geen vrek (kadarya)': niemand die niet geeft, terwijl hij wel de 

middelen (vibhava) heeft. 'Geen drinker': hoewel men van de twee hoogste 

kasten (dvija) is [voor wie alcohol verboden is]. 'Niemand zonder heilig vuur': 

niemand die [rijk genoeg is, bijv.] honderd koeien bezit, maar niet offert. 

'Niemand onwetend': [iedereen heeft kennis] overeenkomstig zijn bevoegdheid 

(adhikāra). 'Geen overspelige man': niemand die naar de vrouwen van anderen 



HOOFDSTUK V                                             249 

 

gaat. 'Daarom is een overspelige vrouw — eentje die slecht gedrag vertoont — 

al helemaal onmogelijk (kutaḥ)'. Toen zij [impliciet] zeiden: 'Wij verlangen niet 

naar rijkdom', zei de Koning [denkende dat ze het te weinig vonden]: 'Ik sta op 

het punt te offeren... Ik heb daarvoor geld gereserveerd (kḷpta). Zoveel als ik 

aan de priesters geef, zal ik aan ieder van u geven.' 'Blijf hier, Heren, en zie 

mijn offer aan'. 

 

te hocuḥ | yena haivārthena puruṣaś caret taṃ haiva vadet | ātmānam 

evemaṃ vaiśvānaraṃ saṃpraty adhyeṣi | tam eva no brūhīti || ChUp_5,11.6 || 

6. Zij zeiden: 'Met welk doel een mens ook komt (caret), daarover dient hij 

te spreken. U kent (adhyeṣi) op dit moment waarlijk dit Universele Zelf 

(Vaiśvānara Ātman). Vertel ons dáárover.' 

Het doel van de Brahmanen] Aldus toegesproken, zeiden zij: 'Met welk doel 

(artha/prayojana) een mens naar iemand toe gaat, dat doel moet hij uitspreken'. 

Dit is de regel (nyāya) voor de goeden: 'Dít is het doel van onze komst:' 'Wij 

zijn zoekers naar de kennis van de Vaiśvānara'. 'U kent/mediteert op dit 

moment goed (samyak) op dit Universele Zelf. Daarom: vertel ons dáárover'. 

 

tān hovāca | prātar vaḥ prativaktāsmīti | te ha samitpāṇayaḥ pūrvāhṇe 

praticakramire | tān hānupanīyaivaitad uvāca || ChUp_5,11.7 || 

7. Hij sprak tot hen: 'Morgenochtend zal ik u antwoorden.' De volgende 

voormiddag keerden zij tot hem terug met brandhout in de hand (samit-

pāṇayaḥ). Zonder hen formeel in te wijden (anupanīya), sprak hij dit tot 

hen: 

Aldus toegesproken, zei hij: 'Morgen zal ik u antwoord geven'. De volgende 

dag gingen zij naar de Koning, wetende wat zijn intentie was, met brandhout in 

de hand (samit-pāṇayaḥ). (Brandhout in de hand nemen is het traditionele teken 

van een leerling die om inwijding vraagt). Hoewel zij 'Grote Huishouders' en 

'Grote Schriftgeleerden' waren, lieten ze hun trots (abhimāna) over hun status 

varen. Als zoekers naar kennis (vidyā-arthinaḥ) naderden zij met nederigheid 

een Koning, die qua kaste (jāti) lager was dan zij. Zo dienen ook anderen, die 

kennis wensen te verkrijgen, zich te gedragen. 

Hij gaf hun de kennis 'zonder hen in te wijden' (anupanīya). (Dat wil zeggen: 

zonder de formele Upanayana-ceremonie te verrichten, waarschijnlijk uit 

respect voor hun hoge leeftijd en status). De betekenis van het verhaal is: zoals 

hij de kennis gaf aan degenen die waardig/geschikt (yogya) waren, zo moet 

kennis ook door anderen gegeven worden [aan waardige studenten]. Hij sprak 



250                                       HOOFDSTUK V 

 

tot hen deze 'Kennis van de Vaiśvānara' uit, die in het vervolg beschreven 

wordt. 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasyaikādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het elfde deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 12 

aupamanyava kaṃ tvam ātmānam upāssa iti | divam eva bhagavo rājann iti 

hovāca | eṣa vai sutejā ātmā vaiśvānaro yaṃ tvam ātmānam upāsse | tasmāt 

tava sutaṃ prasutam āsutaṃ kule dṛśyate || ChUp_5,12.1 || 

1. [De Koning vroeg:] 'Aupamanyava, op welk Zelf mediteer jij?' Hij zei: 

'Op de Hemel (Divam) alleen, O Eerbiedwaardige Koning.' 'Dit is waarlijk 

het Zelf, de Vaiśvānara, genaamd "De Goed-Stralende" (Sutejas), op welk 

Zelf jij mediteert. Daarom wordt in jouw familie het geperste (sutam), het 

voortgebrachte (prasutam) en het uitgegoten (āsutam) [Soma-offer] gezien.' 

Hoe sprak hij [de koning]? De tekst zegt: Hij vroeg: 'O Aupamanyava, op welk 

Zelf — als de Vaiśvānara — mediteer jij?'  

Tegenwerping:  Maar is dit geen onjuist gedrag (apanyāya), dat de Leraar 

vragen stelt aan de Leerling?  

Antwoord:  Dit is geen fout. Omdat de regel (nyāya) wordt gezien: 'Benader 

mij met wat jij weet; daarna zal ik je méér vertellen dan dat'.  (Bṛhadāraṇyaka 

Upaniṣad 2.1.14 / Kauṣītaki 4.1). Ook elders wordt gezien dat een leraar vragen 

stelt om inzicht op te wekken (pratibhā-utpādana) bij een leerling die geen 

inzicht heeft, zoals [in het geval van] Ajātaśatru die vroeg: 'Waar was hij toen? 

Waar kwam hij vandaan?' (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 2.1.16). Hij 

[Aupamanyava] zei: 'Op de Hemel (Divam) — de hemelse wereld — mediteer 

ik als de Vaiśvānara, O Eerbiedwaardige Koning'. 

[De Koning zei:] 'Dit is waarlijk de 'Sutejas' (De Goed-Stralende).' Dat wil 

zeggen: hij wiens licht (tejas) mooi/goed (śobhana) is. Dat is de welbekende 

Vaiśvānara-Zelf genaamd Sutejas. [Echter,] dat Zelf waar jij op mediteert, is 

slechts een onderdeel (avayava-bhūta) van het [Ware] Zelf; het is slechts een 

deel (eka-deśa) van het Zelf. 'Daarom, vanwege de meditatie op de 'Goed-

Stralende' Vaiśvānara [de Hemel], wordt in jouw familie het volgende gezien:' 
"Sutam (Het Geperste): De vorm van Soma in het ritueel.  Prasutam (Het 

Voortgebrachte): Het overvloedig geperste. Āsutam (Het Uitgegoten): Bij offers 

die meerdere dagen duren (ahargaṇa). De betekenis is: De mensen in jouw 

familie zijn buitengewoon actief in rituelen (atīva karmiṇaḥ). 

 



HOOFDSTUK V                                             251 

 

atsy annaṃ paśyasi priyam | atty annaṃ paśyati priyam bhavaty asya 

brahmavarcasaṃ kule ye etam evam ātmānaṃ vaiśvānaram upāste | mūdhā 

tv eṣa ātmana iti hovāca | mūrdhā te vyapatiṣyad yan māṃ nāgamiṣya iti || 

ChUp_5,12.2 || 

2. Jij eet voedsel en ziet wat geliefd (priyam) is. Hij eet voedsel en ziet wat 

geliefd is, en er is heilige luister in zijn familie, hij die op deze wijze op dit 

Vaiśvānara-Zelf mediteert. 'Maar dit is slechts het hoofd (mūrdhā) van het 

Zelf', sprak hij. 'Je hoofd zou eraf gevallen zijn (vyapatiṣyat), als je niet 

naar mij toe was gekomen.' 

'Jij eet voedsel' — doordat je een brandend spijsverteringsvuur (dīptāgni) bezit. 

En je 'ziet wat geliefd is' — oftewel gewenst (iṣṭam), zoals zonen en 

kleinzonen. Ook een ander eet voedsel en ziet wat geliefd is. En in zijn familie 

is er die [eerder genoemde] staat van rituele activiteit (karmitva - zoals het 

persen van Soma) en heilige luister (brahmavarcas). [Dat geldt voor] wie dan 

ook die op deze wijze, zoals beschreven, op de Vaiśvānara mediteert. 'Maar dit 

is slechts het hoofd van het Vaiśvānara-Zelf'. Het is niet de gehele (samasta) 

Vaiśvānara. Daarom: omdat je op de Vaiśvānara mediteerde met het idee dat dit 

[deel] het Geheel (samasta-buddhyā) was... ...zou jouw hoofd — omdat je een 

verkeerd begrip (viparīta-grāhin) had — eraf gevallen zijn — gevallen zijn. 

'Indien je niet naar mij toe gekomen was' — indien je niet gekomen was. De 

bedoeling [van deze waarschuwing] is: 'Je hebt er goed aan gedaan (sādhu 

akārṣīḥ) dat je naar mij toe gekomen bent'.  

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya dvādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het twaalfde deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 13 

atha hovāca satyayajñaṃ pauluṣim | prācīnayogya kaṃ tvam ātmānam 

upāssa iti | ādityam eva bhagavo rājann iti hovāca | eṣa vai viśvarūpa ātmā 

vaiśvānaro yaṃ tvam ātmānam upāste | tasmāt tava bahu viśvarūpaṃ kule 

dṛśyate || ChUp_5,13.1 || 

1. Toen sprak hij tot Satyayajña Pauluṣi: 'O Prācīnayogya, op welk Zelf 

mediteer jij?' Hij zei: 'Op de Zon (Āditya) alleen, O Eerbiedwaardige 

Koning.' 'Dit is waarlijk het Zelf, de Vaiśvānara, genaamd "De 

Veelvormige" (Viśvarūpa), op welk Zelf jij mediteert. Daarom wordt in 

jouw familie veel veelvormigs (bahu viśvarūpam) gezien.'  

Toen sprak hij tot Satyayajña Pauluṣi: 'O Prācīnayogya' [zo noemde hij hem bij 

zijn erenaam], 'op welk Zelf mediteer jij?' Hij zei: 'Op de Zon alleen, O 



252                                       HOOFDSTUK V 

 

Eerbiedwaardige Koning.' [De Koning zei:] 'Omdat de Zon wit, donkerblauw, 

enzovoort van kleur is, bezit hij Veelvormigheid (viśvarūpatva).' Ofwel omdat 

hij alle vormen heeft. Want [de Smṛti zegt]: 'Alle vormen behoren toe aan 

Tvaṣṭṛ (de zon/goddelijke architect)'. Daarom is de Zon de Veelvormige. 

'Vanwege de meditatie daarop, wordt er in jouw familie veel veelvormigs 

gezien — dat wil zeggen: middelen (upakaraṇa) voor dit leven en het 

volgende'. 

 

pravṛtto 'śvatarīratho dāsī niṣkaḥ | atsy annaṃ paśyasi priyam | atty annaṃ 

paśyati priyaṃ bhavaty asya brahmavarcasaṃ kule ya etam evam ātmānaṃ 

vaiśvānaram upāste | cakṣuṣ ṭv etad ātmana iti hovāca | andho 'bhaviṣyo yan 

māṃ nāgamiṣya iti || ChUp_5,13.2 || 

2. 'Een wagen met muilezels (aśvatarī-ratha) is in beweging [bij u], [en er 

zijn] dienstmeisjes en gouden halssnoeren (dāsī-niṣka). Jij eet voedsel en 

ziet wat geliefd is. Hij eet voedsel en ziet wat geliefd is, en er is heilige 

luister in zijn familie, hij die op deze wijze op dit Vaiśvānara-Zelf 

mediteert. Maar dit is slechts het Oog (cakṣus) van het Zelf', sprak hij. 'Je 

zou blind geworden zijn (andhaḥ abhaviṣyaḥ), als je niet naar mij toe was 

gekomen.' 

Bovendien: 'Achter jou aan is in beweging (pravṛtta) de Aśvatarī-ratha — een 

wagen ingespannen met twee vrouwelijke muilezels'. En Dāsī-niṣka: een Niṣka 

(halssnoer) vergezeld van dienstmeisjes (dāsī). (Ofwel halssnoeren gedragen 

door dienstmeisjes). De passage 'Jij eet voedsel', enzovoort, is gelijk [aan de 

vorige sectie]. 'Maar de Zon (Savitṛ) is het Oog van de Vaiśvānara'. 'Vanwege 

de meditatie daarop met het idee dat het het Geheel (samasta) was, zou je blind 

— beroofd van zicht — geworden zijn, als je niet naar mij toe was gekomen'. 

Dit is zoals voorheen. 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya trayodaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het dertiende deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 14 

atha hovācendradyumnaṃ bhāllaveyam | vaiyāghrapadya kaṃ tvam 

ātmānam upāssa iti | vāyum eva bhagavo rājann iti hovāca | eṣa vai 

pṛthagvartmātmā vaiśvānaro yaṃ tvam ātmānam upāsse | tasmāt tvāṃ pṛthag 

balaya āyanti pṛthag rathaśreṇayo 'nuyanti || ChUp_5,14.1 || 

1. Toen sprak hij tot Indradyumna Bhāllaveya: 'O Vaiyāghrapadya, op 

welk Zelf mediteer jij?' Hij zei: 'Op de Wind (Vāyu) alleen, O 



HOOFDSTUK V                                             253 

 

Eerbiedwaardige Koning.' 'Dit is waarlijk het Zelf, de Vaiśvānara, 

genaamd "Hij met de Verscheidenheid aan Paden" (Pṛthagvartmā), op 

welk Zelf jij mediteert. Daarom komen er vanuit verschillende richtingen 

(pṛthak) offergaven (balayaḥ) naar je toe en volgen rijen wagens (ratha-

śreṇayaḥ) jou.' 

De passage 'Toen sprak hij tot Indradyumna Bhāllaveya...', enzovoort, is gelijk 

[aan de structuur van de vorige secties]. 'Pṛthagvartmā': hij die diverse (nānā) 

paden (vartmāni) heeft. Dat is deze Wind, die bestaat in verschillende vormen 

zoals Āvaha, Udvaha, enzovoort [de zeven kosmische winden]. Daarom is de 

Wind 'Hij met de Verscheidenheid aan Paden'. Daarom, vanwege de meditatie 

op de Vaiśvānara die de aard heeft van 'Verscheidenheid aan Paden': Komen er 

'afzonderlijk' (pṛthak) — vanuit verschillende richtingen (nānā-dikkāḥ) — 

'offergaven' (balayaḥ) naar je toe. [Offergaven] gekenmerkt door kleding, 

voedsel, enzovoort.  En 'afzonderlijke rijen wagens' (ratha-paṅktayaḥ) volgen 

jou ook. 

 

atsy annaṃ paśyasi priyam | atty annaṃ paśyati priyaṃ bhavaty asya 

brahmavarcasaṃ kule ya etam evam ātmānaṃ vaiśvānaram upāste | prāṇas 

tv eṣa ātmana iti hovāca | prāṇas ta udakramiṣyad yan māṃ nāgamiṣya iti || 

ChUp_5,14.2 || 

2. 'Jij eet voedsel en ziet wat geliefd is. Hij eet voedsel en ziet wat geliefd is, 

en er is heilige luister in zijn familie, hij die op deze wijze op dit 

Vaiśvānara-Zelf mediteert. Maar dit is slechts de Levensadem (Prāṇa) van 

het Zelf', sprak hij. 'Je levensadem zou vertrokken (udakramiṣyat) zijn, als 

je niet naar mij toe was gekomen.' 

De passage 'Jij eet voedsel', enzovoort, is gelijk. 'Maar dit is de Prāṇa van het 

Zelf', zo sprak hij. 'Jouw Prāṇa zou vertrokken zijn' — [dat wil zeggen] zou 

uitgegaan zijn [je zou gestorven zijn] — 'als je niet naar mij toe was gekomen'.  

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya caturdaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het veertiende deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 15 

atha hovāca janaṃ śārkarākṣyam | śārkarākṣya kaṃ tvam ātmānam upāssa 

iti | ākāśam eva bhagavo rājann iti hovāca | eṣa vai bahula ātmā vaiśvānaro 

yaṃ tvam ātmānam upasse | tasmāt tvaṃ bahulo 'si prajayā ca dhanena ca ||  

1. Toen sprak hij tot Jana Śārkarākṣya: 'O Śārkarākṣya, op welk Zelf 

mediteer jij?' Hij zei: 'Op de Ruimte (Ākāśa) alleen, O Eerbiedwaardige 



254                                       HOOFDSTUK V 

 

Koning.' 'Dit is waarlijk het Zelf, de Vaiśvānara, genaamd "Het 

Uitgebreide/Volle" (Bahula), op welk Zelf jij mediteert. Daarom ben jij 

"uitgebreid" (bahula) met nageslacht en rijkdom.' 

Toen sprak hij tot Jana Śārkarākṣya: 'O Śārkarākṣya, op welk Zelf mediteer jij?' 

Hij zei: 'Op de Ruimte (Ākāśa) alleen, O Eerbiedwaardige Koning.' 'Dit is 

waarlijk het Zelf, de Vaiśvānara, genaamd "Het Uitgebreide/Volle" (Bahula), 

op welk Zelf jij mediteert. Daarom ben jij "uitgebreid" (bahula) met nageslacht 

en rijkdom.' Toen sprak hij tot Jana..., enzovoort, is gelijk [aan de structuur van 

de vorige secties]. 'Dit is waarlijk de Vaiśvānara-Zelf genaamd Bahula (De 

Uitgebreide).' De 'uitgebreidheid' (bahulatvam) van de Ruimte komt voort uit 

het feit dat zij alomtegenwoordig (sarva-gata) is. En vanwege de meditatie op 

de kwaliteit van 'Uitgebreidheid', ben jij 'uitgebreid' (bahula) met nageslacht — 

gekenmerkt door zonen en kleinzonen — en met rijkdom — zoals goud, 

enzovoort. 

 

atsy annaṃ paśyasi priyam | atty annaṃ paśyati priyaṃ bhavaty asya 

brahmavarcasaṃ kule ya etam evam ātmānaṃ vaiśvānaram upāste | 

saṃdehas tv eṣa ātmana iti hovāca | saṃdehas te vyaśīryad yan māṃ 

nāgamiṣya iti || ChUp_5,15.2 || 

2. 'Jij eet voedsel en ziet wat geliefd is. Hij eet voedsel en ziet wat geliefd is, 

en er is heilige luister in zijn familie, hij die op deze wijze op dit 

Vaiśvānara-Zelf mediteert. Maar dit is slechts de Romp (Saṃdeha) van het 

Zelf', sprak hij. 'Je romp zou uiteengespat zijn (vyaśīryat), als je niet naar 

mij toe was gekomen.' 

De passage 'Jij eet voedsel', enzovoort, is gelijk. 'Maar dit is de Saṃdeha'. De 

Saṃdeha is het middenlichaam (madhyama-śarīra / de romp) van de 

Vaiśvānara. [Etymologie:] Omdat de wortel dih de betekenis heeft van 

'toenemen/ophopen' (upacaya), en omdat het lichaam 'uitgebreid' (bahula) is 

door vlees, bloed, botten enzovoort, heet het Saṃdeha. 'Die Saṃdeha — jouw 

lichaam — zou uiteengespat (śīrṇam) zijn, als je niet naar mij toe was 

gekomen'.  

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya pañcadaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vijftiende deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 16 

atha hovāca buḍilam āśvatarāśvim | vaiyāghrapadya kaṃ tvam ātmānam 

upāssa iti | apa eva bhagavo rājann iti hovāca | eṣa vai rayir ātmā vaiśvānaro 



HOOFDSTUK V                                             255 

 

yaṃ tvam ātmānam upāsse | tasmāt tvaṃ rayimān puṣṭimān asi || 

ChUp_5,16.1 || 

1. Toen sprak hij tot Buḍila Āśvatarāśvi: 'O Vaiyāghrapadya, op welk Zelf 

mediteer jij?' Hij zei: 'Op het Water (Apaḥ) alleen, O Eerbiedwaardige 

Koning.' 'Dit is waarlijk het Zelf, de Vaiśvānara, genaamd "Rijkdom" 

(Rayi), op welk Zelf jij mediteert. Daarom ben jij rijk (rayimān) en 

weldoorvoed (puṣṭimān).' 

De passage 'Toen sprak hij tot Buḍila Āśvatarāśvi...', enzovoort, is gelijk [aan 

de structuur van de vorige secties]. 'Dit is waarlijk de Vaiśvānara-Zelf genaamd 

Rayi (Rijkdom).' Dat wil zeggen: hij die de vorm van rijkdom (dhana-rūpa) 

heeft.] Omdat uit water voedsel ontstaat, en uit voedsel rijkdom [zoals vee]. 

Daarom ben jij 'rijk' — bezitter van rijkdom — en 'weldoorvoed' — wat betreft 

het lichaam. Want weldoorvoed-zijn (puṣṭi) wordt veroorzaakt door voedsel 

[dat weer uit water komt]. 

 

atsy annaṃ paśyasi priyam | atty annaṃ paśyati priyaṃ bhavaty asya 

brahmavarcasaṃ kule ya etam evam ātmānaṃ vaiśvānaram upāste | bastis tv 

eṣa ātmana iti hovāca | bastis te vyabhetsyad yan māṃ nāgamiṣya iti || 

ChUp_5,16.2 || 

2. 'Jij eet voedsel en ziet wat geliefd is. Hij eet voedsel en ziet wat geliefd is, 

en er is heilige luister in zijn familie, hij die op deze wijze op dit 

Vaiśvānara-Zelf mediteert. Maar dit is slechts de Blaas (Basti) van het 

Zelf', sprak hij. 'Je blaas zou gebarsten zijn (vyabhetsyat), als je niet naar 

mij toe was gekomen.' 

'Maar dit is de Blaas van het Zelf' — van de Vaiśvānara. De blaas is de plaats 

waar urine zich verzamelt (mūtra-saṃgraha-sthānam). 'Jouw blaas zou 

gebarsten zijn' — zou kapot gegaan (bhinna) zijn — 'als je niet naar mij toe was 

gekomen'. 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya ṣoḍaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zestiende deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 17 

atha hovācoddālakam āruṇim | gautama kaṃ tvam ātmānam upassa iti | 

pṛthivīm eva bhagavo rājann iti hovāca | eṣa vai pratiṣṭhātmā vaiśvānaro yaṃ 

tvam ātmānam upāsse | tasmāt tvaṃ pratiṣṭhito 'si prajayā ca paśubhiś ca || 

ChUp_5,17.1 || 



256                                       HOOFDSTUK V 

 

1. Toen sprak hij tot Uddālaka Āruṇi: 'O Gautama, op welk Zelf mediteer 

jij?' Hij zei: 'Op de Aarde (Pṛthivī) alleen, O Eerbiedwaardige Koning.' 

'Dit is waarlijk het Zelf, de Vaiśvānara, genaamd "De Steun/Basis" 

(Pratiṣṭhā), op welk Zelf jij mediteert. Daarom ben jij stevig gevestigd 

(pratiṣṭhita) met nageslacht en vee.' 

De passage 'Toen sprak hij tot Uddālaka...', enzovoort, is gelijk [aan de 

structuur van de vorige secties]. [Uddālaka zei:] 'Op de Aarde alleen, O 

Eerbiedwaardige Koning', zo sprak hij. [De Koning zei:] 'Dit is waarlijk de 

Steun (Pratiṣṭhā); [het zijn] de voeten van de Vaiśvānara'. 

 

atsy annaṃ paśyasi priyam | atty annaṃ paśyati priyaṃ bhavaty asya 

brahmavarcasaṃ kule ya etam evam ātmānaṃ vaiśvānaram upāste | pādau tv 

etāv ātmana iti hovāca | pādau te vyamlāsyetāṃ yan māṃ nāgamiṣya iti || 

ChUp_5,17.2 || 

2. 'Jij eet voedsel en ziet wat geliefd is. Hij eet voedsel en ziet wat geliefd is, 

en er is heilige luister in zijn familie, hij die op deze wijze op dit 

Vaiśvānara-Zelf mediteert. Maar dit zijn slechts de Voeten (Pādau) van het 

Zelf', sprak hij. 'Je voeten zouden verlamd/verschrompeld geraakt zijn 

(vyamlāsyetām), als je niet naar mij toe was gekomen.' 

'Je voeten zouden verlamd zijn' — oftewel: zouden verschrompeld (vimlānau) 

of slap/krachteloos (ślathībhūtau) geworden zijn, als je niet naar mij toe was 

gekomen. 
1
 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya saptadaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zeventiende deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 18 

tān hovāca | ete vai khalu yūyaṃ pṛthag ivemam ātmānaṃ vaiśvānaraṃ 

vidvāṃso 'nnam attha | yas tv etam evaṃ prādeśamātram abhivimānam 

ātmānaṃ vaiśvānaram upāste | sa sarveṣu lokeṣu sarveṣu bhūteṣu sarveṣv 

ātmasv annam atti || ChUp_5,18.1 || 

1. Hij sprak tot hen: 'Jullie nuttigen waarlijk voedsel, terwijl jullie dit 

Universele Zelf (Vaiśvānara Ātman) kennen alsof Hij gescheiden (pṛthak 

                                                        
1 Samenvatting van de Zes Delen (De Kosmische Mens): De koning heeft nu de anatomie 

van de Vaiśvānara (Het Universele Zelf) compleet gemaakt door de zes wijzen te 

ondervragen: Hemel: Hoofd (Sutejas). Zon: Oog (Viśvarūpa). Wind: Adem (Pṛthagvartmā). 

Ruimte: Romp (Bahula). Water: Blaas/Rijkdom (Rayi). Aarde: Voeten (Pratiṣṭhā). 



HOOFDSTUK V                                             257 

 

iva) is. Maar hij die mediteert op dit Universele Zelf als "Gemeten door 

Gebieden" (Prādeśamātra) en als "Het onmetelijke Ik" (Abhivimāna): die 

eet voedsel in alle werelden, in alle wezens en in alle zelven.'  

Hij sprak tot hen, die de [zojuist] beschreven visies op de Vaiśvānara bezaten. 

[Hij zei:] 'Jullie allen, waarlijk (ete yūyaṃ vai khalu)...' (De woorden vai en 

khalu zijn hier zonder specifieke betekenis). '...nuttigen voedsel terwijl jullie dit 

éne Universele Zelf — dat niet gescheiden is (apṛthak) — kennen alsof Hij 

gescheiden (pṛthak iva) is.' Oftewel: met een geest die het Zelf als begrensd 

(paricchinna) beschouwt. [Jullie zijn] als blindgeborenen die een olifant 

bekijken (hasti-darśana iva jātyandhāḥ). (De een voelt de slurf en zegt "het is 

een slang", de ander de poot en zegt "het is een pilaar". Zo zagen deze wijzen 

de Zon of de Aarde aan voor God, terwijl het slechts ledematen waren). 'Maar 

hij die op déze manier... mediteert op dit ene Universele Zelf, dat gekenmerkt 

wordt door de genoemde ledematen, van de Hemel als hoofd tot aan de Aarde 

als voeten...'  

[Uitleg van Prādeśamātra (Gemeten door Gebieden/Spannen):] Hij wordt 

'Prādeśamātra' genoemd omdat hij in het individu (adhyātmam) 

gemeten/gekend wordt door de 'gebieden' (prādeśa): van de Hemel (als hoofd) 

tot aan de Aarde (als voeten). Ofwel: Hij wordt gemeten als de Eter in de 

organen (karaṇa) zoals de mond, enzovoort. Ofwel: Prādeśamātra betekent 

'wiens omvang de gebieden van de Hemel tot de Aarde beslaat'. Ofwel: de 

'gebieden' (Hemel, etc.) worden 'Prādeśa' genoemd omdat ze door de Schriften 

voortreffelijk onderwezen (prakarṣeṇa ādiśyante) worden; Hij die deze omvang 

heeft. (Noot: In een andere Vedische tak, de Vājasaneyaka, wordt 

Prādeśamātra gedefinieerd als de maat van het voorhoofd tot de kin. Maar dat 

is hier niet de bedoeling, omdat de tekst later het hele lichaam van hoofd tot 

voeten beschrijft). 

Abhivimāna betekent: Hij wordt direct gemeten/gekend (abhivimīyate) als het 

Binnenste Zelf (Pratyagātman), als 'Ik' (Aham). Of: Hij die alle mensen (viśvān 
narān) leidt (nayati) naar hun bestemming overeenkomstig hun verdienste en 

zonde. Dat is de Heer (Īśvara), de Vaiśvānara. Of: Hij is de Universele Mens 

(Viśvo Naraḥ), omdat Hij het Zelf van alles is. Of: Hij wordt door alle mensen 

specifiek gekend (pravibhajya nīyate) als hun eigen Binnenste Zelf. Daarom is 

Hij Vaiśvānara. 'Hij die aldus op Hem mediteert... die eet voedsel als de Eter 

van Voedsel (Annādī) in alle werelden (Hemel, etc.), in alle wezens (bewegend 

en niet-bewegend), en in alle zelven (lichaam, zintuigen, geest, intellect).' Want 

de kenner van de Vaiśvānara eet voedsel terwijl hij het Zelf van Alles 

(Sarvātmā) is geworden. Niet zoals de onwetende, die zich slechts met zijn 

fysieke klomp (piṇḍa) identificeert. 

 



258                                       HOOFDSTUK V 

 

tasya ha vā etasyātmano vaiśvānarasya mūrdhaiva sutejāś cakṣur viśvarūpaḥ 

prāṇaḥ pṛthagvartmātmā saṃdeho bahulo bastir eva rayiḥ pṛthivy eva pādāv 

ura eva vedir lomāṇi barhir hṛdayaṃ gārhapatyo mano 'nvāhāryapacana 

āsyam āhavanīyaḥ || ChUp_5,18.2 || 

2. Van dit [Universele] Zelf, de Vaiśvānara, is het Hoofd waarlijk de 

'Goed-Stralende' [Hemel]. Het Oog is de 'Veelvormige' [Zon]. De 

Levensadem is 'Hij met de diverse paden' [Wind]. De Romp is het 

'Uitgebreide' [Ruimte]. De Blaas is de 'Rijkdom' [Water]. De Voeten zijn 

de Aarde. De Borst (uras) is het Altaar (vedi). De Haren zijn het heilige 

Gras (barhis). Het Hart is het Gārhapatya-vuur. De Geest (Manas) is het 

Anvāhāryapacana-vuur. De Mond (āsyam) is het Āhavanīya-vuur. 

Waarom is dit zo? Omdat van ditzelfde Zelf, de Vaiśvānara, die het onderwerp 

van bespreking is, het hoofd de 'Goed-Stralende' is, het oog de 'Veelvormige', 

de adem 'Hij met de diverse paden', de romp het 'Uitgebreide', de blaas de 

'Rijkdom', en de voeten de Aarde zijn. (De koning bevestigt hier de eenheid van 

de macrokosmos met de microkosmos). Ofwel: deze uitspraak dient als een 

voorschrift (vidhy-artha), met de betekenis: 'Men dient op deze wijze te 

mediteren'. 

Nu, met de wens om het Agnihotra-offer te bewerkstelligen (saṃpipādayiṣan) 

in de [handeling van het] eten (bhojane) voor de kenner van de Vaiśvānara, zegt 

hij: Van deze Vaiśvānara — [hier gezien als] de Genieter/Eter (bhoktṛ) — is de 

Borst (uras) het Altaar (vedi). [Dit is] vanwege de overeenkomst in vorm 

(ākāra-sāmānya) [beide zijn vlak/breed]. De Haren zijn het heilige Gras 

(barhis). Omdat haren verspreid (āstīrṇāni) gezien worden op de borst, net als 

[gras] op het altaar. Het Hart is het Gārhapatya-vuur. De Geest (Manas) is het 

Anvāhāryapacana-vuur (het Zuidelijke Vuur). Omdat de geest uit het hart lijkt 

voort te komen (praṇītam iva), en onmiddellijk daarna volgt (anantarī-bhavati) 
[net zoals het Zuidelijke vuur uit het Gārhapatya wordt gehaald]. De Mond 

(āsyam) is het Āhavanīya-vuur. Omdat daarin — net als in het Āhavanīya 

(Oostelijke) vuur — het voedsel geofferd (hūyate) wordt. 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasyāṣṭādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het achttiende deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 19 

tad yad bhaktaṃ prathamam āgacchet tad dhomīyam | sa yāṃ prathamām 

āhutiṃ juhuyāt tāṃ juhuyāt prāṇāya svāheti | prāṇas tṛpyati || ChUp_5,19.1 || 



HOOFDSTUK V                                             259 

 

1. Daarom, dat voedsel (bhaktam) dat als eerste komt, dat is [materiaal] 

voor het offer. Die eerste offergave die hij offert, dient hij te offeren met 

[de woorden]: 'Svāhā aan de Levensadem (Prāṇa)!' [Dan] wordt de 

Levensadem verzadigd. 

Daarom, omdat dit zo is [dat het lichaam het offerterrein is]: Het voedsel dat op 

het tijdstip van de maaltijd komt om gegeten te worden, dat moet geofferd 

worden. Omdat hier slechts de vervulling (perfectie/voorstelling) van het 

Agnihotra bedoeld is (agnihotra-sampad-mātra), zijn de procedurele regels 

(itikartavyatā) die horen bij de onderdelen van het [fysieke] Agnihotra, hier niet 

van toepassing. (Men hoeft dus geen echt vuur aan te steken; de intentie is 

genoeg). Die eter (bhoktā), de eerste offergave die hij offert... hoe moet hij die 

offeren? Hij zegt: Met de mantra: 'Svāhā aan Prāṇa'. Het woord 'offergave' 

(āhuti) impliceert dat hij een hoeveelheid voedsel ter grootte van een offerbal 

(avadāna-pramāṇam) in de mond moet werpen. Daardoor wordt de Prāṇa 

verzadigd. 

 

prāṇe tṛpyati cakṣus tṛpyati | cakṣuṣi tṛpyaty ādityas tṛpyati | āditye tṛpyati 

dyaus tṛpyati | divi tṛpyantyāṃ yat kiṃca dyauś cādityaś cādhitiṣṭhatas tat 

tṛpyati | tasyānu tṛptiṃ tṛpyati prajayā paśubhir annādyena tejasā 

brahmavarcaseneti || ChUp_5,19.2 || 

2. Wanneer de Levensadem (Prāṇa) verzadigd is, wordt het Oog verzadigd. 

Wanneer het Oog verzadigd is, wordt de Zon verzadigd. Wanneer de Zon 

verzadigd is, wordt de Hemel verzadigd. Wanneer de Hemel verzadigd is, 

wordt alles waarover de Hemel en de Zon heersen, verzadigd. In navolging 

van die verzadiging (anu tṛptim), wordt hij [de eter] verzadigd met 

nageslacht, met vee, met voedsel, met luister (tejas) en met heilige 

uitstraling (brahmavarcas). 

Wanneer Prāṇa verzadigd is, worden het Oog, de Zon en de Hemel [verzadigd], 

enzovoort. (Dit is gebaseerd op de eerdere identificaties: Prāṇa = Oog = Zon). 

En alles waarover de Hemel en de Zon als meesters (svāmitvena) heersen, dat 

wordt ook verzadigd. In navolging van de verzadiging van Dat [het kosmische 

geheel], wordt hijzelf — de eter — verzadigd. Dit is direct waarneembaar 

(pratyakṣam) [want na eten voelt men zich voldaan]. Bovendien [wordt hij 

verzadigd] met nageslacht, enzovoort. Tejas is de gloed of helderheid 

(ujjvalatva) die in het lichaam zit, ofwel vrijmoedigheid/kracht (prāgalbhya). 

Brahmavarcas is de uitstraling die veroorzaakt wordt door goed gedrag (vṛtta) 

en Veda-studie (svādhyāya).  

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasyaikonaviṃśaḥ khaṇḍaḥ 



260                                       HOOFDSTUK V 

 

Hier eindigt het negentiende deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

Sectie 20 

atha yāṃ dvitīyāṃ juhuyāt tāṃ juhuyād vyānāya svāheti | vyānas tṛpyati || 

ChUp_5,20.1 || 

1. Vervolgens, de tweede [offergave] die hij offert, dient hij te offeren met 

[de woorden]: 'Svāhā aan de Vyāna!' [Dan] wordt de Vyāna verzadigd. 

 

atha yāṃ dvitīyāṃ juhuyāt tāṃ juhuyād vyānāya svāheti | vyānas tṛpyati || 

ChUp_5,20.1 || 

2. Wanneer de Vyāna verzadigd is, wordt het Gehoor (Śrotra) verzadigd. 

Wanneer het Gehoor verzadigd is, wordt de Maan (Candramas) verzadigd. 

Wanneer de Maan verzadigd is, worden de Windstreken (Diśaḥ) 

verzadigd. Wanneer de Windstreken verzadigd zijn, wordt alles waarover 

de Windstreken en de Maan heersen, verzadigd. In navolging van die 

verzadiging, wordt hij [de eter] verzadigd met nageslacht, met vee, met 

voedsel, met luister en met heilige uitstraling. 

Nu, wat betreft de tweede, [en ook de derde], vierde en vijfde [offergave]: dit is 

gelijk (samānam) [aan de uitleg bij de eerste offergave]. 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya viṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het twintigste deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 21 

atha yāṃ tṛtīyāṃ juhuyāt tāṃ juhuyād apānāya svāheti | apānas tṛpyati || 

ChUp_5,21.1 || 

apāne tṛpyati vāk tṛpyati | vāci tṛpyantyām agnis tṛpyati | agnau tṛpyati pṛthivī 

tṛpyati | pṛthivyāṃ tṛpyantyāṃ yat kiṃ ca pṛthivī cāgniś cādhitiṣṭhatas tat 

tṛpyati | tasyānutṛptiṃ tṛpyati prajayā paśubhir annādyena tejasā 

brahmavarcaseneti || ChUp_5,21.2 || 

1. Vervolgens, de derde [offergave] die hij offert, dient hij te offeren met 

[de woorden]: 'Svāhā aan de Apāna!' [Dan] wordt de Apāna verzadigd. 

2. Wanneer de Apāna verzadigd is, wordt Spraak (Vāk) verzadigd. 

Wanneer Spraak verzadigd is, wordt het Vuur (Agni) verzadigd. Wanneer 

het Vuur verzadigd is, wordt de Aarde (Pṛthivī) verzadigd. Wanneer de 



HOOFDSTUK V                                             261 

 

Aarde verzadigd is, wordt alles waarover de Aarde en het Vuur heersen, 

verzadigd. In navolging van die verzadiging, wordt hij [de eter] verzadigd 

met nageslacht, met vee, met voedsel, met luister en met heilige uitstraling. 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasyaikaviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het eenentwintigste deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in 

de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 22 

atha yāṃ caturthīṃ juhuyāt tāṃ juhuyāt samānāya svāheti | samānas tṛpyati 

|| ChUp_5,22.1 || 

1. Vervolgens, de vierde [offergave] die hij offert, dient hij te offeren met 

[de woorden]: 'Svāhā aan de Samāna!' [Dan] wordt de Samāna verzadigd. 

 

samāne tṛpyati manas tṛpyati | manasi tṛpyati parjanyas tṛpyati | parjanye 

tṛpyati vidyut tṛpyati | vidyuti tṛpyantyāṃ yat kiṃ ca vidyuc ca parjanyaś 

cādhitiṣṭhatas tat tṛpyati | tasyānu tṛptiṃ tṛpyati prajayā paśubhir annādyena 

tejasā brahmavarcaseneti || ChUp_5,22.2 || 

2. Wanneer de Samāna verzadigd is, wordt de Geest (Manas) verzadigd. 

Wanneer de Geest verzadigd is, wordt Parjanya [de Regengod] verzadigd. 

Wanneer Parjanya verzadigd is, wordt de Bliksem (Vidyut) verzadigd. 

Wanneer de Bliksem verzadigd is, wordt alles waarover de Bliksem en 

Parjanya heersen, verzadigd. In navolging van die verzadiging, wordt hij 

[de eter] verzadigd met nageslacht, met vee, met voedsel, met luister en met 

heilige uitstraling. 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya dvāviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tweeëntwintigste deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in 

de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 23 

atha yām pañcamīṃ juhuyāt tāṃ juhuyāt udānāya svāheti | udānas tṛpyati || 

ChUp_5,23.1 || 

1. Vervolgens, de vijfde [offergave] die hij offert, dient hij te offeren met 

[de woorden]: 'Svāhā aan de Udāna!' [Dan] wordt de Udāna verzadigd. 

udāne tṛpyati tvak tṛpyati tvaci tṛpyantyāṃ vāyus tṛpyati | vāyau tṛpyaty 

ākāśas tṛpyati | ākāśe tṛpyati yat kiṃca vāyuś cākāśaś cādhitiṣṭhatas tat 



262                                       HOOFDSTUK V 

 

tṛpyati | tasyānu tṛptiṃ tṛpyati prajayā paśubhir annādyena tejasā 

brahmavarcaseneti || ChUp_5,23.2 || 

2. Wanneer de Udāna verzadigd is, wordt de Huid (Tvak) verzadigd. 

Wanneer de Huid verzadigd is, wordt de Wind (Vāyu) verzadigd. Wanneer 

de Wind verzadigd is, wordt de Ruimte (Ākāśa) verzadigd. Wanneer de 

Ruimte verzadigd is, wordt alles waarover de Wind en de Ruimte heersen, 

verzadigd. In navolging van die verzadiging, wordt hij [de eter] verzadigd 

met nageslacht, met vee, met voedsel, met luister en met heilige uitstraling. 

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya trayoviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het drieëntwintigste deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in 

de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 24 

sa ya idam avidvān agnihotraṃ juhoti yathāṅgārān apohya bhasmani 

juhuyāt tādṛk tat syāt || ChUp_5,24.1 || 

1. Hij die, dit niet wetende (avidvān), het Agnihotra-offer brengt: dat zou 

zijn alsof hij de gloeiende kolen (aṅgārān) opzij schoof en in de as 

(bhasmani) offerde. 

Wie dan ook het bekende [fysieke] Agnihotra offert, terwijl hij onwetend is van 

deze 'Visie van de Vaiśvānara' (Vaiśvānara-darśana) zoals beschreven... ...voor 

hem zou dat Agnihotra-offer precies zo (tādṛk / tulya) zijn, als wanneer men de 

gloeiende kolen — die geschikt zijn voor de offergave — opzij zou schuiven, 

en in de as — die géén plaats is voor de offergave — zou offeren. [Deze 

vergelijking wordt gemaakt] met het oog op (apekṣya) het Agnihotra van de 

kenner van de Vaiśvānara. Door het bekende [rituele] Agnihotra te bekritiseren 

(nindayā), wordt het Agnihotra van de kenner van de Vaiśvānara geprezen 

(stūyate). 

 

atha ya etad evaṃ vidvān agnihotraṃ juhoti tasya sarveṣu lokeṣu sarveṣu 

bhūteṣu sarveṣv ātmasu hutaṃ bhavati || ChUp_5,24.2 || 

2. Maar hij die, dit zo wetende, het Agnihotra-offer brengt [door te eten]: 

voor hem is er geofferd in alle werelden, in alle wezens en in alle zelven 

En daarom is dit een voortreffelijk/superieur (viśiṣṭa) Agnihotra. Hoezo? [De 

tekst zegt:] 'Maar hij die, dit zo wetende, het Agnihotra offert...'  Voor hem — 

de bezitter van de Kennis van de Vaiśvānara zoals beschreven — heeft de 

uitspraak 'in alle werelden', enzovoort, de betekenis die reeds eerder [in 5.18.1] 

is uitgelegd. Omdat 'geofferd' (hutam) en 'voedsel eten' (annam atti) hier 

dezelfde betekenis hebben (ekārthatvāt). 



HOOFDSTUK V                                             263 

 

 

tad yatheṣīkātūlam agnau protaṃ pradūyetaivaṃ hāsya sarve pāpmānaḥ 

pradūyante ya etad evaṃ vidvān agnihotraṃ juhoti || ChUp_5,24.3 || 

3. Zoals de pluim van een rietstengel (iṣīkā-tūlam), in het vuur geworpen, 

verbrand zou worden (pradūyeta), zo worden waarlijk al zijn zonden 

(pāpmānaḥ) verbrand, voor hem die, dit zo wetende, het Agnihotra-offer 

brengt. 

Bovendien: Zoals de tūla — de top of pluis — van een rietstengel (iṣīkā), in het 

vuur geworpen (protam/prakṣiptam), verbrand zou worden (pradūyeta / 

pradahyeta) — oftewel snel (kṣipram) [vernietigd wordt]; Zo worden waarlijk 

voor deze kenner — die het Zelf van Alles is geworden en de Eter van alle 

voedsel is — alle zonden (pāpmānaḥ) zonder rest (niravaśiṣṭāḥ) verbrand. [Wat 

zijn deze zonden?] Het zijn [alle handelingen] die bekend staan als verdienste 

en ondeugd (dharma-adharma). [Namelijk:] die welke in vele geboorten 

verzameld zijn (sañcita), en die welke hier [in dit leven] vóór het ontstaan van 

Kennis vergaard zijn, en die welke samengaan met Kennis [tijdens dit leven 

verricht]. [Echter,] met uitzondering van (varjam) het karma/de zonde die het 

huidige lichaam in gang heeft gezet (prārabdha). Want dat [huidige karma] 

wordt niet verbrand, omdat het zijn vruchten al aan het afwerpen is (pravṛtta-
phalatvāt), net als een pijl die op een doelwit is afgeschoten (mukta-iṣu-vat). 

[Dit geldt voor] hij die, dit zo wetende, het Agnihotra offert — oftewel: eet 

(bhuṅkte). 

 

tasmād u haivaṃvid yady api caṇḍālāya ucchiṣṭaṃ prayacchet | ātmani 

haivāsya tad vaiśvānare hutaṃ syād iti | tad eṣa ślokaḥ || ChUp_5,24.4 || 

4. Daarom, indien hij die dit zo weet, zelfs restjes voedsel (ucchiṣṭa) aan een 

Caṇḍāla (kasteloze) zou geven: dan zou dat in zijn [van de Caṇḍāla] Zelf, 

in de Vaiśvānara, geofferd zijn. Hierover is dit vers: 

Zelfs als hij [de kenner] restjes (ucchiṣṭa) aan een Caṇḍāla zou geven... ...aan 

iemand die [volgens de orthodoxe regels] onwaardig (anarha) is om restjes te 

ontvangen... ...zelfs als hij de verboden handeling (pratiṣiddham) van het geven 

van restjes zou verrichten; ...dan zou dat [voedsel] geofferd (hutam) zijn in het 

Zelf — de Vaiśvānara — dat in het lichaam van de Caṇḍāla verblijft. Het zou 

geen oorzaak van onrechtvaardigheid/zonde (adharma) zijn. [Met deze 

uitspraak] prijst de tekst louter de Kennis (Vidyā). (De bedoeling is niet om 

mensen aan te sporen regels te breken, maar om de kracht van de Kennis te 

verheerlijken). Aangaande deze betekenis van lofprijzing, bestaat ook dit vers 

(mantra): 

 



264                                       HOOFDSTUK V 

 

yatheha kṣudhitā bālā mātaraṃ paryupāsate | evaṃ sarvāṇi bhūtāny 

agnihotram upāsata || ChUp_5,24.5 || 

5. Zoals hier hongerige kinderen rond hun moeder wachten, zo wachten 

alle wezens op het Agnihotra. (Aldus wachten ze op het Agnihotra). 

Zoals hier in de wereld hongerige — naar voedsel verlangende — kinderen 

rond hun moeder wachten (haar opwachten/vereren), [denkende]: 'Wanneer zal 

moeder ons voedsel geven?' Precies zo wachten alle wezens — die voedsel eten 

— op het Agnihotra — [dat wil zeggen:] de maaltijd — van hem die dit zo 

weet. [Denkende:] 'Wanneer zal hij gaan eten?' De betekenis is: de gehele 

wereld wordt verzadigd (tṛptam) door de maaltijd van de kenner (vidvad-

bhojana). De herhaling [van de laatste regel in de recitatie] is bedoeld om de 

volledige afsluiting van het Hoofdstuk (Adhyāya) aan te duiden.  

iti chāndogyopaniṣadi pañcamādhyāyasya caturviṃśaḥ khaṇḍaḥ iti 

cchāndogyopaniṣadbrāhmaṇe pañcamodhyāyaḥ samāptaḥ 

Hier eindigt het vierentwintigste deel (khaṇḍa) van het vijfde hoofdstuk in 

de Chāndogya Upaniṣad. En hiermee is het Vijfde Hoofdstuk van de 

toelichting op de Chāndogya Upaniṣad voltooid. 



HOOFDSTUK VI                                             265 

 

 

HOOFDSTUK VI 

SECTIE 1 

De passage beginnend met "Er was eens Śvetaketu Āruṇeya" geeft het verband 

aan met het voorgaande hoofdstuk. Eerder [in 3.14.1] werd gezegd: "Alles is 

waarlijk dit Brahman; als 'Tajjalān' (daaruit geboren, daarin opgaand, daarin 
ademend) dient men te mediteren." Nu moet uitgelegd worden hoe dit 

universum uit Dat [Brahman] geboren wordt, hoe het daarin oplost en hoe het 

daardoor ademt/leeft. 

Bovendien werd er [aan het eind van Hoofdstuk 5, 5.24.5] gezegd dat wanneer 

één kenner eet, het gehele universum verzadigd is. Dit is alleen logisch 

(upapadyate) als er sprake is van Eenheid (Ekatva): als het Zelf dat in alle 

wezens verblijft, Eén is. Niet als er sprake is van een veelheid van zelven 

(ātma-bheda). En hoe die Eenheid precies in elkaar zit, dat is het doel van dit 

Zesde Hoofdstuk dat nu begint.  

 

śvetaketur hāruṇeya āsa | taṃ ha pitovāca śvetaketo vasa brahmacaryam | na 

vai somyāsmat kulīno 'nanūcya brahmabandhur iva bhavatīti || ChUp_6,1.1 || 

1. Er was eens Śvetaketu Āruṇeya. Zijn vader sprak tot hem: 'O Śvetaketu, 

ga wonen als celibataire student (vasa brahmacaryam). Want waarlijk, 

mijn beste, er is niemand in onze familie die niet gestudeerd heeft 

(ananūcya) en slechts een 'vriend van Brahmanen' (brahmabandhu) is. 

Het verhaal van vader en zoon dient om de voortreffelijkheid (sāriṣṭhatva) van 

de Kennis te tonen. "Śvetaketu" was zijn naam. Het woord 'Ha' duidt op een 

overlevering. "Āruṇeya": de kleinzoon van Aruṇa (en dus de zoon van 

Uddālaka Āruṇi). "Er was" — hij bestond. "Tot hem, zijn zoon, sprak de vader, 

Āruṇi." De vader beschouwde hem als geschikt (yogya) en een waardige 

ontvanger van kennis (vidyā-bhājana), en zag dat de tijd voor zijn inwijding 

(upanayana) bijna verstreken was. Daarom zei hij: 'O Śvetaketu, ga naar een 

leraar (guru) die past bij onze familie, en leef als celibataire student 

(brahmacarya).'  'Want dit is niet juist (yukta): dat iemand die in onze familie 

geboren is, O mijn beste, niet gestudeerd heeft (ananūcya/anadhītya) en slechts 

een Brahmabandhu is'. Wat is een Brahmabandhu? Iemand die de Brahmanen 

slechts als zijn familieleden/vrienden (bandhūn) kan aanwijzen ["ik ben familie 

van die en die"], maar die zelf niet het gedrag/de levenswijze van een Brahmaan 

(brāhmaṇa-vṛtta) vertoont.  

 



266                                       HOOFDSTUK VI 

 

sa ha dvādaśavarṣa upetya caturviṃśativarṣaḥ sarvān vedān adhītya 

mahāmanā anūcānamānī stabdha eyāya | taṃ ha pitovāca || ChUp_6,1.2 || 

2. Hij ging op twaalfjarige leeftijd [naar een leraar]. Toen hij vierentwintig 

jaar oud was, had hij alle Veda's bestudeerd. Hij keerde terug: waanwijs 

(mahāmanā), zich verbeeldend geleerd te zijn (anūcānamānī) en verwaand 

(stabdha). Zijn vader sprak tot hem: 

Hieruit [dat de jongen naar een leraar werd gestuurd] kan worden afgeleid dat 

de vader op reis was (pravāsa). Want anders zou hij, die zelf gekwalificeerd 

(guṇavān) was, zijn zoon niet door een ander hebben laten inwijden. Hij, 

Śvetaketu, die aldus door zijn vader was toegesproken, ging op twaalfjarige 

leeftijd naar een leraar. Toen hij vierentwintig jaar geworden was, had hij alle 

vier de Veda's bestudeerd en de betekenis ervan begrepen. [Toch] keerde hij 

terug naar huis als Mahāmanā. Wat betekent Mahāmanā (Groot van Geest)? 

Iemand wiens geest 'groot' of serieus (gambhīra) is, in de zin dat hij zichzelf als 

ongeëvenaard (a-sama) beschouwt vergeleken met anderen. [Hij was] 

Anūcānamānī: Iemand wiens aard het is om te denken: 'Ik ben een anūcāna 

(iemand die de Veda's volledig kan reciteren/onderwijzen)'. [Hij was] Stabdha: 

Iemand die van nature niet geneigd is om te buigen (apraṇata-svabhāva); 

oftewel koppig/verwaand. Toen de vader zijn zoon zo zag — met een karakter 

dat niet paste (ananurūpa) bij zijn eigen aard (die van de vader), verwaand en 

trots — sprak hij tot hem, met de wens om hem te leiden naar de Ware Dharma 

(Sad-dharma): 'O Śvetaketu, aangezien jij nu (yan nu idam) zo waanwijs bent, 

je verbeeldt geleerd te zijn en verwaand bent...' 'Welke voortreffelijkheid 

(atiśaya) heb je dan van je leraar verkregen?' 'Heb je gevraagd naar die 

Instructie (Ādeśa)?' Dat waardoor instructie wordt gegeven (ādiśyate). Oftewel: 

dat wat uitsluitend gekend kan worden door het onderricht van de Schriften en 

de Leraar. Ofwel: dat waardoor het Hoogste Brahman wordt onderwezen. 'Heb 

je dat aan je leraar gevraagd (aprākṣyaḥ)?' 

 

śvetaketo yan nu somyedaṃ mahāmanā anūcānamānī stabdho 'si | uta tam 

ādeśam aprākṣyaḥ yenāśrutaṃ śrutaṃ bhavaty amataṃ matam avijñātaṃ 

vijñātam iti | kathaṃ nu bhagavaḥ sa ādeśo bhavatīti || ChUp_6,1.3 || 

3. [De vader zei:] 'O Śvetaketu, aangezien je nu, mijn beste, zo waanwijs 

bent, je verbeeldt geleerd te zijn en verwaand bent: Heb je ook gevraagd 

naar die Instructie (Ādeśa), waardoor het ongehoorde gehoord wordt, het 

ongedachte gedacht wordt, en het onbekende gekend wordt?' [Śvetaketu 

vroeg:] 'Hoe kan er, Heer, zo'n instructie bestaan?' 

Hij [de vader] specificeert die instructie: 'Door welke instructie — wanneer 

deze gehoord is — zelfs het andere, dat nog niet gehoord is, gehoord wordt'. 



HOOFDSTUK VI                                             267 

 

'Het ongedachte gedacht' — oftewel: het onberedeneerde (atarkita) wordt 

beredeneerd (tarkita). 'Het onbekende gekend' — oftewel: het onbepaalde 

(aniścita) wordt bepaald (niścita).  

Uit dit verhaal wordt het volgende begrepen: Zelfs na alle Veda's bestudeerd te 

hebben en alle andere kenbare dingen begrepen te hebben, is men nog steeds 

onvervuld (akṛtārtha / heeft men het doel niet bereikt), zolang men de 

werkelijkheid van het Zelf (Ātma-tattva) niet kent. Nadat hij [Śvetaketu] dit 

wonderbaarlijke (adbhuta) ding gehoord had, sprak hij. Denkende: 'Hoe kan 

dit? Het is niet algemeen bekend (aprasiddha) dat door de kennis van het ene, 

het andere gekend wordt', vraagt hij: 'Hoe toch — op welke wijze — O Heer, 

kan die instructie bestaan?' 

 

yathā somyaikena mṛtpiṇḍena sarvaṃ mṛnmayaṃ vijñātaṃ syāt | 

vācārambhaṇaṃ vikāro nāmadheyaṃ mṛttikety eva satyam || ChUp_6,1.4 || 

4. Zoals, mijn beste (somya), door [het kennen van] één klomp klei, alles 

wat van klei gemaakt is, gekend zou zijn: De verandering (vikāra) is slechts 

een greep van de spraak (vācārambhaṇa), een naamgeving (nāmadheya). 

'Het is enkel klei': dat alleen is waar (satyam). 

Luister, mijn beste, hoe die instructie [waarover je in het vorige vers vroeg] is. 

Zoals in de wereld: door één klomp klei te kennen — die de oorzaak (kāraṇa) is 

van potten, schalen, enzovoort — is alles wat verder van klei gemaakt is — 

[oftewel] de hele groep van modificaties (vikāra-jātam) van klei — gekend.  

Tegenwerping: Hoe kan het dat door het kennen van de oorzaak (de klomp 

klei), het gevolg (kārya) — dat iets anders is — gekend wordt? 

Antwoord: Dit is geen fout. Omdat het gevolg niet verschillend is (ananyatvāt) 
van de oorzaak. Wanneer je denkt: 'Als het ene gekend is, is het andere niet 

gekend', dan zou dat waar zijn als het gevolg iets anders was dan de oorzaak. 

Maar het is niet zo dat het gevolg anders is dan de oorzaak. 

Vraag: Hoe zit het dan in de wereld met [de ervaring]: 'Dit is een modificatie 

van die oorzaak'? 

Luister: 'Het is een greep van de spraak' (vācārambhaṇam). Dit betekent: het 

steunt louter op spraak (vāg-ālambanam). Wat is die modificatie? Het is een 

'Naamgeving' (nāmadheya) — slechts een naam. (Het woord nāmadheya 

betekent hier gewoon nāma (naam); het achtervoegsel -dheya verandert de 

betekenis niet). Het is louter gebaseerd op spraak, het is enkel een naam. In 

absolute werkelijkheid (paramārthataḥ) bestaat er geen zelfstandig ding (vastu) 

dat 'modificatie' heet. 'Maar: Het is enkel klei' — de klei alleen is het werkelijke 

ding (satyam vastu). 



268                                       HOOFDSTUK VI 

 

 

yathā somyaikena lohamaṇinā sarvaṃ lohamayaṃ vijñātaṃ syāt | 

vācārambhaṇaṃ vikāro nāmadheyaṃ loham ity eva satyam || ChUp_6,1.5 || 

5. Zoals, mijn beste (somya), door [het kennen van] één klomp goud (loha-

maṇi), alles wat van goud gemaakt is, gekend zou zijn: De verandering 

(vikāra) is slechts een greep van de spraak, een naamgeving. 'Het is enkel 

goud': dat alleen is waar. 

Zoals, mijn beste, door één loha-maṇi — [waarmee hier bedoeld wordt] een 

klomp goud (suvarṇa-piṇḍa) — ...de gehele groep van overige modificaties 

(vikāra-jātam) — zoals armbanden (kaṭaka), kronen (mukuṭa) en 

bovenarmbanden (keyūra), enzovoort — gekend zou zijn. [De rest van de zin] 

'De verandering is slechts een greep van de spraak', enzovoort, is gelijk [aan het 

vorige vers]. 

 

yathā somyaikena nakhanikṛntanena sarvaṃ kārṣṇāyasaṃ vijñātaṃ syāt | 

vācārambhaṇaṃ vikāro nāmadheyaṃ kṛṣṇāyasam ity eva satyam | evaṃ 

somya sa ādeśo bhavatīti || ChUp_6,1.6 || 

6. Zoals, mijn beste (somya), door [het kennen van] één nagelknipper 

(nakhanikṛntana), alles wat van ijzer (kārṣṇāyasam) gemaakt is, gekend zou 

zijn: De verandering is slechts een greep van de spraak, een naamgeving. 

'Het is enkel ijzer (kṛṣṇāyasam)': dat alleen is waar. Zo, mijn beste, is die 

instructie. 

'Zoals, mijn beste, door één nagelknipper...' De betekenis is: door een klomp 

ijzer die aangeduid wordt met het voorbeeld van een nagelknipper [gemaakt van 

dat ijzer]. ...alles wat van ijzer is — de hele groep modificaties van ijzer — 

gekend zou zijn. De rest is gelijk [aan de vorige verzen]." 

Het gebruik van meerdere voorbeelden (klei, goud, ijzer) dient om aan te tonen 

dat de eenheid van het voorbeeld [de oorzaak] door alle verschillende 

variëteiten heen gaat, en om een vaste overtuiging (dṛḍha-pratīti) te 

bewerkstelligen. 'Zo, mijn beste, is die instructie waarover ik sprak'. 

 

na vai nūnaṃ bhagavantas ta etad avediṣuḥ | yad dhy etad avediṣyan kathaṃ 

me nāvakṣyan | iti bhagavāṃs tv eva me bravītv iti | tathā somyeti hovāca || 

ChUp_6,1.7 || 

7. [Śvetaketu zei:] 'Voorzeker, die eerbiedwaardige heren [mijn leraren] 

wisten dit niet. Want als zij dit geweten hadden, hoe zouden ze het mij dan 

niet verteld hebben? Moge de Heer [u] het mij daarom vertellen.' 'Goed 

(tathā), mijn beste,' zo sprak hij. 



HOOFDSTUK VI                                             269 

 

Toen de vader dit gezegd had, sprak de ander [Śvetaketu]: 'Zeker niet (na vai 

nūnaṃ) wisten die eerbiedwaardige heren — mijn aanbiddenswaardige leraren 

(guravaḥ) — dit Ding (Vastu) waarover u spreekt'. 'Want als zij dit Ding 

geweten hadden (avediṣyan), hoe zouden ze het mij — die gekwalificeerd 

(guṇavate) en toegewijd (bhaktāya) was en hen volgde — dan niet verteld 

hebben (na avakṣyan)?' 'Daarom denk ik dat ze het niet wisten'.  

Hij sprak zelfs minachtend (nyagbhāva) over zijn leraren — wat men normaal 

niet mag doen — uit angst om opnieuw naar het huis van de leraar (gurukula) 

gestuurd te worden [door zijn vader, met de opdracht: 'Ga het ze vragen']. Door 

te zeggen "ze wisten het niet", dwingt hij zijn vader om het zelf te vertellen). 

'Daarom: Moge de Heer [u] mij dat Ding vertellen — waardoor voor mij 

alwetendheid (sarvajñatva) ontstaat'. Aldus gevraagd, sprak de vader: 'Zo zij 

het (tathā astu), mijn beste'.  

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya prathamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het eerste deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 2 

sad eva somyedam agra āsīd ekam evādvitīyam | tad dhaika āhur asad evedam 

agra āsīd ekam evādvitīyam | tasmād asataḥ saj jāyata || ChUp_6,2.1 || 

1. 'Het Bestaande (Sat) alleen, mijn beste, was dit in het begin, één alleen, 

zonder tweede (ekam eva advitīyam). Hierover zeggen sommigen: "Het 

Niet-Bestaande (Asat) alleen was dit in het begin, één alleen, zonder tweede. 

Daarom werd uit dat Niet-Bestaande het Bestaande geboren."' 

"Het Bestaande (Sat) alleen..." 'Sat' (Het Bestaande) is dat wat begrepen wordt 

uit alle Upaniṣads: de substantie die louter Bestaan (astitā-mātra) is, subtiel, 

zonder onderscheidende kenmerken (nirviśeṣa), alomtegenwoordig, Eén, 

onbevlekt (nirañjana), zonder onderdelen en bestaande uit Bewustzijn 

(Vijñāna). Het woord 'alleen' (eva) dient ter benadrukking/begrenzing. 

Vraag: Wat wordt er begrensd/vastgesteld? 

Antwoord: 'Dit' (idam). Dit universum (jagat), dat we nu waarnemen als 

gemodificeerd in naam, vorm en handeling. Dat 'Dit' wordt verbonden met het 

woord 'was' (āsīt): "Dit was waarlijk het Bestaande". 

Vraag: Wanneer was dit 'louter het Bestaande'?  

Antwoord: 'In het begin' (agre): vóór het ontstaan (utpatti) van het universum. 

Tegenwerping: Is het nu dan niet meer het Bestaande, dat het gekwalificeerd 

wordt met 'in het begin was'? 



270                                       HOOFDSTUK VI 

 

Antwoord: Nee. Ook nu is dit [universum] waarlijk het Bestaande. Maar: Nu 

wordt het gekenmerkt door kwalificaties van naam en vorm, en is het object van 

de gedachte 'Dit' [ik zie 'dit' object]. Vóór het ontstaan echter, in het begin, was 

het uitsluitend kenbaar door de gedachte en het woord 'Bestaande' (Sat). 

Daarom wordt vastgesteld: "In het begin was dit alleen het Bestaande." Want 

vóór de schepping kon dit object (vastu) niet begrepen worden als 'hebbende 

deze naam' of 'hebbende deze vorm', net zoals in de diepe slaap (suṣupti). (Net 

zoals iemand die opstaat uit diepe slaap beseft: "In de slaap was er alleen zuiver 

bestaan/bewustzijn", zo was het vóór de schepping). 

Stel dat iemand in de voormiddag een klomp klei ziet die door een pottenbakker 

is neergelegd om er iets van te maken. Hij gaat naar een ander dorp en komt in 

de namiddag terug. Dan ziet hij op diezelfde plek diverse effecten (vormen) 

zoals potten en schalen. Dan zegt hij: 'In de voormiddag was dit [de potten, etc.] 

louter klei'. Precies zo wordt hier gezegd: 'In het begin was dit [universum] 

louter het Bestaande'. 

'Eén alleen' (ekam eva): Dit betekent dat er niets anders was dat een 

effect/product van Hem was. 'Zonder tweede' (advitīyam): In het geval van klei 

zien we dat er náást de klei nog andere oorzaken zijn, zoals de pottenbakker (de 

instrumentele oorzaak), die de klei tot potten vormt. Hier wordt ontkend dat er 

naast het Bestaande (Sat) nog een tweede ding/oorzaak bestaat dat zou 

meewerken. Daarom: 'Zonder tweede'. (Brahman is dus zowel de materie als de 

maker). 

Vraag: Sommigen (de Vaiśeṣika's) beweren dat het woord 'Sat' ook op hun 

theorie past (dat substantie en kwaliteit apart zijn). Maar zij geloven dat het 

gevolg (de wereld) vóór de schepping niet bestond (asat). Zij accepteren niet 

dat er vóór de schepping 'Eén Bestaande zonder tweede' was. Dus deze tekst 

spreekt over een Oorzaak die verschilt van de theorie van de Vaiśeṣika's: 

[namelijk] gebaseerd op het voorbeeld van klei [waar oorzaak en gevolg één 

substantie zijn]. 

Antwoord: 'Hierover zeggen sommigen...' Aangaande dit onderwerp — het 

bepalen van de realiteit vóór de schepping — zeggen sommige Nihilisten 

(Vaināśika's / Boeddhisten) die de werkelijkheid onderzoeken: 'Het Niet-

Bestaande (Asat)' — louter de afwezigheid van bestaan — 'was dit universum 

in het begin, één alleen, zonder tweede'. (Zij stellen zich voor dat de waarheid 

vóór de schepping louter de afwezigheid van zijn (sad-abhāva) was, en wensen 
geen andere realiteit tegenover het Bestaande). 

Maar als de Nihilisten bedoelen dat er vóór de schepping 'louter afwezigheid 

van bestaan' was: Hoe kunnen zij dan zeggen: "Dit was in het begin"? 

(Tijdsaanduiding bij niets). Of "Het was Eén"? (Getal bij niets). Of "Het was 



HOOFDSTUK VI                                             271 

 

Zonder tweede"? Dit is logisch onjuist voor hen die louter afwezigheid 

aannemen. 

Tegenwerping: Misschien wordt de aanname nu gedaan door de spreker, en 

bestond die niet vóór de schepping? 

Antwoord: Nee. Er is geen bewijs (pramāṇa) voor de afwezigheid van bestaan 

vóór de schepping. De verbeelding van 'Niet-bestaan' is onlogisch. 

Vraag: Hoe kan de tekst dan zeggen 'Het Niet-Bestaande... was dit', als die 

woorden geen object hebben?  

Antwoord: Dit is geen fout. De zin is bedoeld om de [verkeerde] opvatting van 

'Bestaan' te verwijderen/weerleggen (sad-grahaṇa-nivṛtti-paratvāt). (Het is een 

retorische techniek). Het woord "Niet-Bestaand" wordt gebruikt om de 

menselijke geest af te wenden van de verkeerde gedachte (dat de wereld als 

object bestond), net zoals iemand een paard afwendt van een verkeerd pad. Het 

beweert niet dat 'Niets' een substantie is. Daarom wordt deze zin ('Het Niet-

Bestaande was dit...') gebruikt om een verkeerde opvatting van de mens te 

corrigeren. Door eerst de verkeerde opvatting te tonen, kan deze vervolgens 

weerlegd worden. Daarom is de zin zinvol en geldig. 'Daarom werd uit dat 

Niet-Bestaande' — uit die vorm van totale afwezigheid — 'het Bestaande 

geboren' — ontstond het. (Dit is de mening van de dwazen die Uddālaka in het 

volgende vers zal weerleggen). 

 

kutas tu khalu somyaivaṃ syād iti hovāca | katham asataḥ saj jāyeta | sat tv 

eva somyedam agra āsīd ekam evādvitīyam || ChUp_6,2.2 || 

2. 'Maar hoe, mijn beste (somya), zou dit waarlijk zo kunnen zijn?', sprak 

hij. 'Hoe zou uit het Niet-Bestaande (asataḥ) het Bestaande (sat) geboren 

kunnen worden?' 'Integendeel, mijn beste: in het begin was dit 

[universum] louter het Bestaande (Sat), één alleen, zonder tweede.' 

Nadat hij deze verkeerde opvatting — het standpunt van de Grote Nihilisten 

(Mahā-vaināśika's / Boeddhisten) — heeft getoond [in het vorige vers], 

weerlegt (pratiṣedhati) hij deze nu. 'Maar hoe...?' — oftewel: Op basis van welk 

bewijsmiddel (pramāṇa) zou het waarlijk zo kunnen zijn, mijn beste? 'Dat het 

Bestaande uit het Niet-Bestaande geboren wordt?' De betekenis is: Op basis van 

geen enkel bewijs is dit mogelijk. 

Tegenwerping van de Nihilist: 'Maar men ziet toch dat een kiem (aṅkura) pas 

ontstaat bij de vernietiging (upamarda) van het zaad? Dus het ontstaat uit de 

afwezigheid (abhāva) [van het zaad].' 

Antwoord: Zelfs dat is in strijd met hun eigen aannames. Hoezo? De 

bestanddelen (avayava) van het zaad, die gearrangeerd waren in de vorm van 



272                                       HOOFDSTUK VI 

 

het zaad, blijven voortbestaan (anuvartante) in de kiem. Zij worden niet 

vernietigd bij de geboorte van de kiem. (Alleen de vorm van het zaad verdwijnt, 

niet de materie. Materie komt niet uit niets). Als jullie beweren dat de 'vorm van 

het zaad' vernietigd wordt... is die vorm dan iets echts (vastu) of niet? Als het 

iets echts is, en het wordt vernietigd, dan ontstaat de kiem uit de bestanddelen 

(die echt zijn), niet uit 'niets'. Als de vorm 'niets' of een illusie (saṃvṛti) was, 

dan ontstaat de kiem uit de materie, niet uit de illusie. Dus: Nooit ontstaat iets 

uit totale afwezigheid (abhāva)." 

Als jullie zeggen dat de bestanddelen ook vernietigd worden, dan zou dat ook 

gelden voor de fijnere bestanddelen daarvan, tot in het oneindige. Dan zou er 

uiteindelijk niets overblijven, en zou de wereld uit leegte bestaan (wat absurd is, 

want we nemen de wereld waar). 

Omdat het idee van 'bestaan' (sat-buddhi) voortduurt [in elk object], en 'bestaan' 

niet ophoudt, staat voor de aanhangers van het Bestaande vast: Het Bestaande 

ontstaat uit het Bestaande. Voor de aanhangers van het Niet-Bestaande 

(Asadvādin) is er echter geen enkel voorbeeld te vinden van 'Iets uit Niets'. Men 

ziet dat een pot ontstaat uit een klomp klei. Als de pot uit 'afwezigheid' zou 

ontstaan, zou iemand die een pot wil maken, geen klei pakken. Bovendien, als 

de pot uit 'niets' kwam, zouden we naar de pot kijken en zeggen: 'Dit is niets'. 

Maar we zeggen: 'Dit is (bestaat)'.  Zelfs als men zegt dat het de gedachte aan 

klei is die de gedachte aan de pot veroorzaakt, dan nog is het een bestaande 

gedachte die een bestaande gedachte veroorzaakt. Dus nog steeds: Sat uit Sat." 

Daarom zei hij: 'Hoe, mijn beste, zou dit zo kunnen zijn?' De betekenis is: er is 

geen enkel voorbeeld te vinden voor het ontstaan van Iets uit Niets. Aldus het 

standpunt van het Niet-Bestaande verwerpend (unmathya / ontwortelend), 

concludeert hij zijn eigen standpunt: 'In het begin was dit louter het Bestaande, 

mijn beste'. 

Tegenwerping: Maar ook voor de theorie dat Bestaande uit Bestaande ontstaat, 

is er geen voorbeeld! Want we zien niet dat een nieuwe pot ontstaat uit een 

[reeds afgebakken] pot. 

Antwoord: Dat is waar. Maar wij zeggen niet dat een nieuw bestaand ding 

ontstaat uit een ander bestaand ding. Wat dan wel? Het is het Bestaande (Sat) 

zélf, dat blijft bestaan (avatiṣṭhate) in een andere configuratie (saṃsthāna-
antara). Zoals een slang zich oprolt tot een spiraal [het is dezelfde slang]. Of 

zoals klei de vormen aanneemt van poeder, klomp, pot of scherf [het is dezelfde 

klei]. 

Vraag: Als het Bestaande altijd alle vormen is, waarom wordt er dan gezegd: 

'In het begin was dit [Bestaande]' (alsof het toen anders was)? 



HOOFDSTUK VI                                             273 

 

Antwoord: Heb je niet geluisterd naar de beperking 'Het Bestaande alleen' 

(eva)? Vóór de schepping was het universum (idam) nog niet benoembaar met 

het woord 'Dit' (gedifferentieerd). Het was Sadeva (louter Bestaan). Net zoals 

klei soms 'klomp' heet en soms 'pot', maar altijd klei is. 

Tegenwerping: Maar een paard verandert in een koe (als materie wordt 

gerecycled), dat zijn verschillende dingen. Dus het gevolg is anders dan de 

oorzaak. 

Antwoord: Nee. De pot kan breken en weer een klomp worden, maar hij houdt 

nooit op Klei (Mṛt) te zijn. De vorm verandert, de substantie (Mṛttva) wijkt 

nooit af (a-vyabhicāra). Daarom zijn potten en pannen slechts configuraties van 

klei. Zo is dit alles [het universum] slechts een configuratie van het Bestaande 

(Sat). Daarom is de uitspraak 'In het begin was het louter het Bestaande' juist. 

Tegenwerping: Maar Brahman (Sat) heeft geen onderdelen (niravayava). Hoe 

kan iets zonder onderdelen veranderen van vorm? (Klei heeft deeltjes die 

herschikt kunnen worden, Brahman niet). 

Antwoord: Dit is geen fout. Net zoals men in een touw [in het donker] 

verschillende vormen zoals een slang ziet — die door de geest verbeeld zijn 

(buddhi-parikalpita) — zonder dat het touw delen heeft die veranderen; Zo is 

het logisch dat er modificaties en configuraties verschijnen in het Bestaande 

(dat geen delen heeft). (Dit is de leer van Vivarta of Schijnbare Transformatie). 

Zoals de tekst zegt: 'De verandering is slechts een naam, een greep van de 

spraak... het is enkel klei'. Zo ook: 'Het Bestaande is de enige waarheid'. Het is 

'Eén zonder tweede', zelfs nu, in de tijd van [waarneming door] het intellect, in 

absolute zin (paramārthataḥ). (De veelheid is slechts een illusie). 

 

tad aikṣata | bahu syāṃ prajāyeyeti | tat tejo 'sṛjata | tat teja aikṣata | bahu 

syāṃ prajāyeyeti | tad apo 'sṛjata | tasmād yatra kva ca śocati svedate vā 

puruṣas tejasa eva tad adhy āpo jāyante || ChUp_6,2.3 || 

3. Dat [Bestaande] schouwde (aikṣata): 'Moge ik vele zijn, moge ik 

voortgebracht worden.' Toen schiep Dat het Vuur (Tejas). Dat Vuur 

schouwde: 'Moge ik vele zijn, moge ik voortgebracht worden.' Toen schiep 

Dat het Water (Apah). Daarom, waar een mens ook treurt (śocati) of zweet 

(svedate): daar wordt telkens water geboren uit vuur (tejas). 

Dat Bestaande (Sat) schouwde — verrichtte de handeling van zien/denken. 

Hieruit volgt dat de Pradhāna (de oernatuur) die door de Sāṅkhya-filosofen 

wordt verbeeld als oorzaak van de wereld, niet de oorzaak is. (Want de 

Sāṅkhya's nemen aan dat Pradhāna bewusteloos/materieel (acetana) is, maar dit 

Bestaande is bewust (cetana) omdat het de handeling van 'schouwen' verricht). 

Hoe schouwde Het? Het zei: 'Moge ik vele — talrijk — zijn; moge ik 



274                                       HOOFDSTUK VI 

 

voortgebracht worden — op voortreffelijke wijze geboren worden'. Zoals klei 

de vorm aanneemt van potten, enzovoort. Of zoals een touw [in het donker] de 

vorm aanneemt van een slang, enzovoort, die door de geest verbeeld wordt 

(buddhi-parikalpita).  

Tegenwerping: Is dan alles wat waargenomen wordt, niet-bestaand (asat), net 

zoals de [denkbeeldige] slang op het touw? 

Antwoord: Nee. Wij zeggen dat niets, nergens, 'niet-bestaand' is. Want het is 

het Bestaande zelf (Sat eva) dat — door het onderscheid van dualiteit (dvaita) 

— op een andere manier wordt waargenomen. (De wereld is geen hallucinatie, 

het is Sat dat verkeerd begrepen wordt). 

De Logici (Tārkika's) beelden zich in dat het gevolg iets anders is dan de 

oorzaak, en zeggen dat het gevolg vóór de schepping en na de vernietiging 'niet-

bestaand' is. Zo is het bij ons niet. Wij nemen nooit aan dat er een object (vastu) 

bestaat — of het nu een naam of een benoemd ding is — dat verschilt van het 

Bestaande. 

Alles wat door een ander intellect [dan het verlichte] benoemd wordt, is slechts 

het Bestaande. Net zoals het touw 'slang' genoemd wordt door het intellect dat 

een slang ziet. Of zoals een klomp klei of een pot in de wereld met die namen 

wordt aangeduid door een intellect dat [onderscheid ziet]. Maar voor degenen 

die het onderscheid van het touw zien, verdwijnt het idee en de naam 'slang'. 

Net zo verdwijnt voor degenen die het onderscheid van de klei zien, het idee en 

de naam 'pot'. Precies zo verdwijnt voor degenen die het onderscheid van het 

Bestaande (Sat) zien, het idee en de naam van elke andere modificatie (vikāra). 

(Zoals de Schrift zegt: "Waarvandaan woorden terugkeren", en "Niet 

gedefinieerd, zonder basis"). 

Nadat Het aldus geschouwd/gedacht had, schiep Het Vuur (Tejas). (Het schiep 

Vuur/Energie). 

Tegenwerping over de volgorde: Maar een andere tekst (Taittirīya Upaniṣad 

2.1) zegt: 'Uit dat Zelf ontstond Ruimte (Ākāśa); uit Ruimte, Lucht (Vāyu); en 
daaruit (als derde) Vuur'. Hier echter wordt Vuur als eerste geschapen uit het 

Bestaande. Dit is tegenstrijdig.  

Antwoord: Dit is geen fout. Men kan aannemen dat het Bestaande Vuur schiep 

nadat Het eerst Ruimte en Lucht had geschapen. (De tekst slaat gewoon 

stappen over). Ofwel: de volgorde van schepping is hier niet de bedoeling 

(avivakṣita). Het doel is slechts te tonen dat alles een gevolg is van het 

Bestaande (Sat-kārya) en dat het Bestaande Eén zonder tweede is. (Gebaseerd 

op het voorbeeld van klei). Ofwel: de tekst wil de Trivṛtkaraṇa (Drievoudiging) 

van Vuur, Water en Voedsel beschrijven, en noemt daarom alleen de schepping 

van deze drie. 'Vuur' (Tejas): dat wat in de wereld bekend staat als dat wat 



HOOFDSTUK VI                                             275 

 

verbrandt, kookt, verlicht en rood is. Dat Bestaande, dat geschapen Vuur 

geworden was — oftewel: het Bestaande dat in de vorm van Vuur bestond — 

schouwde. (De scheppende kracht is nog steeds God in de vorm van Vuur). 

'Moge ik vele zijn...', enzovoort, zoals voorheen. Toen schiep Dat het Water 

(Apaḥ). Wateren zijn vloeibaar, olieachtig, stromend en wit, zoals bekend in de 

wereld. Omdat de wateren een gevolg (kārya) zijn van Vuur/Hitte: Daarom, 

waar en wanneer een mens ook 'treurt' (śocati) — oftewel verhit raakt 

(santapyate) — of zweet (prasvidyate)... ...daar wordt telkens, vanwege die 

hitte (tejasaḥ), water [tranen of zweet] geboren. 

 

6.2.4 tā āpa aikṣanta bahvayaḥ syāma prajāyemahīti tā annamasṛjanta 

tasmādyatra kva ca varṣati tadeva bhūyiṣṭhamannaṃ bhavatyadbhya eva 

tadadhyannādyaṃ jāyate //4// 

4. Die Wateren schouwden (aikṣanta): 'Mogen wij vele zijn, mogen wij 

voortgebracht worden.' Toen schiepen zij Voedsel (annam). Daarom, waar 

het ook regent: daar ontstaat telkens overvloedig voedsel. Uit water alleen 

wordt dat eetbare voedsel (annādyam) geboren 

"Die Wateren schouwden..." De betekenis is net als voorheen: Het Bestaande 

(Sat), dat zich in de vorm van Water bevond, schouwde. 'Mogen wij vele zijn 

— talrijk worden; mogen wij voortgebracht worden'. "Toen schiepen zij 

Voedsel." Met 'Voedsel' wordt hier Aarde (Pṛthivī) bedoeld. Want voedsel is 

aards (pārthiva). Omdat voedsel een gevolg (kārya) is van water: "Daarom, 

waar het ook — in welk land ook — regent, daar ontstaat overvloedig voedsel." 

"Daarom wordt eetbaar voedsel uit water geboren." De uitspraak "Zij schiepen 

voedsel" verwees [in de algemene zin] naar het element Aarde. Maar hier, in 

het voorbeeld ["waar het regent..."], wordt door de specificatie "eetbaar" 

(ādyam) verwezen naar rijst, gerst, enzovoort. En Voedsel [Aarde] staat bekend 

om zijn vorm: zwaar, stabiel, ondersteunend (dhāraṇa) en zwart/donker 

(kṛṣṇa). 

Tegenwerping: Maar men ziet toch niet dat Vuur en dergelijke [elementen] 

kunnen 'schouwen' (denken)? Want er is geen verbod op geweld tegen hen 

[zoals tegen levende wezens], en men ziet geen reacties zoals angst bij hen. Dus 

hoe kan er staan: 'Dat Vuur schouwde'? 

Antwoord: Dit is geen fout. Omdat Vuur en de anderen transformaties zijn van 

de Schouwer (Brahman), en omdat zij ordelijk en specifiek resultaat 

voortbrengen (niyata-krama), wordt er over de elementen gezegd dat ze 

'schouwen', alsof het het Bestaande zelf (Sat) is dat schouwt. 

Tegenwerping van de Sāṅkhya : Maar misschien is zelfs het 'schouwen' van 

het Bestaande (Sat) zelf slechts figuurlijk (upacarita) bedoeld? (De Sāṅkhya's 



276                                       HOOFDSTUK VI 

 

geloven in Pradhāna: een onbewuste oermaterie die de wereld schept). Wij zien 

in de wereld dat bewustzijn soms figuurlijk wordt toegeschreven aan onbewuste 

dingen. Bijvoorbeeld: 'De oever wil vallen' (kūlaṃ pipatiṣati - de oever staat op 

instorten). Zo kan ook het Bestaande 'schouwen' zonder bewustzijn te hebben, 

simpelweg omdat het op het punt stond te scheppen. 

Weerlegging: Nee. Omdat het 'schouwen' van het Bestaande alleen door het 

Woord (de Veda) gekend wordt, is het onmogelijk om aan te nemen dat het 

figuurlijk is. (Bij Vuur/Water kun je afleiden dat ze niet denken omdat ze geen 

zenuwstelsel hebben, dus daar mag je het figuurlijk nemen. Maar bij de 

Oeroorzaak, die we niet zien, moeten we de tekst letterlijk nemen). 

Sāṅkhya: Maar we kunnen afleiden dat het Bestaande onbewust (acetana) is, 

omdat het een materiële oorzaak is, net als klei. 

Śaṅkara: Nee. Want de tekst onderwijst later: 'Dat is de Waarheid, dat is het 

Zelf (Sa Ātmā)'.  (Dode materie kan niet het Zelf zijn). 

Sāṅkhya: Misschien is het woord 'Zelf' ook figuurlijk? Zoals men over een 

geliefde dienaar zegt: 'Bhadrasena is mijn leven/zelf'. 

Śaṅkara: Nee. Want er wordt onderwezen over Bevrijding (Moksha) voor 

degene die toegewijd is aan dat Bestaande/Ware (Sat-Satya), met de woorden: 

'Voor hem is er slechts vertraging zolang hij niet bevrijd is'. Als 'Zelf' zou 

verwijzen naar de onbewuste materie (Pradhāna), dan zou meditatie daarop ('Ik 

ben materie') niet leiden tot Bevrijding, maar tot duisternis. 

Sāṅkhya: Misschien is ook de Bevrijding figuurlijk? 

Śaṅkara: Nee. Want de tekst begon met de belofte: 'Door het Ene te kennen, 

wordt het onbekende gekend' Als de Oorzaak onbewuste materie was, zou het 

kennen daarvan niet leiden tot kennis van het Bewuste (de zielen). Maar als de 

Oorzaak Bewustzijn (Brahman) is, is alles (bewust en onbewust) daarmee 

gekend. 

En er is geen enkele andere tekst die suggereert dat de bevrijding figuurlijk is. 

Bovendien zou het aannemen van metaforen de hele betekenis van dit 

hoofdstuk nutteloos maken. Daarom, op gezag van de Veda, mag men de 

letterlijke betekenis niet verlaten. Aldus staat vast: De Oorzaak van de wereld is 

Bewust (Cetanāvat). 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya dvitīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tweede deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

  



HOOFDSTUK VI                                             277 

 

SECTIE 3 

teṣāṃ khalv eṣāṃ bhūtānāṃ trīṇy eva bījāni bhavanty āṇḍajaṃ jīvajam 

udbhijjam iti || ChUp_6,3.1 || 

1. Van deze [levende] wezens zijn er waarlijk slechts drie zaden (bījāni): 

het eiergeborene (āṇḍajam), het levendgeborene (jīvajam), en het uit 

scheuten geborene (udbhijjam). 

'Van deze... wezens'. Dit verwijst naar de wezens — vogels enzovoort — die 

doordrongen zijn door de levende ziel (jīva-āviṣṭa). Het woord "deze" (eṣām) 

duidt op directe waarneembaarheid (pratyakṣa-nirdeśa). Het verwijst niet naar 

Vuur en de andere [oerelementen uit de vorige sectie]. Waarom niet? Omdat de 

'Drievoudiging' (Trivṛtkaraṇa / het mengen van de elementen) van hen nog 

beschreven moet worden [in de volgende verzen]. Zolang die drievoudiging er 

niet is, kunnen ze niet [als fysieke objecten] met "deze" worden aangewezen. 

Bovendien wordt voor Vuur en de anderen de term 'Godheden' (Devatā) 

gebruikt (in vers 6.3.4: "Deze drie godheden"). Daarom zijn er voor 'deze 

wezens' — vogels, vee, planten, enzovoort — 'waarlijk slechts drie zaden' — 

oorzaken (kāraṇāni) — en geen andere. 

Welke zijn dat? Hij zegt: 

1. Āṇḍajam (Eiergeborene): Dat wat uit een ei geboren is. Dat is het 

eiergeborene. (Hoewel de tekst 'eiergeboren' zegt, bedoelt hij hier de wezens 

zelf, zoals vogels). Want men ziet dat vogels en slangen geboren worden uit 

vogels en slangen [via het ei]. Daarom is de vogel het zaad van vogels, en de 

slang van slangen. De betekenis is: datgene wat uit een ei geboren is, is het zaad 

voor anderen van diezelfde soort. 

Tegenwerping: Maar het woord āṇḍaja betekent 'geboren uit een ei'. Dus zou 

het logisch zijn dat het Ei het zaad is. Waarom noemt u het Eiergeborene (de 

vogel) het zaad? 

Antwoord: Dat zou waar zijn als de Schrift (Śruti) afhankelijk was van uw 

wil/logica. Maar de Schrift is afhankelijk van zichzelf (is de autoriteit). En de 

Schrift zegt: 'Het eiergeborene is het zaad', niet 'Het ei is het zaad'. Bovendien 

zien we in de wereld: bij afwezigheid van het eiergeborene (de vogel), is er 

geen voortzetting van de soort. Maar bij afwezigheid van een ei [bijv. als het 

kapot is], stopt de soort niet [zolang de ouders er zijn]. Daarom zijn de 

eiergeborenen (dieren) zelf de zaden van de eiergeborenen. 

2. Jīvajam (Levendgeborene): Dat wat uit een 'levende' (jīva) geboren wordt. 

Dit verwijst naar de baarmoeder-geborenen (jarāyu-ja), zoals mensen en vee. 

3. Udbhijjam (Uit scheuten geborene): Dat wat doorbreekt (ud-bhinatti). Udbhit 
betekent 'plant' (sthāvara). Dat wat daaruit geboren wordt, is udbhijja. Ofwel: 



278                                       HOOFDSTUK VI 

 

Udbhit betekent zaad/graan (dhānā), en dat wat daaruit geboren wordt (de 

plant) is udbhijja. De betekenis is: het zaad van de planten (sthāvara). 

De 'Zweetgeborenen' (Svedaja - insecten/ongedierte) en de 'Hittegeborenen' 

(Saṃśokaja) zijn, naar gelang het geval, inbegrepen (antarbhāva) in de 

categorieën Eiergeboren of Scheutgeboren. Op die manier is de beperking 

'Slechts drie zaden' logisch juist (upapanna). 

 

seyaṃ devataikṣata | hantāham imās tisro devatā anena 

jīvenātmanānupraviśya nāmarūpe vyākaravāṇīti || ChUp_6,3.2 || 

2. Die Godheid (Se'yaṃ devatā) schouwde: 'Welaan (hanta), laat ik deze 

drie godheden [Vuur, Water, Aarde] binnengaan met dit levende zelf 

(anena jīvena ātmanā), en naam en vorm differentiëren (nāma-rūpe 

vyākaravāṇi).'  

"Die Godheid" — de Godheid die eerder besproken werd, genaamd Het 

Bestaande (Sat), de oeroorzaak van Vuur, Water en Voedsel — "schouwde" — 

dacht na. Omdat het doel dat eerder gesteld was — 'Moge ik vele zijn' (6.2.3) — 

tot nu toe nog niet voltooid is (anirvṛtta). (De schepping van enkel de ruwe 

elementen is nog niet 'vele'). Daarom dacht Hij opnieuw na, met het oog op het 

vervullen van dat doel: het vele worden. Hoe [dacht Hij?] 'Welaan (hanta), laat 

ik nu deze drie godheden — Vuur en de anderen, zoals beschreven — 

binnengaan met dit levende zelf (anena jīvena ātmanā)'. Zichzelf herinnerend 

(smarantī) als de drager van de levensadem (prāṇa-dhāraṇa) die in voorgaande 

scheppingen werd ervaren, en die in Zijn eigen intellect aanwezig is, zegt Hij: 

'Met dit levende zelf'. Door de woorden 'met het Zelf (ātmanā)', toont Hij aan 

dat de Jīva (de individuele ziel) niet verschillend is (avyatirikta) van Hemzelf, 

en in wezen niet te onderscheiden is van Bewustzijn (Caitanya). 'Nadat ik ben 

binnengegaan... ...en specifiek inzicht heb verkregen door het contact met de 

elementen Vuur, Water en Voedsel... ...laat ik dan naam en vorm differentiëren 

(vyākaravāṇi)'. Dat wil zeggen: Laat ik ze duidelijk maken (vispaṣṭam), [zodat 

men kan zeggen:] 'Dit is deze naam, dit is deze vorm'. 

Tegenwerping: Maar het is niet logisch dat een Godheid die vrij is van 

Saṁsāra (a-saṃsārin) en Alwetend is, bewust (buddhi-pūrvakam) zou besluiten 

om een lichaam binnen te gaan dat de zetel is van honderdduizenden ellendes, 

en te denken: 'Ik zal lijden ervaren'. Als Hij onafhankelijk (svatantra) is, zou Hij 
dat nooit doen. 

Antwoord: Dat is waar. Het zou niet logisch zijn als Hij besloten had om in 

Zijn eigen, onveranderde vorm (svena avikṛtena rūpeṇa) binnen te gaan en te 

lijden. Maar zo is het niet. 

Hoe dan wel?  



HOOFDSTUK VI                                             279 

 

Antwoord: Vanwege de tekst: 'Met dit levende zelf (jīvena) binnengaande'. 

Want de Jīva is slechts een schijn/weerschijn (ābhāsa-mātra) van de Godheid. 

Hij is ontstaan door het contact met de subtiele elementen zoals het intellect 

(buddhi), net zoals een reflectie (pratibimba) van een persoon in een spiegel 

komt, of de reflectie van de zon in water. Het contact tussen de Godheid (die 

ondenkbare, oneindige macht heeft) en het intellect (buddhi) creëert een 

weerschijn van Bewustzijn (caitanya-ābhāsa). Dit veroorzaakt het onvermogen 

om onderscheid te maken met de ware aard van de Godheid, en leidt tot 

concepten als: 'Ik ben gelukkig, ik ben ongelukkig, ik ben onwetend'. Omdat de 

Godheid slechts als een 'schaduw' (chāyā-mātra) — in de vorm van de Jīva — 

is binnengegaan, is Hij zelf niet verbonden met de lichamelijke ervaringen van 

geluk en pijn. (Net zoals een persoon, de zon, etc. niet aangetast worden door 

de defecten van de spiegel of het water waarin ze weerspiegeld worden). 

Zoals de Zon, het oog van de hele wereld, niet besmet wordt door de uiterlijke 

fouten van het oog [dat naar hem kijkt]; Zo wordt het Ene Innerlijke Zelf van 

alle wezens niet besmet door het lijden van de wereld, omdat Hij erbuiten staat 

(bāhya). (Kaṭha Upaniṣad 2.2.11). En 'Als de Ruimte, alomtegenwoordig en 

eeuwig'.  

Tegenwerping: Als de Jīva slechts een reflectie is, dan is hij dus onwerkelijk 

(mṛṣā). Dan zijn de andere wereld en deze wereld voor hem ook onwerkelijk. 

Antwoord: Dit is geen fout. Omdat wij accepteren dat hij Waar (Satya) is in 

zijn essentie als het Bestaande Zelf (Sad-ātmanā). Alle modificaties (vikāra), 

zoals naam en vorm, zijn waarlijk onwaar (anṛta) op zichzelf; ze zijn waar 

(satya) in zoverre ze het Bestaande Zelf zijn. (Zoals eerder gezegd: "De 
verandering is slechts een naam... het is enkel klei"). Zo geldt dat ook voor de 

Jīva. Want er is een bekend gezegde (nyāya): 'Het offer moet passen bij de 

geest/godheid (Yakṣa)'. (Oftewel: Zolang je in de illusie leeft, is de illusie echt 

voor je. De 'onwerkelijke' Jīva ondergaat 'onwerkelijk' lijden, wat voor hem 

echt voelt). 

Daarom: In hun essentie als het Bestaande (Sat) zijn alle handelingen en 

modificaties Waarheid. In hun onderscheid van het Bestaande zijn ze 

Onwaarheid. Zo kan er door de logici geen enkele fout in onze theorie 

gevonden worden. Men kan zeggen dat hun theorieën van dualiteit, die elkaar 

tegenspreken, slechts verbeeldingen van hun eigen intellect zijn en niet op de 

Waarheid berusten.  

 

tāsāṃ trivṛtaṃ trivṛtam ekaikāṃ karavāṇīti | seyaṃ devatemās tisro devatā 

anenaiva jīvenātmanānupraviśya nāmarūpe vyākarot || ChUp_6,3.3 || 



280                                       HOOFDSTUK VI 

 

3. 'Ik zal elk van hen [de drie godheden/elementen] drievoudig maken 

(trivṛtam).' Die Godheid ging deze drie godheden binnen met dit levende 

zelf (jīva), en differentieerde naam en vorm. 

Hij dacht: 'Laat ik, na deze drie godheden te zijn binnengegaan, naam en vorm 

differentiëren (vyākaravāṇi), die nu nog in hun ongemanifesteerde toestand 

(avyākṛta) als zaden in mijn eigen Zelf verblijven.' En: 'Laat ik elk van die drie 

godheden drievoudig (trivṛtam) maken'. Bij het drievoudig maken van elk 

afzonderlijk element, krijgt elk element de overhand (prādhānya), terwijl de 

andere twee een ondergeschikte/secundaire status (guṇa-bhāva) krijgen. Want 

anders zou het 'drievoudig maken' resulteren in slechts één enkel ding [een 

uniform mengsel], zoals bij het twijnen van een touw [waarbij de strengen niet 

te onderscheiden zijn]. Dan zou er geen sprake zijn van het afzonderlijk 

drievoudig maken van elk van de drie. Want alleen op deze manier [door 

dominantie van één element] kan het verkrijgen van afzonderlijke namen en 

begrippen voor Vuur, Water en Voedsel plaatsvinden, zoals: 'Dit is Vuur', 'Dit 

is Water', 'Dit is Voedsel'. En als er afzonderlijke namen en begrippen 

verkregen worden, wordt het doel bereikt: namelijk het tot stand komen van 

correcte omgang/transactie (vyavahāra) voor de godheden [en mensen].
1
 

Nadat Hij aldus gedacht had, ging die Godheid deze drie godheden binnen met 

ditzelfde 'levende zelf' (jīva) — zoals beschreven [in het vorige vers] — als een 

weerspiegeling van de zon (sūrya-bimba-vat) [in water]. Hij ging eerst het 

Kosmische Lichaam (Vairāja Piṇḍa) binnen, en vervolgens de lichamen van de 

goden enzovoort. En Hij differentieerde naam en vorm, precies volgens Zijn 

voornemen (yathā-saṅkalpam eva): 'Dit is zijn naam, dit is zijn vorm'. 

 

tāsāṃ trivṛtaṃ trivṛtam ekaikām akarot | yathā tu khalu somyemās tisro 

devatās trivṛt trivṛd ekaikā bhavati tan me vijānīhīti || ChUp_6,3.4 || 

4. Hij maakte elk van hen drievoudig (trivṛtam). Maar hoe, mijn beste 

(somya), elk van deze drie godheden drievoudig wordt: leer (vijānīhi) dat 

nu van mij. 

                                                        
1  Trivṛtkaraṇa (Drievoudiging): Dit is de Vedische theorie van de chemische samenstelling 

van materie. De "Pure Elementen" (Subtiel Vuur, Water, Aarde) kunnen de grove wereld niet 

bouwen. Ze moeten gemengd worden. De Formule: Elk grof element bestaat uit 50% van 

zichzelf en 25% van de andere twee. Grof Vuur = 50% Vuur + 25% Water + 25% Aarde. 

Grof Water = 50% Water + 25% Vuur + 25% Aarde. Grove Aarde = 50% Aarde + 25% Vuur 

+ 25% Water. Daarom kunnen we ze nog steeds "Vuur" of "Water" noemen (vanwege het 

dominante deel), hoewel ze eigenlijk alles bevatten. 

 



HOOFDSTUK VI                                             281 

 

En die Godheid maakte elk van die godheden [elementen] drievoudig, door 

middel van [de verhouding van] ondergeschikte en primaire kwaliteiten (guṇa-

pradhāna-bhāvena). (Zoals eerder uitgelegd: 50% van het eigen element, 25% 

van de andere twee). Laten we het drievoudige karakter van de lichamen 

(piṇḍa) van de goden enzovoort — die door naam en vorm gedifferentieerd zijn 

en uit Vuur, Water en Voedsel bestaan — even laten rusten (tiṣṭhatu tāvat). (De 

tekst zal later uitleggen hoe het menselijk lichaam uit drie elementen bestaat, 

maar dat komt nog). "Maar hoe deze drie godheden [buiten de lichamen, in de 

macrokosmos] elk drievoudig worden... ...begrijp (vijānīhi) dat van mij, terwijl 

ik spreek". De betekenis is: stel het duidelijk vast (viśpaṣṭam avadhāraya) aan 

de hand van voorbeelden. 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya tṛtīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het derde deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 4 

yad agne rohitaṃ rūpaṃ tejasas tad rūpam | yac chuklaṃ tad apām | yat 

kṛṣṇaṃ tad annasya | apāgād agner agnitvam | vācārambhaṇaṃ vikāro 

nāmadheyaṃ trīṇi rūpāṇīty eva satyam || ChUp_6,4.1 || 

1. De rode vorm van het [brandende] Vuur (Agni), dat is de vorm van het 

[subtiele] Vuur (Tejas). Wat wit is, dat is de vorm van Water (Ap). Wat 

donker (kṛṣṇa) is, dat is de vorm van Voedsel (Anna / Aarde). De 'Vuur-

heid' (agnitva) is van het Vuur geweken. De verandering (vikāra) is slechts 

een greep van de spraak, een naamgeving. 'Het zijn de drie vormen': dat 

alleen is waar. 

Van dat 'drievoudig maken' van de godheden, dat [eerder] genoemd werd, 

wordt nu een illustratie (udāharaṇa) gegeven. Een illustratie betekent dat er iets 

wordt aangehaald om een specifiek deel [van de theorie] algemeen 

bekend/begrijpelijk te maken 

Dit zegt hij: Wat van het Vuur — het drievoudig gemaakte [grove vuur] — de 

rode vorm is, dat is de vorm van het [subtiele, niet-gemengde] Vuur. En wat 

van datzelfde Vuur de donkere vorm is, weet dat dat de vorm is van het Voedsel 

— oftewel de subtiele (atrivṛtkṛta) Aarde. Dit zijnde het geval: Wat jij 

beschouwt als 'Vuur' — als iets dat verschilt van deze drie vormen — daarvan 

is de 'Vuur-heid' nu weggenomen (apāgāt). Het idee 'dit is Vuur', dat je had 

vóórdat je het onderscheidingsvermogen (viveka-vijñāna) bezat over de drie 

vormen, dat idee is nu verdwenen, evenals het woord 'Vuur'. Net zoals een 

kristal, wanneer het waargenomen wordt in contact met een onzichtbaar rood 

kussen/doek, de oorzaak is van het woord en het idee 'Dit is een robijn'. Maar 



282                                       HOOFDSTUK VI 

 

wanneer men de kennis van het onderscheid tussen het kussen en het kristal 

verkrijgt, dan verdwijnen het woord en het idee 'robijn' voor degene die dat 

onderscheid kent. Precies zo is het hier.
1
 

Tegenwerping: Maar wat wordt hier bereikt met het verbeelden van woorden 

en ideeën? Het is toch logisch dat het vuur vóór de analyse wel degelijk 

bestond, en dat de 'vuur-heid' verdween door de analyse van de kleuren? Net 

zoals het 'doek-zijn' verdwijnt (paṭa-abhāva) wanneer men de draden eruit 

trekt?" (Oftewel: Vuur is een compositie, als je die uit elkaar haalt, is het weg). 

Antwoord: Niet aldus. Want Vuur is louter een woord en een idee (buddhi-

śabda-mātra). Daarom zegt de tekst: 'Het is een greep van de spraak'. De naam 

'Vuur' is een modificatie, een naamgeving; het is louter een naam. Daarom is 

ook het idee van 'Vuur' louter onwaar (mṛṣā). 

Wat is daarin dan wél waar? 'Het zijn de Drie Vormen': dat alleen is waar. De 

betekenis van deze beperking (avadhāraṇa) is dat er zelfs geen atoom aan 

waarheid bestaat los van deze drie vormen. 

 

yad ādityasya rohitaṃ rūpaṃ tejasas tad rūpam | yac chuklaṃ tad apām | yat 

kṛṣṇaṃ tad annasya | apāgād ādityād ādityatvam | vācārambhaṇaṃ vikāro 

nāmadheyaṃ trīṇi rūpāṇīty eva satyam || ChUp_6,4.2 || 

yac candramaso rohitaṃ rūpaṃ tejasas tad rūpam | yac chuklaṃ tad apām | 

yat kṛṣṇaṃ tad annasya | apāgāc candrāc candratvam | vācārambhaṇaṃ 

vikāro nāmadheyaṃ trīṇi rūpāṇīty eva satyam || ChUp_6,4.3 || 

yad vidyuto rohitaṃ rūpaṃ tejasas tad rūpam | yac chuklaṃ tad apām | yat 

kṛṣṇaṃ tad annasya | apāgād vidyuto vidyuttvam | vācārambhaṇaṃ vikāro 

nāmadheyaṃ trīṇi rūpāṇīty eva satyam || ChUp_6,4.4 || 

2. De rode vorm van de Zon (Āditya), dat is de vorm van het [subtiele] 

Vuur. Wat wit is, dat is de vorm van Water. Wat donker is, dat is de vorm 

van Voedsel [Aarde]. De 'Zon-heid' (ādityatvam) is van de Zon geweken. De 

verandering is slechts een greep van de spraak, een naamgeving. 'Het zijn 

de drie vormen': dat alleen is waar. 

                                                        
1 Uddālaka leert zijn zoon kijken met een 'röntgenblik'. Je ziet een kampvuur. Je noemt het 

"Vuur". Maar wat zie je echt? Je ziet rood (vlammen/hitte), wit (licht/rook) en zwart 

(kool/as/rook). Volgens de theorie van Trivṛtkaraṇa: Rood = Oer-Vuur (Tejas). Wit = Oer-

Water (Ap). Zwart = Oer-Aarde (Anna). Conclusie: Er is helemaal geen "ding" dat "vuur" 

heet. Er is alleen een mengsel van drie oerelementen. Het woord "Vuur" is slechts een etiket 

(nāmadheya) dat we op dat mengsel plakken. 

 



HOOFDSTUK VI                                             283 

 

3. De rode vorm van de Maan (Candramas), dat is de vorm van het 

[subtiele] Vuur. Wat wit is, dat is de vorm van Water. Wat donker is, dat is 

de vorm van Voedsel. De 'Maan-heid' (candratvam) is van de Maan 

geweken. De verandering is slechts een greep van de spraak, een 

naamgeving. 'Het zijn de drie vormen': dat alleen is waar. 

 4. De rode vorm van de Bliksem (Vidyut), dat is de vorm van het [subtiele] 

Vuur. Wat wit is, dat is de vorm van Water. Wat donker is, dat is de vorm 

van Voedsel. De 'Bliksem-heid' (vidyuttvam) is van de Bliksem geweken. De 

verandering is slechts een greep van de spraak, een naamgeving. 'Het zijn 

de drie vormen': dat alleen is waar 

(2-4) De passage 'Wat van de Zon... Wat van de Maan... Wat van de Bliksem...', 

enzovoort, is gelijk [aan de voorgaande uitleg over het Vuur]. 

Tegenwerping: Eerder werd gezegd: 'Leer van mij hoe elk van deze drie 

godheden drievoudig wordt' (6.3.4). Maar nu wordt de Drievoudiging slechts 

getoond aan de hand van vier voorbeelden (Vuur, Zon, Maan, Bliksem) die 

allen tot het element Vuur/Licht (Tejas) behoren. Er wordt geen voorbeeld 

getoond van de Drievoudiging van Water (Ap) of Voedsel/Aarde (Anna). [Is de 

uitleg dan niet incompleet?] 

Antwoord: Dit is geen fout. De Schrifttekst is van mening dat de voorbeelden 

betreffende Water en Voedsel op precies dezelfde wijze begrepen moeten 

worden. Het voorbeeld van Vuur (Tejas) wordt gegeven als een aanduiding 

(upalakṣaṇa) voor de rest. Omdat Vuur Vorm/Kleur (rūpa) bezit en de 

betekenis daardoor duidelijk (spaṣṭa) is. (Bij Water en Aarde is de scheiding 

van de drie kleuren minder visueel evident). Geur (eigenschap van Aarde) en 

Smaak (eigenschap van Water) worden niet als voorbeeld gebruikt, omdat ze 

niet in alle drie aanwezig zijn. (Want Geur en Smaak zitten niet in Vuur). 

Aanraking en Geluid worden niet gebruikt, omdat het onmogelijk is om ze 

[visueel] verdeeld te tonen. Indien de hele wereld 'drievoudig gemaakt' is, dan 

geldt — net als bij het Vuur enzovoort — dat alleen 'de drie vormen' waar zijn. 

Net zoals de 'Vuur-heid' verdween [bij analyse], zo verdwijnt de 'Wereld-heid' 

(jagat-tvam) van de Wereld. 

En verder: Omdat Voedsel/Aarde een uitvloeisel (śuṅga) is van Water, is 

'Aarde' slechts een naam (Vācārambhaṇa); alleen Water is waar. Omdat Water 

een uitvloeisel is van Vuur, is 'Water' slechts een naam; alleen Vuur is waar. 

Omdat Vuur een uitvloeisel is van het Bestaande (Sat), is 'Vuur' slechts een 

naam; alleen het Bestaande is waar. Dit is de bedoelde betekenis.  

Tegenwerping: Maar Wind (Vāyu) en Ruimte (Ākāśa) zijn niet drievoudig 

gemaakt [in deze tekst], en ze zijn niet inbegrepen in Vuur, Water en Aarde. Zij 

blijven dus over. Zo blijven ook Geur, Smaak, Geluid en Tast over. Hoe kan 



284                                       HOOFDSTUK VI 

 

dan 'door het Ene (Sat) te kennen, Alles gekend zijn'? Of men moet een andere 

manier van kennis aannemen. 

Antwoord: Dit is geen fout. Want in substanties die Vorm hebben (zoals 

Vuur), wordt alles waargenomen. (Omdat Vuur Vorm heeft, en Vuur uit Lucht 

en Ruimte komt, zijn de eigenschappen van Lucht [tast] en Ruimte [geluid] 

impliciet aanwezig in Vuur). De Schrift is van mening dat door het tonen van 

de Drievoudiging van de drie vorm-hebbende elementen (Vuur, Water, Aarde), 

alles wat daarin begrepen is, ook gekend is — omdat alles een modificatie is 

van het Bestaande. Ofwel: De Schrift beschouwt de Drievoudiging 

(Trivṛtkaraṇa) slechts als een illustratief model (pradarśana-artha). Net zoals 

bij de Drievoudiging geldt dat 'alleen de drie vormen waar zijn', zo geldt 

dezelfde logica (nyāya) ook voor de Vijfvoudiging (Pañcīkaraṇa). (Of men nu 

uitgaat van 3 of 5 elementen, het principe blijft:) Omdat alles een modificatie is 

van het Bestaande (Sat), is door het kennen van het Bestaande, dit Alles 

gekend. Het staat vast dat het Bestaande, Eén zonder tweede, de Waarheid is. 

Daarom is de stelling 'Wanneer het Ene Bestaande gekend is, is dit Alles 

gekend', correct gesproken (sūktam). 

 

etad dha sma vai tadvidvāṃsa āhuḥ pūrve mahāśālā mahāśrotriyāḥ | na no 

'dya kaścanāśrutam amatam avijñātam udāhariṣyati | iti hy ebhyo vidāṃ 

cakruḥ || ChUp_6,4.5 || 

5. Dit waarlijk wetende, spraken de oude grote huishouders (mahāśālāḥ) en 

grote schriftgeleerden (mahāśrotriyāḥ): 'Niemand kan ons vandaag nog iets 

noemen (udāhariṣyati) wat [voor ons] ongehoord, ongedacht of ongekend 

is.' Want vanuit deze [drie vormen] kenden zij [alles]. 

Toen zij dit wisten — de ouden, degenen uit het verleden, de grote huishouders 

en grote schriftgeleerden — spraken zij waarlijk aldus. Wat zeiden zij? 

Niemand kan ons — in onze familie (kule), nu wij deze kennis bezitten — 

vandaag nog iets noemen wat ongehoord, ongedacht of ongekend is. (Oftewel: 

niemand kan een object aanwijzen en zeggen: "Kijk, dit kenden jullie nog 

niet!", want zij zouden de essentie ervan direct herkennen). De bedoeling is: 

'Alles is voor degenen die in onze familie geboren zijn bekend, omdat zij de 

kennis van het Bestaande (Sat) bezitten'. 

Hoe wisten zij dan alles? Hij zegt: 'Vanuit deze drie' — vanuit de drie vormen, 
Rood enzovoort, die drievoudig gemaakt zijn. Omdat zij deze kenden, wisten 

zij dat al het andere, wat overblijft (śiṣṭam), ook 'precies zo' is [namelijk een 

samenstelling van die drie]. Omdat zij dat wisten, waren zij alwetend 

(sarvajñāḥ) door de kennis van het Bestaande. Dat is de betekenis. Ofwel [een 

andere interpretatie van 'vanuit deze']: Vanuit de voorbeelden (dṛṣṭāntebhyaḥ) 



HOOFDSTUK VI                                             285 

 

van Vuur en dergelijke, die [in de vorige verzen] gekend waren, wisten zij al 

het andere. 

 

yad u rohitam ivābhūd iti tejasas tad rūpam iti tad vidāṃ cakruḥ | yad u 

śuklam ivābhūd ity apāṃ rūpam iti tad vidāṃ cakruḥ | yad u kṛṣṇam ivābhūd 

ity annasya rūpam iti tad vidāṃ cakruḥ || ChUp_6,4.6 || 

yad v avijñātam ivābhūd ity etāsām eva devatānāṃ samāsa iti tad vidāṃ 

cakruḥ | yathā nu khalu somyemās tisro devatāḥ puruṣaṃ prāpya trivṛt trivṛd 

ekaikā bhavati tan me vijānīhīti || ChUp_6,4.7 || 

6. Wat [in een object] roodachtig (rohitam iva) leek te zijn, dat kenden zij 

als de vorm van Vuur (Tejas). Wat witachtig (śuklam iva) leek te zijn, dat 

kenden zij als de vorm van Water (Ap). Wat donker (kṛṣṇam iva) leek te 

zijn, dat kenden zij als de vorm van Voedsel (Anna)." 

7. En wat onbekend/onduidelijk (avijñātam iva) leek te zijn, dat kenden zij 

als een combinatie (samāsa) van precies deze drie godheden. [Uddālaka 

zei:] 'Leer nu van mij, mijn beste, hoe elk van deze drie godheden, wanneer 

zij de Mens (Puruṣa) bereiken, drievoudig wordt.' 

(6, 7) Hoe [wisten zij dat]? Wanneer er twijfel bestond over een object met een 

andere vorm [dan puur vuur, water of aarde] — bijvoorbeeld iets met de kleur 

van een duif (kapota) enzovoort —: Wat daarin als roodachtig werd 

waargenomen, dat kenden die oude zieners van Brahman als de vorm van Vuur. 

Evenzo, wat daarin als witachtig werd waargenomen, dat was de vorm van 

Water. Wat als donker werd waargenomen, dat was [de vorm] van Voedsel. En 

precies zo: Zelfs wat uiterst moeilijk te definiëren was (atyanta-durlakṣyam) — 

wat als het ware 'onbekend' (avijñātam) leek omdat het niet specifiek [als rood, 

wit of zwart] werd waargenomen —: Ook daarvan wisten zij dat het een 

combinatie — een samengesteld geheel (samudāya) — was van precies deze 

drie godheden. Aldus is het uiterlijke object (bāhya-vastu), zoals het vuur, 

begrepen [als bestaande uit de drie vormen]. Nu dan: 'Hoe waarlijk, mijn beste, 

deze drie genoemde godheden... ...wanneer zij de Mens bereiken (puruṣaṃ 

prāpya)' — oftewel: het samenstel van lichaam en zintuigen, gekenmerkt door 

hoofd, handen, enzovoort — ...en door de Mens gebruikt/geconsumeerd worden 

(upayujyamānāḥ) —...elk drievoudig worden: leer dat van mij, terwijl ik het 

vertel (nigadataḥ)'. 

Dit sprak hij: 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya caturthaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vierde deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 



286                                       HOOFDSTUK VI 

 

SECTIE 5 

annam aśitaṃ tredhā vidhīyate | tasya yaḥ sthaviṣṭho dhātus tat purīṣaṃ 

bhavati | yo madhyamas tan māṃsam | yo 'ṇiṣṭhas tan manaḥ || ChUp_6,5.1 || 

1. Voedsel (annam) dat gegeten is, wordt in drieën verdeeld. Het grofste 

(sthaviṣṭha) bestanddeel (dhātu) daarvan, dat wordt ontlasting (purīṣa). Het 

middelste (madhyama), dat wordt vlees (māṃsa). Het fijnste (aṇiṣṭha), dat 

wordt de geest (manas). 

"Voedsel dat gegeten is" — genuttigd (bhuktam). "Wordt in drieën verdeeld" — 

terwijl het verteerd wordt door het vuur in de buik (jāṭhareṇa agninā), wordt 

het in drie delen gesplitst. Hoe? Van dat voedsel dat in drieën gedeeld wordt: 

het 'grofste' — meest massieve (sthūlatama) — bestanddeel/substantie, het 

grove deel van de verdeling: dat wordt ontlasting. Het 'middelste' deel of 

bestanddeel van het voedsel: dat transformeert — via de volgorde van chijl/sap 

(rasa) enzovoort — en wordt vlees. Het 'fijnste' — meest subtiele (aṇutama) — 

bestanddeel: Dat stijgt op naar het hart, gaat de subtiele kanalen (nāḍī) genaamd 

'Hita' binnen, en brengt daar het voortbestaan (sthiti) van het samenstel van 

organen (spraak, etc.) tot stand. Het wordt de Geest (Manas). Door te 

transformeren tot de vorm van de geest, zorgt het voor de opbouw/groei 

(upacaya) van de geest. Hieruit volgt dat de geest materieel (bhautika) is, 

omdat hij wordt opgebouwd uit voedsel (anna-upacitatvāt). Hij is dus niet 

eeuwig (nitya) en zonder delen (niravayava), zoals gedefinieerd in de doctrine 

van de Vaiśeṣika's. 

Tegenwerping: Maar elders wordt de geest het 'goddelijke oog' (daivaṃ 

cakṣuḥ) genoemd.  

Antwoord: Dat is niet bedoeld met betrekking tot eeuwigheid. Waarop dan 

wel? Het is met het oog op het feit dat de geest een groot bereik (vyāpakatva) 

heeft en objecten van alle zintuigen kan waarnemen, zelfs als ze subtiel, 

verborgen of ver weg zijn. En zelfs de 'eeuwigheid' die soms aan de geest wordt 

toegeschreven ten opzichte van andere zintuigen, is slechts relatief (āpekṣika). 

Want de Schrift zegt: 'Het Bestaande is Eén, zonder tweede' [dus alleen 

Brahman is absoluut eeuwig]. 

 

āpaḥ pītās tredhā vidhīyante | tāsāṃ yaḥ sthaviṣṭho dhātus tan mūtraṃ 

bhavati | yo madhyamas tal lohitam | yo 'ṇiṣṭhaḥ sa prāṇaḥ || ChUp_6,5.2 || 

2. Water (āpas), dat gedronken is, wordt in drieën verdeeld. Het grofste 

(sthaviṣṭha) bestanddeel daarvan, dat wordt urine (mūtra). Het middelste 

(madhyama), dat wordt bloed (lohita). Het fijnste (aṇiṣṭha), dat wordt de 

Levensadem (Prāṇa). 



HOOFDSTUK VI                                             287 

 

Op dezelfde wijze wordt water, wanneer het gedronken is, in drieën verdeeld. 

Het grofste bestanddeel daarvan, dat wordt urine. Het middelste, dat wordt 

bloed. Het fijnste, dat wordt de Levensadem (Prāṇa). Want hij [de tekst/leraar] 

zal [later, in 6.5.4 en 6.7.1] zeggen: 'De Prāṇa bestaat uit Water (āpomaya)', en 

[in 6.7.5]: 'Snijd hem [de Prāṇa] niet af door niet te drinken'. 

 

tejo 'śitaṃ tredhā vidhīyate | tasya yaḥ sthaviṣṭho dhātus tad asthi bhavati | yo 

madhyamaḥ sa majjā | yo 'ṇiṣṭhaḥ sā vāk || ChUp_6,5.3 || 

3. Vuur (tejas), dat gegeten is, wordt in drieën verdeeld. Het grofste 

(sthaviṣṭha) bestanddeel daarvan, dat wordt bot (asthi). Het middelste 

(madhyama), dat wordt merg (majjā). Het fijnste (aṇiṣṭha), dat wordt 

Spraak (vāk). 

Op dezelfde wijze wordt Vuur dat gegeten is — oftewel: geconsumeerd in de 

vorm van olie, ghee (geklaarde boter), enzovoort — in drieën verdeeld. Het 

grofste bestanddeel daarvan, dat wordt bot. Het middelste, dat wordt merg — 

de vettige substantie (sneha) die zich binnenin het bot bevindt. Het fijnste, dat 

wordt Spraak. Want het is in de wereld algemeen bekend (prasiddham) dat door 

het eten van olie, ghee, enzovoort, de spraak helder (viśadā) en 

bekwaam/krachtig (samarthā) wordt in het spreken. 

 

annamayaṃ hi somya manaḥ | āpomayaḥ prāṇaḥ | tejomayī vāg iti | bhūya 

eva mā bhagavān vijñāpayatv iti | tathā somyeti hovāca || ChUp_6,5.4 || 

4. Want de geest bestaat uit voedsel (annamaya), mijn beste. De 

Levensadem bestaat uit water (āpomaya). Spraak bestaat uit vuur 

(tejomayī). 

[Śvetaketu zei:] "Moge de Eerbiedwaardige Heer het mij nogmaals (bhūya 

eva) uitleggen." 

"Goed (tathā), mijn beste," zo sprak hij. 

Omdat het zo is [zoals in de vorige verzen uitgelegd]: De geest bestaat uit 

voedsel, de adem uit water, spraak uit vuur. 

Tegenwerping: Maar, er zijn wezens zoals muizen (ākhu) die louter voedsel 

(graan) eten, en toch bezitten zij spraak (geluid) en levensadem. Evenzo zijn er 

zeedieren zoals vissen en krokodillen die louter water consumeren, en toch 

bezitten zij een geest en spraak. En van dieren die vetten/olie drinken kan ook 

worden afgeleid dat zij levensadem hebben. Als dit zo is, hoe kan men dan 

zeggen dat de geest [alleen] uit voedsel bestaat, enzovoort? 

Antwoord: Dit is geen fout. Omdat alles drievoudig gemaakt is (trivṛtkṛta), is 

alles overal logisch mogelijk. Want niemand eet voedsel dat 'niet-drievoudig' 



288                                       HOOFDSTUK VI 

 

(puur aarde) is. Noch wordt er water gedronken dat 'niet-drievoudig' is, noch eet 

iemand vuur dat 'niet-drievoudig' is. (Oftewel: Elk stukje voedsel bevat ook 

water en vuur; elk slokje water bevat ook aarde en vuur. Dus ook de muis krijgt 

water en vuur binnen via zijn graan). Daarom is het niet in tegenspraak dat 

graan-eters zoals muizen, welbespraaktheid en vitaliteit bezitten. 

Toen hij aldus onderricht was, sprak Śvetaketu: 'Moge de Eerbiedwaardige 

Heer het mij nogmaals uitleggen'. (Namelijk de stelling: 'De geest is voedsel', 

enzovoort). De betekenis is: 'Laat mij het begrijpen door middel van een 

voorbeeld/illustratie (dṛṣṭānta), want ik heb nog geen volledige zekerheid 

(samyak-niścaya) over dit onderwerp'. Want het is moeilijk te begrijpen 

(durvijñeyam) hoe de geconsumeerde stoffen — voedsel, water en vet — in één 

en hetzelfde lichaam, dat zonder onderscheid uit vuur, water en voedsel bestaat, 

[zich scheiden en] via hun fijnste bestanddelen specifiek de Geest, de Adem en 

Spraak opbouwen (upacinvanti), zonder hun eigen aard te overschrijden (sva-
jāti-anatikrameṇa). (Hoe weet het brood dat het naar de geest moet en het water 

dat het naar de adem moet?) Daarom zei hij: 'Nogmaals...' 

De vader sprak tot hem, die dit gezegd had: 'Zo zij het, mijn beste'. 'Luister hier 

naar een voorbeeld, hoe datgene waarnaar jij vraagt, logisch is'. 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya pañcamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vijfde deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 6 

dadhnaḥ somya mathyamānasya yo 'ṇimā sa ūrdhvaḥ samudīṣati | tat sarpir 

bhavati || ChUp_6,6.1 || 

1. Wanneer wrangel (dadhi) gekarnd wordt, mijn beste, stijgt de fijnste 

essentie (aṇimā) daarvan naar boven. Dat wordt boter (sarpis). 

Van de wrangel, mijn beste, die gekarnd wordt... ...wat de aṇimā is — de 

subtiele aard (aṇubhāvaḥ) — die stijgt naar boven (samudīṣati). Dat wil 

zeggen: het verzamelt zich (saṃbhūya) en gaat omhoog in de vorm van verse 

boter (navanīta). Dat wordt [uiteindelijk] ghee (sarpis). 

 

evam eva khalu somyānnasyāśyamānasya yo 'ṇimā sa ūrdhvaḥ samudīṣati | 

tan mano bhavati || ChUp_6,6.2 || 

2. Precies zo waarlijk, mijn beste (somya), stijgt van het voedsel dat gegeten 

wordt de fijnste essentie (aṇimā) naar boven. Dat wordt de Geest (Manas). 



HOOFDSTUK VI                                             289 

 

Zoals dit voorbeeld [van de wrangel in het vorige vers], precies zo waarlijk, 

mijn beste: Van het voedsel — zoals rijst en dergelijke — dat gegeten, oftewel 

genuttigd wordt... ...terwijl het door het vuur in de buik (udarya agni), 
vergezeld van de wind (vāyu), gekarnd wordt als met een karnstok (khaja)... 

...de fijnste essentie (aṇimā) daarvan, die stijgt naar boven. "Dat wordt de 

Geest." De betekenis is: door samen te komen met de delen van de geest, bouwt 

het de geest op (upacinoti). 

 

apāṃ somya pīyamānānāṃ yo 'ṇimā sa ūrdhvaḥ samudīṣati | sā prāno 

bhavati || ChUp_6,6.3 || 

3. Van het water (apām), mijn beste (somya), dat gedronken wordt, stijgt de 

fijnste essentie (aṇimā) naar boven. Dat wordt de Levensadem (Prāṇa). 

Op dezelfde wijze (tathā), mijn beste: van het water dat gedronken wordt, stijgt 

de fijnste essentie naar boven; dat wordt de Levensadem. 

 

tejasaḥ somyāśyamānasya yo 'ṇimā sa ūrdhvaḥ samudīṣati | sā vāg bhavati || 

ChUp_6,6.4 || 

4. Van het Vuur (tejas), mijn beste (somya), dat gegeten wordt, stijgt de 

fijnste essentie (aṇimā) naar boven. Dat wordt Spraak (vāk). 

Precies zo waarlijk, mijn beste: van het Vuur dat gegeten wordt, stijgt de fijnste 

essentie naar boven; dat wordt Spraak. 

 

annamayaṃ hi somya manaḥ | āpomayaḥ prāṇaḥ | tejomayī vāg iti | bhūya 

eva mā bhagavān vijñāpayatv iti | tathā somyeti hovāca || ChUp_6,6.5 || 

5. Want de geest bestaat uit voedsel (annamaya), mijn beste. De 

Levensadem bestaat uit water (āpomaya). Spraak bestaat uit vuur 

(tejomayī).  

[Śvetaketu zei:] "Moge de Eerbiedwaardige Heer het mij nogmaals 

uitleggen." 

"Goed (tathā), mijn beste," zo sprak hij. 

De bedoeling [van de vader] is: 'Het is inderdaad volkomen juist (yuktam eva) 

wat ik gezegd heb: De geest bestaat uit voedsel, de Levensadem uit water, 
Spraak uit vuur'. Daarom [denkt Śvetaketu]: 'Laat dit alles maar zo zijn wat 

betreft Water en Vuur [en hun effecten, Adem en Spraak].' 'Maar wat betreft de 

stelling dat de Geest uit voedsel bestaat: daarover is bij mij nog geen absolute 

zekerheid (ekāntena niścayaḥ) ontstaan'. 'Daarom: Moge de Eerbiedwaardige 

Heer mij nogmaals — door middel van een voorbeeld/experiment (dṛṣṭāntena) 



290                                       HOOFDSTUK VI 

 

— uitleggen dat de geest uit voedsel bestaat'. 'Zo zij het, mijn beste', sprak de 

vader. 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya ṣaṣṭhaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zesde deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 7 

ṣoḍaśakalaḥ somya puruṣaḥ | pañcadaśāhāni māśīḥ | kāmam apaḥ piba | 

āpomayaḥ prāṇo na pibato vicchetsyata iti || ChUp_6,7.1 || 

1. De mens (Puruṣa), mijn beste, bestaat uit zestien delen (ṣoḍaśa-kala). Eet 

niet gedurende vijftien dagen. Drink water naar wens (kāmam). De 

Levensadem (Prāṇa) bestaat uit water; hij zal niet worden afgesneden (na 

vicchetsyate) bij iemand die drinkt 

Het fijnste bestanddeel van het gegeten voedsel plaatst kracht (śakti) in de geest 

(manas). Die kracht van de geest, die door voedsel is opgebouwd (upacita), 

wordt nu — met de bedoeling om het aan te tonen — verdeeld in zestien delen 

en aangeduid als de 'zestien delen' (kalā) van de mens. De Mens (Puruṣa) — 

oftewel het lichamelijk wezen (piṇḍa) dat gekenmerkt wordt door het samenstel 

van lichaam en zintuigen en verbonden is met de levende ziel (jīva) — wordt 

'iemand van zestien delen' genoemd, omdat hij verbonden is met die kracht in 

de geest die door voedsel is opgebouwd en in zestien delen is verdeeld.  

Wanneer die [kracht] aanwezig is, is de mens een ziener, een hoorder, een 

denker, een begrijper, een dader, een kenner — kortom: bekwaam tot alle 

handelingen. En wanneer die [kracht] afneemt (hīyamānāyām), is er een verlies 

van die bekwaamheid. (Zoals de tekst later zal zeggen: "Dan, door de 
afwezigheid van voedsel, ziet hij niet..."). Want de bekwaamheid van alle 

organen/instrumenten is louter het werk van de geest (manaḥ-kṛtam). (Want in 

de wereld zien we dat mensen die over mentale kracht beschikken, sterk zijn. 

En sommigen hebben meditatie als voedsel (dhyāna-āhārāḥ), [wat mogelijk is] 

omdat voedsel de aard van alles heeft). Daarom: die mens wiens mentale kracht 

— die door voedsel gemaakt wordt — uit zestien delen bestaat, die is 'de mens 

van zestien delen'. Als je dit direct wilt waarnemen (pratyakṣī-kartum), eet dan 

niet gedurende dagen ten getale van vijftien. Verricht geen eten. Drink water 

naar wens (kāmam / icchātaḥ). Omdat — zoals we eerder zeiden — de Prāṇa uit 

water bestaat (een modificatie van water is), zal jouw Prāṇa niet worden 

afgesneden (niet sterven) als je drinkt. Want een gevolg (kārya) is niet in staat 

om te blijven bestaan zonder te vervallen, als het de ondersteuning 

(upaṣṭambha) van zijn oorzaak (svakāraṇa) moet missen. (Water is de oorzaak, 

Prāṇa het gevolg. Dus: drinken = leven). 



HOOFDSTUK VI                                             291 

 

sa ha pañcadaśāhāni nāśa | atha hainam upasasāda kiṃ bravīmi bho iti | 

ṛcaḥ somya yajūṃṣi sāmānīti | sa hovāca na vai mā pratibhānti bho iti || 

ChUp_6,7.2 || 

2. Hij at waarlijk niet gedurende vijftien dagen. Toen naderde hij hem 

[zijn vader] en zei: 'Wat moet ik zeggen, Heer?' '[Reciteer] de Ṛk-verzen, 

mijn beste, de Yajus-formules en de Sāman-liederen.' Hij zei: 'Ze 

verschijnen mij waarlijk niet (na pratibhānti), Heer.' 

Nadat hij dit gehoord had, en wensende om direct waar te nemen (pratyakṣī-

kartum) dat de geest uit voedsel bestaat, at hij waarlijk niet gedurende vijftien 

dagen — hij verrichtte geen eten. Vervolgens, op de zestiende dag, naderde hij 

hem — zijn vader. En na hem genaderd te zijn, zei hij: 'Wat moet ik zeggen, 

Heer?' De ander [de vader] zei: '[Reciteer] de Ṛk-verzen, mijn beste, de Yajus-

formules en de Sāman-liederen — herinner ze je (adhīṣva)'. Aldus toegesproken 

door de vader, zei hij: 'Niet waarlijk aan mij...' De betekenis is: 'De Ṛg-verzen 

enzovoort zijn niet zichtbaar in mijn geest, O Heer. 

 

taṃ hovāca yathā somya mahato 'bhyāhitasyaiko 'ṅgāraḥ khadyotamātraḥ 

pariśiṣṭaḥ syāt | tena tato 'pi na bahu dahet | evaṃ somya te ṣoḍaśānāṃ 

kalānām ekā kalā atiśiṣṭā syāt | tayaitarhi vedān nānubhavasi | aśāna | atha 

me vijñāsyasīti || ChUp_6,7.3 || 

3. Hij [de vader] sprak tot hem: 'Zoals, mijn beste, van een groot 

opgestapeld vuur slechts één gloeiende kool (aṅgāra) ter grootte van een 

glimworm (khadyota) zou overblijven; daarmee zou men niet veel meer dan 

dat kunnen verbranden. Zo ook, mijn beste, is van jouw zestien delen er 

slechts één deel overgebleven. Daardoor begrijp (anubhavasi) je nu de 

Veda's niet. Eet (aśāna)! Daarna zul je mij begrijpen 

Tegen hem die zo gesproken had [dat de Veda's hem niet te binnen schoten], 

sprak de vader: 'Luister naar de oorzaak daarvan, waarom die Ṛg-verzen en 

dergelijke niet aan je verschijnen'. (Hij sprak tot hem:) 'Zoals in de wereld, mijn 

beste, van een groot vuur — een vuur van grote omvang dat met brandstof is 

opgestapeld/aangemaakt (upacita) — slechts één gloeiende kool ter grootte van 

een glimworm zou overblijven, terwijl de rest gedoofd (śānta) is;' 'Met die [ene] 

kool zou men niet veel kunnen verbranden — zelfs niet een beetje meer dan 

zijn eigen omvang'. 'Precies zo waarlijk, mijn beste, is van jouw zestien delen 
— die door voedsel waren opgebouwd (anna-upacita) — slechts één deel 

(lidmaat) overgebleven'. 'Met dat [ene deel], dat gelijk is aan de kool ter grootte 

van een glimworm, begrijp (anubhavasi) — of vat — je de Veda's op dit 

moment (etarhi) niet'. 'Luister naar mijn woord en eet — nuttig voedsel — voor 

nu. Daarna zul je de rest volledig (aśeṣam) begrijpen'. 



292                                       HOOFDSTUK VI 

 

sa hāśa | atha hainam upasasāda | taṃ ha yat kiṃ ca papraccha sarvaṃ ha 

pratipede || ChUp_6,7.4 || 

4. Hij at waarlijk. Toen naderde hij hem [zijn vader]. Wat hij hem ook 

vroeg, hij wist alles te beantwoorden (pratipede). 

Hij at waarlijk op die manier — hij nuttigde voedsel. Vervolgens, onmiddellijk 

daarna, naderde hij deze vader, verlangend om te horen/leren (śuśrūṣuḥ). Wat 

de vader ook maar vroeg aan de zoon die naar hem toegekomen was — 

betreffende de Ṛg-verzen enzovoort, hetzij in de vorm van tekst (grantha) of 

qua betekenis (artha-jātam) — ...dat alles begreep (pratipede) die Śvetaketu. 

Dat wil zeggen: [hij herinnerde het zich] zowel qua betekenis als qua tekst van 

de Ṛg-verzen enzovoort. 

 

taṃ hovāca | yathā somya mahato 'bhyāhitasyaikam aṅgāraṃ 

khadyotamātraṃ pariśiṣṭaṃ taṃ tṛnair upasamādhāya prājvalayet tena tato 

'pi bahu dahet || ChUp_6,7.5 || 

5. Hij [de vader] sprak tot hem: 'Zoals, mijn beste, men één overgebleven 

gloeiende kool van een groot opgestapeld vuur — ter grootte van een 

glimworm — zou kunnen laten opvlammen (prājvalayet) door er stro (tṛṇa) 

op te leggen, en men daarmee dan veel meer dan dat [kleine beetje] zou 

kunnen verbranden...' 

De vader sprak wederom tot hem. 'Zoals, mijn beste, van een groot opgestapeld 

vuur...', enzovoort, is gelijk [aan vers 3]. [Namelijk:] Eén kooltje ter grootte van 

een glimworm, dat overbleef van het gedoofde (śāntasya) vuur. Als men dat 

zou aanvullen (upasamādhāya) met gras en poeder (cūrṇa), en het zou laten 

opvlammen — oftewel: laten groeien (vardhayet)... ...dan zou men met dat 

aangewakkerde (iddha) kooltje veel meer verbranden dan de eerdere omvang 

[toeliet]. 

 

evaṃ somya te ṣoḍaśānāṃ kalānām ekā kalātiśiṣṭābhūt | sānnenopasamāhitā 

prājvālī | tayaitarhi vedān anubhavasi | annamayaṃ hi somya manaḥ | 

āpomayaḥ prāṇaḥ | tejomayī vāg iti | tad dhāsya vijajñāv iti vijajñāv iti || 

ChUp_6,7.6 || 

6. "Zo ook, mijn beste, was er van jouw zestien delen slechts één deel 

overgebleven. Dat [deel], aangevuld (upasamāhitā) met voedsel, vlamde op 

(prājvālī). Daarmee begrijp (anubhavasi) je nu de Veda's. Want de geest 

bestaat uit voedsel, mijn beste. De Levensadem bestaat uit water. Spraak 

bestaat uit vuur." Hij begreep het waarlijk van hem [zijn vader], hij 

begreep het. 



HOOFDSTUK VI                                             293 

 

'Zo ook, mijn beste, was er van jouw zestien delen' — van de delen van kracht 

(sāmarthya) die uit voedsel bestaan — 'slechts één deel overgebleven'. Het 

bleef over nadat je vijftien dagen niet gegeten had; net zoals bij de maan in de 

donkere helft van de maand [waarvan elke dag één deel verdwijnt]. 'Dat 

overgebleven deel vlamde op (prājvālī), toen het aangevuld — versterkt/gevoed 

(upacitā) — werd door het voedsel dat je gegeten hebt'. De lange klinker in 

prājvālī is een Vedische onregelmatigheid (chāndasa); de betekenis is 

prajvalitā (opgevlamd) of vardhitā (toegenomen). Met dat [deel], dat nu 

toegenomen is, begrijp — vat (upalabhase) — je op dit moment de Veda's. Op 

deze wijze concludeert hij: 'Want de geest bestaat uit voedsel, mijn beste', 

enzovoort. Hiermee staat vast dat de geest uit voedsel bestaat, door middel van 

[de methode van] afwezigheid (vyāvṛtti - bij vasten) en aanwezigheid (anuvṛtti - 

bij eten). 

De bedoeling is: Net zoals het voor jou bewezen is dat de geest uit voedsel 

bestaat, zo staat ook vast dat de Levensadem uit water bestaat en Spraak uit 

vuur [hoewel daarvoor geen apart experiment nodig was, omdat de analogie 

geldt].  

Dit nu — wat door zijn vader gezegd was, namelijk dat de geest en de andere 

organen uit voedsel en dergelijke bestaan — dat begreep Śvetaketu. De 

herhaling ['hij begreep het'] dient om de afsluiting aan te duiden van de sectie 

die handelt over de Drievoudiging (Trivṛtkaraṇa). 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya saptamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zevende deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 8 

uddālako hāruṇiḥ śvetaketuṃ putram uvāca svapnāntaṃ me somya vijānīhīti 

| yatraitat puruṣaḥ svapiti nāma satā somya tadā saṃpanno bhavati | svam 

apīto bhavati | tasmād enaṃ svapitīty ācakṣate | svaṃ hy apīto bhavati || 

ChUp_6,8.1 || 

1. Uddālaka Āruṇi sprak tot zijn zoon Śvetaketu: 'Leer van mij, mijn 

beste, de ware aard van de slaap (svapnānta) kennen. Wanneer men zegt 

dat een mens slaapt (svapiti), dan is hij waarlijk verenigd (saṃpanna) met 

het Bestaande (Sat), mijn beste. Hij is tot zijn Zelf (svam) gegaan (apīta). 

Daarom zegt men over hem: "Hij slaapt" (svapiti), want hij is tot zijn Zelf 

gegaan (svam apīta).' 

 



294                                       HOOFDSTUK VI 

 

De geest (manas) waarin de hoogste Godheid is binnengegaan als het 

individuele zelf — zoals een mens een spiegel binnengaat in de vorm van een 

weerspiegeling, of zoals de zon enzovoort het water binnengaan — is bekend 

als bestaande uit voedsel, en is verbonden met spraak en levensadem, die 

respectievelijk uit vuur en water zijn samengesteld. Het individuele zelf, dat 

zich met die geest identificeert en daarin verblijft, wordt daardoor in staat tot 

gedragingen zoals denken, zien en horen enzovoort; en wanneer deze (functies) 

ophouden, bereikt het zijn eigen wezen als de Godheid. 

Dit is ook in een andere Upaniṣad vermeld: 

“Het denkt als het ware en beeft als het ware; met de droomtoestand 

geïdentificeerd overstijgt het deze wereld” (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad IV.3.7); 

“Dit Zelf is waarlijk Brahman, en is ook geïdentificeerd met het intellect, met 

de geest”, enz. (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad IV.4.5); “Dat stralende, oneindige 
Wezen … legt in de droomtoestand het lichaam af” (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 

IV.3.11); “Wanneer het de functie van leven vervult, wordt het levensadem 
genoemd”, enz. (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad I.4.7). 

Met de bedoeling zijn zoon het individuele zelf te tonen dat van deze aard is — 

dat, wanneer het in de geest verblijft, ‘geest’ wordt genoemd; dat zich van alle 

zintuigobjecten onthoudt wanneer de geest ophoudt te functioneren; en dat zich 

identificeert met de hoogste Godheid en daarin blijft — sprak Uddālaka Āruṇi, 

zoon van Aruṇa, tot zijn zoon Śvetaketu: 

Leer van mij (me), svapnāntam, over de diepe slaap, de kern van de droom. Het 

woord svapna (droom) betekent die toestand waarin er een functie van zien is, 

namelijk het zien van indrukken uit het verleden. De kern daarvan is de diepe 

slaap. Of svapnāntam betekent het wezenlijke karakter van de droom; ook in 

die betekenis is de diepe slaap bedoeld, zoals volgt uit de tekst: “Hij bereikt zijn 

eigen Zelf.” Want kenners van Brahman erkennen niet dat het individuele zelf 

in enige andere toestand dan de diepe slaap zijn eigen wezen bereikt. 

Zoals de weerspiegeling van een persoon in een spiegel de persoon zelf bereikt 

wanneer de spiegel wordt weggenomen, zo ook daar — in de diepe slaap — 

wanneer geest enzovoort ophouden te functioneren, bereikt die hoogste 

Godheid, die in de vorm van een bewust individueel zelf als haar 

weerspiegeling in de geest was binnengegaan ter manifestatie van naam en 

vorm, haar ware natuur door haar verschijning als individueel zelf, genaamd 

‘geest’, op te geven. Daarom wordt begrepen dat met het woord svapnāntam 

inderdaad de diepe slaap bedoeld wordt. 

Maar de toestand waarin de slapende mens dromen ziet — die droomervaring is 

verbonden met geluk en verdriet, en is daarom het gevolg van verdienste en 

zonde. Want het is algemeen bekend dat verdienste en zonde de voortbrengers 



HOOFDSTUK VI                                             295 

 

zijn van geluk en verdriet. En het is redelijk dat verdienste en zonde, die op 

onwetendheid en begeerte berusten, de voortbrengers zijn van geluk, leed en 

hun ervaring, maar niet anders. Op deze wijze is de droom inderdaad verbonden 

met onwetendheid, begeerte en handelen, die de oorzaken van wedergeboorte 

zijn. Daarom gaat de ziel (in de droomtoestand) niet op in haar eigen wezen. 

Dit wordt ook bevestigd door Upaniṣadische teksten zoals: 

“Deze vorm van hem wordt niet aangeraakt door goed handelen en niet door 
slecht handelen, want dan is hij voorbij alle smarten van het hart (intellect)” 

(Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad IV.3.22)", “Dit is zijn vorm waarin alle begeerde 

objecten zijn bereikt en slechts het Zelf zijn, en die vrij is van verlangens en 

zonder verdriet” (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad IV.3.21), “Dit is waarlijk de 

hoogste gelukzaligheid” (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad IV.3.33)." 

Met de bedoeling: ‘Ik zal de inherente natuur van de Godheid tonen, bevrijd 
van individualiteit, juist in de diepe slaap’, zei hij: “O beminnelijke, begrijp, 

doorgrond volledig van mij de diepe slaap.” Dit is de betekenis. 

Wanneer treedt die diepe slaap op? Dat wordt nu uitgelegd: Yatra — wanneer, 

op het moment dat; een persoon die gaat slapen deze naam krijgt: svapiti — “hij 

slaapt”, zoals algemeen bekend is in de wereld. Dat deze naam een secundaire 

(afgeleide) aanduiding is, wordt duidelijk gemaakt door te zeggen: Wanneer 

men van een persoon zegt: “Hij slaapt”, dan bhavati — wordt hij; sampannaḥ 

— één geworden; satā — met het Zijn; dat wil zeggen: hij wordt verenigd met, 

geïdentificeerd met de Godheid die met het woord Zijn wordt aangeduid. 

Door het loslaten van de aard van het individuele zelf, dat de geest is,  bereikt 

hij zijn eigen Zelf, zijn natuur als het Zijn, dat de uiteindelijke Werkelijkheid is.  

— daarom zeggen de mensen van hem “hij slaapt” (letterlijk: “hij is in zijn 

eigen Zelf”); omdat hij zijn eigen Zelf heeft bereikt. De gedachte is dat zelfs uit 

het feit dat deze afgeleide naam (svapiti) algemeen bekend is, blijkt dat hij zijn 

eigen Zelf bereikt. 

Maar hoe is dit bereiken van het eigen Zelf ook onder gewone mensen bekend? 

Omdat de diepe slaap veroorzaakt wordt door vermoeidheid tijdens de 

waaktoestand, zegt men dit. Want door het ervaren van vele spanningen — 

zoals geluk en verdriet die voortkomen uit verdienste en zonde — raakt men in 

de waaktoestand vermoeid. Daarom volgt er, door de vermoeide zintuigen die 

door allerlei activiteiten zijn uitgeput, een ophouden van hun eigen werking. 

Ook zegt de Upaniṣad: 

“Het orgaan van de spraak wordt vermoeid, en ook het oog” (Bṛhadāraṇyaka 

Upaniṣad I.5.21), enz. En elders: “De spraak wordt opgenomen, het oog wordt 

opgenomen, het oor wordt opgenomen, en de geest wordt opgenomen” 

(Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad II.1.17). 



296                                       HOOFDSTUK VI 

 

Op deze wijze worden deze en andere organen opgenomen in de levensadem. 

Alleen de onvermoeide levensadem blijft wakker in het lichaam, dat haar 

verblijfplaats is. Dan begeeft het individuele zelf zich tot de Godheid, die zijn 

eigen Zelf is, om zijn uitputting te laten verdwijnen. Want vermoeidheid kan 

niet worden opgeheven door ergens anders te verblijven dan in de eigen natuur. 

Daarom is het algemeen bekende geloof onder de mensen — dat men zijn eigen 

Zelf bereikt — redelijk. Want men ziet ook in de wereld dat mensen die aan 

koorts enzovoort lijden, na genezing rust vinden en weer worden wie zij eerder 

waren. Het is redelijk dat dit hier eveneens zo is. En dit wordt ondersteund door 

Upaniṣadische teksten zoals: “Zoals een havik of een valk die in de hemel 

vliegt, moe wordt en, de vleugels strekkend, naar zijn nest terugkeert …” 

(Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad IV.3.19). 

 

sa yathā śakuniḥ sūtreṇa prabaddho diśaṃ diśaṃ patitvānyatrāyatanam 

alabdhvā bandhanam evopaśrayate | evam eva khalu somya tan mano diśaṃ 

diśaṃ patitvānyatrāyatanam alabdhvā prāṇam evopaśrayate | 

prāṇabandhanaṃ hi somya mana iti || ChUp_6,8.2 || 

2. Zoals een vogel (śakuni), die met een draad (sūtra) is vastgebonden, in 

alle richtingen vliegt en nergens anders een rustplaats (āyatana) vindt, en 

uiteindelijk zijn toevlucht neemt tot de plaats waaraan hij gebonden is 

(bandhanam): Precies zo, mijn beste, vliegt die Geest (Manas) in alle 

richtingen, vindt nergens anders een rustplaats, en neemt zijn toevlucht tot 

de Levensadem (Prāṇa). Want de Geest, mijn beste, is vastgebonden aan de 

Levensadem (prāṇa-bandhana). 

Hier is een voorbeeld (dṛṣṭānta) voor de betekenis zoals beschreven: Zoals in 

de wereld een vogel, die vastgebonden is met een draad die in de hand van de 

vogelvanger is, [en] die verlangt naar bevrijding van die band... ...in elke 

richting vliegt (diśaṃ diśaṃ patitvā) en nergens anders dan bij zijn bindplaats 

een toevluchtsoord of rustplek vindt om uit te rusten (viśramaṇāya)... ...en 

uiteindelijk zijn toevlucht zoekt bij precies die bindplaats. Precies zo — zoals 

dit voorbeeld is — mijn beste: 'Die Geest' (tan manas): Hiermee wordt de Jīva 

(de individuele ziel) aangeduid. De tekst verwijst naar de geest (die eerder 

besproken was als 'bestaande uit zestien delen en opgebouwd uit voedsel'), maar 

bedoelt de Jīva die daarin is binnengegaan en daarin verblijft. De Jīva wordt 

aangeduid met de term 'Geest', net zoals men zegt 'de tribunes schreeuwen' 
(mañcākrośana-vat) [terwijl men de mensen op de tribunes bedoelt]. 

Die Jīva, die de Geest als beperkende bepaling (upādhi) heeft, vliegt tijdens de 

waak- en droomtoestand naar alle richtingen — oftewel: hij ervaart (anubhūya) 

richtingen gekenmerkt door plezier en pijn, gedreven door onwetendheid, 

verlangen en karma. Wanneer hij nergens anders dan in zijn eigen Zelf — 



HOOFDSTUK VI                                             297 

 

genaamd het Bestaande (Sat) — een rustplaats (viśramaṇa-sthāna) vindt... 

...dan zoekt hij toevlucht tot de Prāṇa. Met het woord 'Prāṇa' wordt hier de 

Hoogste Godheid (Parā Devatā) bedoeld, genaamd het Bestaande (Sat), die 

hier Prāṇa genoemd wordt omdat Hij de drager/basis is van alle effecten en 

instrumenten (inclusief de adem). [Dit blijkt] uit Schriftteksten zoals 'De Adem 

van de adem' en 'Hij wiens lichaam Prāṇa is'. (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 

IV.4.18). 

Daarom zoekt hij toevlucht bij die Godheid die Prāṇa heet. 'Want de Geest is 

vastgebonden aan de Prāṇa': Dat waarvan de Prāṇa de bindplaats (bandhana) is, 

is Prāṇabandhana. Want, mijn beste, de Geest (de Jīva gekenmerkt door de 

geest) heeft zijn steunpunt in de Godheid die hier Prāṇa wordt genoemd. 

 

aśanāpipāse me somya vijānīhīti | yatraitat puruṣo 'śiśiṣati nāmāpa eva tad 

aśitaṃ nayante | tad yathā gonāyo 'śvanāyaḥ puruṣanāya ity evaṃ tad apa 

ācakṣate 'śanāyeti | tatraitac chuṅgam utpatitaṃ somya vijānīhi | nedam 

amūlaṃ bhaviṣyatīti || ChUp_6,8.3 || 

3. 'Leer van mij, mijn beste, over honger (aśanā) en dorst (pipāsā). 

Wanneer men zegt dat een mens honger heeft (aśiśiṣati), dan is het waarlijk 

water dat het gegetene (aśitam) leidt/wegvoert (nayante). Zoals men spreekt 

over een koeienleider (gonāya), een paardenleider (aśvanāya) of een 

mensenleider (puruṣanāya), zo noemt men water "De Voedselleider" 

(aśanāya). Weet, mijn beste, dat dit [lichaam] daaruit is opgeschoten als 

een scheut (śuṅgam). Dit zal niet zonder wortel (amūlam) zijn.' 

Nadat hij [in de vorige verzen] via de bekende term 'Slapen' (Svapiti) aan zijn 

zoon de ware aard van de ziel — die de wortel (mūla) van de wereld is — 

getoond had... ...spreekt hij nu met de wens om die wortel van de wereld — het 

Bestaande (Sat) — te tonen via de oorzaak-gevolgreeks van Voedsel, 

enzovoort. 'Leer van mij de waarheid (sa-tattva) omtrent honger en dorst'. 

(Aśanā is de wens om te eten; Pipāsā is de wens om te drinken). Wanneer — 

op welk moment — is deze naam van toepassing op een mens? Wanneer hij 

'wenst te eten' (aśiśiṣati). Wat is de oorzaak (nimitta) dat hij die naam krijgt? 

Hij zegt: Omdat het voedsel dat door de mens gegeten is — en dat hard 

(kaṭhina) is — door water, dat gedronken is, vloeibaar wordt gemaakt en 

getransformeerd wordt tot sap/chijl (rasa). Het water 'leidt' (nayante) het 

voedsel weg [d.w.z. verteert het]. Dan is het genuttigde voedsel verteerd 

(jīryati). En dan is de naam 'Hij wenst te eten' (honger) van toepassing op hem. 

(Want elk wezen wil eten wanneer het vorige voedsel verteerd is). Omdat water 

daar de 'leider' (netṛ) van het gegetene is, is de naam Aśanāyā (Honger) bekend. 

In die zin wordt het hier gebruikt. 



298                                       HOOFDSTUK VI 

 

Zoals een koeienhoeder (go-pāla) 'Koeienleider' (go-nāya) wordt genoemd 

omdat hij koeien leidt…En een paardenhoeder 'Paardenleider' (aśva-nāya)... En 

een koning of generaal 'Mensenleider' (puruṣa-nāya)... Zo noemen gewone 

mensen (laukikāḥ) het water: 'Aśanāya' (Voedselleider). (De letter 'y' van 

Aśanāya is weggelaten en de slotklank is veranderd, waardoor het klinkt als 

Aśanā - Honger). 

Daar — dit zijnde het geval — weet, mijn beste, dat dit lichaam (śarīra) daaruit 

is voortgekomen (niṣpāditam) door middel van voedsel dat door water tot sap is 

getransformeerd. Het is opgeschoten (utpatita) als een scheut (śuṅga) of kiem 

(aṅkura), net zoals uit een zaadje van een banyanboom (vaṭa-kaṇikā). Weet dat 

deze scheut — het gevolg (kārya) genaamd Lichaam — is opgeschoten zoals de 

scheut van een banyanboom. Wat moet daarover geweten worden? Omdat dit 

lichaam een scheut — een gevolg — is, zal het niet 'zonder wortel' (amūla) zijn. 

 

tasya kva mūlaṃ syād anyatrānnāt | evam eva khalu somyānnena śuṅgenāpo 

mūlam anviccha | adbhiḥ somya śuṅgena tejo mūlam anviccha | tejasā somya 

śuṅgena sanmūlam anviccha | sanmūlāḥ somyemāḥ sarvāḥ prajāḥ 

sadāyatanāḥ satpratiṣṭhāḥ || ChUp_6,8.4 || 

4. [De vader zei:] 'Waar anders zou zijn [van het lichaam] wortel kunnen 

zijn dan in voedsel? Precies zo waarlijk, mijn beste: zoek via het voedsel — 

[dat] de scheut (śuṅga) [is] — naar Water als de wortel. Zoek via Water, 

mijn beste — [dat] de scheut [is] — naar Vuur (Tejas) als de wortel. Zoek 

via Vuur, mijn beste — [dat] de scheut [is] — naar het Bestaande (Sat) als 

de wortel. Al deze schepselen (prajāḥ), mijn beste, hebben het Bestaande 

als wortel (sanmūlāḥ), het Bestaande als verblijfplaats (sadāyatanāḥ) en het 

Bestaande als fundament (satpratiṣṭhāḥ).' 

[De vraag was:] 'Indien dit lichaam een wortel heeft, zoals de scheut van een 

banyanboom, waar zou die wortel dan zijn?' Aldus gevraagd, spreekt de vader. 

De bedoeling is: 'Waar anders dan in voedsel? Voedsel is de wortel'.  

Hoezo? Want het gegeten voedsel, vloeibaar gemaakt door water en gekookt 

door het vuur in de buik (jāṭhara-agni), transformeert tot de staat van sap 

(rasa). Uit sap ontstaat bloed; uit bloed vlees; uit vlees vet; uit vet botten; uit 

botten merg; uit merg zaad (śukra). En evenzo transformeert het voedsel dat 

door de vrouw gegeten wordt tot bloed/eicel). Door deze twee — zaad en bloed, 
die gevolgen (kārya) zijn van voedsel — die samenkomen, en die dagelijks 

aangevuld worden door het voedsel dat gegeten wordt... ...wordt de 'scheut van 

het lichaam' (deha-śuṅga) opgebouwd (upacīyamānaḥ) en voltooid, net zoals 

een muur [wordt opgebouwd] met klompen klei. Daarom heeft het lichaam 

voedsel als wortel. 'Omdat de scheut van het lichaam voedsel als wortel heeft: 



HOOFDSTUK VI                                             299 

 

precies zo waarlijk, mijn beste, zoek — begrijp (pratipadyasva) — via het 

voedsel (dat een gevolg/scheut is) naar Water als de wortel van die scheut (het 

voedsel)'. 

Omdat ook Water ontstaan en vergaan kent, is het slechts een scheut. Daarom: 

'Zoek via Water, mijn beste — [dat] de scheut [is] — naar de Oorzaak: Vuur 

(Tejas) als wortel'. Omdat ook Vuur ontstaan en vergaan kent, is het slechts een 

scheut. Daarom: 'Zoek via Vuur, mijn beste — [dat] de scheut [is] — naar het 

Bestaande (Sat) als wortel'. [Namelijk] het Ene zonder tweede, de Ultieme 

Werkelijkheid (Paramārtha-satyam). [Dat Bestaande] waarop dit alles — wat 

'een greep van de spraak, een modificatie, een naam, en onwaar' is — door 

onwetendheid (avidyā) geprojecteerd (adhyasta) is, zoals de slang en andere 

illusies op een touw. Dat is de Wortel van dit universum. Daarom: 'Al deze 

schepselen' — gekenmerkt door bewegende en niet-bewegende dingen — 

'hebben het Bestaande als wortel' (sanmūlāḥ) — hebben het Bestaande als 

oorzaak (sat-kāraṇāḥ). 

En niet alleen zijn ze geworteld in het Bestaande [bij hun ontstaan]; ook nu, in 

de tijd van hun instandhouding (sthiti-kāla), hebben zij 'het Bestaande als 

verblijfplaats/steun' (sadāyatanāḥ). Want zonder op de klei te steunen, heeft de 

pot geen bestaan of instandhouding. Daarom, omdat het Bestaande de basis is 

van de schepselen (net als klei voor de pot), zijn zij sadāyatanāḥ. En aan het 

einde zijn zij 'gevestigd in het Bestaande' (satpratiṣṭhāḥ). Het Bestaande is hun 

fundament (pratiṣṭhā), hun oplossing (laya), hun beëindiging, hun uiteindelijke 

rustplaats (pariśeṣa). 

 

atha yatraitat puruṣaḥ pipāsati nāma teja eva tat pītaṃ nayate | tad yathā 

gonāyo 'śvanāyaḥ puruṣanāya ity evaṃ tat teja ācaṣṭa udanyeti | tatraitad eva 

śuṅgam utpatitaṃ somya vijānīhi | nedam amūlaṃ bhaviṣyatīti || ChUp_6,8.5 

|| 

5. Nu, wanneer men zegt dat een mens dorst heeft (pipāsati), dan is het 

waarlijk Vuur (Tejas) dat het gedronkene (pītam) leidt/wegvoert (nayate). 

Zoals men spreekt over een koeienleider, een paardenleider of een 

mensenleider, zo noemt men dat Vuur 'De Waterleider' (udanya). Weet, 

mijn beste, dat dit [lichaam] daaruit is opgeschoten als een scheut. Dit zal 

niet zonder wortel zijn. 

Nu dient het volgen van de Wortel — het Bestaande — te geschieden via de 

'scheut' van Water (ap-śuṅga). Daarom zegt hij; wanneer — op welk moment 

— deze naam van toepassing is op een mens: 'Hij heeft dorst' — hij wil 

drinken. Net als bij 'Hij heeft honger' [in het vorige vers], is ook dit een 

indirecte/etymologische (gauṇa) benaming. Het water, dat de 'leider' is van het 



300                                       HOOFDSTUK VI 

 

gegeten voedsel dat vloeibaar gemaakt is, zou het lichaam — dat de scheut is 

van voedsel — nat en slap (śithilī) maken door de overvloed aan vocht, als het 

niet door Vuur (Tejas) gedroogd zou worden. Wanneer het water in de wateren 

[in het lichaam] door het Vuur sterk wordt uitgedroogd (nitarāṃ śoṣyamāṇāsu) 

om te transformeren tot de staat van het lichaam [bloed/adem], dan ontstaat bij 

de mens de wens om te drinken. Dan wordt gezegd: 'De mens heeft dorst'. Dat 

is wat de tekst zegt. Het is waarlijk Vuur (Tejas) dat op dat moment het 

gedronkene — water, enzovoort — leidt (nayate). Dat wil zeggen: het droogt 

het uit en transformeert (pariṇamayati) het tot de staat van bloed en levensadem 

in het lichaam. De passage 'Zoals men spreekt over een koeienleider', enzovoort 

(VI.8.3), is gelijk [aan het vorige vers]. Zo noemt men in de wereld het Vuur: 

Udanya. Omdat het water (udakam) leidt (nayati), is het Udanya. De vorm 

udanyā [vrouwelijk/lang] in de tekst is een Vedische onregelmatigheid). Ook 

daar [geldt]: Weet dat dit [lichaam], genaamd 'Lichaam', de scheut is van 

Water, en niets anders. De rest is gelijk. 

 

tasya kva mūlaṃ syād anyatrādbhyaḥ | adbhiḥ somya śuṅgena tejo mūlam 

anviccha | tejasā somya śuṅgena sanmūlam anviccha | sanmūlāḥ somyemāḥ 

sarvāḥ prajāḥ sad āyatanāḥ satpratiṣṭhāḥ | yathā nu khalu somyemās tisro 

devatāḥ puruṣaṃ prāpya trivṛt trivṛd ekaikā bhavati tad uktaṃ purastād eva 

bhavati | asya somya puruṣasya prayato vāṅ manasi saṃpadyate manaḥ 

prāṇe prāṇas tejasi tejaḥ parasyāṃ devatāyām || ChUp_6,8.6 || 

6. [De vader zei:] 'Waar anders zou zijn [van het water/dorst] wortel 

kunnen zijn dan in het Vuur?' Zoek via het Water, mijn beste — [dat] de 

scheut [is] — naar Vuur (Tejas) als de wortel. Zoek via Vuur, mijn beste — 

[dat] de scheut [is] — naar het Bestaande (Sat) als de wortel. Al deze 

schepselen, mijn beste, hebben het Bestaande als wortel, het Bestaande als 

verblijfplaats en het Bestaande als fundament. Hoe nu, mijn beste, elk van 

deze drie godheden [Vuur, Water, Aarde], wanneer zij de mens bereiken, 

drievoudig wordt, dat is reeds eerder [in 6.5] gezegd. Van deze mens, mijn 

beste, wanneer hij heengaat (prayataḥ / sterft): gaat Spraak (Vāk) op in de 

Geest (Manas); de Geest in de Levensadem (Prāṇa); de Levensadem in het 

Vuur (Tejas); het Vuur in de Hoogste Godheid (Parasyāṃ Devatāyām).' 

Uit de context (sāmarthyāt) blijkt dat ook van Vuur (Tejas) dit 'Lichaam' de 

scheut is. Daarom: via het lichaam (de scheut van Water) wordt Water als 
wortel begrepen. Via Water (de scheut) wordt Vuur als wortel begrepen. Via 

Vuur (de scheut) wordt het Bestaande (Sat) als wortel begrepen. Dit is zoals 

voorheen. De scheut van het lichaam bestaat uit Vuur, Water en Voedsel en is 

louter een 'greep van de spraak' (een naam). Door de vader werd de zoon via de 

reeks van oorzaken (Voedsel, etc.) geleid naar de Ultieme Werkelijkheid: de 



HOOFDSTUK VI                                             301 

 

Wortel van het Bestaande, die vrij is van angst (abhaya) en moeiteloos 

(nirāyāsa). Hij zei: 'Zoek die Wortel'.  Via de bekende namen 'Honger' en 

'Dorst' [in de vorige verzen] werd duidelijk gemaakt dat Vuur, Water en 

Voedsel door de mens genuttigd worden en zorgen voor de opbouw van het 

lichaam (de scheut) door menging van hun eigen soorten. Omdat dit onderwerp 

in deze sectie al behandeld moest worden en nu behandeld ís, zegt de tekst: 'Dat 

is reeds eerder gezegd' [namelijk in sectie 6.5: 'Voedsel wordt in drieën 

verdeeld', etc.]. Dit samenstel van adem en zintuigen, dat door de ziel (jīva) 

bestuurd wordt... in welke volgorde verlaat dit het lichaam wanneer het 

uiteenvalt en naar een ander lichaam gaat? Dat zegt hij nu: 'Van deze mens, 

mijn beste, wanneer hij heengaat' — oftewel sterft — 'gaat Spraak op in de 

Geest'. Dat wil zeggen: Spraak wordt in de Geest ingetrokken (upasaṃhriyate). 

Want dan [aan het begin van het sterven] zeggen de familieleden (jñātayaḥ): 

'Hij spreekt niet'. Want de activiteit van spraak wordt voorafgegaan door de 

geest. Zoals de Schrift zegt: 'Waar men aan denkt met de geest, dat spreekt men 

uit met spraak'. Wanneer de [functie van] spraak is ingetrokken in de geest, 

blijft de geest bestaan met louter de functie van denken. 'De Geest gaat op in de 

Levensadem (Prāṇa)'. Wanneer ook de geest wordt ingetrokken, gaat hij op in 

de Prāṇa, net als tijdens de diepe slaap. Dan zeggen de familieleden die naast 

hem staan: 'Hij begrijpt/herkent niet'. 

'De Levensadem gaat op in het Vuur (Tejas)'. Dan ademt de Prāṇa zwaar naar 

boven (ūrdhva-ucchvāsī). Hij heeft de uiterlijke zintuigen in zichzelf 

ingetrokken (zoals gezien in de Samvarga-Vidyā). Terwijl hij de handen en 

voeten doet stuiptrekken en de vitale punten (marma) lijkt af te snijden, verlaat 

hij [het lichaam] als het ware. En geleidelijk ingetrokken zijnde, gaat hij op in 

het Vuur. Dan zeggen de familieleden: 'Hij beweegt niet'. Twijfelend of hij 

dood is of niet, raken ze het lichaam aan. Als ze warmte (uṣṇam) waarnemen, 

zeggen ze: 'Het lichaam is warm, hij leeft'. Maar wanneer ook dat teken van 

warmte (auṣṇya-liṅga) — wat Vuur (Tejas) is — wordt ingetrokken...  'Dan 

gaat dat Vuur op in de Hoogste Godheid'. Het dooft uit (praśāmyati) in de 

Hoogste Godheid. 

Wanneer de geest via deze volgorde is ingetrokken en zijn eigen wortel (Sat) 

heeft bereikt, dan wordt de ziel (jīva) die daarin verblijft ook ingetrokken (net 

als in diepe slaap, door het wegvallen van de oorzaken). Als hij wordt 

ingetrokken met de 'Toewijding aan de Waarheid' (Satya-abhisaṃdhi) [d.w.z. 

hij is een Kenner/Jñāni]: Dan gaat hij op in het Bestaande (Sat) en staat hij niet 
meer op voor een ander lichaam (zoals men wel opstaat uit slaap). Net zoals 

iemand in de wereld die zich in een gevaarlijk gebied bevindt, en op de een of 

andere manier een veilig gebied (abhaya) bereikt [daar blijft]. De ander echter, 

die het Zelf niet kent (anātmajña): Die staat vanuit diezelfde Wortel weer op 



302                                       HOOFDSTUK VI 

 

(net als uit diepe slaap). Hij sterft en gaat wederom een netwerk van lichamen 

(deha-jālam) binnen. 

 

sa ya eṣo 'ṇimaitad ātmyam idaṃ sarvam | tat satyam | sa ātmā | tat tvam asi 

śvetaketo iti | bhūya eva mā bhagavān vijñāpayatv iti | tathā somyeti hovāca || 

ChUp_6,8.7 || 

7. Dat wat die fijnste essentie (aṇimā) is, dat heeft dit alles als zijn Zelf 

(aitadātmyam). Dat is de Waarheid (Satyam). Dat is het Zelf (Ātman). Dat 

zijt gij (Tat Tvam Asi), O Śvetaketu.  

[Śvetaketu zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer het mij nogmaals (bhūya 

eva) uitleggen.'  

'Goed (tathā), mijn beste,' sprak hij. 

Vanuit die Wortel [het Bestaande] staat de Jīva op en gaat het lichaam binnen. 

Dat wat 'Het Bestaande' (Sat) genoemd wordt, die 'fijnste essentie' (aṇimā) — 

oftewel: subtiele aard — die de Wortel van de wereld is... ...dat is Aitadātmyam. 

Dit Bestaande (Etat-Sat) is het Zelf (Ātmā) van alles. De staat van het 'hebben 

van Dat als Zelf', is Aitadātmyam. Door dit Zelf, dat het Bestaande heet, is dit 

gehele universum in het bezit gekomen van het Zelf. Er is geen ander, 

transmigrerend (saṃsārin) Zelf voor dit universum. Want een andere 

Schrifttekst zegt: 'Er is geen andere hoorder dan Hij...' (Bṛhadāraṇyaka 

Upaniṣad 3.7.23). En dat Zelf, waardoor dit gehele universum een Zelf heeft: 

dat is de Oorzaak genaamd 'Het Bestaande'. Dat is de Waarheid (Satyam): de 

Absolute Werkelijkheid (Paramārtha-sat). Daarom is Híj alleen het Zelf van de 

wereld: de innerlijke aard (pratyak-svarūpa), de essentie (sa-tattva), de ware 

realiteit (yāthātmya). Omdat het woord 'Ātman', wanneer het zonder nadere 

bepaling (nirupapada) gebruikt wordt, conventioneel verwijst (nirūḍha) naar 

het Binnenste Zelf (Pratyagātman), net zoals het woord 'koe' [naar een 

specifiek dier verwijst]. Daarom: 'Dat Bestaande (Tat Sat), Dat ben jij (Tvam 

Asi), O Śvetaketu'. 

Toen hij aldus tot inzicht was gebracht (pratyāyitaḥ), sprak de zoon: 'Moge de 

Eerbiedwaardige Heer het mij nogmaals uitleggen'. 'Wat door U gezegd is — 

namelijk dat alle schepselen dag in dag uit tijdens de diepe slaap in het 

Bestaande opgaan — daarover bestaat bij mij twijfel'. 'Waardoor komt het dat 

zij, nadat ze in het Bestaande zijn opgegaan, niet weten: Wij zijn in het 

Bestaande opgegaan?' 'Daarom: breng mij tot inzicht door middel van een 

voorbeeld (dṛṣṭānta)'. Dat is de betekenis. 

Aldus aangesproken, sprak de vader: 'Zo zij het, mijn beste'.  

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasyāṣṭamaḥ khaṇḍaḥ 



HOOFDSTUK VI                                             303 

 

Hier eindigt het achtste deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 9 

yathā somya madhu madhukṛto nistiṣṭhanti nānātyayānāṃ vṛkṣāṇāṃ rasān 

samavahāram ekatāṃ rasaṃ gamayanti || ChUp_6,9.1 || 

1. Zoals, mijn beste (somya), de bijen (madhukṛtaḥ) honing bereiden 

(nistiṣṭhanti), door de sappen (rasān) van bomen uit verschillende 

richtingen (nānātyayānām) te verzamelen (samavahāram), en deze sappen 

tot eenheid (ekatām) te brengen. 

Met betrekking tot] wat jij vraagt: 'Waarom weten zij niet: Wij zijn in het 

Bestaande opgegaan, hoewel zij dag aan dag in het Bestaande opgaan?' — 

Luister hier naar een voorbeeld. Zoals in de wereld, O mijn beste, de 

'honingmakers' — oftewel: de bijen die honing maken — honing bereiden — 

honing produceren — terwijl ze daarop gericht zijn. Hoe? Door de sappen te 

verzamelen (samāhṛtya) van bomen die zich op 'verschillende locaties' 

(nānātyaya) bevinden — oftewel die zich in verschillende windrichtingen 

bevinden — ...en deze sappen tot 'eenheid' — tot één staat (eka-bhāva) — te 

brengen in de vorm van honing. Dat wil zeggen: zij transformeren ze tot 

honing. 

 

te yathā tatra na vivekaṃ labhante 'muṣyāhaṃ vṛkṣasya raso 'smy 

amuṣyāhaṃ vṛkṣasya raso 'smīti | evam eva khalu somyemāḥ sarvāḥ prajāḥ 

sati saṃpadya na viduḥ sati saṃpadyāmaha iti || ChUp_6,9.2 || 

2. Zoals zij [de sappen] daar geen onderscheid (viveka) vinden [door te 

zeggen]: Ik ben het sap van die boom, ik ben het sap van die boom'; Precies 

zo, mijn beste, weten al deze schepselen, hoewel ze in het Bestaande (Sat) 

zijn opgegaan, niet: 'Wij gaan op in het Bestaande' 

Zoals die sappen, die de staat van eenheid als honing hebben bereikt, daarin — 

in de honing — geen onderscheid vinden. Hoe [zouden ze dat onderscheid 

maken]? [Door te denken:] 'Ik ben het sap van die mangoboom of van die 

jackfruitboom'. Want zoals in de wereld, wanneer vele bewuste wezens 

samenkomen, er wel sprake is van het verkrijgen van onderscheid — [zoals:] 'Ik 

ben de zoon van die, ik ben de kleinzoon van die' — en zij, dat onderscheid 

hebbende verkregen, niet met elkaar verward raken (na saṃkīryante)... ...zo is 

het hier niet. Hoewel de sappen van vele soorten bomen — zoet, zuur, bitter, 

scherp, enzovoort — één zijn geworden als honing, wordt hun onderscheid als 

'zoet', enzovoort, niet meer waargenomen. Dit is de bedoeling.  



304                                       HOOFDSTUK VI 

 

Precies zoals dit voorbeeld is, mijn beste, zo weten al deze schepselen — 

hoewel ze dag na dag tijdens de diepe slaap (suṣupti), en ook bij de dood en de 

kosmische vernietiging (pralaya), in het Bestaande opgaan — niet (= ze 

beseffen niet): 'Wij gaan op in het Bestaande', of 'Wij zijn daarin opgegaan'. 

 

ta iha vyaghro vā siṃho vā vṛko vā varāho vā kīṭo vā pataṅgo vā daṃśo vā 

maśako vā yad yad bhavanti tad ābhavanti || ChUp_6,9.3 || 

3. Zij worden hier [bij terugkeer] een tijger, of een leeuw, of een wolf, of 

een wild zwijn, of een worm (kīṭa), of een mot (pataṅga), of een daas 

(daṃśa), of een mug (maśaka). Wat zij ook maar zijn, dat worden zij 

wederom (ābhavanti). 

En omdat zij op deze wijze in het Bestaande (Sat) opgaan zonder hun eigen 

aard als het Bestaande te kennen... ...daarom: welke soort (jāti) zij hier in de 

wereld ook verkregen hadden als gevolg van hun karma — zoals tijger, 

enzovoort — en [denkende] 'Ik ben een tijger', 'Ik ben een leeuw'; Zij, 

gekenmerkt (aṅkitāḥ) door de latente indrukken (vāsanā) van dat karma en die 

kennis; Hoewel ze het Bestaande zijn binnengegaan, worden ze wederom 

geboren (ābhavanti) met precies die aard.  

Nadat ze weer uit het Bestaande zijn gekomen, worden ze tijger, of leeuw, of 

wolf, of wild zwijn, of worm, of mot, of daas, of mug. Of wat ze daarvoor 

(pūrvam) in deze wereld ook maar waren (bhavanti / babhūvuḥ). Dat worden 

ze, na teruggekeerd te zijn. De betekenis is: De latente indruk (vāsanā) die in 

het verleden gevormd is door het transmigrerende schepsel (saṃsārin), vergaat 

niet, zelfs niet als er duizenden miljoenen tijdperken (yuga-sahasra-koṭi) tussen 

zitten. (Dit verwijst naar de wederopstanding na een kosmische 

vernietiging/pralaya). [Dit weten we] vanwege een andere Schrifttekst: 'Want 

de geboorten zijn in overeenstemming met de kennis/bewustzijn'."(Kauṣītaki 

Upaniṣad 3.3). 

 

sa ya eṣo 'ṇimaitad ātmyam idaṃ sarvam | tat satyam | sa ātmā | tat tvam asi 

śvetaketo iti | bhūya eva mā bhagavān vijñāpayatv iti | tathā somyeti hovāca || 

ChUp_6,9.4 || 

4. Dat wat die fijnste essentie (aṇimā) is, dat heeft dit alles als zijn Zelf 

(aitadātmyam). Dat is de Waarheid. Dat is het Zelf. Dat zijt gij (Tat Tvam 

Asi), O Śvetaketu. 

Śvetaketu zei: 'Moge de Eerbiedwaardige Heer het mij nogmaals 

uitleggen.' 

'Goed (tathā), mijn beste,' sprak hij. 



HOOFDSTUK VI                                             305 

 

Die schepselen verschijnen weer opnieuw, nadat ze daarin [in het Bestaande] 

zijn binnengegaan. Maar zij die anders zijn dan dezen — die de vaste 

overtuiging (abhisaṃdhā) hebben dat het Bestaande de Waarheid en het Zelf is 

— en die die 'fijnste essentie', het Bestaande Zelf, zijn binnengegaan: zij keren 

niet terug. De passage 'Dat wat die fijnste essentie is', enzovoort, is reeds 

uitgelegd.  

Zoals in de wereld iemand die in zijn eigen huis geslapen heeft, opstaat en naar 

een ander dorp gaat, weet: 'Ik ben uit mijn eigen huis gekomen'... ...waarom is 

er bij de levende wezens dan niet op dezelfde manier de kennis: 'Ik ben uit het 

Bestaande (Sat) gekomen'? Omdat hij aldus zei: 'Moge de Eerbiedwaardige 

Heer het mij nogmaals uitleggen', sprak de vader: 'Goed, mijn beste'. 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya navamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het negende deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 10 

imāḥ somya nadyaḥ purastāt prācyaḥ syandante paścāt pratīcyaḥ | tāḥ 

samudrāt samudram evāpiyanti | sa samudra eva bhavati | tā yathā tatra na 

vidur iyam aham asmīyam aham asmīti || ChUp_6,10.1 || 

1. Deze rivieren, mijn beste, stromen in het oosten oostwaarts, en in het 

westen westwaarts. Zij gaan van de oceaan (samudrāt) naar de oceaan. Dat 

wordt louter de oceaan. Zoals zij daar niet weten: 'Ik ben deze, ik ben 

deze'... 

Luister naar een voorbeeld daarover: Zoals, mijn beste, deze rivieren — zoals 

de Ganges en anderen — in het oosten (purastāt) naar de oostelijke richting 

stromen (prācyaḥ / prāg-añcanāḥ), oftewel vloeien. En in het westen (paścāt) 
naar de westelijke richting — zoals de Indus (Sindhu) en anderen — westwaarts 

gaan. Zij, die door wolken (jaladhara) uit de oceaan — de bewaarplaats van 

water — omhoog getrokken zijn (ākṣiptāḥ) en weer in de vorm van regen naar 

beneden gevallen zijn, en de vorm hebben aangenomen van rivieren zoals de 

Ganges: Zij gaan [uiteindelijk] weer naar precies diezelfde oceaan. Dat wordt 

louter de oceaan. Zoals die rivieren daar in de oceaan, nadat ze eenheid hebben 

bereikt met het wezen van de oceaan (samudra-ātmanā), niet weten — zich niet 

realiseren: 'Ik ben de Ganges', 'Ik ben de Yamuna', [of] 'Ik ben deze'. 

 

evam eva khalu somyemāḥ sarvāḥ prajāḥ sata āgamya na viduḥ sata 

āgacchāmaha iti | ta iha vyāghro vā siṃho vā vṛko vā varāho vā kīṭo vā 



306                                       HOOFDSTUK VI 

 

pataṅgo vā daṃśo vā maśako vā yad yad bhavanti tad ābhavanti || 

ChUp_6,10.2 || 

sa ya eṣo 'ṇimaitad ātmyam idaṃ sarvam | tat satyam | sa ātmā | tat tvam asi 

śvetaketo iti | bhūya eva mā bhagavān vijñāpayatv iti | tathā somyeti hovāca || 

ChUp_6,10.3 || 

2. Precies zo, mijn beste, weten al deze schepselen, hoewel ze uit het 

Bestaande (Sat) zijn gekomen, niet: 'Wij komen uit het Bestaande.'  Wat zij 

hier [in dit leven] ook zijn — een tijger, of een leeuw, of een wolf, of een 

wild zwijn, of een worm, of een mot, of een daas, of een mug — dat worden 

zij wederom [bij hun terugkeer]. 

3. Dat wat die fijnste essentie (aṇimā) is, dat heeft dit alles als zijn Zelf 

(aitadātmyam). Dat is de Waarheid. Dat is het Zelf. Dat zijt gij (Tat Tvam 

Asi), O Śvetaketu. 

[Śvetaketu zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer het mij nogmaals 

uitleggen.' 

'Goed (tathā), mijn beste,' sprak hij. 

Precies zo, mijn beste: omdat al deze schepselen, na in het Bestaande te zijn 

opgegaan [dat] niet weten; daarom weten zij, na uit het Bestaande gekomen te 

zijn, niet: 'Wij komen uit het Bestaande' of 'Wij zijn gekomen'. De passage 'Zij 

worden hier een tijger', enzovoort, is gelijk aan het overige [in 6.9.3].  

Men ziet in de wereld dat golven, rimpelingen, schuim en bellen, die uit het 

water zijn opgerezen en weer tot die staat [water] zijn teruggekeerd, vernietigd 

zijn [hun vorm is weg en komt niet meer terug als dezelfde golf]. Maar de zielen 

(jīva's), hoewel zij dagelijks tijdens de diepe slaap — en ook bij dood en 

kosmische vernietiging — naar die Oorzaak, die subtiele essentie, gaan, worden 

niet vernietigd [want ze komen terug als dezelfde persoon].  

[Śvetaketu vraagt:] 'Dat dit zo is, moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat 

nogmaals uitleggen met een voorbeeld'. 'Zo zij het, mijn beste', sprak de vader. 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya daśamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tiende deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 11 

asya somya mahato vṛkṣasya yo mūle 'bhyāhanyāj jīvan sraved yo madhye 

'bhyāhanyāj jīvan sraved yo 'gre 'bhyāhanyāj jīvan sravet | sa eṣa 

jīvenātmanānuprabhūtaḥ pepīyamāno modamānas tiṣṭhati || ChUp_6,11.1 || 

1. 'Van deze grote boom, mijn beste, als men op de wortel zou slaan 

(abhyāhanyāt), zou hij levend [sap] vloeien (sravet). Als men op het midden 



HOOFDSTUK VI                                             307 

 

zou slaan, zou hij levend vloeien. Als men op de top zou slaan, zou hij 

levend vloeien. Doordrongen (anuprabhūta) door het Levende Zelf (Jīva-

ātman), staat hij daar, voortdurend drinkend (pepīyamāna) en zich 

verheugend (modamāna).' 

Luister naar het voorbeeld hiervan: 'O mijn beste, van deze grote boom' — die 

voorzien is van vele takken enzovoort. [Dit zegt hij] terwijl hij wijst naar een 

boom die voor hen staat. 'Indien iemand op de wortel hiervan zou slaan' — met 

een bijl of iets dergelijks... ...omdat hij door louter één slag niet uitdroogt, blijft 

hij leven; op dat moment vloeit zijn sap. Evenzo: als men op het midden slaat, 

vloeit hij levend. Evenzo: als men op de top slaat, vloeit hij levend. Deze boom 

staat daar nu, doordrongen — geheel gevuld (anuvyāpta) — door het Levende 

Zelf (Jīva-ātman).
1
 'Voortdurend drinkend' (pepīyamāna) betekent: overvloedig 

(atyartham) water drinkend en aardse sappen opnemend (gṛhṇan) via de 

wortels. 'Zich verheugend' (modamāna) betekent: vreugde [of frisheid/vitaliteit] 

ervarend (harṣaṃ prāpnuvan), staat hij daar
2
. 

 

asya yad ekāṃ śākhāṃ jīvo jahāty atha sā śuṣyati | dvitīyāṃ jahāty atha sā 

śuṣyati | tṛtīyāṃ jahāty atha sā śuṣyati | sarvaṃ jahāti sarvaḥ śuṣyati || 

ChUp_6,11.2 || 

2. Wanneer het Levende Zelf (Jīva) één tak van deze [boom] verlaat, 

verdort (śuṣyati) die [tak]. Wanneer hij een tweede verlaat, verdort die. 

Wanneer hij een derde verlaat, verdort die. Wanneer hij het geheel verlaat, 

verdort het geheel. 

Wanneer de Jīva één tak van deze boom verlaat — bijvoorbeeld omdat die tak 

door ziekte is aangetast of geraakt is [door een bijl] — dan trekt hij 

(upasaṃharati) het deel van zichzelf terug dat in die tak verspreid was. Dan 

verdort die tak. Want de Jīva is binnengegaan via het samenstel van 

instrumenten (Spraak, Geest, Adem). Bij de terugtrekking daarvan, wordt [het 

leven in dat deel] teruggetrokken. Dat voedsel en drank door de Jīva — die 

verbonden is met de Prāṇa (Adem) — worden omgezet tot sap (rasa), en dat dit 

                                                        
1 Jīvenātmanā anuprabhūtaḥ: Dit is de sleutelzin. De boom leeft niet uit zichzelf (als 

materie), maar omdat hij doordrongen is van de Jīva (de Ziel/het Levende Zelf) 

2 De Boom als Levend Wezen: Uddālaka demonstreert hier dat planten niet zomaar materie 

zijn, maar bezield. Als je in een boom hakt, komt er sap uit. Dit wordt vergeleken met 

bloeden. Het bewijst dat er leven (jīvana) in zit. De termen pepīyamāna (intensief drinkend) 

en modamāna (zich verheugend/genietend) duiden erop dat de boom sensaties heeft. Hij 

'drinkt' water en 'geniet' van de voeding, wat zichtbaar is aan zijn weelderige bladeren en 

groei. 

 



308                                       HOOFDSTUK VI 

 

sap het levende lichaam (de boom) doet groeien: dit dient als een teken (liṅga) 

voor het bestaan (sad-bhāva) van de Jīva. Want de Jīva verblijft in het lichaam 

door middel van eten en drinken. En dat eten en drinken volgt het karma van de 

Jīva. Wanneer er karma optreedt dat de uitval/manco (vaikalya) van één 

ledemaat veroorzaakt, dan verlaat de Jīva die ene tak; hij trekt zichzelf terug uit 

die tak. Dan verdort die tak. 

Het sap, waarvan het verblijf afhankelijk is van de Jīva en dat aangetrokken 

wordt door het karma van de Jīva, blijft niet [in de tak] wanneer de Jīva zich 

terugtrekt. En bij het vertrek van het sap, gaat de tak tot uitdroging over. 

Evenzo, wanneer hij de gehele boom verlaat, dan verdort ook de gehele boom. 

Omdat de boom tekenen vertoont zoals het vloeien van sap en het uitdrogen 

[wat duidt op leven en dood], bezit hij een Jīva (Ziel). En vanwege dit 

schriftuurlijke voorbeeld staat vast dat planten (sthāvara) bewustzijn bezitten 

(cetanāvantaḥ). Hiermee wordt aangetoond dat de mening van de Boeddhisten 

en de Kāṇāda's (Vaiśeṣika's) — dat planten onbewust (acetana) zijn — 

ongegrond (asāra) is. 

 

evam eva khalu somya viddhīti ha uvāca | jīvāpetaṃ vāva kiledaṃ mriyate na 

jīvo mriyata iti | sa ya eṣo 'ṇimaitad ātmyam idaṃ sarvam | tat satyam | sa 

ātmā | tat tvam asi śvetaketo iti | bhūya eva mā bhagavān vijñāpayatv iti | 

tathā somyeti hovāca || ChUp_6,11.3 || 

3. Weet dat het precies zo is, mijn beste, sprak hij. "Dit [lichaam] sterft 

waarlijk wanneer het door het Levende Zelf (Jīva) verlaten is; het Levende 

Zelf sterft niet. Dat wat die fijnste essentie (aṇimā) is, dat heeft dit alles als 

zijn Zelf. Dat is de Waarheid. Dat is het Zelf. Dat zijt gij, O Śvetaketu. 

[Śvetaketu zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer het mij nogmaals 

uitleggen.' 
'Goed (tathā), mijn beste,' sprak hij. 

Zoals in dit voorbeeld van de boom getoond is: Een boom die verbonden is met 

de Jīva, is niet verdord, drinkt sap, enzovoort, en wordt 'levend' genoemd. En 

wanneer hij door de Jīva verlaten is, wordt gezegd dat hij sterft. 'Weet dat het 

precies zo is, mijn beste', sprak hij. 'Dit lichaam sterft waarlijk wanneer het 

verlaten is — gescheiden is — van de Jīva'. 'De Jīva sterft niet'. Omdat iemand 

die uit de slaap opstaat, zich herinnert dat hij nog onvoltooide taken heeft 

(kārya-śeṣa), met de gedachte: 'Dit werk van mij is nog niet af'. En omdat men 

ziet dat pasgeboren schepselen verlangen naar de borst/melk (stanya-abhilāṣa), 

enzovoort. Hieruit wordt een herinnering (smṛti) afgeleid aan het ervaren van 

verdriet of het drinken van moedermelk in eerdere levens (atīta-janma). En 

omdat Vedische handelingen zoals het Agnihotra zinvol (arthavattva) moeten 



HOOFDSTUK VI                                             309 

 

zijn. (Als de ziel stierf met het lichaam, zouden offers voor het hiernamaals 

zinloos zijn). Daarom sterft de Jīva niet. 

De passage 'Dat wat die fijnste essentie is' (VI.8.7), enzovoort, is gelijk [aan 

voorheen]. [De nieuwe twijfel van Śvetaketu:] 'Hoe toch kan dit uiterst grove 

(atyanta-sthūla) universum — aarde, enzovoort, voorzien van naam en vorm — 

geboren worden uit het Bestaande (Sat), dat uiterst subtiel (atyanta-sūkṣma) is 

en vrij van naam en vorm?' 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dit nogmaals 

— door middel van een voorbeeld — uitleggen'. 

'Zo zij het, mijn beste', sprak de vader. 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasyaikādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het elfde deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

SECTIE 12 

nyagrodhaphalam ata āhareti | idaṃ bhagava iti | bhinddhīti | bhinnaṃ 

bhagava iti | kim atra paśyasīti | aṇvya ivemā dhānā bhagava iti | āsām 

aṅgaikāṃ bhinddhīti | bhinnā bhagava iti | kim atra paśyasīti | na kiṃcana 

bhagava iti || ChUp_6,12.1 || 

1. [De vader zei:] 'Breng een vrucht van die Banyanboom (nyagrodha) 

hierheen.' 

[De zoon:] 'Hier is hij, Heer.' 

'Breek hem open.' 

'Hij is gebroken, Heer.' 

'Wat zie je daarin?' 

'Deze uiterst kleine (aṇvya) zaadjes (dhānā), Heer.' 

'Breek er, mijn beste (aṅga), één van open.' 

'Hij is gebroken, Heer.' 

'Wat zie je daarin?" 
'Helemaal niets (na kiṃcana), Heer.' 

[Vader:] 'Indien je dit direct wilt waarnemen (pratyakṣī-kartum), breng dan van 

die grote Banyanboom één vrucht hierheen'. Aldus toegesproken, deed hij dat. 

Toen hij het getoond had met de woorden: 'Hier is de vrucht die ik gebracht 

heb, Heer', zei de vader tegen hem: 'Breek de vrucht'. De ander zei: 'Hij is 

gebroken'. De vader zei tegen hem: 'Wat zie je daarin?' Aldus gevraagd, zei hij: 

'Ik zie deze zaden (bījāni), die uiterst klein (aṇutarā) zijn, Heer'. [Vader:] 'Van 

deze zaden, breek één zaadje open, aṅga — O mijn kind'. Aldus toegesproken, 

zei hij: 'Het is gebroken, Heer'. [Vader:] 'Indien het zaadje gebroken is, wat zie 

je dan in dat gebroken zaadje?' Aldus gevraagd, zei hij: 'Ik zie helemaal niets, 

Heer'. 



310                                       HOOFDSTUK VI 

 

 

taṃ hovāca yaṃ vai somyaitam aṇimānaṃ na nibhālayasa etasya vai 

somyaiṣo 'ṇimna evaṃ mahānyagrodhas tiṣṭhati | śraddhatsva somyeti || 

ChUp_6,12.2 || 

2. Hij [de vader] sprak tot hem: 'Die fijnste essentie (aṇimā) die jij daar 

niet waarneemt (na nibhālayase), mijn beste: waarlijk, uit die fijnste 

essentie staat (tiṣṭhati) deze grote Banyanboom. Heb geloof (śraddhatsva), 

mijn beste.'  

Hij sprak tot de zoon: 'Toen het zaadje van de Banyan gebroken was... die 

fijnste essentie van het zaad die jij daar niet waarneemt — niet ziet, mijn 

beste... ...toch (tathāpi) staat (tiṣṭhati) deze grote Banyanboom — die het 

gevolg (kārya) is, voorzien van dikke takken, stam, vruchten en bladeren — 

waarlijk (kila) uit deze fijnste essentie van het zaad, die subtiel en onzichtbaar 

is.' Bij het woord 'staat' (tiṣṭhati) moet men het voorvoegsel 'op' (ut) aanvullen: 

hij 'staat op' (uttiṣṭhati) — oftewel: hij is daaruit ontstaan (utpannaḥ san). 

'Daarom: heb geloof, mijn beste'. [Geloof] dat uit het Bestaande (Sat), dat louter 

fijnste essentie is, dit grove universum — dat naam en vorm bezit en een gevolg 

is — ontstaan is. Hoewel een zaak (artha) die vastgesteld is door logica (nyāya) 

en geschrift (āgama), begrepen kan worden als 'precies zo en niet anders'... 

...toch, wanneer het gaat om uiterst subtiele zaken (atyanta-sūkṣmeṣu), is het 

voor iemand wiens geest gehecht is aan uiterlijke objecten en die zijn 

natuurlijke neigingen volgt, moeilijk te begrijpen (duravagamatva) als er geen 

diepgaand (gurutara) geloof aanwezig is. Daarom zegt hij: 'Heb geloof'. Want 

wanneer er geloof is, ontstaat er concentratie (samādhāna) van de geest op het 

object dat men wil kennen. En daaruit volgt het begrip van dat object. Zoals de 

Schrifttekst zegt: 'Ik was met mijn geest elders, [daarom hoorde/zag ik het niet]' 

(Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad1.5.3). 

 

sa ya eṣo 'ṇimaitad ātmyam idaṃ sarvam | tat satyam | sa ātmā | tat tvam asi 

śvetaketo iti | bhūya eva mā bhagavān vijñāpayatv iti | tathā somyeti hovāca || 

ChUp_6,12.3 || 

3. Dat wat die fijnste essentie (aṇimā) is, dat heeft dit alles als zijn Zelf 

(aitadātmyam). Dat is de Waarheid. Dat is het Zelf. Dat zijt gij (Tat Tvam 

Asi), O Śvetaketu. 

[Śvetaketu zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer het mij nogmaals 

uitleggen.' 

'Goed (tathā), mijn beste,' sprak hij. 

De betekenis van de passage 'Dat wat...', enzovoort, is reeds uitgelegd. [De 

nieuwe twijfel van de zoon is:] 'Indien dat Bestaande (Sat) de wortel is van de 



HOOFDSTUK VI                                             311 

 

wereld, waarom wordt het dan niet waargenomen (kasmāt na upalabhyate)?' 

'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dit nogmaals uitleggen door middel van 

een voorbeeld (dṛṣṭāntena)'. 'Zo zij het, mijn beste', sprak de vader. 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya dvādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het twaalfde deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 13 

lavaṇam etad udake 'vadhāyātha mā prātar upasīdathā iti | sa ha tathā 

cakāra | taṃ hovāca | yad doṣā lavaṇam udake 'vādhā aṅga tad āhareti | tad 

dhāvamṛśya na viveda || ChUp_6,13.1 || 

1. [De vader zei:] 'Leg dit zout in water en kom dan morgenochtend bij mij 

terug.' Hij [Śvetaketu] deed dat waarlijk. Hij [de vader] zei tegen hem: 

'Dat zout dat je gisteravond (doṣā) in het water hebt gedaan, mijn beste 

(aṅga), breng dat hier.' Hij tastte ernaar (avamṛśya), maar vond het niet. 

[De leraar zegt:] 'Zelfs een object dat wel degelijk bestaat (vidyamānam api 

vastu), wordt soms niet waargenomen [met de ogen]. Maar door een andere 

methode wordt het wél waargenomen. Luister hier naar een voorbeeld.' Hij [de 

zoon], die de betekenis van wat zijn vader zei direct wilde waarnemen 

(pratyakṣī-kartum), deed dat. [De vader] zei tegen hem: 'Kom morgenochtend 

bij mij'. De volgende ochtend zei hij tegen hem: 'Het zout dat jij gisteravond 

(doṣā) — in de nacht — in het water hebt gedaan — hebt geworpen 

(nikṣiptavān) — O mijn beste, breng dat hier'. Aldus toegesproken, en 

wensende dat zout te pakken, tastte hij rond in het water, maar vond het niet — 

hij herkende het niet. Omdat het, hoewel het wel degelijk bestond (vidyamānam 
eva sat), in het water was opgegaan (līnam) en ermee vermengd (saṃśliṣṭam) 

was. 

 

yathā vilīnam eva | an;gāsyāntād ācāmeti | katham iti | lavaṇam iti | madhyād 

ācāmeti | katham iti | lavaṇam iti | antād ācāmeti | katham iti | lavaṇam iti | 

abhiprāsyaitad atha mopasīdathā iti | tad dha tathā cakāra | tac chaśvat 

saṃvartate | taṃ hovācātra vāva kila tat somya na nibhālayase 'traiva kileti || 

ChUp_6,13.2 || 

2. [Vader:] 'Omdat het volledig opgelost was. Nip nu, mijn beste, van de 

bovenkant (antāt) van dit [water]. Hoe smaakt het?' 

'[Het is] zout.' 

'Nip van het midden.'  

'Hoe smaakt het?' 



312                                       HOOFDSTUK VI 

 

'[Het is] zout.' 

'Nip van de onderkant (antāt).' 

'Hoe smaakt het?' 

'[Het is] zout.' 

'Gooi het weg (abhiprāsya) en kom dan bij mij zitten.' 

Hij deed dat (en zei). 'Dat [zout] blijft er altijd (śaśvat)'. 

Hij [de vader] sprak tot hem: 'Hier [in je lichaam] neem je Dat [het 

Bestaande] waarlijk niet waar, mijn beste, maar het is er wel degelijk (atra 

eva kila).' 

[De vader dacht:] 'Omdat het zout opgelost is, weet/vind je het niet. Maar 

hoewel dat zout niet in vaste vorm (piṇḍa-rūpa) wordt waargenomen door het 

oog en de tastzin, bestaat het wel degelijk in het water en wordt het 

waargenomen door een ander middel (upāya-antara).' Wensende om zijn zoon 

hiervan te overtuigen, sprak hij: 

'Mijn beste, nip van de bovenkant' — neem vanaf het oppervlak (upari) — 'van 

dit water'. Nadat hij dit gezegd had, en de zoon dit gedaan had, vroeg hij: 'Hoe 

is het?' De ander zei: 'Het is zout, qua smaak'. Evenzo: 'Neem van het midden 

van het water en nip'. 'Hoe is het?' 'Zout'. Evenzo: 'Neem van de onderkant 

(adho-deśāt) en nip'. 'Hoe is het?' 'Zout'. 'Indien het zo is, gooi dit water dan 

weg (parityajya) / spoel je mond, en kom dan bij mij zitten'. Hij deed dat 

waarlijk zo. (Dat wil zeggen: hij liet het zout(water) staan en kwam naar zijn 

vader). [De zoon zei:] 'Dat zout dat ik gisteravond in dat water gooide, 

bestaat/is er (saṃvartate) nog steeds (śaśvat / nityam), precies zoals het was 

[hoewel onzichtbaar]'. Tegen hem die aldus sprak, zei de vader: 'Zoals dit zout 

hier: eerder werd het waargenomen door zicht en tast (als klomp), daarna loste 

het op in het water. Hoewel het toen niet door die twee [zintuigen] werd 

waargenomen, bestond het wel degelijk en werd het door een ander middel — 

de tong — waargenomen'. 'Precies zo is het hier (atra eva).' In dít lichaam 

(dehe), dat de scheut (śuṅga) is en een effect van Vuur, Water en Voedsel. 

[De woorden] 'waarlijk' (vāva) en 'zeker' (kila) dienen om de herinnering aan 

het onderricht van de leraar te tonen. 'Dat Bestaande (Sat), dat de oorzaak is van 

de scheut (het lichaam), net zoals de fijnste essentie van het Banyan-zaadje: dat 

neem je met je zintuigen niet waar (na upalabhase), dat zie je niet (na 

nibhālayase), hoewel het wel degelijk bestaat'. 'Zoals je het zout in dit water, 

dat onwaarneembaar was voor oog en tast, toch als bestaand hebt waargenomen 

met de tong...' 'Precies zo zul je ook hier [in het lichaam] de Wortel van de 

wereld — het Bestaande dat zeker aanwezig is — door een ander middel 
waarnemen, net als de fijnste essentie van het zout'. 

 

  



HOOFDSTUK VI                                             313 

 

SECTIE 14 

yathā somya puruṣaṃ gandhārebhyo 'bhinaddhākṣam ānīya taṃ tato 'tijane 

visṛjet | sa yathā tatra prāṅ vodaṅ vā adharāṅ vā pratyaṅ vā 

pradhmāyītābhinaddhākṣa ānīto 'bhinaddhākṣo visṛṣṭaḥ || ChUp_6,14.1 || 

1. Zoals men, mijn beste, een man met geblinddoekte ogen (abhinaddhākṣa) 

vanuit [het land] Gandhāra zou meebrengen, en hem daar zou achterlaten 

in een onbewoonde wildernis (atijane). Zoals hij daar naar het oosten, of 

naar het noorden, of naar het zuiden (adharāṅ), of naar het westen zou 

schreeuwen (pradhmāyīta): 'Ik ben met geblinddoekte ogen hierheen 

gebracht! Ik ben met geblinddoekte ogen achtergelaten!' 

[Het voorbeeld is] zoals in de wereld, O mijn beste: Stel dat een dief (taskara), 

die eigendommen steelt, een zekere man uit de landen van Gandhāra meeneemt, 

nadat hij zijn ogen heeft geblinddoekt (baddha-cakṣuṣam). Hij zou hem, nog 

steeds met geblinddoekte ogen en met gebonden handen (baddha-hastam), 

achterlaten in een woud — een plek waar mensen verdwenen zijn (atigata-

jana), een volkomen eenzame plaats. Hij [de gevangene], verward over de 

windstreken (dig-bhrama), zou daar naar het oosten — met zijn gezicht naar het 

oosten — of naar het noorden, zuiden of westen schreeuwen (vikrośet / geluid 

maken): 'Geblinddoekt ben ik door een dief uit Gandhāra meegebracht! 

Geblinddoekt ben ik achtergelaten! 

 

tasya yathābhinahanaṃ pramucya prabrūyād etāṃ diśaṃ gandhārā etāṃ 

diśaṃ vrajeti | sa grāmād grāmaṃ pṛcchan paṇḍito medhāvī gandhārān 

evopasaṃpadyeta | evam evehācāryavān puruṣo veda | tasya tāvad eva ciraṃ 

yāvan na vimokṣye 'tha saṃpatsya iti || ChUp_6,14.2 || 

2. Zoals iemand zijn blinddoek (abhinahana) zou losmaken en tegen hem 

zou zeggen: 'In die richting liggen de Gandhāra's, ga in die richting.' En 

hij, van dorp naar dorp de weg vragend, onderricht (paṇḍita) en intelligent 

(medhāvī), de Gandhāra's zou bereiken: Precies zo weet de mens hier, die 

een Leraar heeft (ācāryavān): 'Voor mij is er slechts zolang uitstel (ciram), 

totdat ik verlost (vimokṣye) word; dan zal ik opgaan (saṃpatsye) [in het 

Bestaande].' 

Terwijl hij zo schreeuwt [zie vorig vers], maakt iemand — een medelevend 

persoon — zijn blinddoek (binding) los en zegt tegen hem: 'In deze richting, 

naar het noorden, liggen de Gandhāra's. Ga in deze richting'. Hij, door die 

medelevende persoon bevrijd van zijn boeien, vraagt de weg van dorp naar 

dorp. Omdat hij 'onderricht' heeft ontvangen [hij weet nu de richting] en 

'intelligent' is (medhāvī) [hij kan de weg onthouden en begrijpen], is hij in staat 

de weg naar het dorp vast te stellen die door de ander gewezen is. Zo bereikt hij 



314                                       HOOFDSTUK VI 

 

de Gandhāra's. (Niet een ander, die dwaas is of verlangt om andere landen te 

zien). 

Zoals dit voorbeeld beschreven is, zo moet het toegepast worden: De man uit 

Gandhāra: De individuele ziel (Puruṣa). Weggevoerd uit zijn eigen land: 

Weggevoerd uit het Ware Zelf (Sat). De Dieven: Verdienste en Zonde (Puṇya-

Apuṇya). De Blinddoek: Verblinding (Moha) door onwetendheid. Het Woud: 

Het lichaam (Deha), vol van wind, gal, slijm, bloed, vet, vlees, botten, etc., en 

onderhevig aan paren van tegenstellingen (hitte/kou). Het Schreeuwen: De 

noodkreet van de onwetende: "Ik ben de zoon van die-en-die, dit zijn mijn 

verwanten, ik ben gelukkig, ik ben ongelukkig, dwaas, geleerd, vroom... ik ben 

geboren, dood, oud, zondig... mijn zoon is dood, mijn geld is weg, ach, ik ben 

verloren! Hoe moet ik leven? Wat is mijn bestemming? Wat is mijn redding?" 

Terwijl hij zo schreeuwt, verstrikt in een web van honderdduizenden ellendes, 

ontmoet hij op de een of andere manier — door een teveel aan goede 

verdiensten (puṇya-atiśaya) — een Leraar. Iemand die het Bestaande Brahman 

als zijn eigen Zelf kent (Sat-Brahma-Ātma-vid), wiens boeien zijn losgemaakt 

en die in Brahman gevestigd is. De leraar toont hem uit mededogen de gebreken 

van de zintuiglijke wereld. De leerling raakt onthecht (virakta). De leraar zegt: 

'Jij bent niet een transmigrerende ziel (saṃsārin), je bent niet de zoon van die-

en-die.'  

Wat dan wel?  

Dat Bestaande (Sat) — Dat ben jij (Tat Tvam Asi)! 

 Aldus bevrijd van de blinddoek van onwetendheid, bereikt hij zijn eigen Zelf 

— het Bestaande — net als de man uit Gandhāra, en wordt hij gelukkig en 

vredig.  Dit is de betekenis van de uitspraak: 'De mens die een Leraar heeft, 

weet'. 

 'Voor hem' — voor de mens met een leraar, die bevrijd is van de blinddoek van 

onwetendheid — 'is er slechts zólang uitstel (ciram/kṣepaḥ)'. Zolang als de tijd 

duurt tot het bereiken van de eigen aard van het Bestaande. 

Vraag: Hoe lang is dat uitstel? 

Antwoord: 'Zolang ik niet verlost word' (yāvan na vimokṣye). (De verandering 

van persoon — 'hij' naar 'ik' — is logisch in de context). De betekenis is: 

Zolang het lichaam, dat door vorig karma is begonnen (ārabdha), niet is 

uitgeput door het ervaren (upabhoga) van de gevolgen. 'Dan' (atha) — 

onmiddellijk daarna — 'zal ik opgaan [in Brahman]'. 

Tegenwerping: Als de Kennis van het Bestaande (Sat-vijñāna) eenmaal is 

ontstaan, zouden alle karmas vernietigd moeten zijn. Waarom valt het lichaam 

dan niet meteen af? Waarom moet men wachten op het uitwerken van karma? 



HOOFDSTUK VI                                             315 

 

Want als men na de Kennis nog moet leven, moet men nieuwe handelingen 

verrichten (eten, etc.), wat weer nieuw karma en een nieuw lichaam schept. Dan 

is kennis nutteloos en is er geen bevrijding (Moksha). 

Antwoord: Nee. Er is een onderscheid tussen karma waarvan de vruchten al 

begonnen zijn (pravṛtta-phala) en karma waarvan de vruchten nog niet 

begonnen zijn (apravṛtta-phala). Apravṛtta (Nog niet begonnen): Dit zijn de 

zonden en verdiensten uit dit leven (vóór de Kennis) en uit vorige levens, die 

nog niet gemanifesteerd waren. Deze worden door Kennis verbrand, zoals vuur 

zaden verbrandt. (Zoals gezegd in 5.24.3: "Al zijn zonden worden verbrand"). 

Pravṛtta (Reeds begonnen / Prārabdha): Dit is het karma dat dit huidige 

lichaam heeft veroorzaakt. Dit karma kan niet door Kennis worden vernietigd, 

maar moet worden uitgeput door ervaring (upabhoga). Zoals een pijl die door 

een boogschutter is afgeschoten (mukta-iṣu) richting een doel: zodra de pijl de 

boog verlaten heeft, stopt hij niet totdat zijn vaart (vega) is uitgeput. (Zelfs als 

de schutter na het loslaten beseft dat hij niet had moeten schieten, kan hij de pijl 

niet meer terughalen). Op dezelfde wijze: Het lichaam is al "afgeschoten" door 

vorig karma. De Kennis bevrijdt de ziel van toekomstige geboorte en vernietigt 

de reserves, maar het huidige lichaam moet zijn rit uitzitten tot de vaart 

(levensduur) op is. De Kenner leeft dus door (Jīvanmukta), maar verricht geen 

nieuw bindend karma meer, en heeft geen last meer van de illusie, hoewel hij in 

de wereld lijkt te zijn. Daarom is de uitspraak 'Voor hem is er slechts zolang 

uitstel [tot de dood]' volkomen juist. 

 

sa ya eṣo 'ṇimaitad ātmyam idaṃ sarvam | tat satyam | sa ātmā | tat tvam asi 

śvetaketo iti | bhūya eva mā bhagavān vijñāpayatv iti | tathā somyeti hovāca || 

ChUp_6,14.3 || 

3. Dat wat die fijnste essentie (aṇimā) is, dat heeft dit alles als zijn Zelf 

(aitadātmyam). Dat is de Waarheid. Dat is het Zelf. Dat zijt gij (Tat Tvam 

Asi), O Śvetaketu. 

[Śvetaketu zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer het mij nogmaals 

uitleggen.' 

'Goed (tathā), mijn beste,' sprak hij. 

De betekenis van [de passage beginnend met] 'Dat wat...', enzovoort, is reeds 

uitgelegd. [De nieuwe vraag van Śvetaketu is:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer 

mij nogmaals — door middel van een voorbeeld (dṛṣṭāntena) — uitleggen via 

welke volgorde (krama) de wijze, die een leraar heeft (ācāryavān), 

[uiteindelijk] het Bestaande bereikt (sat-sampadyate).' 

'Zo zij het, mijn beste', sprak hij. 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya caturdaśaḥ khaṇḍaḥ 



316                                       HOOFDSTUK VI 

 

Hier eindigt het veertiende deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 15 

puruṣaṃ somyotopatāpinaṃ jñātayaḥ paryupāsate jānāsi māṃ jānāsi mām iti 

| tasya yāvan na vāṅ manasi saṃpadyate manaḥ prāṇe prāṇas tejasi tejaḥ 

parasyāṃ devatāyāṃ tāvaj jānāti || ChUp_6,15.1 || 

1. Bovendien, mijn beste (somya), rondom een zieke man (upatāpin) zitten 

zijn verwanten (jñātayaḥ). [Ze vragen:] 'Ken je mij? Ken je mij?' Zolang 

zijn spraak (vāk) niet in de geest (manas) is opgegaan, zijn geest in de 

levensadem (prāṇa), de levensadem in het vuur (tejas), en het vuur in de 

Hoogste Godheid (parasyāṃ devatāyām): zolang kent hij [hen]. 

O mijn beste, rondom een 'zieke' man — iemand die lijdt aan koorts (jvara) en 

dergelijke — zitten zijn verwanten (bāndhavāḥ), die de stervende (mumūrṣu) 

omringen. [Ze zitten daar] terwijl ze vragen: 'Ken je mij — je vader, je zoon of 

je broer?' Voor die stervende: zolang spraak niet is opgegaan in de geest, de 

geest in de levensadem, de levensadem in het vuur, en het vuur in de Hoogste 

Godheid... De betekenis hiervan is reeds uitgelegd [in sectie 6.8.6] 

 

atha yadāsya vāṅ manasi saṃpadyate manaḥ prāṇe prāṇas tejasi tejaḥ 

parasyāṃ devatāyām atha na jānāti || ChUp_6,15.2 || 

2. Maar wanneer zijn spraak in de geest opgaat, de geest in de levensadem, 

de levensadem in het vuur, en het vuur in de Hoogste Godheid: dan kent 

hij [niets] meer. 

De volgorde van sterven (maraṇa-krama) voor de transmigrerende ziel 

(saṃsārin) is precies dezelfde als de volgorde van het 'opgaan in het Bestaande' 

(sat-sampatti-krama) voor de Kenner (vidvān). Dit is wat de tekst zegt: 

'Wanneer het vuur in de Hoogste Godheid [opgaat], dan kent hij niet meer'. De 

onwetende (avidvān) echter, staat weer op uit het Bestaande (Sat) en gaat een 

staat binnen die bepaald wordt door zijn eerdere neigingen (prāg-bhāvita): [een 

lichaam] van een tijger, enzovoort, of van een god of mens. De Kenner (vidvān) 

daarentegen, gaat het Bestaande — het Brahman-Zelf — binnen, dat verlicht 

wordt door de lamp van Kennis (jñāna-dīpa), ontstoken door het onderricht van 

de Schriften en de Leraar. En hij keert niet terug (na āvartate). Dit is de 

volgorde van het opgaan in het Bestaande [voor hem]." 

Anderen beweren echter dat [de Kenner] het lichaam verlaat via de ader in het 

hoofd (mūrdhanya nāḍī - de Suṣumnā) en via de deur van de Zon enzovoort 

naar het Bestaande gaat. Dat is onwaar (asat). Want 'gaan' (gamana) wordt 



HOOFDSTUK VI                                             317 

 

alleen gezien in samenhang met een verlangen naar een resultaat dat afhankelijk 

is van plaats, tijd en oorzaak. Maar voor iemand die de eenheid van het 

Bestaande en het Zelf ziet (sad-ātma-ekatva-darśin), en die toegewijd is aan de 

Waarheid (satya-abhisandha), is een toewijding aan het onware — zoals plaats, 

tijd en resultaat — niet logisch (na upapadyate). Omdat dat tegenstrijdig 

(virodha) zou zijn. Bovendien: Onwetendheid, verlangen en karma zijn de 

oorzaken van 'gaan' (reizen na de dood). Omdat deze [bij de Kenner] verbrand 

zijn (vipluṣṭa) door het Vuur van de Kennis van het Bestaande (sad-vijñāna-
hutāśana), is 'gaan' simpelweg onmogelijk (anupapatti). Zoals de Atharva-

Veda (Muṇḍaka Upaniṣad 3.2.2) zegt: 'Voor hem wiens verlangens vervuld zijn 

en die het Zelf gerealiseerd heeft, lossen alle verlangens hier en nu op'. En ook 

vanwege de Schriftuurlijke analogie van de rivieren en de oceaan [in 

Chāndogya 6.10: de rivier 'reist' niet meer als hij eenmaal in zee is; hij is zee]. 

 

sa ya eṣo 'ṇimaitad ātmyam idaṃ sarvam | tat satyam | sa ātmā | tat tvam asi 

śvetaketo iti | bhūya eva mā bhagavān vijñāpayatv iti | tathā somyeti hovāca || 

ChUp_6,15.3 || 

3. Dat wat die fijnste essentie is, dat heeft dit alles als zijn Zelf. Dat is de 

Waarheid. Dat is het Zelf. Dat zijt gij, O Śvetaketu.  

[Śvetaketu zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer het mij nogmaals 

uitleggen.' 

'Goed, mijn beste,' sprak hij. 

De passage 'Dat wat...', enzovoort, is gelijk [aan voorheen]. [De nieuwe twijfel 

van Śvetaketu is:] 'Indien het opgaan in het Bestaande (Sat-sampatti) gelijk 

(tulyā) is voor de [gewone] stervende (mariṣyan) en voor degene die naar 

bevrijding streeft (mumukṣu): Waarom keert de Kenner (vidvān), nadat hij in 

het Bestaande is opgegaan, niet terug (na āvartate), terwijl de onwetende 

(avidvān) wél terugkeert?'  

'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij de oorzaak (kāraṇa) hiervan nogmaals 

uitleggen door middel van een voorbeeld'. 

'Zo zij het, mijn beste', sprak de vader. 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya pañcadaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vijftiende deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 16 

puruṣaṃ somyota hastagṛhītam ānayanti | apahārṣīt steyam akārṣīt paraśum 

asmai tapateti | sa yadi tasya kartā bhavati tata evānṛtam ātmānaṃ kurute | so 



318                                       HOOFDSTUK VI 

 

'nṛtābhisaṃdho 'nṛtenātmānam antardhāya paraśuṃ taptaṃ pratigṛhṇāti | sa 

dahyate | atha hanyate || ChUp_6,16.1 || 

1. Mijn beste (somya), ze brengen een man die bij de hand gegrepen is. [Ze 

roepen:] 'Hij heeft iets weggenomen (apahārṣīt)! Hij heeft diefstal gepleegd 

(steyam akārṣīt)! Verhit de bijl voor hem!' Indien hij de dader daarvan is, 

dan maakt hij zichzelf daarmee onwaar (anṛtam). Hij, toegewijd aan de 

onwaarheid (anṛta-abhisaṃdha), bedekt zijn zelf met onwaarheid en pakt 

de verhitte bijl vast. Hij verbrandt. Vervolgens wordt hij gedood 

Luister hoe, mijn beste. Koninklijke beambten (rāja-puruṣāḥ) brengen een man, 

met geboeide handen — die verdacht wordt van de daad van diefstal, om hem te 

straffen of te testen. Op de vraag 'Wat heeft deze man gedaan?', zeggen ze: 'Hij 

heeft rijkdom van deze [persoon] weggenomen'. 'Verdient men geboeid worden 

door louter wegnemen? (Want anders zou men ook geboeid worden als rijkdom 

geschonken was)', zeggen ze opnieuw/specifieker: 'Hij heeft diefstal gepleegd. 

Hij heeft rijkdom weggenomen door te stelen'. 

Terwijl zij zo spreken, ontkent de ander (apahnate): 'Ik ben niet de dader 

daarvan'. Terwijl hij ontkent, zeggen ze: 'Verhit de bijl voor hem! Laat hem 

zichzelf zuiveren'. Indien hij de dader is van die diefstal, maar het uiterlijk 

ontkent, dan maakt zo iemand zichzelf daarmee onwaar — hij maakt zichzelf 

anders dan hij [in werkelijkheid] is. Hij, aldus toegewijd aan onwaarheid 

(anṛta-abhisaṃdha), bedekt zijn zelf met onwaarheid/leugen (vyavahitaṃ 

kṛtvā), en grijpt uit verblinding (moha) de verhitte bijl vast. Hij verbrandt. 

Vervolgens wordt hij door de koninklijke beambten gedood (geëxecuteerd), 

vanwege het gebrek (doṣa) van zijn eigen toewijding aan onwaarheid. 

 

atha yadi tasyākartā bhavati | tata eva satyam ātmānaṃ kurute | sa 

satyābhisandhaḥ satyenātmānam antardhāya paraśuṃ taptaṃ pratigṛhṇāti | 

sa na dahyate | atha mucyate || ChUp_6,16.2 || 

2. Maar indien hij daarvan niet de dader is, dan maakt hij zichzelf 

daarmee waarachtig (satyam). Hij, toegewijd aan de waarheid 

(satyābhisandha), zijn zelf bedekkend met waarheid, pakt de verhitte bijl 

vast. Hij verbrandt niet. Vervolgens wordt hij vrijgelaten. 

Maar indien hij niet de dader is van die handeling [diefstal]: Dan maakt hij 

zichzelf precies daardoor waarachtig. Hij, zijn zelf bedekkend met waarheid — 

met dat 'niet-de-dader-zijn' van de diefstal — pakt de verhitte bijl vast. Omdat 

hij toegewijd is aan de waarheid, verbrandt hij niet, vanwege de 

beschutting/bedekking (vyavadhānāt) van de waarheid. En vervolgens wordt hij 

vrijgelaten van de valse aanklagers (mṛṣā-abhiyoktṛbhyaḥ). 



HOOFDSTUK VI                                             319 

 

Hoewel het contact tussen de verhitte bijl en de handpalm gelijk (tulya) is voor 

zowel de dader van diefstal als de niet-dader... ...wordt degene die toegewijd is 

aan onwaarheid verbrand, maar degene die toegewijd is aan waarheid niet. 

 

sa yathā tatra nādāhyeta | etad ātmyam idaṃ sarvam | tat satyam | sa ātmā | 

tat tvam asi śvetaketo iti | tad dhāsya vijajñāv iti vijajñāv iti || ChUp_6,16.3 || 

3. Zoals hij daar niet verbrand zou worden [door de waarheid], [zo heeft] 

dat [Bestaande] dit alles als zijn Zelf. Dat is de Waarheid. Dat is het Zelf. 

Dat zijt gij (Tat Tvam Asi), O Śvetaketu." 

Toen begreep hij het van hem [zijn vader], hij begreep het. 

Zoals hij [de onschuldige], die toegewijd is aan de waarheid, bij de handeling 

van het vastpakken van de verhitte bijl niet verbrand zou worden — niet 

verschroeid zou worden — omdat zijn handpalm bedekt (vyavahita) is door de 

waarheid... Precies zo is het bij het sterven van het lichaam, wanneer het opgaan 

in het Bestaande (Sat-sampatti) gelijk is voor zowel hem die aan het Bestaande 

Brahman als Waarheid is toegewijd (sad-brahma-satya-abhisaṃdha), als voor 

de ander [de onwetende]. De Kenner (vidvān), na in het Bestaande te zijn 

opgegaan, keert niet terug voor het aannemen van lichamen van tijgers, goden, 

enzovoort. De Onwetende (avidvān) daarentegen, toegewijd aan de modificaties 

en de onwaarheid (vikāra-anṛta), keert wel terug naar de staat van tijger, god, 

enzovoort, overeenkomstig zijn karma en kennis.  

Dat wat de Wortel van de wereld is; dat wat de verblijfplaats en het fundament 

is van alle schepselen; dat wat het Zelf is van alles; dat wat ongeboren, 

onsterfelijk, vreesloos, goed (śivam) en zonder tweede is; Dat is de Waarheid. 

Dat is jouw Zelf. Daarom: Dat zijt gij, O Śvetaketu. Deze zin, waarvan de 

betekenis nu is uitgelegd, is herhaaldelijk uitgesproken. 

Wie is dan die Śvetaketu, de betekenis van het woord 'Gij' (tvam)? Hij is het die 

dacht: 'Ik ben Śvetaketu, de zoon van Uddālaka'; die de Instructie hoorde, 

erover nadacht en het begreep; en die zijn vader vroeg om het ongehoorde, 

ongedachte en ongekende te leren kennen. Hij — die [in het lichaam] bevoegd 

is (adhikṛta) als de hoorder, denker en kenner — is niets anders dan de Hoogste 

Godheid (Parā Devatā) zelf. Die Godheid is het lichaam (bestaande uit Vuur, 

Water, Voedsel) binnengegaan voor de differentiatie van naam en vorm, net als 

een persoon in een spiegel of de zon in water. Toen hij wakker werd geschud 
(pratibodhita) door zijn vader met voorbeelden en redeneringen en de uitspraak 

'Dat zijt gij', begreep hij: 'Ik ben waarlijk het Bestaande'. De herhaling ['hij 

begreep het'] dient om de afsluiting van het hoofdstuk aan te duiden. 

Vraag: Wat is nu het resultaat (phalam) dat in dit zesde hoofdstuk door middel 

van het bewijsmiddel van de tekst (vākya-pramāṇa) is voortgebracht?  



320                                       HOOFDSTUK VI 

 

Antwoord: Het resultaat is de beëindiging (nivṛtti) van het idee (vijñāna) dat 

het Zelf een 'dader' (kartṛ) of 'genieter' (bhoktṛ) is. Want vóór deze kennis had 

men het idee: 'Ik zal Agnihotra-offers verrichten', 'Ik ben bevoegd', 'Ik zal de 

vruchten genieten in dit leven en het volgende'. Dit idee omtrent het Zelf 

verdwijnt voor hem die wakker geschud is door de zin: 'Dat Bestaande, de 

Wortel van de wereld, Eén zonder tweede: Dat zijt gij'. Vanwege de 

tegenstrijdigheid (virodhāt). Want in het Ene, non-duale Zelf is het idee van 

onderscheid ('Ik moet dit doen voor dat resultaat') niet logisch mogelijk. 

Daarom is het juist dat bij de kennis van het Ware, Non-duale Zelf, de kennis 

van het onware, veranderlijke jīva-zelf verdwijnt.  

Tegenwerping: Maar, misschien is 'Dat zijt gij' slechts een meditatie-instructie, 

zoals 'De Zon is Brahman'? Zoals men een beeld als Viṣṇu vereert? Misschien 

ben je niet echt Het Bestaande, maar moet je er alleen op mediteren? 

Antwoord: Nee. Vanwege het verschil met zinnen als 'De Zon is Brahman'. Bij 

'De Zon is Brahman' staat het woordje 'als' (iti), wat duidt op een symbool. 

Bovendien heeft de zon een vorm, en is dus duidelijk niet Brahman. Het is een 

projectie. Maar hier laat de tekst zien dat het Bestaande zélf het lichaam is 

binnengegaan, en onderwijst vervolgens: 'Dat zijt gij'. Dit is een directe 

identificatie (sad-ātma-bhāva) zonder beperking. 

Tegenwerping: Misschien is het figuurlijk (upacāra), zoals 'Jij bent een leeuw' 

(jij bent dapper)? 

Antwoord: Nee. De tekst zegt: 'Dat is de Waarheid (Satyam)'. Figuurlijke 

kennis is onwaar (mṛṣā). Een metafoor kan niet leiden tot het resultaat 'Voor 

hem is er slechts zolang uitstel' (bevrijding).  Je wordt niet bevrijd door te doen 

alsof je een leeuw bent. 

Tegenwerping:Misschien is het een rituele opdracht (vidhi) om de gedachte 'Ik 

ben het Bestaande' vast te houden? 

Antwoord: Nee. Want de tekst zegt: 'Een man met een leraar weet' (niet: 'doet').  

Als het een doe-opdracht was, zou de tekst spreken over een methode. Maar 

hier wordt de onwetendheid direct vernietigd door het horen van de waarheid, 

net zoals de angst voor een slang verdwijnt zodra men ziet dat het een touw is. 

Wat betreft de vraag: 'Als ik het Bestaande ben, waarom weet ik dat dan niet?' 

Dat is geen fout. Levende wezens zien van nature (svabhāvataḥ) niet eens dat 

ze verschillend zijn van het lichaam (ze denken: 'Ik ben dit lichaam'). Hoe 

zouden ze dan uit zichzelf het Bestaande Zelf kennen? Net zoals men de 'dader' 

(de ziel) moet leren onderscheiden van het lichaam, zo moet men via de Schrift 

leren dat het Zelf het Bestaande is. Daarom staat vast: Deze zin 'Dat zijt gij' 

verwijdert de kennis van het individuele zelf (jīva-ātman) dat verstrikt is in 

modificaties en onwaarheid. 



HOOFDSTUK VI                                             321 

 

iti chāndogyopaniṣadi ṣaṣṭhādhyāyasya ṣoḍaśaḥ khaṇḍaḥ iti 

cchāndogyopaniṣadbrāhmaṇe ṣaṣṭhodhyāyaḥ samāptaḥ 

Hier eindigt het zestiende deel (khaṇḍa) van het zesde hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. En hiermee is het Zesde Hoofdstuk van de 

toelichting op de Chāndogya Upaniṣad voltooid. 



322                                       HOOFDSTUK VII 

 

 

HOOFDSTUK VII 

SECTIE 1 

adhīhi bhagava iti hopasasāda sanatkumāraṃ nāradaḥ | taṃ hovāca yad 

vettha tena mopasīda | tatas ta ūrdhvaṃ vakṣyāmīti | sa hovāca || ChUp_7,1.1 

|| 

1. 'Onderwijs mij (adhīhi), Heer!' Met deze woorden naderde Nārada 

Sanatkumāra [als leerling]. 

Hij [Sanatkumāra] zei tot hem: 'Benader mij met dat wat je [al] weet (yad 

vettha). Daarna zal ik je vertellen wat daarbovenuit gaat (tatas te 

ūrdhvam).' 

Hij [Nārada] sprak: 

Het Zesde Hoofdstuk was hoofdzakelijk gewijd aan het onderricht van de 

Ultieme Werkelijkheid (Paramārtha-tattva), en diende uitsluitend om de 

eenheid van het Bestaande (Sat) en het Zelf (Ātman) vast te stellen. De 

principes (tattva's) die 'lager' zijn dan het Bestaande en gekenmerkt worden als 

modificaties (vikāra), werden daar echter niet [in detail] gespecificeerd. 

Daarom vangt hij [de leraar/de tekst] nu dit Zevende Hoofdstuk (Prapāṭhaka) 

aan, met de intentie: Ik zal die principes — beginnend met 'Naam' (Nāma) en 

eindigend met 'Levensadem' (Prāṇa) — in volgorde uiteenzetten. En via die 

principes [als opstapje] zal ik de weergaloze Werkelijkheid, genaamd het 

Oneindige (Bhūman), aanwijzen. Dit is vergelijkbaar met het tonen van de 

maan via de tak van een boom (śākhā-candra-darśana). (Men wijst eerst naar 

een tak dichtbij om de blik te richten op de maan ver weg).  

1. Als de principes die lager zijn dan het Bestaande niet gespecificeerd zouden 

worden, terwijl het louter Bestaande (Sanmātra) wél genoemd is, zou iemand 

kunnen vrezen: "Misschien is er nog iets anders dat ik niet weet?" Om die vrees 

weg te nemen, wil hij ze specificeren.  

2. Ofwel: hij wil ze specificeren om — als bij het beklimmen van een trap 

(sopāna-ārohaṇa) — te beginnen bij het grove (sthūla) en zo het inzicht te 

leiden naar het subtiele en het nog subtielere, om de student uiteindelijk te 

zalven (abhiṣekṣyāmi) in de Soevereiniteit (Svārājya) die dat alles overstijgt.  

3. Ofwel: de opsomming van Naam enzovoort dient als lofprijzing (stuti). Door 

te laten zien dat elk volgend principe superieur (viśiṣṭa) is aan het vorige, wordt 

getoond dat de Bhūman (het Oneindige) het allerhoogste (utkṛṣṭatama) is. 

Het verhaal (ākhyāyikā) dient om de Hoogste Kennis (Parā Vidyā) te prijzen. 

Hoe? 



HOOFDSTUK VII                                            323 

 

Nārada is een goddelijke ziener (Devarṣi). Hij heeft zijn plichten vervuld en is 

alwetend [in de zin van feitenkennis]. Toch treurde hij (śuśoca eva), omdat hij 

geen Kennis van het Zelf (Anātmajña) bezat. Als zelfs Nārada treurt, wat moet 

er dan gezegd worden over andere, kleine wezens die weinig weten en weinig 

verdienste hebben en hun doel niet bereikt hebben? Dit verhaal van 

Sanatkumāra en Nārada wordt begonnen om te tonen dat er geen ander middel 

is tot het hoogste goed (niratiśaya-śreyas) dan Kennis van het Zelf. 

Want hoewel Nārada begiftigd was met de kracht van alle [lagere] kennis en 

middelen, had hij het hoogste goed niet bereikt. Daarom liet hij zijn trots 

(abhimāna) over zijn nobele afkomst, kennis, gedrag en middelen varen, en 

naderde hij Sanatkumāra als een gewone man (prākṛta-puruṣa), om het middel 

tot het hoogste goed te verkrijgen. Hiermee wordt verkondigd dat Kennis van 

het Zelf het middel is tot het bereiken van het onovertrefbare. 

'Adhīhi' betekent: 'Onderwijs mij (adhīṣva)'. Met deze woorden naderde hij 

Sanatkumāra, de Heer van de Yogi's, de grootste kenner van Brahman. Tegen 

hem [Nārada], die hem volgens de regels (nyāyataḥ) benaderd had, sprak hij: 

'Benader mij met datgene wat jij [al] weet betreffende het Zelf'. De betekenis is: 

'Maak mij bekend: Dit weet ik'. 'Daarna, op basis van jouw kennis, zal ik jou 

vertellen wat daarbovenuit gaat'. Aldus aangesproken, sprak Nārada: 

 

ṛgvedaṃ bhagavo 'dhyemi yajurvedaṃ sāmavedam ātharvaṇaṃ caturtham 

itihāsapurāṇaṃ pañcamaṃ vedānāṃ vedaṃ pitryaṃ rāśiṃ daivaṃ nidhiṃ 

vākovākyam ekāyanaṃ devavidyāṃ brahmavidyāṃ bhūtavidyāṃ 

kṣatravidyāṃ nakṣatravidyāṃ sarpadevajanavidyām etad bhagavo 'dhyemi || 

ChUp_7,1.2 || 

2. 'Heer, ik ken de Ṛg Veda, de Yajur Veda, de Sāma Veda en de Atharva 

Veda als vierde. De Itihāsa-Purāṇa (Geschiedenis en Oude Vertellingen) 

als vijfde. De Veda der Veda's (Grammatica). De riten voor de voorouders 

(Pitrya). De wiskunde (Rāśi). De leer van voortekenen (Daiva). De 

chronologie/schatkunde (Nidhi). De logica (Vākovākya). De ethiek/politiek 

(Ekāyana). De etymologie (Devavidyā). De kennis van de Veda 

(Brahmavidyā). De geestenleer (Bhūtavidyā). De krijgskunde (Kṣatravidyā). 

De astronomie (Nakṣatravidyā). De slangenleer en de hemelse kunsten 

(Sarpadevajanavidyā). Dit alles, Heer, ken (adhyemi) ik.' 

'Heer, ik ken de Ṛg Veda...' De betekenis is: ik herinner mij (smarāmi). (Dit is 

het antwoord op de vraag: "Benader mij met wat je weet"). Evenzo de Yajur 

Veda, de Sāma Veda en de Atharvana als vierde Veda. Omdat het woord 'Veda' 

in de context staat, geldt dit voor alle vier). De Itihāsa en Purāṇa als vijfde 



324                                       HOOFDSTUK VII 

 

Veda. (Zoals de Mahābhārata). 'De Veda der Veda's': Dit is de Grammatica 

(Vyākaraṇa). Omdat door middel van grammatica de Ṛg Veda en de andere 

[Veda's] begrepen worden, door de verdeling van woorden (pada), enzovoort. 

'Pitrya': De riten voor de doden (Śrāddha-kalpa). 'Rāśi': Wiskunde/Rekenkunde 

(Gaṇita). 'Daiva': De kennis van voortekenen (Utpāta-jñāna). 'Nidhi': De 

wetenschap van de tijd (Mahākāla) of van [het vinden van] schatten (Nidhi-
śāstra). 'Vākovākya': De logica (Tarka-śāstra). 'Ekāyana': De leer van goed 

gedrag/politiek (Nīti-śāstra). 'Devavidyā' (Kennis van goden). Etymologie 

(Nirukta). (Omdat dit de godheden in de mantra's verklaart). 'Brahmavidyā' 

(Kennis van de Veda). De [hulpwetenschappen] Fonetiek (Śikṣā), Ritueel 

(Kalpa) en Metriek (Chandas). (Hier betekent Brahman 'Veda', niet het 

Absolute, anders zou Nārada al verlicht zijn). 'Bhūtavidyā': De wetenschap van 

geesten/demonologie (Bhūta-tantra). 'Kṣatravidyā': De wetenschap van de boog 

(Dhanurveda / Krijgskunde). 'Nakṣatravidyā': Astrologie/Astronomie (Jyotiṣa). 

'Sarpadevajanavidyā': Dit zijn twee aparte wetenschappen: 1. Sarpavidyā: De 

wetenschap van slangen (Gāruḍa / tegengif). 2. Devajanavidyā: De kunsten 

(Gandhayukti = parfumerie/cosmetica; Nṛtya = dans; Gīta = zang; Vādya = 

instrumentale muziek; Śilpa = architectuur/kunst). 

'Dit alles, O Heer, bestudeer/ken ik'. 

 

so 'haṃ bhagavo mantravid evāsmi nātmavit | śrutaṃ hy eva me 

bhagavaddṛśebhyas tarati śokam ātmavid iti | so 'haṃ bhagavaḥ śocāmi | taṃ 

mā bhagavāñ chokasya pāraṃ tārayatv iti | taṃ hovāca yad vai kiṃcaitad 

adhyagīṣṭhā nāmaivaitat || ChUp_7,1.3 || 

3. [Nārada zei:] 'Zo ben ik, Heer, slechts een kenner van mantra's 

(mantravid), geen kenner van het Zelf (ātmavid). Want ik heb van mensen 

zoals u gehoord dat de kenner van het Zelf het verdriet (śoka) overstijgt 

(tarati). Ik ben in verdriet, Heer. Moge de Eerbiedwaardige Heer mij naar 

de overkant van het verdriet leiden.' 

Hij [Sanatkumāra] sprak tot hem: 'Wat jij daar bestudeerd hebt, dat is 

waarlijk slechts Naam (nāma).' 

'Hoewel ik dit alles [de lijst uit het vorige vers] ken, ben ik, O Heer, slechts een 

Mantravid — een kenner van mantra's'. De betekenis is: ik bezit slechts de 

kennis van de betekenis van woorden (śabda-artha). Want elk woord is slechts 
een aanduiding (abhidhāna), en alle aanduidingen vallen onder de categorie 

'Mantra'. Ik ben een 'Kenner van mantra's' betekent: een kenner van 

rituelen/handelingen (karmavit). Want de tekst zal later zeggen: 'Handelingen 

bevinden zich in de mantra's'. 'Ik ben geen kenner van het Zelf' — ik ken het 

Zelf niet.  



HOOFDSTUK VII                                            325 

 

Tegenwerping: Maar, het Zelf wordt toch óók door mantra's onthuld? Dus als 

je een kenner van mantra's bent, hoe kun je dan geen kenner van het Zelf zijn? 

Antwoord: Nee. Omdat het onderscheid tussen 'aanduiding' (woord) en 

'aangeduide' (object) een modificatie (vikāra) is. En men accepteert niet dat het 

Zelf een modificatie is. 

Tegenwerping: Maar het Zelf wordt toch aangeduid met het woord 'Zelf' 

(Ātman)? 

Antwoord: Nee. Vanwege Schriftteksten als: 'Waarvandaan woorden 

terugkeren [zonder Hem bereikt te hebben]' (Taittirīya 2.4.1) en 'Waar men 

geen ander ziet' (Chāndogya 7.24.1).  

Vraag: Hoe kunnen woorden als 'Het Zelf is beneden' en 'Dat is het Zelf' ons 

dan inzicht geven in het Zelf?  

 Antwoord: Dit is geen fout. Wanneer een woord gebruikt wordt met 

betrekking tot het binnenste Zelf (pratyagātman) dat een lichaam heeft — waar 

sprake is van onderscheid — dan doet dat woord ons het Bestaande (Sat) 

begrijpen door te ontkennen (pratyākhyāyamāne) dat het lichaam en de andere 

dingen het Zelf zijn. Zelfs al is het Bestaande [op zichzelf] onuitsprekelijk 

(avācya). 

Stel dat er een leger zichtbaar is met een koning erin. Men ziet de koning zelf 

niet, omdat hij verborgen is achter parasols, vlaggen en banieren. Toch zegt 

men: 'Die koning is zichtbaar'. Wanneer men dan vraagt: 'Wie is die koning?', 

en men wijst alle zichtbare dingen af ('Dit is de parasol, niet de koning; dit is de 

vlag, niet de koning'), dan ontstaat — zelfs als de koning onzichtbaar blijft — 

het inzicht in de koning [als de aanwezigheid achter de symbolen]. Zo is het 

ook hier. 

[Terug naar Nārada:] 'Daarom ben ik slechts een kenner van mantra's en 

rituelen. En omdat alles wat een gevolg is van handeling (karma-kārya) een 

modificatie (vikāra) is, ben ik slechts een kenner van modificaties. Ik ben geen 

kenner van het Zelf; ik ken de ware aard (svarūpa) van de Oorzaak (Prakṛti / 

Bron) van het Zelf niet.'  

[Nārada vervolgt:] 'Ik heb gehoord — ik bezit kennis uit de traditie (āgama) — 

van mensen zoals u... dat de kenner van het Zelf verdriet overstijgt'. 'Verdriet' is 
mentale kwelling (manas-tāpa), of het besef dat men zijn doel niet bereikt heeft 

(akṛtārtha-buddhitā). 'Omdat ik het Zelf niet ken, Heer, treur ik (śocāmi)'. 'Ik 

word voortdurend gekweld door het idee dat ik mijn doel niet bereikt heb'. 

'Moge de Heer mij naar de overkant — het einde — van de oceaan van verdriet 

leiden'. De betekenis is: Moge u mij 'vreesloosheid' (abhayam) doen bereiken 



326                                       HOOFDSTUK VII 

 

door mij het inzicht te geven dat ik mijn doel bereikt heb, door middel van het 

vlot (uḍupa) van Zelfkennis.  

Tegen hem die zo gesproken had, zei Sanatkumāra: 'Wat jij daar bestudeerd 

hebt, dat is waarlijk slechts Naam (nāma).' Door studie wordt de kennis van de 

betekenis geïmpliceerd ('dat wat je weet'). Dat is slechts Naam. Vanwege de 

Schrifttekst: 'De verandering is slechts een greep van de spraak, een 

naamgeving' (Chāndogya 6.1.4). 

 

nāma vā ṛgvedo yajurvedaḥ sāmaveda ātharvaṇaś caturtha itihāsapurāṇaḥ 

pañcamo vedānāṃ vedaḥ pitryo rāśir daivo nidhir vākovākyam ekāyanaṃ 

devavidyā brahmavidyā bhūtavidyā kṣatravidyā nakṣatravidyā 

sarpadevajanavidyā | nāmaivaitat | nāmopāssveti || ChUp_7,1.4 || 

4. 'De Ṛg Veda is waarlijk Naam (nāma). De Yajur Veda, de Sāma Veda, 

de Atharva Veda als vierde, de Itihāsa-Purāṇa als vijfde, de Veda der 

Veda's [Grammatica], de riten voor de voorouders, de wiskunde, de leer 

van voortekenen, de tijdrekening, de logica, de ethiek, de etymologie, de 

kennis van de Veda, de geestenleer, de krijgskunde, de astronomie, de 

slangenleer en de hemelse kunsten: Dit alles is waarlijk slechts Naam. 

Mediteer op de Naam.' 

De Ṛg Veda, de Yajur Veda, enzovoort: dat is waarlijk slechts Naam. 'Mediteer 

op de Naam' — als [ware het] Brahman. Dat wil zeggen: met het idee van 

Brahman (brahma-buddhyā). Net zoals men op een godenbeeld (pratimā) 

mediteert met het idee van Viṣṇu, zo [doet men dat] ook hier. 

 

sa yo nāma brahmety upāste | yāvan nāmno gataṃ tatrāsya yathākāmacāro 

bhavati yo nāma brahmety upāste | asti bhagavo nāmno bhūya iti | nāmno 

vāva bhūyo 'stīti | tan me bhagavān bravītv iti || ChUp_7,1.5 || 

5. 'Hij die op de Naam (nāma) mediteert als Brahman: Zover als het bereik 

(gatam) van de Naam reikt, daar heeft hij bewegingsvrijheid naar wens 

(yathākāmacāra), hij die op de Naam mediteert als Brahman. 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer (bhūyas) is dan de Naam?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan de Naam.' 
[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

Maar hij die op de Naam mediteert als Brahman... luister naar wat het resultaat 

(phala) daarvan is:  'Zover als het bereik (gatam) van de Naam gaat' — oftewel 

het domein (gocara) van de Naam — ...daar, in dat objectgebied van de Naam, 

is er voor hem 'bewegingsvrijheid naar wens' (kāmacaraṇa). [Dit is] net zoals 



HOOFDSTUK VII                                            327 

 

een koning [vrijheid heeft] in zijn eigen koninkrijk. De zin 'Hij die op de Naam 

mediteert als Brahman' is de afsluiting (upasaṃhāra). 

[Nārada vraagt:] 'Is er, Heer, iets dat meer — oftewel superieur/omvangrijker 

(adhikatara) — is dan de Naam?' De bedoeling [van de vraag] is: is er iets 

anders dat het waard is om als Brahman beschouwd te worden? Sanatkumāra 

sprak: 'Er is waarlijk iets dat meer is dan de Naam'. Aldus toegesproken, zei hij 

[Nārada]: 'Indien dat er is, vertel mij dat dan, Heer'. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya prathamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het eerste deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 2 

vāg vāva nāmno bhūyasī | vāg vā ṛgvedaṃ vijñāpayati yajurvedaṃ 

sāmavedam ātharvaṇaṃ caturtham itihāsapurāṇaṃ pañcamaṃ vedānāṃ 

vedaṃ pitryaṃ rāśiṃ daivaṃ nidhiṃ vākovākyam ekāyanaṃ devavidyāṃ 

brahmavidyāṃ bhūtavidyāṃ kṣatravidyāṃ nakṣatravidyāṃ 

sarpadevajanavidyāṃ divaṃ ca pṛthivīṃ ca vāyuṃ cākāśaṃ cāpaś ca tejaś ca 

devāṃś ca manuṣyāṃś ca paśūṃś ca vayāṃsi ca tṛṇavanaspatīñ śvāpadāny 

ākīṭapataṅgapipīlakaṃ dharmaṃ cādharmaṃ | ca satyaṃ cānṛtaṃ ca sādhu 

cāsādhu ca hṛdayajñaṃ cāhṛdayajñaṃ ca | yad vai vāṅ nābhaviṣyan na 

dharmo nādharmo vyajñāpayiṣyan na satyaṃ nānṛtaṃ na sādhu nāsādhu na 

hṛdayajño nāhṛdayajñaḥ | vāg evaitad sarvaṃ vijñāpayati vācam upāssveti || 

ChUp_7,2.1 || 

1. 'Spraak (Vāk) is waarlijk meer (bhūyasī) dan Naam. Want Spraak 

maakt de Ṛg Veda bekend (vijñāpayati), de Yajur Veda, de Sāma Veda, de 

Atharva Veda als vierde, de Itihāsa-Purāṇa als vijfde, de Veda der Veda's, 

de riten voor de voorouders, de wiskunde, de leer van voortekenen, de 

tijdrekening, de logica, de ethiek, de etymologie, de kennis van de Veda, de 

geestenleer, de krijgskunde, de astronomie, de slangenleer en de hemelse 

kunsten; [alsook] hemel en aarde, wind en ruimte, water en vuur, goden en 

mensen, vee en vogels, kruiden en bomen, wilde dieren tot en met wormen, 

vliegen en mieren; [alsook] Dharma (deugd) en Adharma (ondeugd), 

Waarheid en Onwaarheid, Goed en Slecht, wat aangenaam voor het hart is 

(hṛdayajña) en wat onaangenaam voor het hart is. Indien er waarlijk geen 

Spraak zou zijn, dan zou noch Dharma noch Adharma bekend worden 

gemaakt, noch Waarheid noch Onwaarheid, noch Goed noch Slecht, noch 

het aangename noch het onaangename. Spraak alleen maakt dit alles 

bekend. Mediteer op Spraak.' 



328                                       HOOFDSTUK VII 

 

Spraak is waarlijk [meer]... Spraak (Vāk) is het orgaan (indriya) dat zich 

bevindt op acht plaatsen (sthāna), zoals de wortel van de tong, enzovoort, en 

dat de letters/klanken (varṇa) manifesteert. En letters zijn 'Naam' (nāma). 

[Omdat namen uit letters zijn opgebouwd]. Daarom wordt gezegd dat Spraak 

meer is dan Naam. Want in de wereld wordt gezien dat de Oorzaak (kāraṇa) 

meer/groter is dan het Gevolg (kārya). Net zoals een vader [meer is] dan de 

zoon. 

En hoe is Spraak meer dan Naam? Hij zegt: Spraak maakt waarlijk de Ṛg Veda 

bekend, [door te zeggen:] 'Dit is de Ṛg Veda'. Evenzo met de Yajur Veda, 

enzovoort; dit is gelijk [aan de vorige lijst].  'Hṛdayajña' betekent: 

aangenaam/geliefd voor het hart (hṛdaya-priyam). Het tegenovergestelde 

daarvan is 'Ahṛdayajña'. 

'Indien (yad/yadi) er geen Spraak zou zijn, zou Dharma enzovoort niet bekend 

worden gemaakt (na vyajñāpayiṣyat).' Want bij afwezigheid van Spraak is er 

afwezigheid van studie (adhyayana); bij afwezigheid van studie is er 

afwezigheid van het horen van de betekenis; bij afwezigheid van dat horen zou 

Dharma enzovoort niet bekend gemaakt worden — oftewel: niet geweten zijn 

(vijñātam abhaviṣyat). Daarom maakt Spraak alleen dit alles bekend door het 

uitspreken van klanken. Daarom is Spraak meer dan Naam. Daarom: Mediteer 

op Spraak als Brahman. 

 

sa yo vācaṃ brahmety upāste | yāvad vāco gataṃ tatrāsya yathākāmacāro 

bhavati yo vācaṃ brahmety upāste | asti bhagavo vāco bhūya iti | vāco vāva 

bhūyo 'stīti | tan me bhagavān bravītv iti || ChUp_7,2.2 || 

2. Hij die op Spraak (Vāk) mediteert als Brahman: Zover als het bereik 

(gatam) van Spraak reikt, daar heeft hij bewegingsvrijheid naar wens 

(yathākāmacāra), hij die op Spraak mediteert als Brahman. 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer (bhūyas) is dan Spraak?'  

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan Spraak.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

Het overige is gelijk (samānam anyat). (Dat wil zeggen: de uitleg over het 

resultaat van de meditatie en de overgang naar de volgende stap volgt hetzelfde 

patroon als in de vorige sectie). 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya dvitīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tweede deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 



HOOFDSTUK VII                                            329 

 

SECTIE 3 

mano vāva vāco bhūyaḥ | yathā vai dve vāmalake dve vā kole dvau vākṣau 

muṣṭir anubhavaty evaṃ vācaṃ ca nāma ca mano 'nubhavati | sa yadā 

manasā manasyati mantrān adhīyīyety athādhīte | karmāṇi kurvīyety atha 

kurute | putrāṃś ca paśūṃś ceccheyety athecchate | imaṃ ca lokam amuṃ 

ceccheyety athecchate | mano hy ātmā | mano hi lokaḥ | mano hi brahma | 

mana upāssveti || ChUp_7,3.1 || 

1. De Geest (Manas) is waarlijk meer dan Spraak. Zoals een gesloten vuist 

(muṣṭi) twee Āmalaka-vruchten, of twee Kola-bessen, of twee Akṣa-

vruchten omsluit (anubhavati): zo omsluit de Geest zowel Spraak als 

Naam. Wanneer men met de geest denkt (manasyati): 'Laat ik mantra's 

reciteren', dan reciteert men. [Wanneer men denkt:] 'Laat ik handelingen 

verrichten', dan verricht men ze. 'Laat ik zonen en vee wensen', dan wenst 

[en verkrijgt] men ze. 'Laat ik deze wereld en die wereld ginds wensen', 

dan wenst [en verkrijgt] men ze. Want de Geest is het Zelf (Ātman). Want 

de Geest is de Wereld. Want de Geest is Brahman. Mediteer op de Geest. 

De Geest (Manas) — het innerlijk orgaan (antaḥkaraṇa) dat gekenmerkt wordt 

door het denken (manasyana) — is meer dan Spraak. Omdat de geest Spraak 

pas aanzet (prerayati) tot wat er gezegd moet worden, wanneer hij zelf bezig is 

met de activiteit van denken. Daarom is Spraak inbegrepen (antarbhavati) in de 

Geest. En datgene waarin iets anders inbegrepen is, dat is groter dan het andere, 

omdat het [het andere] doordringt/omvat (vyāpakatvāt). 

Zoals in de wereld een vuist twee Āmalaka-vruchten (Indiase kruisbes), twee 

Kola-vruchten (Jujube/Badara) of twee Akṣa-vruchten (Vibhītaka) omsluit 

(anubhavati). Dat wil zeggen: de vuist omvat (vyāpnoti) die vruchten, want zij 

zijn in de vuist inbegrepen. Op dezelfde manier omsluit de Geest zowel Spraak 

als Naam, net als de Āmalaka-vruchten enzovoort. 

Hij — de persoon — wanneer — op welk tijdstip — hij met de geest (het 

innerlijk orgaan) denkt... Wat is dit denken? Het is de intentie om te spreken 

(vivakṣā-buddhi). Hoe? [Hij denkt:] 'Laat ik mantra's reciteren' — oftewel 

uitspreken. Nadat hij die intentie gevormd heeft, reciteert hij. 

Evenzo: [Hij denkt:] 'Laat ik handelingen verrichten' — nadat hij de intentie om 

te handelen (cikīrṣā-buddhi) gevormd heeft, verricht hij ze. [Hij denkt:] 'Laat ik 

zonen en vee wensen'. Dit betekent: nadat hij het verlangen gevormd heeft om 

ze te verkrijgen, en de middelen (upāya) uitvoert om ze te krijgen, 'wenst' hij ze 

vervolgens (oftewel: hij verkrijgt ze). 

Evenzo: 'Laat ik deze wereld en die wereld ginds door passende middelen 

wensen', dan verkrijgt hij ze door die passende middelen uit te voeren. Want de 



330                                       HOOFDSTUK VII 

 

Geest is het Zelf (Ātman). Omdat het daderschap (kartṛtva) en het genieterschap 

(bhoktṛtva) van het Zelf alleen bestaan wanneer de Geest bestaat, en niet 

andersom, daarom wordt gezegd: 'De Geest is het Zelf'. Want de Geest is de 

Wereld (Loka). Omdat de wereld [voor het individu] alleen bestaat als de Geest 

bestaat (en ook de uitvoering van middelen om die te bereiken). Omdat de 

Geest dit alles is, daarom is de Geest Brahman. Omdat dit zo is: Mediteer op de 

Geest. 

 

sa yo mano brahmety upāste | yāvan manaso gataṃ tatrāsya yathākāmacāro 

bhavati yo mano brahmety upāste | asti bhagavo manaso bhūya iti | manaso 

vāva bhūyo 'stīti | tan me bhagavān bravītv iti || ChUp_7,3.2 || 

2. Hij die op de Geest (Manas) mediteert als Brahman: Zover als het bereik 

(gatam) van de Geest reikt, daar heeft hij bewegingsvrijheid naar wens 

(yathākāmacāra), hij die op de Geest mediteert als Brahman. 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer (bhūyas) is dan de Geest?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan de Geest.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

De passage 'Hij die...', enzovoort, is gelijk [aan de voorgaande secties]. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya tṛtīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het derde deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 4 

saṃkalpo vāva manaso bhūyān | yadā vai saṃkalpayate 'tha manasyati | atha 

vācam īrayati | tām u nāmnīyūati | nāmni mantrā ekaṃ bhavanti | mantreṣu 

karmāṇi || ChUp_7,4.1 || 

1.' Wilskracht (Saṃkalpa) is waarlijk meer dan de Geest (Manas). Want 

pas wanneer men zijn wil bepaalt (saṃkalpayate), dan denkt men 

(manasyati). Dan brengt men Spraak in beweging. Die [Spraak] stuurt men 

aan in de Naam. In de Naam worden de Mantra's één. In de Mantra's 

[worden] de Handelingen (Karmāṇi) [één].' 

Wilskracht (Saṃkalpa) is waarlijk meer dan de Geest. Ook Saṃkalpa is een 

functie van het innerlijk orgaan (antaḥkaraṇa), net als het denken (manasyana). 

Het is het vaststellen/bepalen (samarthanam) door middel van het 

onderscheiden (vibhāgena) van objecten die gedaan moeten worden en die niet 

gedaan moeten worden. Want pas wanneer een object door onderscheiding is 



HOOFDSTUK VII                                            331 

 

vastgesteld, volgt daarna het denken (manasyana), in de vorm van de intentie 

om te handelen (cikīrṣā-buddhi). 

Hoe werkt dit? 

Wanneer men waarlijk zijn wil bepaalt — oftewel de objecten van plicht 

enzovoort onderscheidt met: 'Het is juist om dit te doen' — dan pas denkt men: 

'Laat ik mantra's reciteren', enzovoort. Vervolgens, onmiddellijk daarna, brengt 

men Spraak in beweging voor het uitspreken van mantra's en dergelijke. En die 

Spraak brengt men in beweging in de Naam — oftewel: men vormt de intentie 

om een naam uit te spreken. In de Naam — in het algemene concept 'Naam' — 

worden de Mantra's, die specifieke klanken (śabda-viśeṣa) zijn, één. De 

betekenis is: ze zijn daarin inbegrepen (antarbhavanti). Want het bijzondere is 

inbegrepen in het algemene. 

In de Mantra's worden de Handelingen (Karmāṇi) één. Omdat handelingen 

verricht worden wanneer ze door mantra's verlicht/onthuld (prakāśita) zijn. Er 

bestaat geen handeling zonder mantra. Want een handeling (karma) die zijn 

bestaan verkrijgt door de verlichting van de mantra, wordt [in de teksten] 

voorgeschreven als: 'Dit moet door de Brahmaan gedaan worden voor dit 

resultaat'. Zelfs het ontstaan van handelingen dat in de Brāhmaṇa-teksten [de 

rituele handboeken] wordt gezien, is slechts een verduidelijking (spaṣṭīkaraṇa) 

van handelingen die hun bestaan al in de Mantra's hebben gevonden. Want men 

ziet geen enkele handeling ontstaan in een Brāhmaṇa die niet door een Mantra 

is onthuld. In de wereld staat dit bekend als: 'Handeling voorgeschreven door de 

Trayī (Drievoudige Veda)'. En het woord Trayī is de benaming voor Ṛg, Yajur 

en Sāman [de Mantra-samhitā's]. En in de Atharvaṇa (Muṇḍaka Upaniṣad 

1.2.1) staat: 'De handelingen die de wijzen in de mantra's zagen...'  Daarom is 

de uitspraak juist dat Handelingen één worden in Mantra's. 

 

tāni ha vā etāni saṃkalpaikāyanāni saṃkalpātmakāni saṃkalpe pratiṣṭhitāni 

| samakḷpatāṃ dyāvāpṛthivī | samakalpetāṃ vāyuś cākāśaṃ ca | 

samakalpantāpaś ca tejaś ca | teṣāṃ saṃkḷptyai varṣaṃ saṃkalpate | varṣasya 

saṃkḷptyā annaṃ saṃkalpate | annasya saṃkḷptyai prāṇāḥ saṃkalpante | 

prāṇānāṃ saṃkḷptyai mantrāḥ saṃkalpante | mantrāṇāṃ saṃkḷptyai 

karmāṇi saṃkalpante | karmaṇāṃ saṃkḷptyai lokaḥ saṃkalpate | lokasya 

saṃkḷptyai sarvaṃ saṃkalpate | sa eṣa saṃkalpaḥ | saṃkalpam upāssveti || 

ChUp_7,4.2 || 

2. 'Al deze dingen hebben waarlijk de Wil (Saṃkalpa) als hun ene doel 

(ekāyana), hebben de Wil als hun aard (ātman) en zijn in de Wil gevestigd 

(pratiṣṭhita). Hemel en Aarde hebben zich bepaald (samakḷpatām). Wind en 

Ruimte hebben zich bepaald. Water en Vuur hebben zich bepaald.' Door 



332                                       HOOFDSTUK VII 

 

hun bepaling (saṃkḷptyai), bepaalt zich de Regen. Door de bepaling van de 

Regen, bepaalt zich het Voedsel. Door de bepaling van het Voedsel, bepalen 

zich de Levensadems (Prāṇa's). Door de bepaling van de Levensadems, 

bepalen zich de Mantra's. Door de bepaling van de Mantra's, bepalen zich 

de Handelingen (Karmāṇi). Door de bepaling van de Handelingen, bepaalt 

zich de Wereld (Loka). Door de bepaling van de Wereld, bepaalt zich Alles. 

Dit is de Wil. Mediteer op de Wil. 

Al deze dingen — Geest (Manas), enzovoort [uit de vorige secties] — hebben 

de Wil als hun 'ene doel' (ekāyana). Dat wil zeggen: de Wil is hun 'gaan' of 

oplossing (pralaya). Ze hebben de Wil als hun aard bij het ontstaan (utpattau). 

Ze zijn gevestigd in de Wil tijdens het bestaan (sthitau). 'Hemel en Aarde 

hebben zich bepaald': want Hemel en Aarde lijken onbeweeglijk/stil (niścale) te 

zijn, alsof (iva) ze een wilsbesluit (saṃkalpa) hebben genomen [om zo te 

blijven staan]. Evenzo 'hebben Wind en Ruimte zich bepaald' — ook deze twee 

lijken alsof ze een wilsbesluit hebben genomen. Evenzo 'hebben Water en Vuur 

zich bepaald' — ze worden waargenomen als onbeweeglijk in hun eigen vorm 

(svena rūpeṇa). Omdat dezen — Hemel, Aarde, enz. — zich bepaald hebben, 

'bepaalt zich de Regen' — oftewel: de Regen wordt veroorzaakt door hun Wil 

(saṃkalpa-nimitta). 

[Door de regen bepaalt zich het voedsel]. Want de Levensadems (Prāṇa's) 

bestaan uit voedsel en worden ondersteund door voedsel (anna-

upaṣṭambhakāḥ). Zoals de Schrift zegt: 'Voedsel is het touw'. Door hun 

bepaling [van de Prāṇa's] bepalen zich de Mantra's. Want alleen iemand die 

krachtig is (Prāṇa heeft), kan mantra's reciteren/studeren; niet een zwakke (a-
bala). Want door de bepaling van de Mantra's bepalen zich de Handelingen — 

Agnihotra, enzovoort. Wanneer ze worden uitgevoerd en verlicht door mantra's, 

worden ze bekwaam (samarthī-bhavanti) om resultaat (phala) te dragen. 

Daaruit bepaalt zich de Wereld — het resultaat. De betekenis is: [de wereld] 

wordt bekwaam/manifest doordat hij inherent verbonden is met de handeling en 

de dader. Door de bepaling van de Wereld bepaalt zich dit gehele Universum 

(Jagat), opdat zijn eigen aard niet faalt (svarūpa-avaikalyāya). Want dit hele 

universum, dat eindigt in resultaat/vrucht, heeft de Wil als wortel (saṃkalpa-
mūla). Daarom is deze Wil superieur (viśiṣṭa). Na gezegd te hebben: 'Mediteer 

daarom op de Wil', noemt hij het resultaat voor de aanbidder daarvan. 

 

sa yaḥ saṃkalpaṃ brahmety upāste | kḷptān vai sa lokān dhruvān dhruvaḥ 

pratiṣṭhitān pratiṣṭhito 'vyathamānān avyathamāno 'bhisidhyati | yāvat 

saṃkalpasya gataṃ tatrāsya yathākāmacāro bhavati yaḥ saṃkalpaṃ 



HOOFDSTUK VII                                            333 

 

brahmety upāste | asti bhagavaḥ saṃkalpād bhūya iti | saṃkalpād vāva bhūyo 

'stīti | tan me bhagavān bravītv iti || ChUp_7,4.3 || 

3. 'Hij die op de Wil (Saṃkalpa) mediteert als Brahman: Hij verkrijgt 

(abhisidhyati) waarlijk werelden die bepaald/gevormd (kḷptān) zijn, hijzelf 

bepaald zijnde; die blijvend (dhruvān) zijn, hijzelf blijvend zijnde; die 

gevestigd (pratiṣṭhitān) zijn, hijzelf gevestigd zijnde; die vrij van leed 

(avyathamānān) zijn, hijzelf vrij van leed zijnde. Zover als het bereik 

(gatam) van de Wil reikt, daar heeft hij bewegingsvrijheid naar wens, hij 

die op de Wil mediteert als Brahman.' 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer is dan de Wil?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan de Wil.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

Hij die op de Wil mediteert als Brahman — met het idee van Brahman: [Hij 

verkrijgt] 'bepaalde' (kḷptān) [werelden] — werelden waarvan door de Schepper 

(Dhātṛ) bepaald/vastgesteld (samarthita) is: 'Deze werelden zijn de vrucht voor 

hem'. Hij, de kenner, wordt zelf 'blijvend' (dhruvaḥ) en verkrijgt 'blijvende' 

werelden — oftewel eeuwige (nityān) werelden, in vergelijking met [wereldse 

dingen] die uiterst vergankelijk zijn. Want als de bewoner van de wereld (lokin) 

niet blijvend is, zou de vaststelling (kḷpti) van een blijvende wereld zinloos zijn. 

Daarom wordt hijzelf blijvend. 'Gevestigd' (pratiṣṭhitān) betekent: voorzien van 

middelen/uitrusting (upakaraṇa-saṃpannān). Omdat men ziet dat men 

'gevestigd' (pratitiṣṭhati) is door vee, zonen, enzovoort, wordt hijzelf ook 

'gevestigd' — voorzien van zijn eigen middelen. 'Vrij van leed' (avyathamānān) 

betekent: vrij van de angst (trāsa) voor vijanden enzovoort. En hijzelf is ook 

vrij van leed. Hij 'verkrijgt' (abhisidhyati) ze, oftewel: hij bereikt ze 

(abhiprāpnoti). 

'Zover als het bereik van de Wil' — het objectgebied van de Wil — 'daar heeft 

hij bewegingsvrijheid naar wens'. [Echter:] Dit betreft zijn eigen wil (ātmanaḥ 

saṃkalpasya), maar niet de wil van allen [de universele wil]. Vanwege de 

tegenspraak met de hogere resultaten [die in de volgende secties komen]. De 

passage 'Hij die op de Wil...', enzovoort, is zoals voorheen. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya caturthaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vierde deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

  



334                                       HOOFDSTUK VII 

 

SECTIE 5 

cittaṃ vāva saṃkalpād bhūyaḥ | yadā vai cetayate 'tha saṃkalpayate | atha 

manasyati | atha vācam īrayati | tām u nāmnīyūati | nāmni mantrā ekaṃ 

bhavanti | mantreṣu karmāṇi || ChUp_7,5.1 || 

1.' Intelligentie (Citta) is waarlijk meer dan Wilskracht (Saṃkalpa). Want 

pas wanneer men zich bewust is (cetayate), dan bepaalt men zijn wil 

(saṃkalpayate). Dan denkt men (manasyati). Dan brengt men Spraak in 

beweging. Die [Spraak] stuurt men aan in de Naam. In de Naam worden de 

Mantra's één. In de Mantra's [worden] de Handelingen [één].' 

Intelligentie (Citta) is waarlijk meer dan Wilskracht Intelligentie (Citta) is de 

staat van 'bewustmaker' (cetayitṛtva): Het bezitten van begrip (bodha) dat in 

overeenstemming is met het huidige moment (prāpta-kāla). En het is het 

vermogen (sāmarthya) om het doel/nut (prayojana) vast te stellen van zaken in 

het verleden en de toekomst. Dat is meer — zelfs meer — dan Wilskracht. 

Hoezo? Wanneer men zich er 'waarlijk' van bewust is: 'Dit is er / Dit is het 

geval', dan pas vormt men de wil (saṃkalpayate) om het te nemen (dānāya) of 

om het te verwijderen/verwerpen (apohāya). 'Dan denkt men', enzovoort, is 

zoals voorheen [in de vorige sectie]. 

 

tāni ha vā etāni cittaikāyanāni cittātmāni citte pratiṣṭhitāni | tasmād yady api 

bahuvid acitto bhavati nāyam astīty evainam āhuḥ | yad ayaṃ veda yad vā 

ayaṃ vidvān nettham acittaḥ syād iti | atha yady alpavic cittavān bhavati 

tasmā evota śuśrūṣante | cittaṃ hy evaiṣām ekāyanam | cittam ātmā | cittaṃ 

pratiṣṭhā | cittam upāssveti || ChUp_7,5.2 || 

2. 'Al deze dingen hebben waarlijk Intelligentie (Citta) als hun ene doel, 

Intelligentie als hun aard, en zijn in Intelligentie gevestigd. Daarom, zelfs 

als iemand veel weet (bahuvid), maar geen intelligentie (acitta) heeft, zegt 

men over hem: 'Hij is niets (na ayam asti). Want als hij [werkelijk] wetende 

was, zou hij niet zo onintelligent zijn [wat betreft wat hij weet].' Maar 

indien iemand weinig weet (alpavid), maar wel intelligentie bezit (cittavān), 

dan luistert men juist naar hem. Want Intelligentie is hun ene doel, 

Intelligentie is het Zelf, Intelligentie is de basis. Mediteer op Intelligentie.' 

Al deze dingen — beginnend bij Wilskracht en eindigend bij de Resultaten van 
Handelingen — hebben Intelligentie als hun ene doel... enzovoort. (De uitleg 

hiervan is) net als voorheen. (Namelijk: ze komen voort uit Citta en rusten in 

Citta).  

Bovendien [toont dit] de grootsheid (māhātmya) van Intelligentie: Omdat 

Intelligentie de wortel is van Wilskracht en de rest, daarom: Zelfs al is iemand 



HOOFDSTUK VII                                            335 

 

een Bahuvid — iemand die veel kennis bezit van vele geschriften enzovoort —; 

Als hij Acitta is — oftewel: verstoken van het vermogen om zich bewust te zijn 

(cetayitṛtva) van wat er voorhanden is (prāpta) enzovoort — ; Dan zeggen de 

scherpzinnige mensen (nipuṇāḥ) in de wereld over hem: 'Hij is niets'. Hoewel 

hij fysiek bestaat, is hij gelijk aan een niet-bestaande (asat-sama). En wat hij 

ook aan geschriften weet of gehoord heeft, ze zeggen dat ook dat nutteloos 

(vṛthā) voor hem is.  

Waarom? 'Indien deze man werkelijk wetende was, zou hij niet op deze manier 

onintelligent (acitta) zijn'. De betekenis is: daarom zeggen ze dat wat hij 

gehoord/geleerd heeft, eigenlijk ongehoord/ongeleerd is. Maar indien iemand 

slechts een Alpavid is — iemand die weinig weet — maar wél Cittavān is 

(iemand met inzicht/besef): Dan luisteren ze (śuśrūṣante) verlangend naar hem, 

met het doel om de betekenis van wat hij zegt te begrijpen. 

 

sa yaś cittaṃ brahmety upāste | cittān vai sa lokān dhruvān dhruvaḥ 

pratiṣṭhitān pratiṣṭhito 'vyathamānān avyathamāno 'bhisidhyati | yāvac 

cittasya gataṃ tatrāsya yathākāmacāro bhavati yaś cittaṃ brahmety upāste | 

asti bhagavaś cittād bhūya iti | cittād vāva bhūyo 'stīti | tan me bhagavān 

bravītv iti || ChUp_7,5.3 || 

3. 'Hij die op Intelligentie (Citta) mediteert als Brahman: Hij verkrijgt 

waarlijk werelden die vol zijn van intelligentie (cittān), hijzelf blijvend 

zijnde, [werelden] die blijvend zijn; hijzelf gevestigd zijnde, [werelden] die 

gevestigd zijn; hijzelf vrij van leed zijnde, [werelden] die vrij van leed zijn. 

Zover als het bereik van Intelligentie reikt, daar heeft hij bewegings-

vrijheid naar wens, hij die op Intelligentie mediteert als Brahman.' 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer is dan Intelligentie?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan 

Intelligentie.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

[Hij verkrijgt] 'Cittān [werelden]' — dat wil zeggen: werelden die 

opgebouwd/verrijkt (upacitān) zijn met de kwaliteiten van een intelligent wezen 

(buddhimat-guṇaiḥ). Hij, de aanbidder van Intelligentie, [verkrijgt] 'blijvende' 

[werelden], enzovoort. De betekenis hiervan is reeds uitgelegd [in sectie 7.4.3]. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya pañcamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vijfde deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 



336                                       HOOFDSTUK VII 

 

 

SECTIE 6 

dhyānaṃ vāva cittād bhūyaḥ | dhyāyatīva pṛthivī | dhyāyatīvāntarikṣam | 

dhyāyatīva dyauḥ | dhyāyantīvāpaḥ | dhyāyantīva parvatāḥ | dhyāyantīva 

devamanuṣyāḥ | tasmād ya iha manuṣyāṇāṃ mahattāṃ prāpnuvanti 

dhyānāpādāṃśā ivaiva te bhavanti | atha ye 'lpāḥ kalahinaḥ piśunā 

upavādinas te | atha ye prabhavo dhyānāpādāṃśā ivaiva te bhavanti | 

dhyānam upāssveti || ChUp_7,6.1 || 

sa yo dhyānaṃ brahmety upāste | yāvad dhyānasya gataṃ tatrāsya 

yathākāmacāro bhavati yo dhyānaṃ brahmety upāste | asti bhagavo dyānād 

bhūya iti | dhyānād vāva bhūyo 'stīti | tan me bhagavān bravītv iti || 

ChUp_7,6.2 || 

1. 'Meditatie (Dhyāna) is waarlijk meer dan Intelligentie (Citta). De Aarde 

lijkt te mediteren (dhyāyati iva). De Tussenruimte lijkt te mediteren. De 

Hemel lijkt te mediteren. De Wateren lijken te mediteren. De Bergen lijken 

te mediteren. Goden en mensen lijken te mediteren. Daarom: zij die hier 

onder de mensen grootsheid (mahattā) bereiken, zij lijken waarlijk deel te 

hebben aan de beloning van meditatie (dhyāna-āpāda-aṃśāḥ). Maar zij die 

klein (alpa) zijn, dat zijn ruziemakers, lasteraars en kwaadsprekers. Maar 

zij die invloedrijk (prabhava) zijn, zij lijken waarlijk deel te hebben aan de 

beloning van meditatie. Mediteer op Meditatie.' 

2. 'Hij die op Meditatie (Dhyāna) mediteert als Brahman: Zover als het 

bereik van Meditatie reikt, daar heeft hij bewegingsvrijheid naar wens, hij 

die op Meditatie mediteert als Brahman.' 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer is dan Meditatie?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan Meditatie.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

Meditatie is waarlijk meer dan Intelligentie. Meditatie is een ononderbroken 

stroom van gedachten (pratyaya-saṃtāna), onbeweeglijk/stabiel (acala), 

gericht op een object — zoals een godheid beschreven in de geschriften — en 

niet onderbroken door ongelijksoortige gedachten. Dat is wat men 

'eenpuntigheid' (ekāgratā) noemt. De grootsheid (māhātmya) van meditatie is 

zichtbaar aan de hand van het resultaat (phalataḥ). Hoe? Zoals een yogi 

onbeweeglijk (niścala) wordt wanneer hij mediteert en het resultaat van 
meditatie verkrijgt... ...zo lijkt de Aarde onbeweeglijk, en wordt ze gezien 'alsof 

ze mediteert'. Hetzelfde geldt voor de Tussenruimte, enzovoort. 'Goden en 

mensen': [Dit betekent] Goden én mensen, óf mensen die gelijk zijn aan goden. 

Dat wil zeggen: mensen die begiftigd zijn met kalmte (śama) en andere 

deugden, en hun goddelijke aard niet verlaten. 



HOOFDSTUK VII                                            337 

 

Omdat meditatie zo voortreffelijk (viśiṣṭa) is, daarom: Degenen onder de 

mensen die hier in de wereld grootsheid (mahattva) bereiken — door rijkdom, 

kennis of deugden — verkrijgen de oorzaak van die grootsheid [namelijk de 

stabiliteit die op meditatie lijkt]. [Ze zijn] 'als deelhebbers aan de beloning van 

meditatie' (dhyāna-āpāda-aṃśāḥ). Āpāda betekent het verkrijgen van het 

resultaat van meditatie. Een aṃśa is een deel of een stukje daarvan. De 

betekenis is: ze lijken op mensen die een klein deel (kalā) van de vrucht van 

meditatie bezitten. (Want ze lijken onbeweeglijk/stabiel/waardig, niet zoals de 

'kleine' mensen). Maar zij die 'klein' (alpāḥ) zijn — onbeduidend (kṣudrāḥ), die 

zelfs geen fractie van grootsheid door rijkdom etc. hebben bereikt — zij zijn het 

tegenovergestelde van de voorgaanden: Ruziemakers (kalahinaḥ): geneigd tot 

ruzie. Lasteraars (piśunāḥ): onthullers van andermans fouten. Kwaadsprekers 

(upavādinaḥ): zij die de gewoonte hebben om andermans fouten van dichtbij 

(sāmīpya) in hun gezicht te zeggen. Zulke mensen zijn de kwaadsprekers. Maar 

zij die grootsheid hebben bereikt door rijkdom enzovoort, die zijn 

'Invloedrijken' (prabhavaḥ) — zij die macht hebben over anderen 

(prabhavanti). Zoals leraren van kennis (vidyā-ācārya), koningen en heren 

(īśvara). Zij lijken op deelhebbers aan de beloning van meditatie. Aldus wordt 

de grootsheid van meditatie gezien aan de hand van het resultaat. Daarom is het 

meer dan Intelligentie (Citta). Daarom: mediteer daarop. De rest is reeds 

uitgelegd. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya ṣaṣṭhaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zesde deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 7 

vijñānaṃ vāva dhyānād bhūyaḥ | vijñānena vā ṛgvedaṃ vijānāti yajurvedaṃ 

sāmavedam ātharvaṇaṃ caturtham itihāsapurāṇaṃ pañcamaṃ vedānāṃ 

vedaṃ pitryaṃ rāśiṃ daivaṃ nidhiṃ vākovākyam ekāyanaṃ devavidyāṃ 

brahmavidyāṃ bhūtavidyāṃ kṣatravidyāṃ nakṣatravidyāṃ 

sarpadevajanavidyāṃ divaṃ ca pṛthivīṃ ca vāyuṃ cākāśaṃ cāpaś ca tejaś ca 

devāṃś ca manuṣyāṃś ca paśūṃś ca vayāṃsi ca tṛṇavanaspatīñ chvāpadāny 

ākīṭapataṅgapipīlakam | dharmaṃ cādharmaṃ ca satyaṃ cānṛtaṃ ca sādhu 

cāsādhu ca hṛdayajñaṃ cāhṛdayajñaṃ cānnaṃ ca rasaṃ cemaṃ ca lokam 

amuṃ ca vijñānenaiva vijānāti | vijñānam upāssveti || ChUp_7,7.1 || 



338                                       HOOFDSTUK VII 

 

1. 'Begrijpen (Vijñāna)
1
 is waarlijk meer dan Meditatie (Dhyāna). Want 

door Begrijpen verstaat (vijānāti) men de Ṛg Veda, de Yajur Veda, de 

Sāma Veda, de Atharva Veda als vierde, de Itihāsa-Purāṇa als vijfde, de 

Veda der Veda's, de riten voor de voorouders, de wiskunde, de leer van 

voortekenen, de tijdrekening, de logica, de ethiek, de etymologie, de kennis 

van de Veda, de geestenleer, de krijgskunde, de astronomie, de slangenleer 

en de hemelsekunsten; [alsook] hemel en aarde, wind en ruimte, water en 

vuur, goden en mensen, vee en vogels, kruiden en bomen, wilde dieren tot 

en met wormen, vliegen en mieren; [alsook] Dharma en Adharma, 

Waarheid en Onwaarheid, Goed en Slecht, wat aangenaam en 

onaangenaam is, voedsel en smaak, deze wereld en die ginds. Men begrijpt 

ze door Begrijpen alleen. Mediteer op Begrijpen.' 

Begrijpen (Vijñāna) is waarlijk meer dan Meditatie. Begrijpen is het weten dat 

betrekking heeft op de betekenis van de Geschriften (Śāstra-artha). Omdat dat 

[Begrijpen] de oorzaak (kāraṇa) is van meditatie, is zij meer dan meditatie. En 

hoe is zij meer? Hij zegt: 'Door Begrijpen verstaat men de Ṛg Veda' — [men 

weet] 'Dit is de Ṛg Veda', als een geldig kennisinstrument (pramāṇa). Het 

begrijpen van de betekenis daarvan is de oorzaak van meditatie. Evenzo de 

Yajur Veda, enzovoort. Bovendien: [men begrijpt] de dieren enzovoort. En 

Dharma en Adharma, die door de Geschriften worden vastgesteld. En Goed en 

Slecht (Sādhu-Asādhu), die door de wereld of door de traditie (Smṛti) worden 

vastgesteld. De betekenis is: alles, zowel het zichtbare als het onzichtbare, 

begrijpt men louter door Begrijpen. Daarom is de superioriteit van Begrijpen 

ten opzichte van Meditatie logisch. Daarom: mediteer op Begrijpen.  

 

sa yo vijñānaṃ brahmety upāste | vijñānavato vai sa lokāñ jñānavato 

'bhisidhyati | yāvad vijñānasya gataṃ tatrāsya yathākāmacāro bhavati yo 

vijñānaṃ brahmety upāste | asti bhagavo vijñānād bhūya iti | vijñānād vāva 

bhūyo 'stīti | tan me bhagavān bravītv iti || ChUp_7,7.2 || 

2. 'Hij die op Begrijpen (Vijñāna) mediteert als Brahman: Hij verkrijgt 

waarlijk de werelden die bezitters van Begrijpen (vijñānavataḥ) en 

bezitters van Weten (jñānavataḥ) zijn. Zover als het bereik van Begrijpen 

reikt, daar heeft hij bewegingsvrijheid naar wens, hij die op Begrijpen 

mediteert als Brahman.' 

                                                        
1 Vijñāna (Begrijpen/Inzicht): In de context van deze ladder betekent Vijñāna de intellectuele 

beheersing en het begrip van de onderwerpen, zoals het begrijpen van de betekenis van 

geschriften. In de twee geraadpleegde Engelse vertalingen luidt de eerste zin: 'Understanding 

is indeed greater than meditation', en 'Learning is indeed greater than contemplation. (F.A.) 



HOOFDSTUK VII                                            339 

 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer is dan Begrijpen?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan 

Begrijpen.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

Luister naar het resultaat van de meditatie: Hij bereikt — verkrijgt 

(abhiprāpnoti) — de 'Begrijpen-bezittende' werelden — oftewel de werelden 

waarin Begrijpen (Vijñāna) aanwezig is — en de 'Weten-bezittende' 

(Jñānavataḥ) [werelden]. Vijñāna (Begrijpen/Inzicht): Begrijpen die betrekking 

heeft op de betekenis van de Geschriften (Śāstra-artha). Jñāna 

(Weten/Bekwaamheid): Bekwaamheid (naipuṇyam) betreffende andere 

onderwerpen [dan de Schriften, zoals kunst of wetenschap]. De betekenis is: Hij 

verkrijgt werelden die bewoond worden door mensen die zulke Begrijpen 

bezitten. De passage 'Zover als het bereik...', enzovoort, is zoals voorheen. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya saptamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zevende deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 8 

balaṃ vāva vijñānād bhūyaḥ | api ha śataṃ vijñānavatām eko balavān 

ākampayate | sa yadā balī bhavaty athotthātā bhavati | uttiṣṭhan paricaritā 

bhavati | paricarann upasattā bhavati | upasīdan draṣṭā bhavati śrotā bhavati 

mantā bhavati boddhā bhavati kartā bhavati vijñātā bhavati | balena vai 

pṛthivī tiṣṭhati balenāntarikṣaṃ balena dyaur balena parvatā balena 

devamanuṣyā balena paśavaś ca vayāṃsi ca tṛṇavanaspatayaḥ śvāpadāny 

ākīṭapataṅgapipīlakam | balena lokas tiṣṭhati | balam upāssveti || ChUp_7,8.1 

|| 

1. 'Kracht (Balam) is waarlijk meer dan Kennis (Vijñāna). Want zelfs 

honderd mannen van kennis beven (ākampayate) voor één krachtige man. 

Wanneer men sterk is (balī), dan staat men op (utthātā). Opstaand, dient 

men (paricaritā). Dienend, komt men naderbij (upasattā). Naderbij 

komend, wordt men een ziener, een hoorder, een denker, een begrijper 

(boddhā), een dader (kartā) en een kenner (vijñātā). Door Kracht staat de 

Aarde, door Kracht de Tussenruimte, door Kracht de Hemel, door Kracht 

de bergen, door Kracht goden en mensen, door Kracht vee en vogels, 



340                                       HOOFDSTUK VII 

 

kruiden en bomen, wilde dieren tot en met wormen, vliegen en mieren. 

Door Kracht staat de wereld. Mediteer op Kracht.
1
' 

2. 'Hij die op Kracht mediteert als Brahman: Zover als het bereik van 

Kracht reikt, daar heeft hij bewegingsvrijheid naar wens, hij die op Kracht 

mediteert als Brahman.' 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer is dan Kracht?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan Kracht.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

Kracht is waarlijk meer dan Kennis. Met 'Kracht' wordt hier het vermogen van 

de geest (manasaḥ sāmarthyam) bedoeld om het kenbare te begrijpen 

(pratibhāna), welk vermogen veroorzaakt wordt door de consumptie van 

voedsel. (Dit verwijst terug naar ChUp 6.7.2, waar Śvetaketu door vasten niet in 

staat was de Veda's te herinneren: "Ze verschijnen mij niet"). Ook in het 

lichaam is Kracht het vermogen om op te staan, enzovoort. Omdat (yasmāt) één 

enkel levend wezen dat krachtig is, zelfs honderd mannen van kennis doet 

beven. Zoals een dolle olifant (hastī mattaḥ) [een groep van] honderd mensen 

[doet beven], zelfs als ze verenigd zijn. Omdat Kracht dus veroorzaakt wordt 

door de consumptie van voedsel, daarom: Wanneer een mens sterk is — door 

kracht begiftigd is — dan wordt hij iemand die opstaat. En terwijl hij opstaat, 

wordt hij iemand die zijn goeroes en leraren dient (paricaritā) — die 

dienstbaarheid (śuśrūṣā) verricht. Terwijl hij dient, wordt hij een 'nabij-zitter' 

(upasattā) — dat wil zeggen: hij wordt een intieme geliefde (antaraṅgaḥ 
priyaḥ) die zich in hun nabijheid bevindt. En terwijl hij naderbij komt, wordt hij 

— door eenpuntige concentratie — een ziener van de leraar en de onderwijzer. 

Vervolgens wordt hij een hoorder van wat door hen gezegd wordt. Vervolgens 

wordt hij een denker (mantā) over de logica (upapatti) van: 'Wat door hen 

gezegd is, is logisch'. En terwijl hij denkt, wordt hij een begrijper (boddhā): 

'Het is precies zo'. Vervolgens, na dit vastgesteld te hebben (niścitya), wordt hij 

een dader (kartā) van de betekenis die onderwezen is [hij voert het uit]. En hij 

wordt een kenner (vijñātā) — een ervaarder (anubhavitā) van het resultaat van 

die uitvoering. (Zonder de initiële fysieke/mentale kracht om de leraar te 

dienen, was deze hele keten van leren nooit begonnen). Bovendien is de 

grootsheid (māhātmya) van Kracht duidelijk (ujjval-artham) in de passage: 

'Door Kracht staat de Aarde', enzovoort. (De zwaartekracht of steunende kracht 

van de elementen wordt hier 'Bala' genoemd). De rest is gelijk. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasyāṣṭamaḥ khaṇḍaḥ 

                                                        
1 In de twee geraadpleegde Engelse vertalingen is voor 'balam' 'strength' resp. 'power' 

gebruikt. 



HOOFDSTUK VII                                            341 

 

Hier eindigt het achtste deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 9 

annaṃ vāva balād bhūyaḥ | tasmād yady api daśa rātrīr nāśnīyāt | yady u ha 

jīvet | athavādraṣṭāśrotāmantāboddhākartāvijñātā bhavati | athānnasyāye 

draṣṭā bhavati śrotā bhavati mantā bhavati boddhā bhavati kartā bhavati 

vijñātā bhavati | annam upāssveti || ChUp_7,9.1 || 

1.' Voedsel (Annam) is waarlijk meer dan Kracht. Daarom, zelfs als men 

gedurende tien nachten niet zou eten — zelfs als men zou blijven leven — 

dan wordt men toch een niet-ziener (adraṣṭā), een niet-hoorder, een niet-

denker, een niet-begrijper, een niet-doener, een niet-kenner. Maar bij de 

komst (āye) van voedsel wordt men een ziener, wordt men een hoorder, 

wordt men een denker, wordt men een begrijper, wordt men een doener, 

wordt men een kenner. Mediteer op Voedsel.' 

Voedsel is waarlijk meer dan Kracht. Omdat het de oorzaak (hetu) is van 

kracht. Hoe wordt gezegd dat voedsel de oorzaak van kracht is? Omdat voedsel 

de oorzaak van kracht is, daarom: als iemand tien nachten niet zou eten, zou hij 

sterven door het verlies van de kracht die door de consumptie van voedsel 

wordt veroorzaakt. Of, indien hij niet sterft — 'indien hij waarlijk zou blijven 

leven' — (Want men ziet dat sommigen zelfs na een maand niet eten nog leven 

[zoals yogi's]). Dan wordt hij — zelfs al leeft hij — een niet-ziener (zelfs van 

zijn eigen leraar). Daardoor wordt hij een niet-hoorder, enzovoort; alles wordt 

het tegenovergestelde van voorheen. Maar wanneer hij, na vele dagen niet 

gegeten te hebben en onbekwaam (asamartha) te zijn geworden tot handelingen 

zoals zien, de 'ontvanger van voedsel' (annasya āyī) wordt... Āya betekent 

'komst' (āgamana). De betekenis is: het verkrijgen van voedsel. Hij bij wie dat 

aanwezig is, is een Annasya āyī (Ontvanger van voedsel). De vorm āye in de 

tekst kan een grammaticale variatie/verwisseling van letters (varṇa-vyatyaya) 

zijn voor āyī, of de lezing annasya āyāḥ heeft dezelfde betekenis). Omdat we 

horen dat de effecten, zoals 'een ziener worden', optreden [na het eten]. Want 

men ziet dat bij de consumptie van voedsel de bekwaamheid tot zien enzovoort 

aanwezig is, en bij het niet-verkrijgen daarvan niet. Daarom: mediteer op 

Voedsel. 

 

sa yo 'nnaṃ brahmety upāste | annavato vai sa lokān pānavato 'bhisidhyati | 

yāvad annasya gataṃ tatrāsya yathākāmacāro bhavati yo 'nnaṃ brahmety 



342                                       HOOFDSTUK VII 

 

upāste | asti bhagavo 'nnād bhūya iti | annād vāva bhūyo 'stīti | tan me 

bhagavān bravītv iti || ChUp_7,9.2 || 

2. Hij die op Voedsel (Annam) mediteert als Brahman: Hij verkrijgt 

waarlijk werelden die rijk zijn aan voedsel (annavataḥ) en rijk zijn aan 

drank (pānavataḥ). Zover als het bereik van Voedsel reikt, daar heeft hij 

bewegingsvrijheid naar wens, hij die op Voedsel mediteert als Brahman. 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer is dan Voedsel?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan Voedsel.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

Het resultaat [is]: Hij verkrijgt werelden 'rijk aan voedsel' — oftewel met 

overvloedig (prabhūta) voedsel. En 'rijk aan drank' — oftewel met overvloedig 

water. [Hij krijgt beide] vanwege het eeuwige/onveranderlijke verband (nitya-

saṃbandha) tussen voedsel en drank. De rest is gelijk. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya navamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het negende deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 10 

āpo vāvānnād bhūyasyaḥ | tasmād yadā suvṛṣṭir na bhavati vyādhīyante 

prāṇā annaṃ kanīyo bhaviṣyatīti | atha yadā suvṛṣṭir bhavaty ānandinaḥ 

prāṇā bhavanty annaṃ bahu bhaviṣyatīti | āpa evemā mūrtā yeyaṃ pṛthivī 

yad antarikṣaṃ yad dyaur yat parvatā yad devamanuṣyā yat paśavaś ca 

vayāṃsi ca tṛṇavanaspatayaḥ śvāpadāny ākīṭapataṅgapipīlakam | āpa evemā 

mūrtāḥ | apa upāssveti || ChUp_7,10.1 || 

1. 'Water (Āpas) is waarlijk meer dan Voedsel. Daarom, wanneer er geen 

goede regen (suvṛṣṭi) is, zijn de levende wezens (prāṇāḥ) gekweld/ziek 

(vyādhīyante), [denkende]: 'Voedsel zal schaars (kanīyas) zijn'. Maar 

wanneer er wél goede regen is, worden de levende wezens gelukzalig 

(ānandinaḥ), [denkende]: 'Voedsel zal overvloedig (bahu) zijn'. Water 

waarlijk zijn deze vormen (mūrtāḥ): deze Aarde, de Tussenruimte, de 

Hemel, de bergen, goden en mensen, vee en vogels, kruiden en bomen, 

wilde dieren tot en met wormen, vliegen en mieren. Water waarlijk zijn 

deze vormen. Mediteer op Water.' 

Water is waarlijk meer dan Voedsel, omdat het de oorzaak (kāraṇa) van 

voedsel is. Omdat dit zo is: wanneer — op welk tijdstip — er geen 'goede 

regen' (suvṛṣṭi) is — [dat wil zeggen:] mooie regen die gunstig is voor de 

gewassen — dan raken de Prāṇa's — de levende wezens — gekweld 



HOOFDSTUK VII                                            343 

 

(vyādhīyante); ze worden ongelukkig (duḥkhino bhavanti). Wat is de oorzaak 

[van hun verdriet]?  

Hij zegt: 'Voedsel zal dit jaar voor ons schaarser/minder (alpataram) zijn'. Maar 

wanneer er daarentegen wél goede regen is, dan worden de Prāṇa's — de 

levende wezens — gelukzalig en verheugd (hṛṣṭāḥ), [denkende]: 'Voedsel zal 

overvloedig (prabhūtam) zijn'. Omdat 'gevormd/vast' (mūrta) voedsel uit water 

ontstaat, zijn 'Water waarlijk deze vormen' (mūrtāḥ). [Dat wil zeggen:] Ze zijn 

getransformeerd (pariṇatāḥ) tot de vormen van diverse vaste objecten. [Zoals:] 

deze Aarde, de Tussenruimte, enzovoort. Water waarlijk zijn deze vormen. 

Daarom: mediteer op Water. 

 

sa yo 'po brahmety upāste | āpnoti sarvān kāmāṃs tṛptimān bhavati | yāvad 

apāṃ gataṃ tatrāsya yathākāmacāro bhavati yo 'po brahmety upāste | asti 

bhagavo 'dbhyo bhūya iti | adbhyo vāva bhūyo 'stīti | tan me bhagavān bravītv 

iti || ChUp_7,10.2 || 

2. 'Hij die op Water (Ap) mediteert als Brahman: Hij verkrijgt (āpnoti) alle 

wensen (kāmān) en wordt tevreden/voldaan (tṛptimān). Zover als het bereik 

van Water reikt, daar heeft hij bewegingsvrijheid naar wens, hij die op 

Water mediteert als Brahman.' 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer is dan Water?'  

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan Water.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

Het resultaat [is]: Hij die op Water mediteert als Brahman, 'verkrijgt alle 

wensen'. De betekenis is: [hij verkrijgt] de begeerlijke objecten die een vaste 
vorm hebben (mūrtimataḥ viṣayān). (Omdat in het vorige vers werd vastgesteld 

dat Water de essentie is van alle vaste vormen). En omdat tevredenheid (tṛpti) 

ontstaat uit water [door het lessen van dorst], wordt hij door de meditatie op 

water ook tevreden. De rest is gelijk. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya daśamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tiende deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 11 

tejo vāvādbhyo bhūyaḥ | tad vā etad vāyum āgṛhyākāśam abhitapati tadāhur 

niśocati nitapati varṣiṣyati vā iti | teja eva tatpūrvaṃ darśayitvāthāpaḥ sṛjate | 

tad etad ūrdhvābhiś ca tiraścībhiś ca vidyudbhir āhrādāś caranti tasmād āhur 



344                                       HOOFDSTUK VII 

 

vidyotate stanayati varṣiṣyati vā iti | teja eva tatpūrvaṃ darśayitvāthāpaḥ 

sṛjate | teja upāssveti || ChUp_7,11.1 || 

1. 'Vuur (Tejas) is waarlijk meer dan Water. Want dat [Vuur], nadat het 

de Wind (Vāyu) gegrepen heeft (āgṛhya), verhit de Ruimte (Ākāśa). Dan 

zegt men: 'Het is heet (niśocati), het brandt (nitapati), het gaat regenen'. 

Het is het Vuur dat, na eerst zichzelf getoond te hebben, vervolgens Water 

schept. En met opwaartse en zijwaartse bliksemflitsen bewegen de 

donderslagen (āhrādāḥ). Daarom zegt men: 'Het bliksemt, het dondert, het 

gaat regenen'. Het is het Vuur dat, na eerst zichzelf getoond te hebben, 

vervolgens Water schept. Mediteer op Vuur.' 

Vuur is waarlijk meer dan Water. Omdat Vuur de oorzaak (kāraṇa) is van 

Water. Hoe is het de oorzaak van water? Hij zegt: Omdat Vuur de bron (yoni) is 

van Water, daarom grijpt dat Vuur de Wind — oftewel: houdt het vast/brengt 

het tot stilstand (avaṣṭabhya / niścalīkṛtya) met zijn eigen kracht — en verhit 

het de Ruimte rondom (abhitapati). (Fysiek: de hitte maakt de lucht stil en 

drukkend). Wanneer het [Vuur], de Ruimte doordringend, verhit, dan zeggen de 

mensen in de wereld: 'Het is heet' (niśocati) — het verhit de wereld in het 

algemeen. 'Het brandt' (nitapati) — [het verhit] de lichamen [specifiek]. 'Dus 

(atas) zal het regenen'. Want het is algemeen bekend in de wereld: wie de 

oorzaak ziet opkomen, weet (vijñānam) dat het gevolg zal plaatsvinden. Het 

Vuur toont eerst zichzelf als gemanifesteerd (udbhūtam), en schept daarna, 

onmiddellijk daarop, het water. Daarom, omdat het de Schepper van water is, is 

Vuur meer dan Water. 

Bovendien is dit Vuur ook in de vorm van donder (stanayitnu) de oorzaak van 

regen. Hoe? Samen met opwaartse (ūrdhva-gābhiḥ) en zijwaartse (tiryag-

gatābhiḥ) bliksems, bewegen de 'Ahrāda's' — de geluiden van het donderen 

(stanana-śabdāḥ). Daarom, omdat ze dat zien, zeggen de mensen: 'Het 

bliksemt, het dondert, het zal regenen'. De betekenis hiervan is reeds genoemd. 

Daarom: mediteer op Vuur. 

 

sa yas tejo brahmety upāste | tejasvī vai sa tejasvato lokān bhāsvato 

'pahatatamaskān abhisidhyati | yāvat tejaso gataṃ tatrāsya yathākāmacāro 

bhavati yas tejo brahmety upāste | asti bhagavas tejaso bhūya iti | tejaso vāva 

bhūyo 'stīti | tan me bhagavān bravītv iti || ChUp_7,11.2 || 

2. 'Hij die op Vuur (Tejas) mediteert als Brahman: Hij wordt waarlijk 

stralend (tejasvī). Hij verkrijgt werelden die stralend (tejasvat), lichtend 

(bhāsvat) en vrij van duisternis (apahata-tamas) zijn. Zover als het bereik 

van Vuur reikt, daar heeft hij bewegingsvrijheid naar wens, hij die op 

Vuur mediteert als Brahman.' 



HOOFDSTUK VII                                            345 

 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer is dan Vuur?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan Vuur.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

Het resultaat van de meditatie op dat Vuur [is]: Hij wordt waarlijk stralend. En 

hij verkrijgt (abhisidhyati) werelden die stralend zijn — oftewel 'lichtend' 

(prakāśavat) — en 'vrij van duisternis'. Dat wil zeggen: werelden waaruit de 

uiterlijke duisternis én de innerlijke duisternis (zoals onwetendheid/ajñāna en 

dergelijke) verwijderd (apanīta) zijn. Het overige is duidelijk (ṛjvartham). 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasyaikādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het elfde deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 12 

ākāśo vāva tejaso bhūyān | ākāśe vai sūryācandramasāv ubhau vidyun 

nakṣatrāṇy agniḥ | ākāśenāhvāyati | ākāśena sṛṇoti | ākāśena pratisṛṇoti | 

ākāśe ramate | ākāśe na ramate | ākāśe jāyate | ākāśam abhijāyate | ākāśam 

upāssveti || ChUp_7,12.1 || 

1. 'Ruimte (Ākāśa) is waarlijk meer dan Vuur. Want in de Ruimte 

bevinden zich zowel de zon als de maan, de bliksem, de sterren en het vuur. 

Door de Ruimte roept men. Door de Ruimte hoort men. Door de Ruimte 

antwoordt men (pratiśṛṇoti). In de Ruimte verheugt men zich (ramate). In 

de Ruimte verheugt men zich niet. In de Ruimte wordt men geboren. Naar 

de Ruimte toe groeit men (abhijāyate). Mediteer op de Ruimte.' 

Ruimte is waarlijk meer dan Vuur. Omdat de Ruimte (het Uitspansel/Vyoman) 

de oorzaak (kāraṇa) is van het Vuur samen met de Wind. (Eerder, in 7.11.1, 

werd gezegd "Nadat Vuur de Wind gegrepen heeft...", dus Wind werd daar 

samen met Vuur genoemd en niet apart behandeld als een trede. Hier wordt 

Ruimte aangewezen als de oorzaak van beiden). Want in de wereld ziet men dat 

de Oorzaak groter/meer is dan het Gevolg. Zoals klei [meer is] dan potten 

enzovoort, zo is Ruimte de oorzaak van Vuur (samen met Wind), en dus meer 

dan dat. 

Hoezo? In de Ruimte bevinden zich zowel zon als maan (die van de aard van 

Vuur/Licht zijn), bliksem, sterren en vuur. En dat wat zich binnenin iets anders 
bevindt (antar-varti), is kleiner; het andere [de container] is groter (bhūyas). 

Bovendien: Door de Ruimte roept de een de ander. En de ander, die geroepen 

wordt, hoort door de Ruimte. En de ander antwoordt (pratiśṛṇoti) op het 

uitgesproken geluid door de Ruimte. (Ruimte/Ether is het medium voor geluid). 

In de Ruimte verheugt men zich — speelt men met elkaar. 



346                                       HOOFDSTUK VII 

 

En evenzo verheugt men zich niet in de Ruimte (bijvoorbeeld bij scheiding van 

een bruid, enzovoort). In de Ruimte wordt men geboren. (Want geboorte vindt 

niet plaats in iets dat vast/massief (mūrta) en belemmerd (avaṣṭabdha) is). En 

'men wordt geboren naar de Ruimte toe' (ākāśam abhijāyate). Dit betekent: 

scheuten en dergelijke groeien met het oog op de ruimte (omhoog/naar buiten), 

niet in omgekeerde richting. Daarom: mediteer op de Ruimte.  

 

sa ya ākāśaṃ brahmety upāste | ākāśavato vai sa lokān prakāśavato 

'saṃbādhān urugāyavato 'bhisidhyati | yāvad ākāśasya gataṃ tatrāsya 

yathākāmacāro bhavati ya ākāśaṃ brahmety upāste | asti bhagava ākāśād 

bhūya iti | ākāśad vāva bhūyo 'stīti | tan me bhagavān bravītv iti || 

ChUp_7,12.2 || 

2. 'Hij die op de Ruimte (Ākāśa) mediteert als Brahman: Hij verkrijgt 

(abhisidhyati) waarlijk werelden die ruim zijn (ākāśavataḥ), die lichtend 

zijn (prakāśavataḥ), die vrij van verdringing zijn (asaṃbādhān) en die 

wijde bewegingsvrijheid bieden (urugāyavataḥ). Zover als het bereik van 

de Ruimte reikt, daar heeft hij bewegingsvrijheid naar wens, hij die op de 

Ruimte mediteert als Brahman.' 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer is dan Ruimte?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan Ruimte.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

Luister naar het resultaat (phalam): [Hij verkrijgt] 'werelden die ruim zijn' — 

oftewel: die voorzien zijn van uitgestrektheid (vistāra-yuktān). En [werelden] 

'die lichtend zijn'. [Dit is zo] vanwege het eeuwige verband (nitya-saṃbandha) 

tussen licht en ruimte. En werelden die 'vrij van verdringing' (asaṃbādhān) 

zijn. Saṃbādhana of Saṃbādha betekent: wederzijdse kwelling/druk (anyonya-

pīḍā) [zoals in een menigte]. Die daarvan verstoken zijn (tad-rahitān), zijn 'vrij 

van verdringing'. En [werelden] die 'wijde bewegingsvrijheid bieden' 

(urugāyavataḥ). De betekenis is: werelden met 'uitgebreide beweging' (vistīrṇa-

gati) of 'ruime wandelgangen' (vistīrṇa-pracāra). De passage 'Zover als het 

bereik...', enzovoort, is reeds uitgelegd. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya dvādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het twaalfde deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 13 

smaro vāvākāśād bhūyaḥ | tasmād yady api bahava āsīrann a smaranto naiva 

te kaṃcana śṛṇuyur na manvīran na vijānīran | yadā vāva te smareyur atha 



HOOFDSTUK VII                                            347 

 

śṛṇuyur atha manvīrann atha vijānīran | smareṇa vai putrān vijānāti 

smareṇa paśūn | smaram upāssveti || ChUp_7,13.1 || 

sa yaḥ smaraṃ brahmety upāste | yāvat smarasya gataṃ tatrāsya 

yathākāmacāro bhavati yaḥ smaraṃ brahmety upāste | asti bhagavaḥ smarād 

bhūya iti | smarād vāva bhūyo 'stīti | tan me bhagavān bravītv iti || 

ChUp_7,13.2 || 

1. 'Geheugen (Smaras) is waarlijk meer dan Ruimte. Daarom, zelfs als 

velen [mensen] bijeen zouden zitten: als zij zich niet zouden herinneren, 

zouden zij waarlijk niemand horen, niet denken en niet begrijpen. Maar 

wanneer zij zich herinneren, dan zouden zij horen, dan zouden zij denken, 

dan zouden zij begrijpen. Door geheugen waarlijk herkent men (vijānāti) 

zonen, door geheugen vee. Mediteer op Geheugen.' 

2. 'Hij die op Geheugen mediteert als Brahman: Zover als het bereik van 

Geheugen reikt, daar heeft hij bewegingsvrijheid naar wens, hij die op 

Geheugen mediteert als Brahman.' 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer is dan Geheugen?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan 

Geheugen.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

Geheugen (Smaras) is waarlijk meer dan Ruimte. 'Smara' is herinnering 

(smaraṇam); het is een functie/eigenschap (dharma) van het innerlijk orgaan 

(antaḥkaraṇa). Men moet begrijpen dat het meer is dan Ruimte (ondanks het 

verschil in grammaticaal geslacht). Want alleen als er herinnering is voor de 

herinneraar (smartṛ), worden Ruimte en dergelijke zinvol (arthavat). Omdat ze 

dan objecten van ervaring (bhogya) worden voor degene die herinnering bezit. 

Maar bij afwezigheid van geheugen, is [het object], zelfs als het bestaat (sat 
api), als ware het niet-bestaand (asat iva). Omdat het gevolg/effect van het 

bestaan [namelijk de ervaring] ontbreekt. Noch is het mogelijk om het bestaan 

van ruimte enzovoort te begrijpen bij afwezigheid van geheugen. Daarom is de 

superioriteit (bhūyastvam) van Geheugen ten opzichte van Ruimte vastgesteld. 

Want in de wereld wordt de superioriteit van geheugen gezien: Daarom: zelfs 

als velen verzameld en bijeengezeten zouden zijn... Als zij, daar zittend, zich 

zelfs wat onderling gesproken wordt niet zouden herinneren [niet zouden 

opslaan in de geest], dan zouden zij geen enkel geluid horen. Evenzo zouden ze 

niet denken. Als ze zich zouden herinneren wat er gedacht moet worden, dan 

zouden ze denken. Door gebrek aan geheugen zouden ze niet denken, en ook 

niet begrijpen. Wanneer ze zich waarlijk herinneren wat er gedacht, begrepen 

en gehoord moet worden, dan horen ze, denken ze en begrijpen ze. Evenzo 

herkent men door geheugen zonen: '[Ik herinner me dat] dit mijn zonen zijn', en 



348                                       HOOFDSTUK VII 

 

vee. Daarom, vanwege zijn superioriteit: Mediteer op Geheugen. Het overige is 

reeds uitgelegd. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya trayodaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het dertiende deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 14 

āśā vāva smarād bhūyasī | āśeddho vai smaro mantrān adhīte karmāṇi kurute 

putrāṃś ca paśūṃś cecchata imaṃ ca lokaṃ amuṃ cecchate | āśām upāssveti 

|| ChUp_7,14.1 || 

1. 'Hoop (Āśā) is waarlijk meer dan Geheugen. Want aangevuurd door 

hoop (āśeddha), reciteert het Geheugen de mantra's, verricht men 

handelingen, wenst men zonen en vee, wenst men deze wereld en die wereld 

ginds. Mediteer op Hoop.' 

Hoop is waarlijk meer dan Geheugen. Hoop is het verlangen naar objecten die 

men nog niet verkregen heeft (a-prāpta-vastu-ākāṅkṣā). Wat men met 

synoniemen ook wel 'dorst' (tṛṣṇā) of 'begeerte' (kāma) noemt. En die is meer 

dan Geheugen.  

Hoezo? 

Omdat men zich — door de hoop die in het innerlijk orgaan verblijft — 

herinnert wat er herinnerd moet worden. Hij [de mens], zich het object van zijn 

hoop herinnerend, wordt 'Geheugen' (een herinneraar). Daarom: 'aangevuurd 

door hoop' — oftewel: toegenomen/versterkt door hoop — en een herinneraar 

geworden zijnde, herinnert hij zich de Ṛg-mantra's enzovoort en 

bestudeert/reciteert (adhīte) ze. En na ze bestudeerd te hebben en de betekenis 

ervan begrepen te hebben, en na de regels van de Brahmanen gehoord te 

hebben, verricht hij rituele handelingen (karmāṇi), louter uit hoop op het 

resultaat daarvan. En hij wenst zonen en vee — die de vruchten van karma zijn. 

Louter uit hoop verlangt hij (abhivāñchati) en voert hij de middelen uit om ze te 

verkrijgen. En hij wenst deze wereld en die wereld ginds. Aangevuurd door 

hoop en zich de middelen herinnerend, wenst hij ze door de uitvoering van die 

middelen. Daarom is de wereld — beginnend bij Geheugen en eindigend bij 

Naam — voor elk levend wezen gebonden door het touw van de Hoop (āśā-
raśanā-avabaddham) en draait hij rond als een wiel (cakrī-bhūtam). Daarom is 

de superioriteit van Hoop ten opzichte van Geheugen vastgesteld. Daarom: 

mediteer op Hoop. 

 



HOOFDSTUK VII                                            349 

 

sa ya āśāṃ brahmety upāste | āśayāsya sarve kāmāḥ samṛdhyanti | amoghā 

hāsyāśiṣo bhavanti | yāvad āśāyā gataṃ tatrāsya yathākāmacāro bhavati ya 

āśāṃ brahmety upāste | asti bhagava āśāyā bhūya iti | āśāyā bhūyo 'stīti | tan 

me bhagavān bravītv iti || ChUp_7,14.2 || 

2. 'Hij die op Hoop (Āśā) mediteert als Brahman: Door Hoop worden al 

zijn verlangens (kāmāḥ) vervuld (samṛdhyanti). Zijn gebeden (āśiṣaḥ) 

worden onfeilbaar (amoghā). Zover als het bereik van Hoop reikt, daar 

heeft hij bewegingsvrijheid naar wens, hij die op Hoop mediteert als 

Brahman. 

[Nārada vroeg:] 'Is er, Heer, iets dat meer is dan Hoop?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'Er is waarlijk iets dat meer is dan Hoop.' 

[Nārada zei:] 'Moge de Eerbiedwaardige Heer mij dat vertellen.' 

Maar hij die op Hoop mediteert als Brahman... luister naar het resultaat 

daarvan: Door de Hoop — [indien] constant vereerd — komen alle verlangens 

van deze aanbidder tot bloei, oftewel: ze bereiken vervulling (samṛddhi). Zijn 

āśiṣaḥ — oftewel al zijn gebeden/wensen (prārthanāḥ) — worden onfeilbaar 

(amoghā). De betekenis is: alles waarvoor gebeden wordt, gebeurt 

noodzakelijkerwijs (avaśyam). De passage 'Zover als het bereik van de Hoop...', 

enzovoort, is zoals voorheen.  

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya caturdaśa khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het veertiende deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad.' 

 

SECTIE 15 

prāṇo vāva āśāyā bhūyān | yathā vā arā nābhau samarpitā evam asmin prāṇe 

sarvaṃ samarpitam | prāṇaḥ prāṇena yāti | prāṇaḥ prāṇaṃ dadāti | prāṇāya 

dadāti | prāṇo ha pitā | prāṇo mātā | prāṇo bhrātā | prāṇaḥ svasā | prāṇa 

ācāryaḥ | prāṇo brāhmaṇaḥ || ChUp_7,15.1 || 

1.'De Levensadem (Prāṇa) is waarlijk meer dan Hoop. Zoals de spaken 

(arāḥ) bevestigd zijn in de naaf (nābhi) [van een wiel], zo is alles in deze 

Levensadem bevestigd. De Levensadem beweegt door de Levensadem. De 

Levensadem geeft de Levensadem [aan de Levensadem]. Hij geeft aan de 

Levensadem. De Levensadem is de vader. De Levensadem is de moeder. De 

Levensadem is de broer. De Levensadem is de zuster. De Levensadem is de 

leraar (ācārya). De Levensadem is de brahmaan.' 

Alles wat begint bij Naam en eindigt bij Hoop [de hele reeks uit de vorige 

secties]: Dat wat geordend is in termen van oorzaak en gevolg, en middel en 



350                                       HOOFDSTUK VII 

 

doel, en wat steeds 'meer' werd dan het voorgaande... Dat waarvan het bestaan 

afhankelijk is van herinnering, en dat gebonden is door de strikken van het touw 

van de Hoop... Dat alles is bevestigd (samarpitam) in de Prāṇa. Zoals de vezels 

(tantu) [bevestigd zijn] in een lotussteel (bisa). (De lotussteel is de Prāṇa, de 

vezels zijn alle lagere principes). En door Hem [Prāṇa], die alles doordringt 

(sarvato-vyāpin) en die zowel binnen als buiten is, wordt alles aaneengeregen 

(grathita) en in stand gehouden (vidhṛta), zoals een verzameling kralen aan een 

draad (sūtra). Deze Prāṇa is waarlijk meer dan Hoop. 

Hoe is zijn meerderheid? Die meerderheid wordt met een voorbeeld 

beantwoord: Zoals in de wereld de spaken van een wagenwiel bevestigd zijn — 

vastgezet/ingestoken (saṃprotāḥ) — in de naaf van de wagen... Precies zo is in 

deze Prāṇa alles bevestigd. Het is de Prāṇa in de vorm van het 'subtiele lichaam' 

(liṅga-saṃghāta), het 'Zelf van Bewustzijn' (prajñātmā) in het lichaam, de 

Voornaamste (Mukhya). Waarin de Hoogste Godheid (Parā Devatā) is 

binnengegaan als de individuele ziel (Jīva), als een reflectie (pratibimba) in een 

spiegel, om naam en vorm te differentiëren. En die [Prāṇa] is als de eerste 

minister die beschikt over alle bevoegdheden van de Grote Koning, de Heer 

(Īśvara). (Want de Schrift zegt in Praśna Up. 6.3: "Bij wiens vertrek zal ik 

vertrekken? Bij wiens blijven zal ik blijven? En Hij schiep Prāṇa"). Hij volgt de 

Heer als een schaduw. [Verwijzing naar Kauṣītaki Up. 3.8:] 'Zoals de velg op 

de spaken rust en de spaken op de naaf, zo rusten de elementen van het bestaan 

(bhūta-mātrā) op de elementen van intelligentie (prajñā-mātrā), en de 

elementen van intelligentie op de Prāṇa'. Daarom is in deze Prāṇa alles 

bevestigd, zoals gezegd. Daarom is deze Prāṇa onafhankelijk (apara-tantra). 

'Hij beweegt door de Prāṇa' — dat wil zeggen: door zijn eigen kracht (sva-

śaktyā). Zijn vermogen tot handelingen zoals bewegen is niet door iets anders 

teweeggebracht. De betekenis van deze sectie is: Alles — de gehele groep van 

handeling, dader en resultaat — is louter Prāṇa. Er is niets dat buiten Prāṇa 

bestaat. 'Prāṇa geeft Prāṇa': Wat hij geeft, is in wezen hemzelf (svātmabhūta). 

'Aan wie hij geeft': ook dat is aan Prāṇa zelf. Daarom zijn ook degenen die 

'vader' enzovoort genoemd worden, in werkelijkheid niets anders dan Prāṇa. 

 

sa yadi pitaraṃ vā mātaraṃ vā bhrātaraṃ vā svasāraṃ vācāryaṃ vā 

brāhmaṇaṃ vā kiṃcid bhṛśam iva pratyāha | dhik tvāstv ity evainam āhuḥ | 

pitṛhā vai tvam asi mātṛhā vai tvam asi bhrātṛhā vai tvam asi svasṛhā vai 

tvam asy ācāryahā vai tvam asi brāhmaṇahā vai tvam asīti || ChUp_7,15.2 || 

2. 'Want als iemand tegen zijn vader, of moeder, of broer, of zuster, of 

leraar, of een brahmaan iets hardvochtigs (bhṛśam iva) zegt, dan zeggen ze 

tegen hem: 'Schande over jou (dhik tvā astu)!' 'Jij bent waarlijk een 



HOOFDSTUK VII                                            351 

 

vadermoordenaar (pitṛhā). Jij bent waarlijk een moedermoordenaar. Jij 

bent waarlijk een broedermoordenaar. Jij bent waarlijk een 

zustermoordenaar. Jij bent waarlijk een leraarmoordenaar. Jij bent 

waarlijk een brahmaanmoordenaar.' 

Hoe kunnen woorden als 'vader', enzovoort, betrekking hebben op de Prāṇa, 

terwijl men daarbij de algemeen bekende betekenis [namelijk het lichaam/de 

persoon] opgeeft? Er wordt gezegd: Omdat de woorden 'vader' enzovoort alleen 

gebruikt worden wanneer de Prāṇa in hen aanwezig is (sati prāṇe), en niet 

gebruikt worden wanneer de Prāṇa vertrokken is. 

Hoe zit dat? Hij zegt: Als iemand tegen één van hen — vader enzovoort — iets 

'hardvochtigs' zegt — oftewel iets dat ongepast (ananurūpam) is, zoals het 

gebruik van 'Jij' (tvaṅkāra - tutoyeren) enzovoort... ...dan zeggen de verstandige 

omstanders (vivekinaḥ) tegen hem: 'Schande over jou! Moge er schande over 

jou zijn!' 'Jij bent een vadermoordenaar' — een doder van je vader, enzovoort. 

 

atha yady apy enān utkrāntaprāṇāñ chūlena samāsaṃ vyatiṣaṃdahet | 

naivainaṃ brūyuḥ pitṛhāsīti na mātṛhāsīti na bhrātṛhāsīti na svasṛhāsīti 

nācāryahāsīti na brāhmaṇahāsīti || ChUp_7,15.3 || 

3. 'Maar zelfs als men hen, wanneer de levensadem (utkrānta-prāṇān) 

vertrokken is, met een pook/spies (śūla) bijeen zou schuiven (samāsaṃ) en 

volledig zou verbranden (vyatiṣaṃdahet): Dan zouden ze nooit tegen hem 

zeggen: 'Jij bent een vadermoordenaar', noch 'Jij bent een 

moedermoordenaar', noch 'Jij bent een broedermoordenaar', noch 'Jij 

bent een zustermoordenaar', noch 'Jij bent een leraarmoordenaar', noch 

'Jij bent een brahmaanmoordenaar'.' 

Maar [wat betreft] diezelfden, wanneer de levensadem vertrokken is — 

wanneer ze het lichaam verlaten hebben: Zelfs als men hen dan met een spies 

(śūla) zou 'bijeenschuiven' (samāsaṃ / samasya) en 'uiteen-branden' (vyatidahet 

/ vyatyasya saṃdahet)... [Hoewel men] zo'n uiterst wrede (atikrūra) handeling 

verricht — die gekenmerkt wordt door verbranding op de manier van 

bijeenschuiven en uit elkaar halen — die echter alleen betrekking heeft op dat 

lichaam (tad-deha-saṃbaddham)... ...zouden ze nooit tegen hem zeggen: 'Jij 

bent een vadermoordenaar', enzovoort. Daarom wordt door middel van [de 

methode van] Aanwezigheid en Afwezigheid (Anvaya-Vyatireka) begrepen: Dat 

wat de namen 'vader' enzovoort draagt, is louter de Levensadem (Prāṇa). 

 



352                                       HOOFDSTUK VII 

 

prāṇo hy evaitāni sarvāṇi bhavati | sa vā eṣa evaṃ paśyann evaṃ manvāna 

evaṃ vijānann ativādī bhavati | taṃ ced brūyur ativādy asīti | ativādy asmīti 

brūyāt | nāpahnuvīta || ChUp_7,15.4 || 

4. 'Want de Levensadem (Prāṇa) wordt waarlijk al deze dingen. Hij die dit 

aldus ziet, aldus overdenkt en aldus begrijpt (vijānan), wordt een Ativādin. 

Indien men tegen hem zou zeggen: 'Ben jij een Ativādin?', dan dient hij te 

zeggen: 'Ik ben een Ativādin.' Hij dient het niet te ontkennen.' 

Daarom: Prāṇa wordt waarlijk al deze dingen — vader enzovoort — zowel de 

bewegende als de onbewegende. Hij, deze kenner van Prāṇa: Die 'aldus ziet' — 

op de beschreven wijze, en het als resultaat ervaart (phalato 'nubhavan); Die 

'aldus overdenkt' (manvānaḥ) — erover reflecteert met logische argumenten 

(upapattibhiḥ); Die 'aldus begrijpt' (vijānan) — het verbindt met logica en de 

vaste overtuiging vormt (niścayaṃ kurvan): 'Het is precies zo'. Want de 

betekenis van de Schrift wordt pas vastgesteld en 'gezien' wanneer deze 

voortkomt uit reflectie en inzicht). Daarom, dit zo ziende, wordt hij een 

Ativādin. De betekenis is: hij wordt iemand wiens aard het is om te spreken 

over dat wat voorbij (atītya) alles gaat, beginnend bij Naam en eindigend bij 

Hoop. Indien men tegen hem zou zeggen... ...Tegen hem, de Ativādin, die altijd 

en met alle woorden spreekt over de Prāṇa die voorbij Naam, etc., tot en met 

Hoop gaat; die dit zo ziet en wiens aard het is om superieur te spreken; die zegt: 

'Ik ben het Zelf, de Prāṇa van de wereld, van Brahmā tot aan een graspriet'. 

Indien zij zouden zeggen: 'Ben jij een Ativādin?' Dan dient hij te zeggen: 

'Jazeker (bāḍham), ik ben een Ativādin'. Hij dient het niet te ontkennen. Want 

waarom zou hij het ontkennen? [Hij die] de Prāṇa, de Heer van alles, als zijn 

eigen Zelf heeft aanvaard met de gedachte: 'Dit ben ik'. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya pañcadaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vijftiende deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 16 

eṣa tu vā ativadati yaḥ satyenātivadati | so 'haṃ bhagavaḥ 

satyenātivadānīti | satyaṃ tveva vijijñāsitavyam iti | satyaṃ bhagavo 

vijijñāsa iti || ChUp_7,16.1 || 

1. [Sanatkumāra zei:] 'Maar hij voert pas waarlijk het hoogste woord 

(ativadati), die het hoogste woord voert door de Waarheid (Satyena).'  

[Nārada zei:] 'Heer, laat mij het hoogste woord voeren door de Waarheid.'  

[Sanatkumāra:] 'Men moet echter de Waarheid begeren te kennen).'  

[Nārada:] 'Heer, ik begeer de Waarheid te kennen.' 



HOOFDSTUK VII                                            353 

 

Die Nārada, nadat hij gehoord had over Prāṇa — die alles overtreft, die zijn 

eigen Zelf is en het Zelf van alles is — zweeg (upararāma), denkende dat er 

niets hogers bestaat dan dat. Hij vroeg niet zoals voorheen: 'Is er, Heer, iets dat 

meer is dan Prāṇa?'  

Omdat Sanatkumāra zag dat hij [Nārada] tevreden was met de kennis van een 

Brahman dat [slechts] een modificatie (vikāra) en onwaar (anṛta) is, en dat hij 

zijn doel nog niet bereikt had (akṛtārtha), terwijl hij zichzelf wel beschouwde 

als een Ativādin (iemand die de hoogste waarheid spreekt) van de Ultieme 

Waarheid... ...daarom, om deze geschikte leerling los te maken (vipracyāvayan) 

van zijn specifieke valse opvatting (mithyā-graha), sprak de eerbiedwaardige 

Sanatkumāra: 'Maar hij voert waarlijk het hoogste woord' — degene over wie ik 

nu zal spreken. De kenner van Prāṇa is niet de Ativādin in absolute zin 

(paramārthataḥ). Zijn status als Ativādin is slechts relatief ten opzichte van 

Naam, enzovoort [de lagere niveaus] . Maar hij die de Werkelijkheid genaamd 

Bhūman (het Oneindige) kent, die alles overstijgt en de Ultieme Waarheid is, 

die is de [echte] Ativādin.' Daarom zegt hij: 'Maar hij voert waarlijk het hoogste 

woord, die door de Waarheid — door het bezitten van de kennis van de Ultieme 

Waarheid — het hoogste woord voert'.  

[Nārada dacht:] 'Ik heb toevlucht tot u genomen. Laat mij het hoogste woord 

voeren door de Waarheid'.  De bedoeling is: 'Moge de Heer mij zo instrueren 

(niyunaktu) dat ik het hoogste woord voer door de Waarheid'. 

[Sanatkumāra zei:] 'Indien je zo door de Waarheid het hoogste woord wenst te 

voeren, dan moet de Waarheid zelf eerst begeerd worden om gekend te worden'. 

Je moet niet zomaar de uitspraak willen doen, je moet de essentie willen 

begrijpen). Aldus toegesproken, zei Nārada: 

'Zo zij het dan. Heer, ik begeer de Waarheid te kennen — ik zou die graag 

specifiek van u willen weten'. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya ṣoḍaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zestiende deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 17 

yadā vai vijānāty atha satyaṃ vadati | nāvijānan satyaṃ vadati | vijānann eva 

satyaṃ vadati | vijñānaṃ tv eva vijijñāsitavyam iti | vijñānaṃ bhagavo 

vijijñāsa iti || ChUp_7,17.1 || 

1. [Sanatkumāra:] 'Wanneer men waarlijk begrijpt (vijānāti), dan spreekt 

men de Waarheid. Niet zonder te begrijpen spreekt men de Waarheid. 



354                                       HOOFDSTUK VII 

 

Alleen begrijpend spreekt men de Waarheid. Maar men moet begeren het 

Begrip (Vijñāna) te kennen.' 

[Nārada:] 'Ik begeer het Begrip te kennen, Heer.' 

Wanneer men de Waarheid waarlijk als de Ultieme Werkelijkheid 

(Paramārtha) begrijpt — 'Dit is de Ultieme Waarheid' —; ...dan laat men de 

onwaarheid (anṛta) achter zich — [namelijk] de hele groep van modificaties 

(vikāra), die slechts 'een greep van de spraak' zijn. [Dan] spreekt men slechts 

dit: 'Het Bestaande (Sat) alleen is de Ene Waarheid, die in alle modificaties 

aanwezig is'. 

Tegenwerping: Maar een modificatie is toch ook waarheid? Want andere 

teksten zeggen: 'Naam en vorm zijn de waarheid; door hen is deze Prāṇa bedekt' 

(Bṛ. 1.6.3), en 'De Prāṇa's zijn de waarheid; Hij is de Waarheid daarvan' 

(Bṛhadāraṇyaka 2.1.20). 

Antwoord: In die andere teksten wordt 'waarheid' toegeschreven aan 

modificaties, maar niet met het oog op de Ultieme Werkelijkheid (Paramārtha).  

Waarop dan wel?  

Antwoord: Met het oog op het feit dat ze objecten van de zintuigen zijn. Via 

die [relatieve waarheid] wordt het begrijpen van de Ultieme Waarheid bedoeld. 

Hier [in dit hoofdstuk] is de bedoeling echter specifiek als volgt: Ik 

[Sanatkumāra] zal Nārada — die trots was op zijn kennis van de Ultieme 

Waarheid met betrekking tot de Prāṇa [zie 7.15.4] — daarvan wegleiden 

(vyutthāpya) en hem datgene doen begrijpen wat alléén het Bestaande (Sat) is, 

de Waarheid, de Ultieme Werkelijkheid, genaamd het Oneindige (Bhūman). 

'Niet zonder te begrijpen spreekt men de Waarheid'. Want hij die spreekt zonder 

te begrijpen, denkt dat [woorden als] 'Vuur' verwijzen naar Vuur als een ultieme 

realiteit. Maar [zoals bewezen in Hoofdstuk 6] bestaan die dingen niet als 

ultieme werkelijkheid, los van de drie vormen [Rood, Wit, Zwart]. En zelfs die 

vormen bestaan uiteindelijk niet los van het Bestaande (Sat). Daarom: wie niet 

[het Bestaande] begrijpt, spreekt de [Ultieme] Waarheid niet. 

 'Alleen begrijpend spreekt men de Waarheid'. En die kennis van de Waarheid 

wordt niet gekend als men er niet naar verlangt (a-prārthita). Daarom zegt hij: 

'Maar men moet begeren het Begrip (Vijñāna) te kennen'. 

[Nārada antwoordt:] 'Indien het zo is: Ik begeer het Begrip te kennen, Heer'. 

Op deze wijze moet voor de volgende stappen — beginnend bij Waarheid tot en 

met Activiteit (Kṛti) — uitgelegd worden dat het telkens voorgaande de oorzaak 

(hetu) is van het daaropvolgende. 



HOOFDSTUK VII                                            355 

 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya saptadaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zeventiende deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk. 

 

SECTIE 18 

yadā vai manute 'tha vijānāti | nāmatvā vijānāti | matvaiva vijānāti | matis tv 

eva vijijñāsitavyeti | matiṃ bhagavo vijijñāsa iti || ChUp_7,18.1 || 

1. [Sanatkumāra:] 'Wanneer men waarlijk nadenkt (manute), dan begrijpt 

men (vijānāti). Niet zonder na te denken begrijpt men. Alleen nadenkend 

begrijpt men. Maar men moet begeren het Denken (Mati) te kennen.' 

[Nārada:] 'Ik begeer het Denken te kennen, Heer.' 

[De tekst zegt:] 'Wanneer men waarlijk nadenkt...'  'Mati' (Denken) is Manana 

(reflectie), oftewel Tarka (logica/redenering). [Het impliceert] aandacht/respect 

(ādara) voor het onderwerp waarover nagedacht moet worden. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasyāṣṭadaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het achttiende deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 19 

yadā vai śraddadhāty atha manute | nāśraddadhan manute | śraddadhad eva 

manute | śraddhā tv eva vijijñāsitavyeti | śraddhāṃ bhagavo vijijñāsa iti || 

ChUp_7,19.1 || 

1. [Sanatkumāra:] 'Wanneer men waarlijk gelooft (śraddadhāti), dan denkt 

men na (manute). Niet zonder geloof denkt men na. Alleen gelovend denkt 

men na. Maar men moet begeren het Geloof (Śraddhā) te kennen.' 

[Nārada:] 'Ik begeer het Geloof te kennen, Heer.' 

Geloof (Śraddhā) is de overtuiging dat iets bestaat (āstikya-buddhiḥ). 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasyaikonaviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het negentiende deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

  



356                                       HOOFDSTUK VII 

 

SECTIE 20 

yadā vai nistiṣṭhaty atha śraddadhāti | nānistiṣṭhañ chraddadhāti | nistiṣṭhann 

eva śraddadhāti | niṣṭhā tv eva vijijñāsitavyeti | niṣṭhāṃ bhagavo vijijñāsa iti || 

ChUp_7,20.1 || 

1. [Sanatkumāra:] 'Wanneer men waarlijk standvastig is (nistiṣṭhati), dan 

gelooft men. Niet zonder standvastig te zijn gelooft men. Alleen standvastig 

zijnde gelooft men. Maar men moet begeren de Standvastigheid (Niṣṭhā) te 

kennen.' 

[Nārada:] 'Ik begeer de Standvastigheid te kennen, Heer.' 

Standvastigheid (Niṣṭhā) is de dienstbaarheid aan de Leraar (Guru-śuśrūṣā), 

enzovoort, en het zich daarop toeleggen (tat-paratvam), ten behoeve van de 

Kennis van Brahman. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya viṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het twintigste deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 21 

yadā vai karoty atha nistiṣṭhati | nākṛtvā nistiṣṭhati | kṛtvaiva nistiṣṭhati | kṛtis 

tv eva vijijñāsitavyeti | kṛtiṃ bhagavo vijijñāsa iti || ChUp_7,21.1 || 

1. [Sanatkumāra:] 'Wanneer men waarlijk handelt (karoti), dan is men 

standvastig (nistiṣṭhati). Niet zonder te handelen is men standvastig. Alleen 

handelend is men standvastig. Maar men moet begeren de Activiteit (Kṛti) 

te kennen.' 

[Nārada:] 'Ik begeer de Activiteit te kennen, Heer.' 

[De tekst zegt:] 'Wanneer men waarlijk handelt...' Activiteit (Kṛti) is de 

beheersing van de zintuigen (indriya-saṃyama) en het eenpuntig maken 

van de geest (citta-ekāgratā-karaṇa). Want alleen als die [Activiteit] 

aanwezig is, komen Standvastigheid (Niṣṭhā) en de andere [stappen] tot 

stand, zoals beschreven, eindigend in Begrip (Vijñāna). 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasyaikaviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het eenentwintigste deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk 

in de Chāndogya Upaniṣad. 

 

  



HOOFDSTUK VII                                            357 

 

SECTIE 22 

yadā vai sukhaṃ labhate 'tha karoti | nāsukhaṃ labdhvā karoti | sukham eva 

labdhvā karoti | sukhaṃ tv eva vijijñāsitavyam iti | sukhaṃ bhagavo vijijñāsa 

iti || ChUp_7,22.1 || 

1. [Sanatkumāra:] 'Wanneer men waarlijk geluk (sukham) verkrijgt, dan 

handelt men (karoti). Niet zonder geluk verkregen te hebben, handelt men. 

Alleen na geluk verkregen te hebben, handelt men. Maar men moet 

begeren het Geluk te kennen.' 

[Nārada:] 'Ik begeer het Geluk te kennen, Heer.' 

Ook die Activiteit (Kṛti - uit de vorige sectie) vindt plaats wanneer men geluk 

verkrijgt. De betekenis is: [men handelt] wanneer men denkt: 'Het 

onovertrefbare (niratiśaya) geluk, dat [in de volgende secties] beschreven zal 

worden, moet door mij verkregen worden'. Net zoals [in de wereld] activiteit 

gericht is op zichtbaar geluk, zo is het ook hier: 'Niet zonder geluk verkregen te 

hebben, handelt men'. 

Vraag: Hoe kan men spreken van 'verkregen hebbende' (labdhvā) als het 

resultaat nog in de toekomst ligt? 

Antwoord: Zelfs een toekomstig resultaat wordt hier aangeduid als 'verkregen 

hebbende'. Omdat de inzet/activiteit (pravṛtti) logisch verklaarbaar (upapatti) is 

wanneer men zich op dat doel richt. (Oftewel: de verwachting van geluk is de 

motivatie, en die verwachting is er al vóór de handeling). 

Nu zou men kunnen denken: 'Als de reeks stappen — beginnend met Activiteit 

en steeds verder teruggaand — aanwezig is, dan zal de Waarheid (Satya) 

vanzelf verschijnen (pratibhāsate). Er is dus geen aparte inspanning nodig om 

Dat te kennen'. Om dat [idee] tegen te gaan, wordt dit gezegd: 'Maar men moet 

begeren het Geluk te kennen', enzovoort. (Want als je niet weet wat Echt Geluk 

is, zul je je richten op vals geluk en dus de verkeerde handelingen verrichten). 

Tegen hem [Nārada], die zich hiertoe gewend had [met de woorden 'Ik begeer 

het Geluk te kennen'], sprak hij. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya dvāviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tweeëntwintigste deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk 

in de Chāndogya Upaniṣad. 

 

  



358                                       HOOFDSTUK VII 

 

SECTIE 23 

yo vai bhūmā tat sukham | nālpe sukham asti | bhūmaiva sukham | bhūmā tv 

eva vijijñāsitavya iti | bhūmānaṃ bhagavo vijijñāsa iti || ChUp_7,23.1 ||iti 

chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya trayoviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

1. [Sanatkumāra:] 'Dat wat waarlijk het Oneindige (Bhūman) is, dat is 

Geluk (Sukham). In het kleine (alpa) is geen geluk. Het Oneindige alleen is 

Geluk. Maar men moet begeren het Oneindige te kennen.' 

[Nārada:] 'Ik begeer het Oneindige te kennen, Heer.' 

'Dat wat waarlijk Bhūman is...' Synoniemen [voor Bhūman] zijn: 'Groot' 

(mahat), 'Onovertrefbaar' (niratiśayam), 'Veel' (bahu). Dat is Geluk. Alles wat 

daaronder ligt (arvāk), is 'klein' (alpam), omdat het overtrefbaar is (Iets is klein 

als er iets groters bestaat). Daarom is er in dat 'kleine' geen geluk. Omdat het 

kleine de oorzaak is van dorst (tṛṣṇā) naar meer. En dorst [begeerte] is het zaad 

van lijden (duḥkha-bījam). Want in de wereld wordt dat wat het zaad van lijden 

is (zoals koorts, enzovoort) niet als geluk beschouwd. Daarom is de uitspraak 

juist: 'Er is geen geluk in het kleine'. Daarom is enkel het Oneindige Geluk. 

Omdat het bij het Oneindige onmogelijk is dat het het zaad van lijden — zoals 

dorst — bevat. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya trayoviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het drieëntwintigste deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk 

in de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 24 

yatra nānyat paśyati nānyac chṛṇoti nānyad vijānāti sa bhūmā | atha 

yatrānyat paśyaty anyac chṛṇoty anyad vijānāti tad alpam | yo vai bhūmā tad 

amṛtam | atha yad alpaṃ tan martyam | sa bhagavaḥ kasmin pratiṣṭhita iti | 

sve mahimni yadi vā na mahimnīti || ChUp_7,24.1 || 

1. 'Waar men niets anders ziet, niets anders hoort, niets anders begrijpt 

(vijānāti): Dat is het Oneindige (Bhūman). Maar waar men iets anders ziet, 

iets anders hoort, iets anders begrijpt: Dat is het Kleine (Alpam). Wat 

waarlijk het Oneindige is, dat is het Onsterfelijke. Wat het eindige is, dat is 

het Sterfelijke.' 

[Nārada vroeg:] 'Heer, waarin is Dat gevestigd?' 

[Sanatkumāra antwoordde:] 'In Zijn eigen grootheid (sve mahimni). Of 

zelfs niet in grootheid (yadi vā na mahimni).' 



HOOFDSTUK VII                                            359 

 

Vraag: Wat is het kenmerk van dat Oneindige? 

Antwoord: 'Waar' — in welk Oneindige, welke Werkelijkheid — 'men niets 

anders ziet'. (Dat wil zeggen: waar de ziener niet met een ander zintuig iets 

anders ziet dat van hem gescheiden is). Evenzo 'hoort men niets anders'. Omdat 

alle onderscheid in objecten begrepen is in Naam en Vorm, worden hier [in de 

tekst] 'zien' en 'horen' genoemd als vertegenwoordigers (upalakṣaṇa) van alle 

zintuiglijke waarnemingen. Ook 'denken' (manana) moet hier als genoemd 

worden beschouwd (in de zin van: 'waar men niets anders denkt'). Want 

'begrijpen/weten' (vijānāti) wordt meestal voorafgegaan door denken. Daarom 

zegt de tekst: 'En niets anders begrijpt'. Hij die dit kenmerk heeft, is de 

Bhūman. 

Vraag: Wordt hier bedoeld dat men in het Oneindige simpelweg 'geen ander' 

ziet (afwezigheid van objecten), óf wordt bedoeld dat men 'geen ander ziet, 

maar wel het Zelf ziet' (zichzelf als object ziet)?  

Antwoord: Wat maakt het uit?  

Tegenstander: Als je zegt dat het slechts de afwezigheid van het zien van iets 

anders is, dan beschrijf je het Oneindige als iets dat verschilt van de wereldse 

dualiteit (dvaita-saṃvyavahāra). Maar als je zegt dat men 'het Zelf ziet' (door 

het verbod op het zien van iets anders), dan accepteer je nog steeds een 

onderscheid tussen handeling (zien), dader en resultaat binnen het Ene.  

Śaṅkara: Als dat zo is, wat is dan de fout? 

Tegenstander: De fout is dat Saṁsāra (dualiteit) dan niet stopt. Want Samsara 

is het onderscheid tussen dader, handeling en resultaat. 

Tegenstander: Maar misschien is het onderscheid tussen dader en handeling 

binnen de Eenheid van het Zelf anders dan Saṁsāra? 

Śaṅkara: Nee. Als men accepteert dat het Zelf Een en zonder kenmerken 

(nirviśeṣa) is, dan is het accepteren van onderscheid in zien, dader, etc. slechts 

een spel met woorden. (Je kunt niet zeggen "Het is Eén" en tegelijkertijd "Ik zie 

mijzelf", want dan is er een 'ik' en een 'mijzelf'). 

Tegenwerping: Maar als je zegt dat er 'niets anders gezien wordt', dan worden 

de woorden 'waar' (yatra) en 'ziet niets anders' zinloos. (Want 'waar' impliceert 

een locatie/situatie). Net zoals men in de wereld zegt: 'In dit lege huis ziet hij 
niemand anders'. Dat impliceert dat hij wél de pilaren en zichzelf ziet. Zo ook 

hier? 

Śaṅkara: Nee. Vanwege de instructie van eenheid: 'Dat zijt gij' (Tat Tvam Asi). 

Een onderscheid tussen drager (locatie) en dat wat gedragen wordt, is niet 

logisch. En omdat in het zesde hoofdstuk is vastgesteld: 'Het Bestaande is Eén, 



360                                       HOOFDSTUK VII 

 

zonder tweede'. En vanwege teksten als 'Onzichtbaar', 'Zijn vorm staat niet 

binnen het gezichtsveld' (Tai.II.7.1), 'Wie zou de Kenner kunnen kennen?'(Bṛ. 

II.4.14). Daarom is 'zien' enzovoort in het eigen Zelf onmogelijk. 

Vraag: Dan is de kwalificatie 'Waar...' (yatra) toch zinloos? 

Antwoord: Nee. Het is bedoeld in relatie tot het onderscheid dat door 

Onwetendheid (Avidyā) is gecreëerd. In de staat van onwetendheid zie je 

anderen. De tekst gebruikt de taal van onwetendheid ("waar men ziet") om 

diezelfde onwetendheid te ontkennen ("men ziet niets anders"). Het is een 

negatieve definitie. 

De samengevatte betekenis is: In het Oneindige bestaat geen wereldse omgang 

(saṃsāra-vyavahāra). 'Maar waar men iets anders ziet... dat is het Kleine 

(Alpam)'. Dat wil zeggen: dat wat bestaat in de tijd van onwetendheid. Zoals 

een object in een droom: het bestaat alleen zolang de droom duurt. Zo is [het 

Kleine]. Daarom is het 'Sterfelijk' (Martyam) — vernietigbaar, net als een 

droomobject. Het tegenovergestelde daarvan is het Oneindige; Dat is het 

Onsterfelijke. 

[Nārada vraagt:] 'Heer, waarin is dat Oneindige — met zulke kenmerken — 

gevestigd/gefundeerd?' [Sanatkumāra antwoordt:] 'In zijn eigen grootheid (sve 

mahimni)'.  Oftewel: in zijn eigen macht/heerlijkheid (vibhūti). 'Of, indien u een 

fundering op een bepaalde plek wenst, of als u naar de Absolute Werkelijkheid 

vraagt... ...dan zeggen wij: [Nee], Hij is zelfs niet in grootheid gevestigd'. De 

betekenis is: Het Oneindige is ongevestigd (apratiṣṭhita) en op niets steunend 

(anāśrita). 

 

go 'śvam iha mahimety ācakṣate hastihiraṇyaṃ dāsabhāryaṃ kṣetrāṇy 

āyatanānīti | nāham evaṃ bravīmi | bravīmīti hovāca | anyo hy anyasmin 

pratiṣṭhita iti || ChUp_7,24.2 || 

2. 'Hier [in de wereld] noemt men koeien en paarden 'grootheid' (mahimā); 

evenals olifanten en goud, dienaren en vrouwen, velden en huizen. Ik 

spreek niet op die manier (na aham evaṃ bravīmi) — ik zeg dit, sprak hij: 

Want [in die gevallen] rust het ene op het andere.' 

Indien het Oneindige in zijn eigen grootheid gevestigd is [zoals in het vorige 

vers gezegd], hoe wordt er dan gezegd dat het 'ongevestigd' (apratiṣṭha) is? 

Luister: 

Hier [in de wereld] noemt men koeien, paarden enzovoort 'grootheid'. 

Grammaticale noot: go-'śvam is een samenstelling in het enkelvoud die een paar 

of groep aanduidt, dus koeien én paarden). Het is overal bekend dat koeien, 



HOOFDSTUK VII                                            361 

 

paarden, enzovoort, grootheid zijn. Chaitra [een willekeurige persoon/eigenaar] 

is daarvan afhankelijk (tad-āśrita) en is daarin gevestigd (tat-pratiṣṭha). Ik zeg 

niet dat het Oneindige op die manier — net als Chaitra — steunt op een 

grootheid die anders is dan Zichzelf (svato 'nyam). De reden (hetu) hiervoor 

wordt gegeven in de zin: 'Want [in de wereld] rust het ene op het andere'. Dit 

verbindt zich met de eerdere ontkenning: Ik spreek niet over een situatie waarin 

X op Y rust). 'Maar ik spreek zó', sprak hij... (Dit leidt naar het volgende vers 

dat begint met 'Hij is waarlijk beneden...', waarin de ware aard van het 

Oneindige wordt beschreven). 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya caturviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vierentwintigste deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk 

in de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 25 

sa evādhastāt sa upariṣṭāt sa paścāt sa purastāt sa dakṣiṇataḥ sa uttarataḥ | 

sa evedaṃ sarvam iti | athāto 'haṃkārādeśa eva | aham evādhastād aham 

upariṣṭād ahaṃ paścād ahaṃ purastād ahaṃ dakṣiṇato 'ham uttarato 'ham 

evedaṃ sarvam iti || ChUp_7,25.1 || 

1. 'Hij [het Oneindige] is waarlijk beneden. Hij is boven. Hij is achter. Hij 

is voor. Hij is in het zuiden. Hij is in het noorden. Hij is waarlijk dit Alles. 

Nu dan: de instructie via het Ik-besef (ahaṃkāra-ādeśa): "Ik ben waarlijk 

beneden. Ik ben boven. Ik ben achter. Ik ben voor. Ik ben in het zuiden. Ik 

ben in het noorden. Ik ben waarlijk dit Alles."' 

Vraag: Waarom wordt er gezegd dat Hij nergens gevestigd is'? 

Antwoord: Omdat de Bhūman (het Oneindige) Zelf [datgene is wat zich] 

beneden [bevindt]. Er bestaat niets anders dan Hij waarin Hij gevestigd zou 

kunnen zijn. Zo is het ook met 'boven', enzovoort; dat is gelijk. Want als er iets 

anders dan de Bhūman zou zijn, dan zou de Bhūman daarin gevestigd kunnen 

zijn. Maar dat [andere] bestaat niet. Hij is waarlijk Alles. Daarom, om die 

reden, is Hij nergens [in iets anders] gevestigd. 

Vanwege de aanduiding [in 7.24.1]: 'Waar men niets anders ziet' (wat een 

onderscheid suggereert tussen de locatie en de waarnemer), en vanwege de 
indirecte aanduiding (parokṣa-nirdeśa): 'Hij is waarlijk beneden' (in de derde 

persoon)... ...zou bij iemand de twijfel (āśaṅkā) kunnen ontstaan dat de Bhūman 

verschillend is van de Ziener, de individuele ziel (Jīva). Opdat die twijfel er niet 

moge zijn, volgt nu, onmiddellijk daarna, de 'instructie via het Ik-besef' 

(ahaṃkāra-ādeśa). Dat wil zeggen: er wordt onderwezen door middel van het 



362                                       HOOFDSTUK VII 

 

Ik (Ahaṃkāra). Om de niet-verschillendheid (ananyatva) van de Ziener [en het 

Oneindige] te tonen, wordt het Oneindige aangeduid met het Ik, [in de 

woorden]: 'Ik ben waarlijk beneden', enzovoort. 

 

athāta ātmādeśa eva | ātmaivādhastād ātmopariṣṭād ātmā paścād ātmā 

purastād ātmā dakṣiṇata ātmottarata ātmaivedaṃ sarvam iti | sa vā eṣa evaṃ 

paśyann evaṃ manvāna evaṃ vijānann ātmaratir ātmakrīḍa ātmamithuna 

ātmānandaḥ sa svarāḍ bhavati | tasya sarveṣu lokeṣu kāmacāro bhavati | atha 

ye 'nyathāto vidur anyarājānas te kṣayyalokā bhavanti | teṣāṃ sarveṣu lokeṣv 

akāmacāro bhavati || ChUp_7,25.2 || 

2. 'Nu dan: de instructie via het Zelf (ātmādeśa): Het Zelf is waarlijk 

beneden. Het Zelf is boven. Het Zelf is achter. Het Zelf is voor. Het Zelf is 

in het zuiden. Het Zelf is in het noorden. Het Zelf is waarlijk dit Alles. Hij 

die dit zo ziet, dit zo overdenkt, dit zo begrijpt: Hij die vermaak vindt in 

het Zelf (ātmarati), die speelt met het Zelf (ātmakrīḍa), die paart met het 

Zelf (ātmamithuna), die geluk vindt in het Zelf (ātmānanda): Hij wordt een 

Zelf-Heerser (Svarāḍ). Hij heeft bewegingsvrijheid naar wens in alle 

werelden. Maar zij die het anders weten dan dit, hebben anderen als 

koning (anyarājānaḥ). Hun werelden zijn vergankelijk (kṣayya-lokāḥ). Zij 

hebben geen bewegingsvrijheid in alle werelden.' 

Omdat door onwetenden (aviveki) met het woord 'Ik' (Ahaṃkāra) soms ook het 

samenstel van lichaam en zintuigen wordt aangeduid... ...om die twijfel weg te 

nemen, volgt nu — onmiddellijk daarna — de 'Instructie via het Zelf'. Het 

wordt aangeduid door louter het Zelf, de zuivere aard van het Bestaande (Sat-
svarūpa). Ziende dat het Zelf alleen overal alles is — Eén, ongeboren, 

allesdoordringend als de ruimte (vyoma-vat), vol en leeg van alles wat 'ander' 

is... ...hij, deze kenner, door middel van reflectie en inzicht (manana-vijñāna): 

- Is Ātmarati (Vermaak in het Zelf): Hij wiens vermaak (rati / ramaṇa) 

uitsluitend in het Zelf ligt. 

 -Is Ātmakrīḍa (Speler met het Zelf): (Onderscheid tussen Rati en Krīḍā:) Rati 

is plezier dat beperkt is tot het lichaam (innerlijk). Krīḍā (spel) wordt verricht 

met externe middelen. In de wereld ziet men dat men speelt met vrouwen en 

vrienden. Maar voor de kenner is dat niet zo. De betekenis is: voor hem worden 

beide (innerlijk en uiterlijk plezier) uitsluitend veroorzaakt door de kennis van 

het Zelf. 

- Is Ātmamithuna (Paring met het Zelf): Paring is het geluk dat voortkomt uit 

een twee-eenheid (partner). Ook dat is voor de kenner onafhankelijk van een 

tweede (dvandva-nirapekṣa). 



HOOFDSTUK VII                                            363 

 

- Is Ātmānanda (Geluk in het Zelf): Het geluk van onwetenden wordt 

veroorzaakt door geluid en andere zintuiglijke objecten. Voor de kenner is dat 

niet zo. De betekenis is: Alles wordt voor hem uitsluitend door het Zelf 

veroorzaakt, altijd en op alle manieren. Hij is onafhankelijk van externe 

objecten die [normaal] de oorzaak zijn van lichamelijk leven en genot. 

Hij, de kenner met deze kenmerken, is tijdens zijn leven al gezalfd (abhiṣikta) 

in Soevereiniteit (Svārājya). Ook wanneer het lichaam valt, blijft hij een Zelf-

Heerser (Svarāḍ). Omdat hij dit is, daarom heeft hij bewegingsvrijheid naar 

wens in alle werelden. (Bij de vorige niveaus, zoals Prāṇa, werd gezegd: 'Daar 

is zijn vrijheid', oftewel beperkt tot dat niveau. Maar omdat hier de staat van 

'Geen-Heerser-hebben' (autonomie) bereikt is, wordt de beperking opgeheven). 

Maar zij die het anders weten dan dit — anders dan de beschreven visie, 

oftewel het tegenovergestelde, en het niet goed (samyak) weten zoals 

beschreven: Zij zijn Anyarājānaḥ (Die anderen als koning hebben). Dat wil 

zeggen: zij hebben een ander, een hoogste [god/heerser], als hun meester 

(svāmī)." (Ze zijn afhankelijk/slaaf). Bovendien: 'Hun werelden zijn 

vergankelijk (kṣayya)'. Omdat de visie van dualiteit (bheda-darśana) slechts 

'kleine' (alpa) objecten betreft, en omdat we gezegd hebben: 'Wat klein is, dat is 

sterfelijk' (7.24.1). Daarom: zij die dualiteit zien, hebben vergankelijke 

werelden, in overeenstemming met hun eigen visie. En daarom hebben zij geen 

bewegingsvrijheid in alle werelden. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya pañcaviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vijfentwintigste deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk 

in de Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 26 

tasya ha vā etasyaivaṃ paśyata evaṃ manvānasyaivaṃ vijānata ātmataḥ 

prāṇa ātmata āśātmataḥ smara ātmata ākāśa ātmatas teja ātmata āpa ātmata 

āvirbhāvatirobhāvāv ātmato 'nnam ātmato balam ātmato vijñānam ātmato 

dhyānam ātmataś cittam ātmataḥ saṃkalpa ātmato mana ātmato vāg ātmato 

nāmātmato mantrā ātmataḥ karmāṇy ātmata evedaṃ sarvam iti || 

ChUp_7,26.1 || 

1. 'Voor hem waarlijk, die dit aldus ziet, die dit aldus overdenkt, die dit 

aldus begrijpt: Is de Levensadem (Prāṇa) uit het Zelf (ātmataḥ). Is Hoop 

uit het Zelf. Is Geheugen uit het Zelf. Is Ruimte uit het Zelf. Is Vuur uit het 

Zelf. Is Water uit het Zelf. Zijn verschijnen en verdwijnen (āvirbhāva-

tirobhāvau) uit het Zelf. Is Voedsel uit het Zelf. Is Kracht uit het Zelf. Is 

Kennis (Vijñāna) uit het Zelf. Is Meditatie uit het Zelf. Is Intelligentie 



364                                       HOOFDSTUK VII 

 

(Citta) uit het Zelf. Is Wilskracht (Saṃkalpa) uit het Zelf. Is Geest (Manas) 

uit het Zelf. Is Spraak uit het Zelf. Is Naam uit het Zelf. Zijn de Mantra's 

uit het Zelf. Zijn de Handelingen (Karmāṇi) uit het Zelf. Is dit Alles 

waarlijk uit het Zelf.' 

De passage 'Voor hem waarlijk...' verwijst naar de eerder besproken Kenner 

(vidvān) die Soevereiniteit (svārājya) heeft bereikt. Vóór de kennis van het Zelf 

als het Bestaande (Sat-Ātma-vijñāna), [leek het alsof] het ontstaan en vergaan 

van alles — beginnend bij Prāṇa en eindigend bij Naam — plaatsvond vanuit 

het Bestaande (Sat) dat anders was dan het eigen zelf. Zoals in hoofdstuk 6: 

"Het Bestaande schiep Vuur", etc. Dat klonk als een externe Schepper). Maar 

nu de kennis van het Zelf als het Bestaande aanwezig is (sad-ātmā-vijñāne tu 

sati), [ziet hij dat] ze uitsluitend uit het eigen Zelf voortkomen. Evenzo komen 

alle andere handelingen (vyavahāra) voor de kenner voort uit het Zelf alleen. 

 

tad eṣa ślokaḥ | na paśyo mṛtyuṃ paśyati na rogaṃ nota duḥkhatām | sarvaṃ 

ha paśyaḥ paśyati sarvam āpnoti sarvaśaḥ | iti | sa ekadhā bhavati tridhā 

bhavati pañcadhā | saptadhā navadhā caiva punaś caikādaśa smṛtaḥ | śataṃ 

ca daśa caikaś ca sahasrāṇi ca viṃśatiḥ | āhāraśuddhau sattvaśuddhiḥ | 

sattvaśuddhau dhruvā smṛtiḥ | smṛtilambhe sarvagranthīnāṃ vipramokṣaḥ | 

tasmai mṛditakaṣāyāya tamasas pāraṃ darśayati bhagavān sanatkumāraḥ | 

taṃ skanda ity ācakṣate || ChUp_7,26.2 || 

Hierover is dit vers: 

'De Ziener (Paśya) ziet de dood niet, noch ziekte, noch lijden. De Ziener 

ziet waarlijk Alles; hij verkrijgt Alles, overal. Hij is één (ekadhā), hij wordt 

drievoudig, vijfvoudig, zevenvoudig en negenvoudig. Vervolgens wordt hij 

elfvoudig genoemd, en honderdtien, en duizend-en-twintig. Wanneer het 

voedsel/de waarneming zuiver is (āhāra-śuddhau), wordt de natuur/geest 

zuiver (sattva-śuddhi). Wanneer de geest zuiver is, wordt de herinnering 

(smṛti) standvastig. Wanneer de herinnering verkregen is, worden alle 

knopen (granthi) losgemaakt. Aan hem, wiens onzuiverheden (kaṣāya) 

waren weggewassen (mṛdita), toont de Heer Sanatkumāra de overkant van 

de duisternis (tamas). Men noemt hem Skanda. Men noemt hem Skanda.' 

Bovendien is er over dit onderwerp ook dit vers (mantra): 'De Ziener' — 

oftewel de Kenner (Vidvān) die ziet zoals beschreven — 'ziet de dood niet'. 
Noch [ziet hij] ziekte — zoals koorts enzovoort — noch de staat van lijden. 'De 

Ziener ziet waarlijk Alles'. Omdat hij Alles als het Zelf ziet. Daardoor verkrijgt 

hij Alles, op alle manieren (sarva-prakāraiḥ). 



HOOFDSTUK VII                                            365 

 

Bovendien: die Kenner is vóór de differentiatie van de schepping waarlijk Eén. 

En ten tijde van de schepping (sṛṣṭi-kāle) wordt hij, door differentiaties in drie 

enzovoort, oneindig veelvoudig (ananta-bheda-prakāra). En ten tijde van de 

ontbinding (saṃhāra) keert hij terug tot de Wortel, zijn eigen absolute eenheid. 

[Dit toont aan dat] hij volkomen onafhankelijk (svatantra) is. Op deze wijze 

prijst de tekst de Kennis door het resultaat te tonen, om het aantrekkelijk te 

maken (prarocayan). 

Nu wordt het middel (sādhana) onderwezen dat de oorzaak is voor de juiste 

manifestatie van de beschreven Kennis (net als de zuiverheid van een spiegel de 

oorzaak is voor de reflectie van het gezicht): 

'Bij zuiverheid van Āhāra'. Wat 'tot zich genomen wordt' (āhriyate), is Āhāra. 

Dit is de kennis van objecten (geluid, etc.) die voor het genot van de genieter 

wordt opgenomen. De 'Zuiverheid van Āhāra' is de zuiverheid van die 

zintuiglijke kennis (viṣaya-vijñāna). De betekenis is: kennis van objecten die 

niet besmet (asaṃsṛṣṭa) is door gebreken als begeerte (rāga), afkeer (dveṣa) of 

verblinding (moha). 

Wanneer die Āhāra zuiver is, ontstaat er zuiverheid — helderheid (nairmalya) 

— van het Sattva, oftewel het innerlijk orgaan (antaḥkaraṇa) van de persoon. 

En bij zuiverheid van het Sattva (de geest), ontstaat er een standvastige 

(dhruvā), ononderbroken herinnering (smṛti) aan het Oneindige Zelf (Bhūman) 

zoals dat begrepen is.  

En wanneer die herinnering verkregen is, volgt de volledige losmaking 

(vipramokṣa) — de vernietiging — van alle knopen (granthi) in het hart. Deze 

knopen zijn de banden van onwetendheid (avidyā), die verhard zijn door de 

indrukken (vāsanā) van ervaringen in vele vorige levens. 

Omdat deze opeenvolging (Geest => Herinnering => Bevrijding) geworteld is 

in Āhāra-śuddhi, daarom moet die zuiverheid beoefend worden. Nadat de tekst 

de gehele betekenis van de leer volledig heeft uiteengezet, sluit hij het verhaal 

af: 'Aan hem [Nārada], wiens onzuiverheden (kaṣāya) waren 

weggewassen/vernietigd (mṛdita)...' Kaṣāya (vuil) verwijst naar gebreken als 

begeerte en afkeer, omdat ze het gemoed kleuren (rañjana), net als hars een 

boom kleurt. Dat vuil was weggewassen door het 'loog' (kṣāra) van Kennis, 

Onthechting en Beoefening... ...aan hem, die waardig (yogya) was, toonde de 

Heer Sanatkumāra de 'overkant van de duisternis' — de Ultieme Werkelijkheid 
(Paramārtha-tattva), voorbij de onwetendheid (tamas). 

Wie is die Heer? Sanatkumāra. (Hij wordt Bhagavān genoemd omdat hij de 

oorsprong en ondergang van wezens kent, en kennis en onwetendheid). 



366                                       HOOFDSTUK VII 

 

Diezelfde god Sanatkumāra noemen de kenners 'Skanda'. De herhaling is om 

het einde van het hoofdstuk aan te duiden. 

iti chāndogyopaniṣadi saptamādhyāyasya pañcaviṃśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zeswintigste deel (khaṇḍa) van het zevende hoofdstuk. 

En hiermee is het Zevende Hoofdstuk van de toelichting op de Chāndogya 

Upaniṣad voltooid. 

 



HOOFDSTUK VIII                                            367 

 

 

HOOFDSTUK VIII 

 

Hoewel in het zesde en zevende hoofdstuk begrepen is dat Brahman vrij is van 

onderscheid in richting, plaats en tijd, dat het Bestaande Eén is zonder tweede 

en dat het Zelf dit alles is... ...toch is het voor mensen met een traag/beperkt 

verstand (manda-buddhi) — wier geest gewend is aan het idee dat objecten 

verschillen in richting, plaats, enzovoort — niet mogelijk om de geest 

plotseling te richten op de Ultieme Werkelijkheid (Paramārtha). En zonder 

Brahman te bereiken, is er geen vervulling van het menselijk doel (puruṣārtha). 

Daarom, om Dat te bereiken, moet een specifieke plaats — de Lotus van het 

Hart — onderwezen worden. En hoewel de Werkelijkheid van het Zelf (Ātma-

tattva) het object is van het zuivere begrip van het Bestaande en vrij is van 

eigenschappen (nirguṇa)... ...toch, omdat mensen met een beperkt verstand 

verlangen naar het bezit van eigenschappen, moeten eigenschappen zoals 'Het 

hebben van ware verlangens' (Satyakāma, zie 8.1.5) verteld worden. 

Evenzo: hoewel voor de kenners van Brahman de onthouding (uparama) van 

zintuiglijke objecten zoals vrouwen vanzelf gaat... ...toch, omdat de dorst naar 

objecten, ontstaan door de gewoonte van het genieten in vele levens, niet 

plotseling gestopt kan worden, moeten specifieke middelen (sādhana) zoals 

celibaat (brahmacarya) voorgeschreven worden. En hoewel voor de kenners 

van de Eenheid van het Zelf de concepten van 'reiziger', 'reis' en 'bestemming' 

niet bestaan (omdat bij de vernietiging van onwetendheid men slechts in het 

eigen Zelf rust, als bliksem in de lucht of vuur zonder brandstof)... ...toch moet 

voor degenen wiens geest doordrenkt (vāsita) is met het idee van 'reiziger en 

reis' en die mediteren op Brahman met eigenschappen in het hart, de Weg 

(Gati) via de ader in het hoofd (mūrdhanya nāḍī) verteld worden.  

Daarom vangt dit Achtste Hoofdstuk aan. Want het non-duale, Bestaande, 

Ultieme Brahman — vrij van onderscheid in richting, plaats, eigenschap, reis en 

resultaat — verschijnt aan de trage geesten als ware het niet-bestaand (asat iva). 

De Schrifttekst (Śruti) denkt: 'Laat hen eerst maar op het pad van het Bestaande 

(San-mārga) komen [via ritueel/meditatie]; daarna zal ik hen langzaam de 

Ultieme Werkelijkheid laten begrijpen'. 

 

atha yad idam asmin brahmapure daharaṃ puṇḍarīkaṃ veśma daharo 

'sminn antarākāsaḥ | tasmin yad antas tad anveṣṭavyaṃ tad vāva 

vijijñāsitavyam iti || ChUp_8,1.1 || 

1. Nu dan: in deze Stad van Brahman (Brahmapura) is een klein lotus-huis 

(daharaṃ puṇḍarīkaṃ veśma). Daarin is een kleine binnenruimte (antara-



368                                        HOOFDSTUK VIII 

 

ākāśa). Wat zich daarbinnen bevindt, dat dient men te zoeken. Dat dient 

men waarlijk te begeren te kennen. 

'Nu dan' (atha): na het besprokene in de voorgaande hoofdstukken: 'Wat dit 

kleine (daharam/alpam) lotus-huis is...' Het lijkt op een lotus (puṇḍarīka). Het 

is als een huis (veśma), omdat het poortwachters enzovoort heeft. 'In deze Stad 

van Brahman (Brahmapura)' — [oftewel] in het lichaam. Net zoals een koning 

een stad heeft die vol is met diverse onderdanen/functionarissen, zo is dit 

lichaam voorzien van diverse zintuigen, geest en intellect die werken ten 

behoeve van de meester (svāmī / het Zelf). Daarom heet het 'Stad van Brahman'. 

En zoals er in een stad een paleis (veśma) voor de koning is, zo is er in deze 

Stad van Brahman (het lichaam) een klein paleis: de plaats waar Brahman 

waargenomen/gerealiseerd wordt (upalabdhi-adhiṣṭhānam). (Net zoals de [god] 

Viṣṇu [vereerd wordt] in de Śālagrāma-steen). Want er is [eerder] gezegd dat 

het Brahman, genaamd het Bestaande (Sat), dit lichaam is binnengegaan met 

het Levende Zelf (Jīva) voor de differentiatie van naam en vorm. Daarom wordt 

Brahman waargenomen in dit lotus-huis van het hart, door hen die hun 

zintuigen hebben ingetrokken, die onthecht zijn van buitenwereldse objecten, en 

die (zoals later gezegd wordt) mediteren op de eigenschappen. 

'Daarin is een kleine binnenruimte (antara-ākāśa)'. Omdat het huis (het hart) 

klein is, is de ruimte daarbinnen nog kleiner. Met 'Binnenruimte' wordt hier 

Brahman bedoeld, dat de naam 'Ruimte' (Ākāśa) draagt. (Want de tekst zal later 

zeggen: "Ruimte is waarlijk Zijn naam"). (VIII.14.1) En omdat Brahman, net 

als fysieke ruimte, lichaamsloos, subtiel en alomtegenwoordig is. 'Wat zich 

daarbinnen bevindt — in het midden van die Ruimte (Brahman) — dat moet 

gezocht worden'. 'Dat moet men waarlijk begeren te kennen'. Dat wil zeggen: 

men moet het zoeken en direct realiseren (sākṣāt-karaṇīyam) door middelen 

zoals het benaderen van een leraar en luisteren. 

 

taṃ ced brūyur yad idam asmin brahmapure daharaṃ puṇḍarīkaṃ veśma 

daharo 'sminn antarākāśaḥ kiṃ tad atra vidyate yad anveṣṭavyaṃ yad vāva 

vijijñāsitavyam iti | sa brūyāt || ChUp_8,1.2 || 

2. Indien zij [de leerlingen] tot hem zouden zeggen: 'Aangezien in deze 

Stad van Brahman [het lichaam] een klein lotus-huis is, en daarin een 

kleine binnenruimte: wat bevindt zich daar dan, dat gezocht moet worden 

en dat men waarlijk moet begeren te kennen?' Dan dient hij te zeggen: 

Indien de leerlingen (antevāsinaḥ) tegen de leraar, die zo gesproken heeft, 

zouden zeggen — oftewel bezwaar zouden maken (codayeyuḥ) — : Hoe [luidt 

hun bezwaar]?  'Aangezien deze Stad van Brahman begrensd/beperkt 

(paricchinna) is, en daarbinnen een klein lotus-huis is, en de ruimte daarbinnen 



HOOFDSTUK VIII                                            369 

 

nóg kleiner (alpatara) is...'  'Wat zou er in dat lotus-huis kunnen zijn?' 'Wat zou 

er kunnen bestaan in die ruimte die nog kleiner is dan dat?' — zo vragen zij. 

'Een kleine binnenruimte daarin... wat bevindt zich daar?' De bedoeling [van 

hun vraag] is: 'Er bevindt zich daar helemaal niets (na kiñcana)'. Of, zelfs als er 

wel iets zou zijn ter grootte van een jujube-bes (badara), wat voor resultaat 

(phala) zou het zoeken of het willen weten daarvan hebben voor de zoeker? 

(Met andere woorden: Waarom zouden we moeite doen voor iets 

onbeduidends?) Daarom, [omdat de leerlingen denken] dat er geen nut 

(prayojana) is met betrekking tot wat daar gezocht moet worden... ...tegen hen 

die zo spreken, moet die leraar [het volgende] zeggen. Dit is de uitspraak van de 

Schrift. 

 

yāvān vā ayam ākāśas tāvān eṣo 'ntarhṛdaya ākāśaḥ | ubhe 'smin 

dyāvāpṛthivī antar eva samāhite | ubhāv agniś ca vāyuś ca sūryācandramasāv 

ubhau vidyun nakṣatrāṇi | yac cāsyehāsti yac ca nāsti sarvaṃ tad asmin 

samāhitam iti || ChUp_8,1.3 || 

3. Zo groot als deze ruimte (ākāśa) [hier buiten] is, zo groot is deze ruimte 

binnen in het hart. Zowel hemel als aarde zijn daarbinnen samengebracht 

(samāhite); zowel vuur als wind, zowel zon als maan, bliksem en sterren. 

Wat er van hem [de mens] hier is, en wat er niet is: dat alles is daarin 

samengebracht. 

[De leraar zegt:] Luister: 

Wat jullie daar zeiden — 'Omdat de ruimte binnen in de lotus klein is, moet wat 

daarin verblijft nog kleiner zijn' — dat is onjuist (asat). Want ik noemde het 'de 

kleine ruimte daarbinnen' niet omdat ik meende dat de Ruimte (Kha / Ākāśa), 

die het huis van de lotus is binnengegaan, kleiner is dan de lotus zelf." 

Wat dan wel? 

'De lotus [het hart] is klein. Het innerlijk orgaan (antaḥkaraṇa / geest), dat 

daarin verblijft en zich naar die lotus voegt, wordt begrensd door de ruimte van 

de lotus. In dat [innerlijk orgaan], wanneer het gezuiverd is, en wanneer yogi's 

hun zintuigen hebben teruggetrokken, wordt Brahman waargenomen 

(upalabhyate). [Hij wordt waargenomen] in die specifieke maat, als de 

verschijning van zijn eigen aard (svarūpa-avabhāsa), als het heldere licht van 

bewustzijn (vijñāna-jyotis). [Dit is] net als een reflectie in helder water of in een 

zuivere spiegel. Alleen vanwege de beperkende bepaling (upādhi) van het 

innerlijk orgaan, zei ik: 'Een kleine ruimte daarbinnen'. Maar op zichzelf 

beschouwd (svatas tu): Zo groot als deze welbekende, fysieke (bhautika) ruimte 

qua omvang is, zo groot is deze ruimte binnen in het hart, waarin — zoals wij 

zeiden — men moet zoeken en die men moet begeren te kennen. En zelfs de 



370                                        HOOFDSTUK VIII 

 

uitspraak 'Zo groot als...' is niet bedoeld om te zeggen dat [Brahman] slechts 

een omvang heeft die gelijk is aan de ruimte. 

Waarom dan wel?  

'Omdat er geen enkel ander voorbeeld (dṛṣṭānta) bestaat dat vergelijkbaar is 

met Brahman [om Zijn oneindigheid aan te duiden].' 

'Hoe weten we dat Brahman niet slechts gelijk is aan [fysieke] ruimte?'  

Uit Schriftteksten zoals: 'Door wie de ruimte, de hemel en de aarde omhuld zijn' 

(Mahānārāyaṇa Up. 1.3), 'Uit dit Zelf ontstond de Ruimte' (Taittirīya 2.1), en 'In 

dit Onvergankelijke, O Gārgī, is de ruimte geweven' (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 

3.8.11).' (Dit bewijst dat Brahman groter/oorspronkelijker is dan ruimte). 

Bovendien: zowel hemel als aarde zijn daarin — in de Brahman-Ruimte, die 

specifiek gemaakt is door de upādhi van het intellect — 'samengebracht' 

(samāhite). Dat wil zeggen: goed geplaatst/gevestigd. Zoals eerder gezegd: 'Als 

spaken in een naaf'. Evenzo zijn zowel vuur als wind, enzovoort, daarin 

samengebracht. Dit is gelijk [aan eerdere uitleg]. 

En wat van deze mens — de belichaamde — hier in de wereld bestaat als 'het 

zijne' (ātmīyatvena).. ...en wat niet bestaat als 'het zijne' [op dit moment]: Met 

'wat niet is' wordt bedoeld: wat verloren is gegaan (naṣṭam) of wat in de 

toekomst nog zal komen (bhaviṣyat). Het betekent niet dat wat absoluut niet 

bestaat (atyantam asat, zoals de hoorns van een haas). Want het is onmogelijk 

dat zoiets in de Hart-Ruimte samengebracht zou zijn. 

 

taṃ ced brūyur asmiṃś cedaṃ brahmapure sarvaṃ samāhitaṃ sarvāṇi ca 

bhūtāni sarve ca kāmā yad enaj jarā vāpnoti pradhvaṃsate vā kiṃ tato 

'tiśiṣyata iti || ChUp_8,1.4 || 

4. Indien zij [de leerlingen] tot hem zouden zeggen: 'Als in deze Stad van 

Brahman [het lichaam] dit alles samengebracht is, en alle wezens en alle 

verlangens: wanneer dan de ouderdom dit [lichaam] bereikt, of wanneer 

het vergaat (pradhvaṃsate), wat blijft er dan van over?' 

Indien de leerlingen wederom zouden spreken tot hem [de leraar] die aldus 

gesproken had: 'Als in deze' — zoals beschreven, [namelijk] in de Binnenruimte 

(Antarākāśa) die aangeduid wordt als de Stad van Brahman — 'dit alles 

samengebracht is, en alle wezens en alle verlangens...'  

Vraag: Hoe kunnen de leerlingen spreken over 'verlangens' (kāmāḥ), terwijl die 

niet expliciet door de leraar genoemd waren?  

Antwoord: Dit is geen fout. Want met de woorden 'wat er hier van hem is en 

wat er niet is' [in het vorige vers], zijn de verlangens wel degelijk door de leraar 

genoemd. Bovendien zijn verlangens ook genoemd door het woord 'Alles' 



HOOFDSTUK VIII                                            371 

 

(sarvam). 'Wanneer — op welk tijdstip — dit lichaam, genaamd de Stad van 

Brahman, door ouderdom bereikt wordt' — oftewel door verval van 

levenskracht, gekenmerkt door rimpels, grijs haar, enzovoort... 'Of wanneer het 

door wapens en dergelijke verwond wordt en vergaat — uiteenvalt/vernietigd 

wordt —' 'Wat blijft er dan anders (anyat) over dan dat [vernietigde lichaam]?' 

Net zoals melk, yoghurt of olie die zich in een pot bevinden, [verloren gaan] bij 

de vernietiging van de pot... ...zo is de gedachte dat bij de vernietiging van het 

lichaam, ook datgene wat in het lichaam verblijft [de Ruimte/Brahman] 

vernietigd wordt, omdat de drager/basis (āśraya) ervan vernietigd is. Wanneer 

aldus vernietiging plaatsvindt, wat blijft er dan over (bestaan) dat verschilt van 

het genoemde? De implicatie [van de vraag] is: er blijft helemaal niets over. 

 

sa brūyāt | nāsya jarayaitaj jīryati na vadhenāsya hanyate | etat satyaṃ 

brahmapuram asmin kāmāḥ samāhitāḥ | eṣa ātmāpahatapāpmā vijaro 

vimṛtyur viśoko vijighatso 'pipāsaḥ satyakāmaḥ satyasaṃkalpaḥ | yathā hy 

eveha prajā anvāviśanti yathānuśāsanam | yaṃ yam antam abhikāmā 

bhavanti yaṃ janapadaṃ yaṃ kṣetrabhāgaṃ taṃ tam evopajīvanti || 

ChUp_8,1.5 || 

5. Hij [de leraar] dient te zeggen: 'Niet door de ouderdom van dit [lichaam] 

veroudert dit [Brahman]. Niet door de dood/vernietiging van dit [lichaam] 

wordt dit gedood. Dit is de ware Stad van Brahman. Daarin zijn de 

verlangens samengebracht. Dit is het Zelf (Ātman), vrij van zonde/kwaad 

(apahatapāpmā), vrij van ouderdom (vijara), vrij van dood (vimṛtyu), vrij 

van verdriet (viśoka), vrij van honger (vijighatsa), vrij van dorst (apipāsa), 

met ware verlangens (satyakāma) en met een ware wil (satyasaṃkalpa). 

Want net zoals de schepselen hier [in de wereld] bevelen opvolgen 

(anvāviśanti) en zich richten naar het gebod (yathā-anuśāsanam): Naar 

welk doel (antam) ze ook verlangen, welk gewest (janapada), welk stuk land 

(kṣetra-bhāga): van dat alleen leven zij [in afhankelijkheid].' 

Aldus uitgedaagd door de leerlingen, dient de leraar te spreken om hun 

[foutieve] opvatting weg te nemen. 

Hoe? 

'Door de ouderdom van dit lichaam, veroudert dit' — het genoemde Brahman 

genaamd 'Binnenruimte', waarin alles samengebracht is — 'niet'. De betekenis 
is: het ondergaat geen verandering (vikriyate), zoals het lichaam dat wel doet. 

'En niet door de vernietiging' — door de slag van wapens enzovoort — 'van dit 

lichaam, wordt dit [Brahman] gedood'. Als fysieke ruimte (ākāśa) al niet 

gedood kan worden, hoeveel te meer geldt dat dan voor Brahman, dat subtieler 



372                                        HOOFDSTUK VIII 

 

is dan dat, zonder geluid, zonder aanraking, enzovoort? Het wordt niet 

aangeraakt door de gebreken van lichaam en zintuigen.  

'Dit is de ware (satyam) Stad van Brahman'. Brahman is de Stad. Het lichaam 

wordt weliswaar 'Stad van Brahman' genoemd, maar dat is slechts figuurlijk, als 

een aanduiding (upalakṣaṇa) voor Brahman. In werkelijkheid is het lichaam 

onwaar (anṛta), [zoals eerder gezegd:] 'een greep van de spraak, een 

modificatie, een naam'. Maar omdat Brahman in die modificatie — de spruit 

van het lichaam — waargenomen wordt, wordt het [lichaam] in het dagelijks 

spraakgebruik (vyāvahārikam) de Stad genoemd  De ware Stad van Brahman is 

echter dit [Brahman/Binnenruimte] zelf. Omdat Het de basis (āspada) is van 

alle handelingen/transacties. Daarom: In deze Stad van Brahman, die aangeduid 

wordt door de lotus, zijn alle verlangens samengebracht. De bedoeling is: 

Degenen die jullie buiten jezelf zoeken, bevinden zich in jullie eigen Zelf. 

Daarom: beoefen het middel om Dat te bereiken en geef de dorst naar uiterlijke 

objecten op. 

'Dit is het Zelf': dit is uw eigen aard (svarūpa). Luister naar de kenmerken 

daarvan: 'Apahatapāpmā' (Vrij van zonde): Hij wiens zonde/kwaad (pāpmā) — 

genaamd verdienste en ondeugd (dharma-adharma) — vernietigd is. 'Vijara' 

(Vrij van ouderdom): Waarvan ouderdom verdwenen is. 'Vimṛtyu' (Vrij van 

dood). 

Vraag: Dit werd toch al gezegd met 'Het wordt niet gedood'? Waarom wordt 

het herhaald?  

Antwoord: Om de twijfel weg te nemen dat, hoewel het niet met wapens 

gedood kan worden, het misschien wel op een andere manier [natuurlijk] zou 

kunnen sterven.  

(Vervolg:) 'Viśoka' (Vrij van verdriet): Śoka is mentale kwelling (santāpa) 

veroorzaakt door scheiding van geliefde dingen. 'Vijighatsa' (Vrij van honger): 

Vrij van de wens om te eten. 'Apipāsa' (Vrij van dorst): Vrij van de wens om te 

drinken.  

Vraag: Als men zegt 'Vrij van zonde' (oorzaak), zijn ouderdom en verdriet 

(gevolgen) toch automatisch uitgesloten? Waarom dan die aparte 

ontkenningen? 

Antwoord: Om de twijfel weg te nemen dat deze eigenschappen misschien 

natuurlijk (svābhāvika) zijn voor het Zelf [en niet door karma veroorzaakt]. 

Daarom worden ze expliciet ontkend.  

(Vervolg:)  'Satyakāma' (Met ware verlangens): Hij wiens verlangens waar 

(satya) — onfeilbaar (avitatha) — zijn. (De verlangens van wereldse mensen 

zijn feilbaar/vergeefs; die van de Heer (Īśvara) zijn het tegenovergestelde). 



HOOFDSTUK VIII                                            373 

 

'Satyasaṃkalpa (Met ware wil): Hij wiens wil/voornemens (saṃkalpa), die de 

oorzaak zijn van verlangens, eveneens waar zijn. 

Deze verlangens en wil van de Heer worden veroorzaakt door de beperkende 

bepaling (upādhi) van zuivere Sattva. Ze zijn niet van Hemzelf (na svataḥ), 

want de tekst zegt 'Neti, Neti' (Niet dit, niet dat). 

[Over het tweede deel van het vers (de waarschuwing):] Luister naar het gebrek 

(doṣa) dat ontstaat als men dit Zelf niet kent. Het is een voorbeeld (dṛṣṭānta). 

'Zoals hier in de wereld de schepselen volgen (anuvartante)...' Zoals 

onderdanen (prajāḥ) een ander als hun meester beschouwen en 

volgen/gehoorzamen (anvāviśanti) 'overeenkomstig zijn bevel' (yathā-

anuśāsanam)... 'Naar welk doel (antam) ook maar — welk grensgebied 

(pratyantam), welk koninkrijk (janapada), welk stuk land — zij verlangen 

(arthinyaḥ), in overeenstemming met hun eigen idee...' ...van dat gebied alleen 

'leven zij' (upajīvanti) [ze zijn er afhankelijk van]. (Dit is een voorbeeld voor de 

afhankelijkheid/slavernij (a-svātantrya) bij het genieten van de vruchten van 

verdienste voor de onwetende). 

 

tad yatheha karmajito lokaḥ kṣīyata evam evāmutra puṇyajito lokaḥ kṣīyate | 

tad ya ihātmānam ananuvidya vrajanty etāṃś ca satyān kāmāṃs teṣāṃ 

sarveṣu lokeṣv akāmacāro bhavati | atha ya ihātmānam anivudya vrajanty 

etaṃś ca satyān kāmāṃs teṣāṃ sarveṣu lokeṣu kāmacāro bhavati || 

ChUp_8,1.6 || 

6. Net zoals hier [in deze wereld] de wereld die door arbeid (karma) 

gewonnen is, vergaat (kṣīyata); precies zo vergaat daar [in het hiernamaals] 

de wereld die door verdienste (puṇya) gewonnen is.  Daarom: zij die 

hiervandaan vertrekken zonder het Zelf gevonden te hebben (ananuvidya) 

en deze ware verlangens [niet kennende]: voor hen is er in alle werelden 

geen bewegingsvrijheid (akāmacāra). Maar zij die hiervandaan vertrekken 

nadat ze het Zelf gevonden hebben en deze ware verlangens [kennen]: voor 

hen is er in alle werelden bewegingsvrijheid (kāmacāra). 

Nu [volgt] een ander voorbeeld (dṛṣṭānta) betreffende het vergaan daarvan [van 

de werelden]: 'Net zoals hier...', enzovoort. 

Daar [in het voorbeeld]: Zoals hier in de wereld de wereld (het resultaat) 

vergaat — oftewel eindig (antavān) is — voor diezelfde onderdanen (prajā) die 

de bevelen van hun meester volgen en die [hun beloning] door dienstbaarheid 

en dergelijke gewonnen hebben (sevā-ādi-jita), [en] wiens genieting afhankelijk 

is van anderen (parādhīna-upabhoga). 

Nu trekt hij de conclusie voor het onderwerp van vergelijking (dārṣṭāntikam): 

'Precies zo vergaat waarlijk daar [in het hiernamaals] de wereld die door 



374                                        HOOFDSTUK VIII 

 

verdienste (puṇya), zoals het Agnihotra, gewonnen is'. (Omdat ook dat genot 

afhankelijk is van anderen/de goden, moet het wel vergaan). 

Nadat aldus het gebrek (doṣa) van dezen genoemd is, toont hij het onderwerp 

[van de eigenlijke leer] met 'Daarom: zij die...', enzovoort. 'Daarom, zij die hier 

in deze wereld' — [mensen] die bevoegd en geschikt (yogya) zijn voor kennis 

en handeling — 'die vertrekken (vrajanti)' — weggaan uit dit lichaam — 

'zonder het Zelf gevonden te hebben (ananuvidya)'... [Dat wil zeggen:] zonder 

het Zelf, met de beschreven kenmerken, dat door Geschrift en Leraar 

onderwezen is, 'vervolgens te weten' (anuvidya) — oftewel: zonder het tot een 

eigen ervaring (sva-saṃvedyatā) gemaakt te hebben. [En] 'die deze ware 

verlangens' — die de gevolgen zijn van de 'Ware Wil' (Satya-saṃkalpa) en die 

in het eigen Zelf verblijven — '[niet kennende], vertrekken'... 'Voor hen is er in 

alle werelden geen bewegingsvrijheid (akāmacāra)' — er is onvrijheid 

(asvatantratā). De betekenis is: net als voor onderdanen die de bevelen van een 

koning opvolgen. 

Maar de anderen hier in de wereld, die vertrekken nadat ze het Zelf — via het 

onderricht van Geschrift en Leraar — gevonden hebben (anuvidya) — en het 

tot een eigen ervaring gemaakt hebben — en [die] de genoemde ware 

verlangens [kennen]... 'Voor hen is er bewegingsvrijheid in alle werelden'. 

Zoals voor een universeel heerser (sārvabhauma) hier in de wereld.
1
 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya prathamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het eerste deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 2 

sa yadi pitṛlokakāmo bhavati | saṃkalpād evāsya pitaraḥ samuttiṣṭhanti | tena 

pitṛlokena saṃpanno mahīyate || ChUp_8,2.1 || 

1. Indien hij verlangt naar de wereld van de vaderen (pitṛloka), dan rijzen 

de vaderen waarlijk door zijn wil (saṃkalpa) alleen op. Voorzien van die 

wereld van de vaderen, wordt hij groot gemaakt (mahīyate). 

Hoe komt het dat hij bewegingsvrijheid in alle werelden heeft? Er wordt 

gezegd: Hij die het Zelf met de beschreven kenmerken direct gerealiseerd heeft 

                                                        
1 Samenvatting Hoofdstuk 8.1 (Dahara-Vidyā - Inleiding): 1. Brahman woont in de "kleine 

ruimte" van het Hart. 2. Die kleine ruimte is in werkelijkheid even groot als het hele 

universum. 3. Het lichaam sterft, maar die Ruimte (het Zelf) wordt niet oud en sterft niet. 4. 

Alleen het realiseren van dit Zelf en zijn "Ware Verlangens" (Satya Kāma) geeft eeuwige 

vrijheid. Alle andere paden (werk/religie) leiden slechts tot tijdelijk geluk en afhankelijkheid. 

 



HOOFDSTUK VIII                                            375 

 

(sākṣāt-kṛtavān) in het hart... ...en die voorzien is van de middelen (sādhana) 

zoals celibaat, die later beschreven zullen worden... ...en die de ware verlangens 

kent die daarin [in het Zelf] verblijven: Wanneer hij, na het lichaam 

achtergelaten te hebben (tyakta-dehaḥ), verlangt naar de wereld van de 

vaderen... (Met 'vaderen' worden de verwekkers bedoeld. Zij worden 'werelden' 

genoemd omdat zij objecten van genot (bhogya) zijn, in de zin dat ze een 

oorzaak van geluk zijn). 

Wanneer hij een verlangen naar hen heeft — oftewel: de wens tot verbinding 

met die vaderen — : ...dan rijzen de vaderen op — gaan zij een verbinding met 

hem aan — door zijn wil (saṃkalpa) alleen. Vanwege zijn zuivere natuur 

(viśuddha-sattvatayā) bezit hij een 'ware wil' (satya-saṃkalpatva), net als de 

Heer (Īśvara). Voorzien (saṃpannaḥ) van die wereld van de vaderen — 

[oftewel] van dat genot; want saṃpatti betekent het verkrijgen van het gewenste 

— wordt hij 'groot gemaakt' (mahīyate). Dat wil zeggen: hij wordt geëerd 

(pūjyate) of hij groeit/neemt toe (vardhate), oftewel: hij ervaart grootsheid 

(mahimānam). 

 

atha yadi mātṛlokakāmo bhavati | saṃkalpād evāsya mātaraḥ samuttiṣṭhanti | 

tena mātṛlokena saṃpanno mahīyate || ChUp_8,2.2 || 

atha yadi bhrātṛlokakāmo bhavati | saṃkalpād evāsya bhrātaraḥ 

samuttiṣṭhanti | tena bhrātṛlokena saṃpanno mahīyate || ChUp_8,2.3 || 

atha yadi svasṛlokakāmo bhavati | saṃkalpād evāsya svasāraḥ samuttiṣṭhanti 

| tena svasṛlokena saṃpanno mahīyate || ChUp_8,2.4 || 

atha yadi sakhilokakāmo bhavati | saṃkalpād evāsya sakhāyaḥ samuttiṣṭhanti 

| tena sakhilokena saṃpanno mahīyate || ChUp_8,2.5 || 

atha yadi gandhamālyalokakāmo bhavati | saṃkalpād evāsya gandhamālye 

samuttiṣṭhataḥ | tena gandhamālyalokena saṃpanno mahīyate || ChUp_8,2.6 

|| 

atha yady annapānalokakāmo bhavati | saṃkalpād evāsyānnapāne 

samuttiṣṭhataḥ | tenānnapānalokena saṃpanno mahīyate || ChUp_8,2.7 || 

atha yadi gītavāditalokakāmo bhavati | saṃkalpād evāsya gītavādite 

samuttiṣṭhataḥ | tena gītavāditalokena saṃpanno mahīyate || ChUp_8,2.8 || 

atha yadi strīlokakāmo bhavati | saṃkalpād evāsya striyaḥ samuttiṣṭhanti | 

tena strīlokena saṃpanno mahīyate || ChUp_8,2.9 || 

2. En indien hij verlangt naar de wereld van de moeders: dan rijzen de 

moeders waarlijk door zijn wil alleen op. Voorzien van die wereld van de 

moeders, wordt hij groot gemaakt. 



376                                        HOOFDSTUK VIII 

 

3. En indien hij verlangt naar de wereld van de broers: dan rijzen de 

broers waarlijk door zijn wil alleen op. Voorzien van die wereld van de 

broers, wordt hij groot gemaakt. 

4.  En indien hij verlangt naar de wereld van de zusters: dan rijzen de 

zusters waarlijk door zijn wil alleen op. Voorzien van die wereld van de 

zusters, wordt hij groot gemaakt. 

5. En indien hij verlangt naar de wereld van de vrienden: dan rijzen de 

vrienden waarlijk door zijn wil alleen op. Voorzien van die wereld van de 

vrienden, wordt hij groot gemaakt. 

6. En indien hij verlangt naar de wereld van geuren en bloemenkransen 

(gandha-mālya): dan rijzen de geuren en bloemenkransen waarlijk door 

zijn wil alleen op. Voorzien van die wereld van geuren en bloemenkransen, 

wordt hij groot gemaakt. 

7. En indien hij verlangt naar de wereld van voedsel en drank (anna-pāna): 

dan rijzen voedsel en drank waarlijk door zijn wil alleen op. Voorzien van 

die wereld van voedsel en drank, wordt hij groot gemaakt.  

8. En indien hij verlangt naar de wereld van zang en muziek (gīta-vādita): 

dan rijzen zang en muziek waarlijk door zijn wil alleen op. Voorzien van 

die wereld van zang en muziek, wordt hij groot gemaakt. 

9. En indien hij verlangt naar de wereld van de vrouwen (strī): dan rijzen 

de vrouwen waarlijk door zijn wil alleen op. Voorzien van die wereld van 

de vrouwen, wordt hij groot gemaakt. 

Het overige is gelijk [aan de uitleg bij vers 1]. 

Met 'moeders' worden de verwekkers uit het verleden (atītāḥ) bedoeld, die de 

oorzaak waren van geluk (sukha-hetu-bhūtāḥ). [Dit volgt] uit de 

context/logische noodzaak (sāmarthyāt). Want het is niet logisch (yukta) dat er 

bij een Yogi met een gezuiverde geest (viśuddha-sattva) een verlangen (icchā) 

zou zijn naar — of een verbinding met — moeders die de oorzaak waren van 

lijden, zoals die welke de aanleiding waren voor geboorten als dorpsvarken 

(grāma-sūkara), enzovoort. 

 

yaṃ yam antam abhikāmo bhavati | yaṃ kāmaṃ kāmayate | so 'sya 

saṃkalpād eva samuttiṣṭhati | tena saṃpanno mahīyate || ChUp_8,2.10 || 

10. Naar welk oord (antam) hij ook maar verlangt, welke wens hij ook 

maar koestert: dat rijst waarlijk door zijn wil (saṃkalpa) alleen voor hem 

op. Voorzien van dat, wordt hij groot gemaakt (mahīyate). 

Naar welk doel (antam) — welk gebied (pradeśam) — hij ook verlangt... En 

welke wens hij ook koestert — zelfs anders dan (vyatirekeṇa) de reeds 



HOOFDSTUK VIII                                            377 

 

genoemde [in de vorige verzen, zoals vaders en moeders]... ...dat doel dat hij 

wenst te bereiken, en die wens, rijst voor hem op door de wil alleen. Door dat 

— doordat zijn wil niet belemmerd wordt (icchā-avighātatayā) en door het 

verkrijgen van het beoogde doel — wordt hij 'voorzien van' (saṃpannaḥ) en 

'groot gemaakt' (mahīyate). De betekenis hiervan is reeds uitgelegd. 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya dvitīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tweede deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 3 

ta ime satyāḥ kāmā anṛtāpidhānāḥ | teṣāṃ satyānāṃ satām anṛtam 

apidhānam | yo yo hy asyetaḥ praiti na tam iha darśanāya labhate || 

ChUp_8,3.1 || 

1. Deze ware verlangens zijn bedekt (apidhānāḥ) door onwaarheid (anṛta). 

Hoewel ze waar/bestaand (satām) zijn, is onwaarheid hun bedekking. Want 

wie van de zijnen ook hiervandaan vertrekt [sterft], die kan hij hier niet 

meer zien. 

[De Schrift,] mededogen tonend (anukrośan), spreekt om enthousiasme 

(utsāha) op te wekken bij de beoefenaars voor de uitvoering van de middelen 

tot meditatie op het Zelf, zoals beschreven: 'Het is waarlijk een ellendige 

toestand (kaṣṭam), dat deze ware verlangens — hoewel ze in het eigen Zelf 

verblijven en bereikbaar zijn (śakya-prāpyā) — bedekt zijn door onwaarheid'. 

Voor hen — die in het Zelf verblijven en hun eigen basis hebben — is de 

'Onwaarheid' (anṛta) de bedekking. De dorst (tṛṣṇā) naar uiterlijke objecten 

zoals vrouwen, voedsel, maaltijden, kleding, enzovoort. En het handelen 

volgens eigen willekeur (sva-icchā-pracāratvam) dat daardoor veroorzaakt 

wordt. Dit wordt 'Onwaarheid' genoemd, omdat het veroorzaakt wordt door 

valse kennis (mithyā-jñāna). Dat is de oorzaak van het niet-verkrijgen van de 

ware verlangens; daarom is het een bedekking, als een deksel (apidhānam). 

Hoe komt het dat ze niet verkregen worden door de bedekking van onwaarheid? 

Er wordt gezegd: Want wie ook (yo yo hi) van dit schepsel — een zoon, een 

broer of een geliefde (iṣṭa) — 'hiervandaan vertrekt' — uit deze wereld weggaat 

of sterft —; die geliefde zoon of broer kan hij niet meer verkrijgen om hier weer 

te zien, ook al wenst hij dat. [En dit,] hoewel hij [de overledene] wel degelijk 

bestaat (vidyamānam api) in de ruimte van zijn eigen hart (sva-hṛdaya-ākāśa). 

 

atha ye cāsyeha jīvā ye ca pretā yac cānyad icchan na labhate sarvaṃ tad atra 

gatvā vindate | atra hy asyaite satyāḥ kāmā anṛtāpidhānāḥ | tad yathāpi 



378                                        HOOFDSTUK VIII 

 

hiraṇyanidhiṃ nihitam akṣetrajñā upary upari sañcaranto na vindeyuḥ | 

evam evemāḥ sarvāḥ prajā ahar ahar gacchantya etaṃ brahmalokaṃ na 

vindanty anṛtena hi pratyūḍhāḥ || ChUp_8,3.2 || 

2. Maar degenen van hem [de mens] die hier leven, en degenen die 

gestorven (preta) zijn, en wat hij ook anders wenst maar niet verkrijgt: dat 

alles vindt hij door daarheen [naar het hart] te gaan. Want daar zijn zijn 

ware verlangens, bedekt door onwaarheid. Net zoals mensen die het terrein 

niet kennen (akṣetrajñāḥ), een verborgen goudschat (hiraṇya-nidhi) niet 

vinden, ook al lopen ze er steeds weer overheen: Zo vinden al deze 

schepselen deze Brahman-wereld niet, hoewel ze er dag na dag naartoe 

gaan. Want ze worden meegesleurd (pratyūḍhāḥ) door onwaarheid. 

Maar nu: De levende wezens die bij deze kenner horen — zoals zonen, broers, 

enzovoort, die hier nog leven — en degenen die gestorven zijn — overleden 

geliefde verwanten... En wat hij ook anders hier in de wereld aan objecten 

wenst — zoals kleding, voedsel, drank, juwelen, enzovoort — maar niet 

verkrijgt... ...dat alles vindt — verkrijgt — hij door daarheen te gaan, naar het 

Brahman dat 'Hartruimte' (hārda-ākāśa) wordt genoemd, via de beschreven 

methode. Want daar, in deze Hartruimte, bevinden zich voor hem die genoemde 

'ware verlangens', bedekt door onwaarheid.  

Hoe is dat vergelijkbaar? Het lijkt onrechtvaardig (anyāyyam) dat men iets bezit 

maar het niet vindt.  

Er wordt gezegd: Zoals daar [in de wereld] een goudschat — goud dat door 

eigenaars begraven is om later weer opgehaald te worden — 'verborgen' (nihita) 

is, oftewel onder de grond geplaatst... En zoals mensen die 'het terrein niet 

kennen' (a-kṣetrajñāḥ) — die de plek van de schat niet kennen via de 

wetenschap van schatten (nidhi-śāstra) — die schat niet vinden, ook al lopen ze 

er steeds weer overheen (uparyupari saṃcarantaḥ), terwijl hij wel gevonden 

zou kunnen worden... Precies zo vinden al deze onwetende (avidyāvat) 

schepselen de beschreven Brahman-wereld — dat wil zeggen: Brahman dat zélf 

de wereld/plaats is — niet. Hoewel ze er dag na dag (ahar-ahar), elke dag, 

naartoe gaan tijdens de diepe slaap (suṣupti), weten ze niet: 'Ik heb vandaag de 

staat van de Brahman-wereld bereikt'. Ze verkrijgen het niet. Want ze worden 

meegesleurd (pratyūḍhāḥ) — weggevoerd (hṛtāḥ) — van hun eigen aard door 

de 'onwaarheid' (anṛta), zoals beschreven. De betekenis is: ze worden naar 

buiten getrokken door gebreken zoals onwetendheid. Daarom is dit een 
ellendige toestand (kaṣṭam) voor de levende wezens: dat Brahman, hoewel het 

in hun eigen macht ligt (sva-āyatta / hun eigen bezit is), niet verkregen wordt. 

Dat is de bedoeling. 

 



HOOFDSTUK VIII                                            379 

 

sa vā eṣa ātmā hṛdi | tasyaitad eva niruktaṃ hṛdy ayam iti tasmād dhṛd ayam | 

ahar ahar vā evaṃvit svargaṃ lokam eti || ChUp_8,3.3 || 

3. Dit Zelf bevindt zich waarlijk in het hart. Hiervan is dit de 

etymologische verklaring (nirukta): 'Dit is in het hart' (hṛdi ayam). Daarom 

is het 'Hart' (hṛdayam). Dag na dag gaat hij die dit zo weet naar de hemelse 

wereld (svarga loka). 

Dat Zelf, dat het onderwerp van bespreking is en [eerder in 8.1.5] beschreven 

werd als 'vrij van zonde' — daaraan herinnert de tekst met het woord 'waarlijk' 

(vai). Dit bedoelde Zelf bevindt zich in het hart — in de hart-lotus — en werd 

eerder aangeduid met het woord 'Ruimte' (Ākāśa). Van dit hart is er precies 

deze etymologische verklaring (nirukta / nirvacana), en geen andere: 'In het 

hart (hṛdi) verblijft dit (ayam) [Zelf]'. Omdat dit zo is, daarom heet het 

Hṛdayam. De bedoeling is: zelfs door de bekendheid van de afleiding van de 

naam 'Hṛdayam', moet men begrijpen dat het Zelf in het eigen hart verblijft. 

'Dag na dag gaat hij die dit zo weet' — die weet dat 'Dit Zelf in het hart is' — 

'waarlijk naar de hemelse wereld' — oftewel naar het Hart-Brahman (Hārda 

Brahma). (Hij bereikt het tijdens de diepe slaap). 

Tegenwerping: Maar gaat degene die dit niet weet, ook niet naar het Hart-

Brahman ten tijde van de diepe slaap? Want er is [in 6.8.1] gezegd: 'Dan, mijn 

beste, is hij verenigd met het Bestaande'. (Dus wat is het nut van deze kennis, 

als iedereen er toch heen gaat?) 

Antwoord: Ja, dat is waar (bāḍham evam). Toch is er een verschil. Hoewel elk 

levend wezen — of hij het nu weet of niet — in werkelijkheid het Bestaande 

Brahman (Sat-Brahma) ís; toch wordt alleen de Kenner (Vidvān), die wakker 

geschud is door de uitspraak 'Dat zijt gij' en die weet 'Ik ben het Bestaande, 

niets anders', het Bestaande. (Oftewel: bevrijding hangt af van kennis, niet 

alleen van zijn). Precies zo is het hier: hoewel zowel de kenner als de 

onwetende tijdens de diepe slaap opgaan in het Bestaande (Sat), wordt er 

specifiek over 'hij die dit zo weet' gezegd dat hij naar de hemelse wereld gaat. 

Dit is het onderscheid: want voor hem [de kenner] is het resultaat van de kennis 

onvermijdelijk (avaśyaṃ-bhāvitva) [zelfs] bij het vallen van het lichaam. (De 

onwetende komt terug uit de slaap en uit de dood; de kenner gaat bewust en 

bereikt uiteindelijk definitieve bevrijding). 

 

atha ya eṣa saṃprasādo 'smāc charīrāt samutthāya paraṃ jyotir 

upasaṃpadya svena rūpenābhiniṣpadyata eṣa ātmeti hovāca | etad amṛtam 

abhayam etad brahmeti | tasya ha vā etasya brahmaṇo nāma satyam iti || 

ChUp_8,3.4 || 



380                                        HOOFDSTUK VIII 

 

4. Nu, dit serene wezen (saṃprasāda), dat oprijst uit dit lichaam, het 

Hoogste Licht (paraṃ jyotis) bereikt en in zijn eigen vorm (svena rūpeṇa) 

verschijnt: dat is het Zelf (Ātman), zo sprak hij. Dat is het Onsterfelijke, 

het Vreesloze. Dat is Brahman. De naam van dit Brahman is waarlijk 

Satyam (De Waarheid). 

Wanneer men tijdens de diepe slaap verenigd is met het Bestaande (Sat) — het 

eigen Zelf — wordt men volkomen sereen (samyak prasīdati). Men laat dan de 

onzuiverheid (kāluṣyam) achter zich die ontstaat in de waak- en droomtoestand 

door het contact tussen zintuigen en objecten. Daarom wordt het woord 

saṃprasāda gebruikt. Hoewel dit [slapen] gemeenschappelijk is voor alle 

levende wezens, wordt hier specifiek de 'Kenner' (evamvit) bedoeld, omdat de 

context is: 'Hij gaat dagelijks naar de hemelse wereld'. (De term verwijst hier 

dus naar de ziel die zich bewust is van haar staat). 

Nadat hij dit lichaam heeft achtergelaten (hitvā) — oftewel: 'uit dit lichaam is 

opgerezen'. De betekenis is: nadat hij de idee dat het Zelf het lichaam is (śarīra-
ātma-bhāvanā) volledig heeft opgegeven. Het is hier niet logisch om 'oprijzen' 

te interpreteren zoals het opstaan van een stoel. Waarom niet? Vanwege de 

kwalificatie 'in zijn eigen vorm' (svena rūpeṇa). Want men hoeft niet ergens 

anders vandaan op te staan om zijn eigen vorm te bereiken. (Je bent al je eigen 

vorm; je kunt er niet naartoe gaan). Als de eigen vorm iets was dat bereikt 
moest worden (als iets nieuws), dan zou het niet de 'eigen vorm' (sva-rūpa) zijn. 

Nadat hij het Hoogste Licht — dat de kenmerken heeft van het Hoogste Zelf 

(Paramātman) en de aard van Bewustzijn (vijñapti) — heeft bereikt. Dat wil 

zeggen: nadat hij zijn natuurlijke staat (svāsthyam) heeft bereikt. 

Hij verschijnt in zijn eigen (ātmīyena) vorm. Vóór dit bereiken van de eigen 

vorm, had hij door onwetendheid (avidyā) het lichaam — wat een andere vorm 

is — aangenomen als zijn Zelf. Met het oog daarop wordt nu gezegd: '[Hij 

verschijnt] in zijn eigen vorm'. Want de 'eigen vorm' van het Zelf is 

lichameloosheid (aśarīratā). Toen hij die eigen, hoogste Licht-vorm had 

bereikt, sprak hij — [de leraar] die door de Schrift is aangesteld om de 

leerlingen te onderwijzen — : 'Deze Saṃprasāda is het Zelf'. 

Bovendien: Dit is het Onsterfelijke — het onvernietigbare. (Zoals eerder 

gezegd: "Het Oneindige (Bhūman) is het onsterfelijke"). Precies daarom is het 

Vreesloos (abhayam), wegens de afwezigheid van een tweede. Daarom is dit 

Brahman. Van dit Brahman is 'Satyam' (Waarheid) de naam/aanduiding.  

Vraag: Wat is die Waarheid? 

Antwoord: Brahman is Waarheid, want Het is onfeilbaar (avitatham). Het is 

immers al gezegd: 'Dat is de Waarheid, dat is het Zelf' (VI.8.7). 

Vraag: Waarom wordt deze naam dan hier opnieuw genoemd? 



HOOFDSTUK VIII                                            381 

 

Antwoord: Om een specifieke meditatie (upāsana-vidhi) op deze naam voor te 

schrijven en te prijzen (stutyartham). 

 

tāni ha vā etāni trīṇyakṣarāṇi satīyamiti tadyatsattdamṛtamatha yatti 

tanmartyamatha yadyaṃ tenobhe yacchati yadanenobhe yacchati 

tasmādyamaharaharvā evaṃvitsvargaṃ lokameti || ChUp_8,3.5 || 

5. Dit zijn waarlijk die drie lettergrepen: 'Sa', 'ti', 'yam'. Dat wat 'Sa' (Sat) 

is, dat is het Onsterfelijke. Dat wat 'ti' is, dat is het Sterfelijke. Dat wat 

'yam' is, daarmee houdt men beide in toom (yacchati). Omdat men hiermee 

beide in toom houdt, daarom is het 'yam'. Wie dit zo weet, gaat dagelijks 

naar de hemelse wereld. 

Dit zijn waarlijk de drie lettergrepen van de Naam van Brahman: Sa, ti en yam. 

De klinker 'i' in de letter 't' (ti) dient slechts voor de uitspraak (anubandha). (Dit 

blijkt uit het feit dat ze later met een korte lettergreep worden aangeduid). 

Daarin: Wat 'Sat' (de lettergreep 'Sa') is, dat is het Onsterfelijke. Omdat het 

woord 'Sat' (Bestaande) verwijst naar Brahman — het Onsterfelijke — wordt de 

letter 's' (eindigend op t) aangeduid als het Onsterfelijke. Vervolgens: wat 'ti' (de 

letter t) is, dat is het Sterfelijke. Vervolgens: wat de lettergreep 'yam' is... ...met 

die lettergreep 'houdt men in toom' (yacchati) — oftewel: bestuurt (yamayati), 

reguleert (niyamayati) of brengt onder eigen controle (vaśī-karoti) — die beide 

voorgaande lettergrepen, genaamd Onsterfelijk en Sterfelijk. Omdat 

(yad/yasmāt) men door middel van deze 'yam' beiden in toom houdt (yacchati), 
daarom heet het yam. Want door deze [lettergreep] lijken zij beteugeld 

(saṃyata). 

Dat zelfs de lettergrepen van de Naam van Brahman zulke eigenschappen als 

onsterfelijkheid en bestuur bezitten, is een groot geluk (mahā-bhāgyam). 

Hoeveel te meer geldt dit dan niet voor de Drager van de Naam (Nāmavat) zelf? 

Dit wordt gezegd om de meditatie [op de Naam] aan te prijzen (stūyate). De 

kenner die dit zo weet, kent de Drager van de Naam door middel van deze 

etymologische verklaring van de Naam van Brahman. [De zin] 'Wie dit zo weet, 

gaat dagelijks naar de hemelse wereld', heeft de betekenis die reeds [in 8.3.3] is 

uitgelegd. 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya tṛtīyaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het derde deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

  



382                                        HOOFDSTUK VIII 

 

SECTIE 4 

atha ya ātmā sa setur dhṛtir eṣāṃ lokānām asaṃbhedāya | naitaṃ setum 

ahorātre tarato na jarā na mṛtyur na śoko na sukṛtam | sarve pāpmāno 'to 

nivartante | apahatapāpmā hy eṣa brahmalokaḥ || ChUp_8,4.1 || 

1. Nu, dat Zelf (Ātman) is de dam (setu), de wal (dhṛti), om deze werelden 

uit elkaar te houden (asaṃbhedāya). Dag en nacht steken deze dam niet 

over, noch ouderdom, noch dood, noch verdriet, noch goede daden [noch 

slechte daden]. Alle zonden (pāpmānaḥ) keren hiervan terug. Want deze 

Brahman-wereld is vrij van zonde. 

Nu, dat Zelf... De ware aard van dat 'Serene Wezen' (Saṃprasāda), waarvan de 

kenmerken eerder genoemd zijn, wordt nu opnieuw geprezen aan de hand van 

eigenschappen die nog genoemd zullen worden en die al genoemd zijn. [Dit 

gebeurt] om het verband te leggen met het middel (sādhana) van 

Celibaat/Student-zijn (Brahmacarya), [dat in de volgende sectie aan bod komt]. 

Dat Zelf, met de beschreven kenmerken, is een 'Setu' — als een dam. Het is een 

Vidhṛti — een steun of begrenzing. Want door Hem wordt dit hele universum 

ondersteund/in stand gehouden (vidhṛtam), door middel van de regels (niyama) 

voor de onderscheiding van kasten, levensfasen, handelingen, daders en 

resultaten, in overeenstemming met de dader. Want als dit universum niet 

gedragen zou worden door de Heer (Īśvara), zou het vernietigd 

worden/instorten. Daarom is Hij de dam, de steun. 

Vraag: Met welk doel is Hij een dam? 

Antwoord: Om deze werelden — Aarde, enzovoort, die de basis zijn voor 

daders en handelingen — uit elkaar te houden (asaṃbhedāya).' Dat wil zeggen: 

voor het niet-splijten/niet-instorten (avidāraṇāya) en voor het niet-vernietigen 

(avināśāya). 

Vraag: Wat is het onderscheidende kenmerk van die dam? Hij zegt: 

Antwoord: Dag en nacht (ahorātre) steken deze dam — dit Zelf — niet over. 

Hoewel dag en nacht alles wat geboren is begrenzen (paricchedake), steken ze 

deze [dam] niet over. De bedoeling is: zoals andere transmigrerende wezens 

begrensd worden door Tijd — gekenmerkt door dag en nacht — zo wordt Dit 

[Zelf] niet door Tijd begrensd. (Zoals een andere tekst zegt: "Beneden Hem 

draait het jaar met zijn dagen" - Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 4.4.16). Precies 

daarom steekt de ouderdom Hem niet over (bereikt Hem niet). Evenzo noch 

dood, noch verdriet, noch goede daad, noch slechte daad (duṣkṛtam). (Goede en 

slechte daden zijn Dharma en Adharma)  

Met het woord 'oversteken' (taraṇa) wordt hier 'bereiken' (prāpti) bedoeld, en 

niet 'voorbijgaan' (atikramaṇa). Omdat het Zelf de Oorzaak (Kāraṇa) is. Want 

het is voor een gevolg (kārya) onmogelijk om zijn oorzaak te overstijgen. En 



HOOFDSTUK VIII                                            383 

 

dag, nacht, enzovoort, zijn allen gevolgen van het Bestaande (Sat). Want iets 

kan door iets anders bereikt of overschreden worden; maar het kan niet door 

zichzelf bereikt worden. Een pot kan de klei [waarvan hij gemaakt is] immers 

niet bereiken of overstijgen. 

Vraag: Maar eerder [in 8.1.5] werd met de woorden 'Het Zelf vrij van zonde' al 

gezegd dat zonde en dergelijke ontkend worden. Waarom nu weer? 

Antwoord: Hoewel dat gezegd is, is er hier een specifiek verschil (viśeṣa). Hier 

wordt ontkend dat ze [de zonden/tijd] objecten van bereik (prāpti-viṣayatva) 

zijn [ze kunnen er niet eens bij komen]. Daar [in 8.1.5] werd in het algemeen 

slechts de afwezigheid van ouderdom enzovoort genoemd. Dag en nacht, en alle 

andere 'zonden' (pāpmānaḥ) — zowel de genoemde als de ongenoemde — 

keren terug van dit Zelf, dat de dam is, zonder Het ooit te bereiken. Want deze 

'Brahman-wereld' (Brahma-loka) — [dat wil zeggen:] Brahman dat zélf de 

wereld is — is vrij van zonde. 

 

tasmād vā etaṃ setuṃ tīrtvā andhaḥ sann anandho bhavati | viddhaḥ sann 

aviddho bhavati | upatāpī sann anupatāpī bhavati | tasmād vā etaṃ setuṃ 

tīrtvā api naktam ahar evābhiniṣpadyate | sakṛd vibhāto hy evaiṣa 

brahmalokaḥ || ChUp_8,4.2 || 

2. Daarom waarlijk: na deze dam (setu) te zijn overgestoken (tīrtvā), wordt 

de blinde niet-blind (anandhaḥ); wordt de gewonde (viddhaḥ) niet-gewond; 

wordt de zieke (upatāpī) niet-ziek. Daarom waarlijk: na deze dam te zijn 

overgestoken, wordt zelfs de nacht (naktam) tot dag (ahar). Want deze 

Brahman-wereld straalt eens en voor altijd (sakṛd vibhāta). 

En omdat de gevolgen van zonde — zoals blindheid en dergelijke — behoren 

tot degene die een lichaam heeft (śarīravataḥ), maar niet tot de lichaamsloze 

(aśarīrasya)... Daarom: na deze dam — het Zelf — te zijn overgestoken 

(oftewel: bereikt te hebben)... ...wordt men niet-blind, zelfs als men voorheen 

— in de staat van belichaming — blind was. Evenzo: zijnde gewond in de staat 

van belichaming... na scheiding van het lichaam en het bereiken van de dam, 

wordt men ongedeerd (aviddhaḥ). Evenzo: zijnde ziek (upatāpī) — lijdend aan 

ziekten en dergelijke — wordt men vrij van ziekte. Bovendien, omdat dag en 

nacht niet bestaan in de dam [zoals gezegd in het vorige vers]: Daarom, na het 

oversteken/bereiken van deze dam, verandert zelfs de nacht — die van de aard 
van duisternis (tamas) is — geheel in dag. De betekenis is: voor de Kenner 

(viduṣaḥ) wordt alles als de Dag: de aard van het Licht van het Zelf, dat 

Bewustzijn (vijñapti) is, altijd gelijkvormig (sadā ekarūpam). 'Eens en voor 

altijd stralend' (sakṛd vibhātaḥ) betekent: altijd stralend, altijd gelijkvormig 

door zijn eigen aard, is deze Brahman-wereld. 



384                                        HOOFDSTUK VIII 

 

 

tad ya evaitaṃ brahmalokaṃ brahmacaryeṇānuvindanti teṣām evaiṣa 

brahmalokaḥ | teṣāṃ sarveṣu lokeṣu kāmacāro bhavati || ChUp_8,4.3 || 

3. Daarom: zij die deze Brahman-wereld vinden (anuvindanti) door middel 

van een heilig leven (brahmacarya): aan hen behoort deze Brahman-wereld 

toe. Voor hen is er bewegingsvrijheid naar wens (kāmacāra) in alle 

werelden. 

Dit zijnde het geval [dat de Brahman-wereld uniek en zuiver is]: Zij die deze 

beschreven Brahman-wereld vinden (anuvindanti) — oftewel: tot een eigen 

ervaring (sva-ātma-saṃvedyatā) maken — in navolging van het onderricht van 

Geschrift en Leraar... ...door middel van Brahmacarya — dat wil zeggen: door 

het opgeven van de dorst naar objecten en vrouwen (strī-viṣaya-tṛṣṇā-tyāga)... 

...aan hen alleen — de kenners van Brahman die uitgerust zijn met het middel 

van Brahmacarya — behoort deze Brahman-wereld toe. Niet aan anderen, zelfs 

niet aan [intellectuele] kenners van Brahman, die nog dorst hebben die 

voortkomt uit het contact met vrouwen en zintuiglijke objecten. Dat is de 

betekenis. De betekenis van 'Voor hen is er bewegingsvrijheid in alle werelden' 

is reeds uitgelegd. De bedoeling is [te tonen] dat dit Brahmacarya het hoogste 

middel (parama sādhanam) is voor de kenners van Brahman. 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya caturthaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vierde deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 5 

atha yad yajña ity ācakṣate brahmacaryam eva tat | brahmacaryeṇa hy eva yo 

jñātā taṃ vindate | atha yad iṣṭam ity ācakṣate brahmacaryam eva tat | 

brahmacaryeṇa hy eveṣṭvātmānam anuvindate || ChUp_8,5.1 || 

1. Nu, wat men het Offer (Yajña) noemt, dat is waarlijk het Heilige Leven 

(Brahmacarya). Want alleen door het Heilige Leven vindt hij die een 

kenner is (yo jñātā), Dat. Nu, wat men het 'Geofferde' (Iṣṭam) noemt, dat is 

waarlijk het Heilige Leven. Want alleen na door het Heilige Leven 

geofferd/gezocht te hebben (iṣṭvā), vindt men het Zelf. 

Dat Zelf, dat geprezen werd [in 8.4] vanwege eigenschappen als 'het zijn van 
een Dam', enzovoort... Om Dat te bereiken, moet een ander middel (sādhana) 

worden voorgeschreven, genaamd Brahmacarya, dat een hulpmiddel is voor 

Kennis (jñāna-sahakāri). De tekst prijst dit [Brahmacarya] door het gelijk te 

stellen aan offers (yajña) en dergelijke, met het doel om de uitvoering ervan te 

bevorderen (kartavya-artham). 



HOOFDSTUK VIII                                            385 

 

'Nu, wat men het Offer (Yajña) noemt' — wat de wijzen in de wereld 

beschrijven als het middel tot het hoogste menselijke doel — 'dat is waarlijk 

Brahmacarya'. Omdat het resultaat dat door het Offer wordt verkregen, óók 

door de Brahmacārin (de celibataire student) wordt verkregen. Daarom moet 

begrepen worden dat het Offer in wezen Brahmacarya is. 

Hoe is Brahmacarya het Offer?  

Hij zegt: 'Want hij die een kenner is (yo jñātā) vindt (vindate) die Brahman-

wereld — die indirect ook het resultaat is van het offer — uitsluitend door 

Brahmacarya'. Vanwege de klankovereenkomst met de woorden 'Hij die een 

kenner is' (yo jñātā), is het 'Offer' (ya-jña) waarlijk Brahmacarya. 

'Nu, wat men het Geofferde (Iṣṭam) noemt, dat is waarlijk Brahmacarya'.  

Hoezo? Omdat men, na door middel van Brahmacarya de Heer 'vereerd te 

hebben' (iṣṭvā / pūjayitvā) — ofwel na het 'zoeken' (eṣaṇā) naar het Zelf 

verricht te hebben — dat Zelf vindt. Vanwege het zoeken (eṣaṇa), is het 

'Geofferde' (iṣṭam) ook Brahmacarya. 

 

atha yat sattrāyaṇam ity ācakṣate brahmacaryam eva tat | brahmacaryeṇa hy 

eva sata ātmanas trāṇaṃ vindate | atha yan maunam ity ācakṣate 

brahmacaryam eva tat | brahmacaryeṇa hy evātmānam anuvidya manute || 

ChUp_8,5.2 || 

2. Nu, wat men de 'Lange Offersessie' (Sattrāyaṇa) noemt, dat is waarlijk 

het Heilige Leven (Brahmacarya). Want alleen door het Heilige Leven vindt 

men de bescherming (trāṇa) van het Zelf vanuit het Bestaande (Sat). 

Nu, wat men het 'Stilzwijgen' (Mauna) noemt, dat is waarlijk het Heilige 

Leven. Want alleen door het Heilige Leven denkt men na (manute) over het 

Zelf, na het gevonden te hebben (anuvidya). 

Nu, wat men de 'Lange Offersessie' (Sattrāyaṇa) noemt, dat is waarlijk 

Brahmacarya. Want op dezelfde wijze vindt men, door het middel van 

Brahmacarya, de 'Bescherming' (Trāṇa) — de redding (rakṣaṇa) — van het 

[individuele] zelf vanuit het Bestaande (Sataḥ), het Hoogste Zelf. Daarom 

wordt Brahmacarya ook aangeduid met het woord Sattrāyaṇa [vanwege Sat + 

Trāṇa].  

Nu, wat men het 'Stilzwijgen' (Mauna) noemt, dat is waarlijk Brahmacarya. 
Want pas wanneer men voorzien is van het middel van Brahmacarya, en men 

het Zelf begrepen heeft (anuvidya) via de Geschriften en de Leraar, 'denkt men 

na' (manute) — oftewel: mediteert men (dhyāyati) daarna. Daarom wordt 

Brahmacarya ook aangeduid met het woord Mauna. 

 



386                                        HOOFDSTUK VIII 

 

atha yad anāśakāyanam ity ācakṣate brahmacaryam eva tat | eṣa hy ātmā na 

naśyati yaṃ brahmacaryeṇānuvindate | atha yad araṇyāyanam ity ācakṣate 

brahmacaryam eva tat | tat araś ca ha vai ṇyaś cārṇavau brahmaloke 

tṛtīyasyām ito divi | tad airaṃmadīyaṃ saraḥ | tad aśvatthaḥ somasavanaḥ | 

tad aparājitā pūr brahmaṇaḥ prabhuvimitaṃ hiraṇmayam || ChUp_8,5.3 || 

3. Nu, wat men het 'Vasten' (Anāśakāyana) noemt, dat is waarlijk het 

Heilige Leven (Brahmacarya). Want dit Zelf, dat men door het Heilige 

Leven vindt, vergaat niet (na naśyati). Nu, wat men het 'Woudleven' 

(Araṇyāyana) noemt, dat is waarlijk het Heilige Leven. Want Ara en Nya 

zijn twee oceanen in de Brahman-wereld, in de derde hemel vanaf hier. 

Daar is het meer Airaṃmadīya. Daar is de Aśvattha-boom die Soma 

druppelt (Somasavana). Daar is de Stad van Brahman, Aparājitā (de 

Onoverwinnelijke). Daar is de Gouden [Zaal], gebouwd door de Heer 

(Prabhu-vimita). 

Nu, wat men het 'Vasten' (Anāśakāyana) noemt, dat is waarlijk Brahmacarya. 

Dat Zelf dat men door Brahmacarya vindt: dat Zelf vergaat niet (na naśyati). 

(Noot: Anāśaka betekent normaal 'vasten' (niet eten), maar hier wordt het 

afgeleid van na-nāśa (niet vergaan). Omdat de beoefenaar van Brahmacarya het 

onvergankelijke Zelf bereikt, is Brahmacarya de ware Anāśakāyana). Daarom is 

ook Anāśakāyana niets anders dan Brahmacarya. 

Nu, wat men het 'Woudleven' (Araṇyāyana) noemt — [het zich terugtrekken in 

het woud als kluizenaar] — dat is waarlijk Brahmacarya. Waarom? Vanwege 

het 'gaan' (ayana) van hem die Brahmacarya bezit naar de twee 'oceanen' 

(arṇavau) genaamd Ara en Nya. (Woordspel: Ara + Nya + Ayana = 

Araṇyāyana). Omdat Brahmacarya geprezen is door gelijkstelling met grote 

middelen tot het menselijk doel — namelijk als Offer (Yajña, vanwege de 

kennis), als het Geofferde (Iṣṭa, vanwege het zoeken), als de Lange Offersessie 

(Sattrāyaṇa, vanwege de bescherming van het Zelf), als Stilte (Mauna, 

vanwege het denken), als Vasten (Anāśakāyana, vanwege het niet-vergaan) en 

als Woudleven (Araṇyāyana, vanwege het gaan naar Ara en Nya) — ...daarom 

is Brahmacarya het allerhoogste hulpmiddel (sahakāri-kāraṇa) voor Kennis. De 

betekenis is: daarom moet het door de kenner van Brahman met zorg 

bewaakt/beoefend worden. 

Want daar, in de Brahman-wereld, zijn Ara en Nya — twee welbekende meren 

die op oceanen lijken. In de derde hemel, gerekend vanaf hier (de Aarde), met 
de Aarde en de Tussenruimte als de eerste twee. En daar is het meer 

Airaṃmadīya. Airam betekent 'gemaakt van Irā (voedsel/versterking)'. Het is 

gevuld met een substantie (maṇḍa) van voedsel. Dit meer is Madīyam — 

oftewel bedwelmend (madakara) of vreugdeverwekkend (harṣa-utpādaka) voor 

degenen die ervan genieten. En daar is de Aśvattha-boom, genaamd 



HOOFDSTUK VIII                                            387 

 

Somasavana. Omdat hij Soma — nectar (amṛta) — voortbrengt/uitstort (savana 

/ niḥsrava). En daar in de Brahman-wereld is de Stad van Brahman — [oftewel] 

Hiraṇyagarbha — genaamd Aparājitā (De Onoverwinnelijke). [Ze heet zo] 

omdat ze niet overwonnen (na jīyata) kan worden door degenen die geen 

Brahmacarya beoefenen; [ze is alleen toegankelijk] voor degenen die dat wel 

doen. En daar is [een zaal/paviljoen], speciaal gebouwd (mitam / nirmitam) 

door Brahman, de Heer (Prabhu). Deze is Hiraṇmayam (Gouden). Het woord 

'Zaal' (maṇḍapam) moet als rest van de zin worden aangevuld. 

 

tad ya evaitāv araṃ ca ṇyaṃ cārṇavau brahmaloke 

brahmacaryeṇānuvindanti teṣām evaiṣa brahmalokaḥ | teṣāṃ sarveṣu lokeṣu 

kāmacāro bhavati || ChUp_8,5.4 || 

4. Daarom: zij die deze twee oceanen, Ara en Nya, in de Brahman-wereld 

vinden (anuvindanti) door middel van het Heilige Leven (Brahmacarya): 

aan hen alleen behoort deze Brahman-wereld toe. Voor hen is er 

bewegingsvrijheid naar wens (kāmacāra) in alle werelden. 

Daarom: zij die daar in de Brahman-wereld deze twee oceanen — genaamd Ara 

en Nya, zoals beschreven — vinden door middel van het sādhana (middel) van 

Brahmacarya: Aan hen alleen behoort deze Brahman-wereld toe, die is 

uitgelegd. En voor hen — de kenners van Brahman die uitgerust zijn met het 

middel van Brahmacarya — is er bewegingsvrijheid in alle werelden. Niet voor 

anderen, die niet toegewijd zijn aan Brahmacarya en wiens intellect gehecht is 

aan uiterlijke objecten. [Voor hen is dit] nooit (kadācid api) mogelijk. 

Tegenwerping: Maar wordt Brahmacarya hier niet slechts geprezen (stūyate) 

met woorden als 'offer' (yajña), enzovoort? Net zoals men een koning prijst 

door hem 'Indra', 'Yama' of 'Varuṇa' te noemen? Misschien is het opgeven van 

de dorst naar vrouwen en objecten op zichzelf niet het doel, maar wordt 

eigenlijk de Kennis (Jñāna) geprezen als middel tot bevrijding, door het te 

vergelijken met offers? 

Antwoord: Nee. Want voor degenen wiens geest is weggeroofd door de dorst 

naar uiterlijke objecten zoals vrouwen, is de kennis van het onderscheid van het 

Binnenste Zelf (Pratyagātman) onmogelijk (anupapatti). Vanwege honderden 

teksten uit Śruti en Smṛti, zoals: 'De Zelfbestaande doorboorde de openingen 

naar buiten; daarom kijkt men naar buiten en niet naar het innerlijke Zelf' 
(Kaṭha Upaniṣad 2.1.1). Daarom moet het middel tot het beëindigen van de 

dorst naar objecten en vrouwen — wat een hulpmiddel (sahakāri-kāraṇa) is 

voor Kennis — wel degelijk voorgeschreven worden. De lofprijzing daarvan is 

dus terecht en letterlijk bedoeld. 



388                                        HOOFDSTUK VIII 

 

Vraag: Deze oceanen en dergelijke in de Brahman-wereld, en de genietingen 

zoals 'vaders' die uit de Wil geboren worden (zie 8.2.1): Zijn die van aarde en 

water gemaakt (pārthiva/āpya), net zoals ze hier in de wereld gezien worden? 

Zijn de oceaan, de boom, de stad en de gouden zaal grofstoffelijk? Of zijn het 

louter mentale concepties (mānasa-pratyaya)? 

Antwoord: Wat maakt het uit? 

Vraag: Als ze grofstoffelijk (aarde/water) zijn, dan kunnen ze logischerwijs 

niet in de 'ruimte van het hart' passen [zoals in 8.1.1 gezegd werd]. En het zou 

in strijd zijn met de Purāṇa-tekst die zegt: 'In de Brahman-wereld zijn de 

lichamen en dergelijke gemaakt van Geest (manomaya)'. En ook met 

Schriftteksten als: 'Voorbij verdriet en ijsgang/koude'. 

Tegenwerping:Maar de teksten zeggen dat oceanen, rivieren, putten, offers en 

Veda's in fysieke vorm (mūrtimantaḥ) naar Brahmā toe komen om hem te 

dienen. Als ze slechts mentaal zijn, is dat in strijd met de Purāṇa's. 

Antwoord: Nee. Want als ze [grove] fysieke vormen hadden, zouden ze daar 

[in de subtiele wereld] niet naartoe kunnen gaan. Daarom moet men aannemen 

dat de oceanen en dergelijke, los van hun bekende [aardse] vorm, een andere, 

subtiele vorm aannemen om naar de Brahman-wereld te gaan. Het is logisch om 

aan te nemen dat de vormen in de Brahman-wereld — zoals mannen en 

vrouwen — 'van de Geest' (mānasa) zijn, precies zoals ze [in dromen] bekend 

zijn. Want dat past bij het 'geest-lichaam' (mānasa-deha) [van de bewoners 

daar]. We zien immers in dromen ook vormen van mannen en vrouwen die puur 

mentaal zijn. 

Vraag: Maar droomobjecten zijn onwaar (anṛta / illusoir). Als de hemelse 

wereld zo is, is dat in strijd met de tekst 'Dit zijn ware verlangens' (satyāḥ 

kāmāḥ). 

Antwoord: Nee. Het bestaan (sattva) van mentale concepten is logisch 

mogelijk. Want mentale concepten worden in dromen waargenomen als 

hebbende de vorm van mannen en vrouwen [en worden op dat moment als echt 

ervaren]. 

Tegenwerping: Droombeelden zijn slechts herinneringen (vāsanā) van de 

waaktoestand; ze bestaan daar niet echt. 

Antwoord: Dat is een zeer beperkte visie (ati-alpam). Zelfs de objecten van de 

waaktoestand (jāgrad-viṣayāḥ) zijn niets anders dan manifestaties van mentale 

conceptie (mānasa-pratyaya-abhinirvṛttāḥ). Want de objecten van de 

waaktoestand bestaan uit Vuur, Water en Voedsel, die voortgekomen zijn uit 

het 'Schouwen' (Īkṣā) van het Bestaande (Sat). En er is gezegd: 'De werelden 

zijn geworteld in de Wil (Saṃkalpa)' (ChUp 7.4.2). Daarom accepteren wij dat 

er een wederzijdse oorzaak-gevolgrelatie is tussen mentale en externe objecten, 



HOOFDSTUK VIII                                            389 

 

zoals tussen zaad en kiem. Ook al zijn ze mentaal, ze zijn op zichzelf 

(svātmani) nooit onwaar (anṛta). De onwaarheid van droomobjecten is slechts 

relatief ten opzichte van het waakbewustzijn. En de onwaarheid van 

waakobjecten is slechts relatief ten opzichte van de droom [of de absolute 

staat]. De specificatie van vorm (viśeṣa-ākāra) is de enige oorzaak van het valse 

begrip. Zoals gezegd: 'Modificatie is slechts een naam... alleen de drie vormen 

zijn waar'. Zelfs die [drie vormen] zijn onwaar qua specifieke vorm, maar waar 

(satyam) in hun essentie als louter het Bestaande (Sanmātra). Daarom: Vóór de 

volledige ontwaking tot het Bestaande Zelf, is alles [zowel de fysieke wereld als 

de Brahman-wereld] waar in zijn eigen domein, net zoals droomobjecten [waar 

zijn in de droom]. Er is dus geen tegenspraak. 

Daarom zijn de verlangens in de Brahman-wereld — zoals de meren (Ara/Nya) 

en de vaders — mentaal (mānasāḥ). Omdat ze vrij zijn van onzuiverheid (zoals 

bij het genieten van externe objecten), en voortkomen uit de Wil van Zuivere 

Sattva (śuddha-sattva-saṃkalpa), zijn ze 'Onovertrefbaar Geluk' en 'Waar' voor 

de Heren (Īśvaras / de bevrijde zielen). En bij het ontwaken tot het Ware, 

Bestaande Zelf, lossen deze 'verbeelde' vormen (zoals de slang in het touw) op 

in de eigen aard van het Bestaande Zelf. Dus als het Bestaande Zelf (Sad-

ātmanā) zijn ze absoluut Waar. 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya pañcamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het vijfde deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 6 

atha yā etā hṛdayasya nāḍyas tāḥ piṅgalasyāṇimnas tiṣṭhanti śuklasya nīlasya 

pītasya lohitasyeti | asau vādityaḥ piṅgala eṣa śukla eṣa nīla eṣa pīta eṣa 

lohitaḥ || ChUp_8,6.1 || 

1. Nu, wat betreft deze aderen (nāḍyas) van het hart: Zij bestaan uit de 

fijnste essentie (aṇimnas) van het roodbruine (piṅgala), van het witte, van 

het blauwe, van het gele en van het rode. Gindse Zon is waarlijk 

roodbruin; hij is wit, hij is blauw, hij is geel, hij is rood. 

Maar voor hem die — voorzien van middelen zoals het heilige leven 

(brahmacarya) en de dorst naar uiterlijke, onware objecten opgegeven 

hebbende — mediteert op het Brahman dat zich in de hart-lotus bevindt en de 

beschreven eigenschappen bezit... ...voor hem moet de Weg (Gati) via de ader 



390                                        HOOFDSTUK VIII 

 

in het hoofd (mūrdhanyā nāḍī)
 1
 verteld worden. Daarom begint deze sectie 

over de aderen. 

'Nu, deze aderen' — die hierna beschreven worden — 'van het hart' — [dat wil 

zeggen] verbonden met de lotus-vormige zetel van de Brahman-meditatie. Ze 

komen van alle kanten uit de vleesklomp van het hart naar buiten, net als stralen 

uit de zonneschijf. En deze [aderen] 'bestaan' (tiṣṭhanti / vartante) [in die 

toestand]... ...gevuld met de essentie (rasa) van de 'roodbruine' (piṅgalasya) 

'fijnste stof' (aṇimnaḥ) — [oftewel] van het subtiele sap (sūkṣma-rasasya) dat 

gekenmerkt wordt door die specifieke kleur. De betekenis is: ze hebben die 

vorm/kleur. Evenzo zijn ze gevuld met het sap van het witte, blauwe, gele en 

rode. Dit moet overal [in de zin] aangevuld worden.  

Door het contact met het zonne-vuur (saura-tejas) — wat [in het lichaam] 'gal' 

(pitta) heet — dat ontstaan is door vertering (pāka)... ...wordt dat zonne-vuur 

(Pitta), door contact met een kleine hoeveelheid slijm (kapha), roodbruin 

(piṅgala). Datzelfde [Pitta], door een overmaat aan wind (vāta), wordt blauw. 

Datzelfde, door een overmaat aan slijm (kapha), wordt wit. Bij gelijkheid [van 

de doṣa's, of specifiek slijm] wordt het geel. Door een overmaat aan bloed 

(śoṇita) wordt het rood. Ofwel: men dient de specifieke oorzaken van de 

kleuren te onderzoeken in de medische geschriften (vaidyaka).
2
 

De Schrifttekst zegt echter dat deze specifieke kleuren van de sappen in de 

aderen ontstaan louter door de verbinding met de Zon (Āditya-saṃbandha).
3
 

Hoezo? 

Hij zegt: 'Gindse Zon is waarlijk roodbruin' qua kleur. 'Deze Zon is ook wit, hij 

is blauw, hij is geel, hij is rood'. Het is louter de Zon [die in de aderen 

weerspiegeld wordt]. 

 

                                                        
1 Nāḍī's: In de Vedische anatomie (en later in Yoga en Ayurveda) is het hart het centrum van 

duizenden kanalen waardoor Prāṇa (energie) en vloeistoffen stromen. 

2 Kleuren en Sappen: Śaṅkara probeert hier de mystieke tekst te verbinden met de Ayurveda 

(de leer van de drie Dosha's: Vāta, Pitta, Kapha). De aderen zijn gevuld met een fijne 

substantie (rasa). De kleur van die substantie hangt af van de balans van de lichaamssappen 

(hitte, wind, slijm, bloed). 

3 De Zon-Hart Connectie: De cruciale leer van deze sectie is dat de aders van het hart en de 

stralen van de zon één continuüm vormen. De kleuren in het lichaam (microkosmos) zijn een 

reflectie van de kleuren in de zon (macrokosmos). Zoals we in het volgende vers zullen zien, 

vormen de zonnestralen een "snelweg" tussen het hart en de zon. Dit is de weg waarlangs de 

ziel na de dood naar de zon reist. 

 



HOOFDSTUK VIII                                            391 

 

tad yathā mahāpatha ātata ubhau grāmau gacchatīmaṃ cāmuṃ caivam 

evaitā ādityasya raśmaya ubhau lokau gacchantīmaṃ cāmuṃ ca | amuṣmād 

ādityāt pratāyante tā āsu nāḍīṣu sṛptāḥ | ābhyo nāḍībhyaḥ pratāyante te 

'muṣminn āditye sṛptāḥ || ChUp_8,6.2 || 

2. Zoals een grote weg (mahāpatha) zich uitstrekt (ātata) en naar beide 

dorpen gaat — dit [dorp hier] en dat [dorp ginds] — precies zo gaan deze 

stralen van de Zon naar beide werelden: deze [wereld/lichaam] en die 

[wereld/zon]. Ze strekken zich uit (pratāyante) vanuit gindse Zon en glijden 

(sṛptāḥ) in deze aderen. Ze strekken zich uit vanuit deze aderen en glijden 

in gindse Zon. 

Om uit te leggen hoe de verbinding met de aderen in het individu (adhyātmam) 

is, geeft hij hier een voorbeeld:  

Zoals in de wereld een grote, uitgestrekte weg — een 'Snelweg' — zich 

uitspreidt en naar beide gaat: dit [dorp] dat dichtbij is, en dat ginds dat veraf 

gelegen is... Precies zoals in het voorbeeld de grote weg beide dorpen 

binnengaat, zo gaan deze zonnestralen naar beide werelden — gindse 

Zonneschijf en deze Mens — en gaan ze beide binnen. Net als de grote weg. 

Hoe? 

Ze strekken zich uit — zijn continu/verbonden (saṃtatā) — vanuit gindse 

Zonneschijf. Ze zijn 'gegleden' (sṛptāḥ) — oftewel: gegaan/binnengegaan — in 

deze aderen van het lichaam, die de beschreven kleuren hebben zoals roodbruin, 

enzovoort. Vanuit deze aderen strekken ze zich uit — komen ze voort en 

vormen een continuüm — in die [Zon]. Omdat het woord voor 'stralen' (raśmi) 
beide geslachten kan hebben [of hier zo behandeld wordt], wordt [in het tweede 

deel van de zin] het mannelijke voornaamwoord te gebruikt [terwijl eerder het 

vrouwelijke tāḥ werd gebruikt]. 

 

tad yatraitat suptaḥ samastaḥ saṃprasannaḥ svapnaṃ na vijānāti | āsu tadā 

nāḍīṣu sṛpto bhavati | taṃ na kaścana pāpmā spṛśati | tejasā hi tadā 

saṃpanno bhavati || ChUp_8,6.3 || 

3. Wanneer hij nu zó slaapt (suptaḥ), dat hij volledig tot rust gekomen 

(samasta) en sereen (saṃprasanna) is, en geen droom kent: dan is hij in 

deze aderen gegleden (sṛpta). Geen enkel kwaad (pāpmā) raakt hem. Want 

dan is hij vervuld van het Licht (tejas). 

Dit zijnde het geval: Wanneer — op welk moment — deze levende ziel (jīva) 

slaapt... Omdat er twee soorten slaap zijn (dromen en droomloos), wordt de 

kwalificatie 'volledig tot rust gekomen' (samasta) toegevoegd. Dit betekent: 

iemand bij wie de functies van alle zintuigen zijn ingetrokken (upasaṃhṛta). 



392                                        HOOFDSTUK VIII 

 

Omdat de onzuiverheid (kāluṣya), die voortkomt uit het contact met uiterlijke 

objecten, afwezig is, wordt hij 'volkomen helder/sereen' (samyak prasanna). 

Precies daarom 'kent hij geen droom' — dat wil zeggen: hij ervaart geen 

mentale voorstellingen (svapna-pratyaya) die zich voordoen als objecten. 

Wanneer hij zo slaapt, dan is hij in deze genoemde aderen — die gevuld zijn 

met zonne-licht — 'gegleden' (sṛpta), oftewel binnengegaan. De betekenis is: 

hij is via de aderen (nāḍībhiḥ), die als poorten fungeren, naar de Ruimte van het 

Hart gegaan. Want nergens anders dan in de vereniging met het Bestaande (Sat) 
is er sprake van het niet-zien van dromen (zoals bewezen in Hoofdstuk 6). 

Daarom moet de zevende naamval 'in de aderen' (nāḍīṣu) hier op basis van de 

context (sāmarthyāt) begrepen worden als de derde naamval 'via de aderen' 

(nāḍībhiḥ). Hem, die verenigd is met het Bestaande, 'raakt geen enkel kwaad' 

— geen enkele vorm van verdienste of zonde (dharma-adharma). Omdat het 

Zelf dan in zijn eigen aard (svarūpa) verblijft. Want het kwaad raakt iemand 

alleen wanneer hij verbonden is met het lichaam en de zintuigen, door hem 

plezier en pijn te geven. Maar niemand kan het wagen om hem, die verenigd is 

met het Bestaande en in zijn eigen aard verblijft, met kwaad aan te raken. 

Omdat hij geen object (a-viṣaya) is [hij is subject zonder object]. Want alleen 

'een ander' kan het object zijn voor 'een ander'. Maar voor hem die verenigd is 

met het Bestaande, is er door niets of niemand enig 'anders-zijn'. 

Vraag: Waarom wordt hij dan weer wakker? 

Antwoord: Het terugvallen uit de eigen aard — het gaan naar de waak- of 

droomtoestand en het bewust worden van uiterlijke objecten — wordt 

veroorzaakt doordat het zaad van onwetendheid, begeerte en karma nog niet 

verbrand is door het vuur van de Kennis van Brahman Dit hebben we al in het 

Zesde Hoofdstuk uitgelegd en moet hier ook begrepen worden. 

Wanneer hij zo slaapt, wordt hij volledig doordrongen (vyāpta) door het zonne-

licht (saura tejas) dat zich in de aderen bevindt. Daarom gaan zijn zintuigen op 

dat moment niet naar buiten via de poorten van de ogen en andere aderen voor 

het genieten van externe objecten. Daarom is het logisch dat hij, gevestigd in 

zijn eigen Zelf door de blokkade (nirodha) van de zintuigen, geen droom kent. 

 

atha yatraitad abalimānaṃ nīto bhavati | tam abhita āsīnā āhur jānāsi māṃ 

jānāsi mām iti | sa yāvad asmāc charīrād anutkrānto bhavati | tāvaj jānāti || 

ChUp_8,6.4 || 

4. Nu, wanneer hij zo tot zwakte (abalimāna) is gebracht: Zij die om hem 

heen zitten, vragen: 'Ken je mij? Ken je mij?' Zolang hij nog niet uit dit 

lichaam vertrokken (anutkrānta) is, zolang herkent hij [hen]. 



HOOFDSTUK VIII                                            393 

 

Dit zijnde het geval [dat de ziel in het lichaam verblijft via de aderen]: Nu, 

wanneer — op welk tijdstip — [een persoon zoals] Devadatta tot 'zwakte' 

(abalimāna) is geleid (nītaḥ / prāpitaḥ). 'Zwakte' betekent hier de staat van 

krachteloosheid (abala-bhāva) van het lichaam, of een toestand van 

vermagering/uitputting (kṛśī-bhāva), veroorzaakt door ziekte enzovoort, of door 

ouderdom enzovoort. De betekenis is: wanneer hij stervende (mumūrṣu) is. Zijn 

verwanten (jñātayaḥ), die om hem heen zitten — hem van alle kanten 

omringend (veṣṭayitvā) — zeggen: 'Ken je mij, je zoon? Ken je mij, [je] vader?', 

enzovoort. Die stervende, zolang hij niet uit dit lichaam vertrokken — 

uitgegaan (anirgata) — is, zo lang herkent hij de zoon en de anderen. 

 

atha yatraitad asmāc charīrād utkrāmati | athaitair eva raśmibhir ūrdhvam 

ākramate | sa om iti vā hod vā mīyate | sa yāvat kṣipyen manas tāvad ādityaṃ 

gacchati | etad vai khalu lokadvāraṃ viduṣāṃ prapadanaṃ nirodho 'viduṣām 

|| ChUp_8,6.5 || 

5. Nu, wanneer hij uit dit lichaam vertrekt (utkrāmati), dan stijgt hij 

waarlijk op via deze stralen. Hij mediteert op 'Om' (om iti) of hij gaat 

omhoog (ud mīyate). Zo snel als men de geest werpt [een gedachte zendt], 

gaat hij naar de Zon. Dat is waarlijk de Poort van de Wereld (Loka-dvāra): 

een toegang (prapadana) voor de kenners, een versperring (nirodha) voor 

de onwetenden. 

'Nu, wanneer (yatra)' — [dit woord dient als] tijdsbepaling van de handeling — 

'hij uit dit lichaam vertrekt'. Dan (atha) stijgt hij op via precies die stralen [die 

in 8.6.2 beschreven werden als de verbinding tussen hart en zon]. (Dit geldt 

zelfs voor de onwetende die naar een [hogere] wereld gaat die door karma 

verdiend is, maar specifiek voor de kenner). De ander echter, de Kenner 

(vidvān), die voorzien is van de beschreven middelen [zoals de Dahara-Vidyā]: 

Hij mediteert op het Zelf met de klank 'Om' — ofwel (vā ha) [doet hij dit] zoals 

voorheen [tijdens zijn leven]. [Over de zin ud vā mīyate:] 'Of hij gaat omhoog 

(ud).' De bedoeling is: als hij een Kenner is, gaat hij omhoog (ud); de ander [de 

onwetende] gaat zijwaarts (tiryak). Mīyate betekent hier pramīyate (hij 

sterft/gaat). Hij, de Kenner die op het punt staat te vertrekken: 'Zo lang als [de 

tijd waarin] men de geest werpt (kṣipyen manas)' — oftewel: de tijd die het kost 

voor een gedachte om te reizen — '...in die tijd gaat hij naar de Zon'. De 

betekenis is: hij gaat snel (kṣipram). (Het is niet bedoeld om de exacte tijdsduur 
te beperken, maar om snelheid aan te duiden). 

Waarom wordt gezegd dat hij naar de Zon gaat? Er wordt gezegd: 'Dit [de Zon] 

is waarlijk de bekende Poort van de Brahman-wereld'. De Kenner gaat naar de 

Brahman-wereld via die Zon, die de Poort is. Daarom is het een Toegang 

(prapadana) voor de kenners. Men gaat binnen (prapadyate) in de Brahman-



394                                        HOOFDSTUK VIII 

 

wereld via deze poort. Het is een Versperring (nirodha) voor de onwetenden 

(aviduṣām). Er vindt een blokkade (nirodhana) plaats vanuit deze Zon voor de 

onwetenden. De betekenis is: tegengehouden door het zonne-licht (saura-tejas) 

in het lichaam zelf, vertrekken zij niet via de ader in het hoofd (mūrdhanyā 

nāḍī). Zoals blijkt uit het volgende vers: "Naar alle kanten gaan de andere 

[aderen]." 

 

tad eṣa ślokaḥ | śataṃ caikā ca hṛdayasya nāḍyas tāsāṃ mūrdhānam 

abhiniḥsṛtaikā | tayordhvam āyann amṛtatvam eti viṣvaṅṅ anyā utkramaṇe 

bhavanty utkramaṇe bhavanti || ChUp_8,6.6 || 

6. Hierover is dit vers: Honderd-en-een zijn de aderen (nāḍī's) van het 

hart. Eén daarvan leidt naar de kruin van het hoofd. Wie daarlangs 

omhoog gaat, bereikt onsterfelijkheid (amṛtatvam). De andere, die naar alle 

kanten gaan (viṣvaṅ), leiden tot [louter] vertrek (utkramaṇe), leiden tot 

vertrek. 

Aangaande dit onderwerp, zoals beschreven, bestaat dit vers (mantra): 

'Honderd-en-een' — het getal honderd plus één — 'zijn de aderen die verbonden 

zijn met het hart' — dat [fysiek] uit een klomp vlees bestaat. [Dit aantal verwijst 

naar] de voornaamste (pradhānataḥ) aderen. Want [in werkelijkheid] zijn de 

aderen van het lichaam oneindig in aantal (ānantyāt). 'Van hen is er één naar de 

kruin van het hoofd uitgegaan (abhiniḥsṛtā)'. 'Wie daarlangs omhoog gaat, 

bereikt onsterfelijkheid' — de staat van niet-sterven. 'De anderen' — de andere 

aderen — zijn Viṣvak: ze gaan in verschillende richtingen (nānā-gatayaḥ), 

verspreiden zich zijwaarts of gaan [andere kanten] op. Zij fungeren als poorten 

voor de gang naar Samsara (wedergeboorte). Zij zijn er niet voor 

onsterfelijkheid. Waarvoor dan wel? 'Ze dienen louter voor het vertrek 

(utkramaṇa)' — oftewel: voor het uitgaan [van de ziel bij de dood]. De 

herhaling is om de afsluiting van de sectie (prakaraṇa) aan te duiden. 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya ṣaṣṭhaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zesde deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 7 

ya ātmā apahatapāpmā vijaro vimṛtyur viśoko vijighatso 'pipāsaḥ satyakāmaḥ 

satyasaṃkalpaḥ so 'nveṣṭavyaḥ sa vijijñāsitavyaḥ | sa sarvāṃś ca lokān āpnoti 

sarvāṃś ca kāmān yas tam ātmānam anuvidya vijānātīti ha prajāpatir uvāca 

|| ChUp_8,7.1 || 



HOOFDSTUK VIII                                            395 

 

1. [Prajāpati sprak:] 'Het Zelf (Ātman) dat vrij is van zonde 

(apahatapāpmā), vrij van ouderdom (vijara), vrij van dood (vimṛtyu), vrij 

van verdriet (viśoka), vrij van honger (vijighatsa), vrij van dorst (apipāsa), 

met ware verlangens (satyakāma) en met een ware wil (satyasaṃkalpa): Dat 

dient men te zoeken (anveṣṭavya). Dat dient men te begeren te kennen 

(vijijñāsitavya). Hij verkrijgt alle werelden en alle verlangens, hij die dat 

Zelf gevonden hebbende (anuvidya), kent (vijānāti).' Zo sprak Prajāpati 

waarlijk. 

Er werd [eerder in 8.3.4] gezegd: "Dit serene wezen (saṃprasāda), dat oprijst 

uit dit lichaam, het Hoogste Licht bereikt en in zijn eigen vorm verschijnt: dat is 

het Zelf. Dat is het Onsterfelijke, het Vreesloze, dat is Brahman." 

In dat verband rijzen de vragen: Wie is dat 'serene wezen'? Hoe wordt het 

bereikt (adhigama)? Op welke manier rijst het op uit dit lichaam? 

De uitspraak "Dat dient men te zoeken, dat dient men te begeren te kennen", is 

een Niyama-vidhi (een beperkend/regulerend voorschrift), en geen Apūrva-

vidhi (een voorschrift van iets geheel nieuws/ongekends, zoals een ritueel). De 

betekenis is: "Op deze manier moet men zoeken, op deze manier moet men 

begeren te kennen." 

Omdat het 'zoeken' en het 'begeren te kennen' een zichtbaar doel (dṛṣṭa-artha) 

hebben. [Dat wil zeggen: het resultaat is direct in de ervaring te verifiëren, 

namelijk kennis]. Dat het een zichtbaar doel heeft, zal [verderop in het verhaal] 

getoond worden [door Indra], die herhaaldelijk zegt: "Ik zie hierin geen 
genot/nut (bhogya)" [wanneer hij een onjuiste theorie over het Zelf test]. 

Wanneer het Zelf, dat [nu] door middel van de eigenschappen van het lichaam 

enzovoort als iets 'anders' (para-rūpeṇa) begrepen wordt, begrepen wordt in 

zijn ware aard (svarūpa-adhigama), dan is het resultaat de beëindiging van het 

verkeerde begrip (viparīta-adhigama-nivṛtti). Dit is een zichtbaar resultaat 

(dṛṣṭa phala). 

Daarom is het logisch dat dit voorschrift een Niyama-vidhi is (een instructie 

over de methode van kennen). Het is niet mogelijk dat het hier een Apūrva-vidhi 

betreft, zoals bij het Agnihotra en andere rituelen (waarvan het resultaat 

onzichtbaar is en pas na de dood volgt). 

 

tad dhobhaye devāsurā anububudhire | te hocur hanta tam ātmaānam 

anvecchāmo yam ātmānam anviṣya sarvāṃś ca lokān āpnoti sarvāṃś ca 

kāmān iti | indro haiva devānām abhipravavrāja virocano 'surāṇām | tau 

hāsaṃvidānāv eva samitpāṇī prajāpatisakāśam ājagmatuḥ || ChUp_8,7.2 || 



396                                        HOOFDSTUK VIII 

 

2. Zowel de Deva's als de Asura's vernamen (anububudhire) dit waarlijk. 

Zij zeiden: 'Welaan (hanta), laten wij dat Zelf zoeken, het Zelf dat men 

moet zoeken om alle werelden en alle verlangens te verkrijgen.' Toen ging 

Indra van de Deva's voort, en Virocana van de Asura's. Terwijl zij niet met 

elkaar overlegden (a-saṃvidānau), gingen zij beiden met brandhout in de 

hand (samit-pāṇī) naar Prajāpati. 

Het doel van dit verhaal is reeds genoemd. Zowel de Deva's als de Asura's 

vernamen (anubuddhavantaḥ) die uitspraak van Prajāpati, die via de 

overlevering (paramparā) hun oren bereikt had. Wat deden zij toen ze de 

woorden van Prajāpati begrepen hadden? Er wordt gezegd: De Deva's in hun 

vergadering, en de Asura's in de hunne, spraken tot elkaar: 'Welaan (hanta) — 

als jullie instemmen — laten wij dat Zelf zoeken dat door Prajāpati genoemd 

is...' Nadat dit gezegd was, ging Indra zelf, de Koning van de Deva's, voort naar 

Prajāpati. Hij liet de andere goden en al zijn koninklijke attributen (bhoga-
paricchada) achter en ging 'met louter zijn lichaam' (śarīra-mātreṇa). Zo ook 

Virocana van de Asura's.  

Leraren moeten met nederigheid (vinaya) benaderd worden. En: Kennis (Vidyā) 

is zwaarder/belangrijker (gurutara) dan de heerschappij over de drie werelden. 

Omdat de koningen van de goden en demonen, hoewel ze waardig waren om 

grote weelde te genieten, op deze [nederige] wijze naar de leraar gingen. Zij 

gingen 'niet met elkaar overleggende' (a-saṃvidānau). Dat wil zeggen: ze 

maakten geen afspraak met elkaar. Ze toonden jaloezie (īrṣyā) jegens elkaar 

met betrekking tot de vrucht van de Kennis [want beiden wilden de 

heerschappij]. Met een lading brandhout in de hand (samit-pāṇī) kwamen zij 

aan bij Prajāpati. 

 

tau ha dvātriṃśataṃ varṣāṇi brahmacaryam ūṣatuḥ | tau ha prajāpatir uvāca 

| kim icchantāv avāstam iti | tau hocatur ya ātmā apahatapāpmā vijaro 

vimṛtyur viśoko vijighatso 'pipāsaḥ satyakāmaḥ satyasaṃkalpaḥ so 

'nveṣṭavyaḥ sa vijijñāsitavyaḥ | sa sarvāṃś ca lokān āpnoti sarvāṃś ca kāmān 

yas tam ātmānam anuvidya vijānātīti bhagavato vaco vedayante | tam 

icchantāv avāstam iti || ChUp_8,7.3 || 

3. Zij woonden daar gedurende tweeëndertig jaar als celibataire studenten 

(brahmacarya). Toen sprak Prajāpati tot hen: 'Wat wensend (kim 

icchantau) hebben jullie hier gewoond?' Zij zeiden: ''Het Zelf dat vrij is 

van zonde, vrij van ouderdom, vrij van dood, vrij van verdriet, vrij van 

honger, vrij van dorst, met ware verlangens en een ware wil; dat dient men 

te zoeken, dat dient men te begeren te kennen. Hij verkrijgt alle werelden 

en alle verlangens, hij die dat Zelf gevonden hebbende, kent.'' Zij maken 



HOOFDSTUK VIII                                            397 

 

dit woord van de Heer bekend (vedayante). Dat [Zelf] wensend, hebben wij 

hier gewoond. 

Nadat zij daarheen gegaan waren, woonden zij daar tweeëndertig jaar, 

toegewijd aan dienstbaarheid (śuśrūṣā-parau), als celibataire studenten. 

Prajāpati, die hun intentie kende (abhiprāya-jñaḥ), sprak tot hen: 'Wat wensend 

— met welk doel voor ogen — hebben jullie beiden hier gewoond?' Aldus 

aangesproken, zeiden zij: 'De wijzen/geleerden (śiṣṭāḥ) maken het woord van 

de Heer bekend, beginnend met 'Het Zelf...'. Daarom hebben wij hier gewoond, 

wensend dat Zelf te kennen.' Hoewel zij, voordat ze naar Prajāpati kwamen, 

vervuld waren van wederzijdse jaloezie (anyo'nya-īrṣyā)... ...toch woonden zij 

als studenten bij Prajāpati, nadat ze gebreken (doṣa) zoals begeerte, haat, 

verblinding en jaloezie hadden opgegeven. [Dit deden zij] vanwege het grote 

belang (gaurava) van het doel: het verkrijgen van Kennis. Hierdoor wordt de 

grootsheid (gaurava) van Zelfkennis verkondigd. 

 

tau ha prajāpatir uvāca ya eṣo 'kṣiṇi puruṣo dṛṣyata eṣa ātmeti hovāca | etad 

amṛtam abhayam etad brahmeti | atha yo 'yaṃ bhagavo 'psu parikhyāyate yaś 

cāyam ādarśe katama eṣa iti | eṣa u evaiṣu sarveṣvannteṣu parikhyāyata iti 

hovāca || ChUp_8,7.4 || 

4. Toen sprak Prajāpati tot hen: 'Die Persoon (Puruṣa) die in het oog 

gezien wordt: dat is het Zelf (Ātman),' zo sprak hij. 'Dat is het 

Onsterfelijke, het Vreesloze. Dat is Brahman.' [Zij vroegen:] 'Maar Heer, 

hij die daar in het water wordt waargenomen (parikhyāyate), en hij die in 

de spiegel [wordt waargenomen], welke is hij?' 'Hij is het waarlijk, die in al 

deze wordt waargenomen,' zo sprak hij. 

Toen Prajāpati zag dat zij beiden aldus ascese beoefend hadden, gezuiverd 

waren van onzuiverheden en geschikt (yogya) waren, sprak hij: 'Die Persoon die 

in het oog gezien wordt...' Door wie? Door Yogi's die hun blik naar binnen 

hebben gekeerd en wiens onzuiverheden verwijderd zijn. Hij is de Ziener 

(Draṣṭṛ) [het subject, niet het object]. 'Dat is het Zelf' — met de eigenschappen 

zoals 'vrij van zonde', waarover ik eerder sprak en door wiens kennis alle 

werelden verkregen worden. Dat is het Onsterfelijke, genaamd 'Bhūman' (Het 

Oneindige). Daarom is het Vreesloos. Daarom is het Brahman, de Grootste 

(Vṛddhatama). 

Maar toen zij deze uitspraak van Prajāpati hoorden — 'De Persoon wordt in het 

oog gezien' — begrepen zij dit als de Reflectie (Chāyā-rūpa Puruṣa) [het 

spiegelbeeldje in de pupil].  

En om dit [hun idee] te bevestigen, vroegen zij Prajāpati: 'Maar Heer, hij die 

daar rondom (pari-) in het water wordt waargenomen/gekend...' 'En hij die in de 



398                                        HOOFDSTUK VIII 

 

spiegel wordt waargenomen als de vorm van een reflectie (pratibimba-ākāra), 

en in een zwaard, enzovoort...' 'Welke van dezen is degene over wie de Heer 

sprak? Of is het in allen Eén?' 

Aldus gevraagd, sprak Prajāpati: 'Hij is het waarlijk (Eṣa u eva)...' In zijn eigen 

geest (manasi kṛtvā) bedoelde hij: 'Degene die door mij genoemd werd als de 

Ziener in het oog'. Maar hardop zei hij: 'Hij wordt in al deze waargenomen'. 

Tegenwerping: Maar hoe is het juist dat Prajāpati, die een leraar is zonder 

gebreken (vigata-doṣa), de verkeerde opvatting van zijn leerlingen toelaat 

(anujñātum)? 

Antwoord: Het is waar. Maar hij heeft het niet toegelaten/bevestigd. 

Hoezo? 

Indra en Virocana hadden zichzelf [ten onrechte] grote wijsheid en begrip 

toegedicht en stonden in de wereld ook zo bekend. Als Prajāpati direct tegen 

hen had gezegd: 'Jullie zijn dwazen (mūḍhau), jullie begrijpen het verkeerd', 

dan zou er verdriet (duḥkha) in hun geest zijn ontstaan. En door de 

neerslachtigheid (citta-avasāda) die daaruit voortkomt, zou hun enthousiasme 

(utsāha) voor het verder luisteren, begrijpen en onthouden gebroken zijn. 

Daarom dacht Prajāpati: 'Deze leerlingen moeten beschermd/behoed worden'. 

[Hij dacht:] 'Laat ze dit [verkeerde idee] voorlopig aannemen. Ik zal het later 

wegnemen met het voorbeeld van de pan met water (uda-śarāva) [in de 

volgende sectie]'. 

Tegenwerping: Maar het is niet juist om een onwaarheid (anṛta) te spreken 

door te zeggen 'Hij is het waarlijk' [verwijzend naar de reflectie]. 

Antwoord: Er is geen onwaarheid gesproken. 

Hoezo? 

De Persoon in het Oog (de Ziener) waarover hij sprak, is dichter bij de geest 

dan het spiegelbeeld (de reflectie) dat de leerlingen begrepen. En Hij is de 

Binnenste van alles (Sarva-antara), zoals de Schrift zegt. Daarom verwees 

Prajāpati met 'Hij is het waarlijk' naar Hem [het Zelf dat alles doordringt, 

inclusief de reflectie]. Daarom heeft Prajāpati geen onwaarheid gesproken. En 

hij zei dit juist met het doel om hun verkeerde opvatting [later] te verwijderen. 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya saptamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het zevende deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

  



HOOFDSTUK VIII                                            399 

 

SECTIE 8 

udaśarāva ātmānam avekṣya yad ātmano na vijānīthas tan me prabrūtam iti | 

tau hodaśarāve 'vekṣāṃ cakrāte | tau ha prajāpatir uvāca kiṃ paśyatha iti | 

tau hocatuḥ sarvam evedam āvāṃ bhagava ātmānaṃ paśyāva ā lomabhyaḥ ā 

nakhebhyaḥ pratirūpam iti || ChUp_8,8.1 || 

1. [Prajāpati zei:] 'Kijk naar jezelf in een pan met water (uda-śarāva). En 

wat je dan van het Zelf niet begrijpt, vertel me dat.' Zij keken in de pan 

met water. Prajāpati zei tegen hen: "Wat zien jullie?" Zij zeiden: "Heer, 

wij zien ons hele zelf hier, precies zoals het is (pratirūpam), tot aan de haren 

en de nagels toe." 

[Prajāpati zei:] 'Na in een Udaśarāva — een schaal/pan gevuld met water — 

naar jezelf gekeken te hebben; wat je daarna niet begrijpt terwijl je daar naar het 

Zelf kijkt, vertel me dat.' Aldus toegesproken, keken zij precies zo in de pan 

met water — ze voerden de observatie uit. Toen zij dat gedaan hadden, sprak 

Prajāpati tot hen: 'Wat zien jullie?' 

Vraag: Maar hij had toch gezegd: 'Vertel me wat je niet begrijpt'? Zij hadden 

echter na het kijken in het water niet aan Prajāpati gemeld: 'Dit begrijpen we 

niet'. Waarom vroeg Prajāpati dan 'Wat zien jullie?', terwijl de oorzaak van hun 

onwetendheid nog niet gemeld was? Wat is de bedoeling daarvan? 

Antwoord: Er wordt gezegd: Er was bij hen geen enkele twijfel (āśaṅkā) in de 

zin van 'Dit is ons niet bekend'. Hun overtuiging dat de reflectie (chāyā) het 

Zelf was, stond namelijk vast (niścita). Omdat de tekst later zal zeggen: 'Zij 

gingen weg met een vredig/tevreden hart (śānta-hṛdaya)'. 

Want men kan geen vredig hart hebben als de betekenis van wat men zoekt 

onzeker is. Daarom zeiden ze niet: 'Dit is ons onbekend'. [Prajāpati dacht:] 

'Leerlingen die een verkeerde opvatting hebben (viparīta-grāhin), mogen niet 

genegeerd/verwaarloosd worden'. Daarom vroeg hij zelf: 'Wat zien jullie?' En 

om hun verkeerde overtuiging te verwijderen (apanayāya), zal hij [in het 

volgende vers] zeggen: 'Goed versierd...', enzovoort. Zij zeiden: 'Heer, wij zien 

ons hele zelf hier, precies zoals het is (pratirūpam), tot aan de haren en de 

nagels toe'. De betekenis is: 'Precies zoals wij, Heer, voorzien zijn van haren, 

nagels, enzovoort, precies zo zien we dit evenbeeld van ons in de pan met 

water, inclusief haren en nagels'. 

 

tau ha prajāpatir uvāca sādhvalaṃkṛtau suvasanau pariṣkṛtau 

bhūtvodaśarāve 'vekṣethām iti | tau ha sādhvalaṃkṛtau suvasanau pariṣkṛtau 

bhūtvodaśarāve 'vekṣāṃ cakrāte | tau ha prajāpatir uvāca kiṃ paśyatha iti || 

ChUp_8,8.2 || 



400                                        HOOFDSTUK VIII 

 

2. Toen sprak Prajāpati tot hen: 'Maak jullie mooi versierd 

(sādhvalaṃkṛtau), goed gekleed (suvasanau) en verzorgd (pariṣkṛtau), en 

kijk dan in de pan met water.' Zij maakten zich mooi versierd, goed 

gekleed en verzorgd, en keken in de pan met water. Toen sprak Prajāpati 

tot hen: 'Wat zien jullie?' 

Prajāpati sprak wederom tot hen, met de bedoeling om hun zekerheid dat de 

reflectie (chāyā) het Zelf is, weg te nemen. [Hij zei:] 'Mooi versierd' — zoals 

men in zijn eigen huis is; 'Goed gekleed' — kostbare gewaden dragend; 

'Verzorgd' (pariṣkṛtau) — geworden tot mensen met geknipte haren en nagels 

(chinna-loma-nakhau). [De bedoeling was:] Hierdoor zou hun opvatting dat de 

reflectie het Zelf is, verwijderd moeten worden. 

Net zoals mooie versieringen en kleding — die toegevoegd zijn (āgantuka) en 

met het lichaam verbonden zijn — een reflectie in de waterpan veroorzaken, zo 

moet men begrijpen dat ook het lichaam [slechts] de oorzaak is van de reflectie. 

(Oftewel: kleding is niet het Zelf, dus het lichaam is ook niet het Zelf). Eerder 

[in 8.8.1] was er de reflectie van onderdelen van het lichaam, zoals haren en 

nagels, die als permanent en ongeschonden werden beschouwd. Maar nu ze 

geknipt (chinna) zijn, wordt de reflectie van die haren en nagels niet meer 

gezien. 

Hieruit staat vast dat het lichaam, net als de haren en nagels, onderhevig is aan 

komen en gaan (āgamāpāyitva). Dus staat vast dat het lichaam — dat zichtbaar 

is in de waterpan en de oorzaak is van de reflectie — niet het Zelf (anātman) is, 

net zomin als de versieringen die met het lichaam verbonden zijn. Niet alleen 

dit: maar alles wat men als 'het zijne' beschouwt — plezier, pijn, begeerte, haat, 

verblinding, enzovoort — moet als niet-Zelf beschouwd worden, net als nagels 

en haren, omdat het slechts tijdelijk (kādācitka) is.  

Aldus sprak Prajāpati het voorbeeld van de versieringen uit, dat bedoeld was 

om elke foute opvatting volledig weg te nemen. Maar hoewel zij dit hoorden en 

uitvoerden, ging hun verkeerde opvatting — dat de reflectie het Zelf is — niet 

weg. Daaruit leiden we af dat Indra en Virocana belemmerd (pratibaddha) 

werden in hun onderscheidingsvermogen door een of ander gebrek (doṣa) van 

henzelf. Omdat ze nog steeds die vaste overtuiging hadden [dat het lichaam het 

Zelf is], vroeg hij net als voorheen: 'Wat zien jullie?' 

 

tau hocatur yathaivedam āvāṃ bhagavaḥ sādhvalaṃkṛtau suvasanau 

pariṣkṛtau sva evam evemau bhagavaḥ sādhvallaṃkṛtau suvasanau 

pariṣkṛtāv iti | eṣa ātmeti hovāca | etad amṛtam abhayam etad brahmeti | tau 

ha śāntahṛdayau pravavrajatuḥ || ChUp_8,8.3 || 



HOOFDSTUK VIII                                            401 

 

3. Zij zeiden: 'Precies zoals wij hier, Heer, mooi versierd, goed gekleed en 

verzorgd zijn, zo zijn ook deze twee [reflecties] mooi versierd, goed gekleed 

en verzorgd.' 'Dit is het Zelf,' sprak hij [Prajāpati]. 'Dit is het 

Onsterfelijke, het Vreesloze. Dit is Brahman.' Zij gingen weg met een 

vredig hart (śānta-hṛdayau).  

Zij begrepen het precies zo [als ze zeiden]: 'Net zoals wij zijn... zo zijn deze 

twee Schaduw-Zelven (chāyā-ātmānau)'. Hun verkeerde overtuiging (viparīta-
niścaya) werd hierdoor nog sterker (sutarām). Prajāpati had de kenmerken van 

het Zelf beschreven: 'Het Zelf vrij van zonde...' [8.7.1]. Toen zij naar de 

specifieke aard daarvan zochten, wees hij direct naar het Zelf met: 'De Persoon 

die in het oog gezien wordt' [8.7.4]. Om hun verkeerde opvatting [dat dit de 

reflectie was] te verwijderen, gaf hij het voorbeeld van de waterpan en de 

mooie versieringen. Maar zelfs toen ging hun verkeerde opvatting niet weg 

door het inzicht in de ware aard van het Zelf.  Daarom realiseerde Prajāpati 

zich: 'Hun vermogen tot onderscheidend inzicht (viveka-vijñāna) wordt 

belemmerd door een of ander eigen gebrek (sva-doṣa)'. Hij hield het Zelf in 

gedachten zoals hij het bedoelde (yathā-abhipretam eva) [namelijk de Ziener], 

en sprak: 'Dit is het Zelf, dit is het Onsterfelijke, dit is het Vreesloze, dit is 

Brahman'. Net als voorheen [bedoelde hij het ware Zelf]. Hij verwees niet naar 

het Zelf zoals zij het begrepen (de reflectie). 

Prajāpati dacht: 'Ze zijn in elk geval voorbereid (saṃskṛtau) door het horen van 

de kenmerken van het Zelf, door de tekst over de Persoon in het Oog, en door 

de logica van de waterpan'. 'Wanneer ze zich al mijn woorden keer op keer 

herinneren, en wanneer hun obstakels (pratibandha) zijn uitgeput (kṣaya), zal 

het onderscheidingsvermogen omtrent het Zelf vanzelf bij hen ontstaan'. 'Als ik 

ze nu zou bevelen om opnieuw als student (brahmacarya) te leven, zou er 

verdriet in hun geest ontstaan'. Om dat [verdriet] te vermijden (parijihīrṣan), 

liet Prajāpati hen begaan (upekṣitavān), ook al vertrokken ze met het idee dat ze 

hun doel bereikt hadden (kṛtārtha-buddhitayā). Zij — Indra en Virocana — 

gingen weg met een 'vredig hart'. Dat betekent: met een tevreden hart (tuṣṭa-

hṛdayau), denkend dat ze hun doel bereikt hadden. Het betekent niet 'Vrede' 

(Śama) in de ware zin [van kalmte door inzicht]. Want als er ware Vrede in hen 

was ontstaan, zou hun verkeerde opvatting verdwenen zijn. 

 

tau hānvīkṣya prajāpatir uvāca | anupalabhyātmānam ananuvidya vrajato 

yatara etadupaniṣado bhaviṣyanti devā vā asurā vā te parābhaviṣyantīti | sa 

ha śāntahṛdaya eva virocano 'surāñ jagāma | tebhyo haitām upaniṣadaṃ 

provāca ātmaiveha mahayya ātmā paricaryaḥ | ātmānam eveha mahayann 

ātmānaṃ paricarann ubhau lokāv āpnotīmaṃ cāmuṃ ceti || ChUp_8,8.4 || 



402                                        HOOFDSTUK VIII 

 

4. Prajāpati keek hen na en sprak: Zij gaan weg zonder het Zelf 

waargenomen (anupalabhya) te hebben en zonder het gevonden 

(ananuvidya) te hebben. Wie deze leer (upaniṣad) zal volgen — of het nu 

goden of demonen zijn — die zullen ten onder gaan (parābhaviṣyanti).' 

Virocana ging waarlijk met een vredig hart (śānta-hṛdaya) naar de 

Asura's. Hij verkondigde hen deze leer: 'Men dient hier [in deze wereld] 

slechts het zelf te vereren (mahayya), men dient het zelf te dienen. Door 

hier het zelf te vereren en het zelf te dienen, verkrijgt men beide werelden: 

deze en die ginds.' 

Toen de twee koningen, Indra en Virocana, aldus vertrokken waren — zij die 

gehecht waren aan zintuiglijk genot (bhoga-āsakta) — vreesde Prajāpati dat zij 

het eerder gezegde [over het ware Zelf] zouden vergeten. Omdat hij het mentale 

verdriet [dat zou ontstaan door directe correctie] wilde vermijden door iets te 

zeggen terwijl ze niet direct toekeken (apratyakṣa-vacanena), keek hij hen na 

terwijl ze in de verte liepen. Denkende: 'Net zoals mijn eerdere woorden (over 

het zondeloze Zelf), zal ook dit hun oren bereiken', sprak Prajāpati: 'Zonder het 

Zelf met de beschreven kenmerken te hebben waargenomen, en zonder het 

begrepen te hebben — oftewel: zonder het eigen Zelf direct gerealiseerd te 

hebben (sva-ātma-pratyakṣa) — en met een verkeerde overtuiging (viparīta-

niścaya), gaan deze twee, Indra en Virocana, weg'. 'Daarom: wie van hen ook 

— goden of demonen — 'volgers van deze Upaniṣad' (etad-upaniṣadaḥ) zullen 

zijn...' Dat wil zeggen: degenen van wie deze 'Kennis van het Zelf' (zoals zij die 

begrepen hebben, namelijk het lichaam) de leer is; zij die deze kennis en deze 

overtuiging hebben... Wat zal er met hen gebeuren? 'Zij zullen ten onder gaan'. 

De betekenis is: zij zullen van het pad van het Goede (śreyas) afvallen, 

buitengesloten worden en vernietigd worden. 

Terwijl de koningen van de goden en de demonen naar hun huizen gingen, was 

het Virocana, de koning van de Asura's, die met een 'vredig hart' [tevreden in 

zijn onwetendheid] naar de Asura's ging. Daar aangekomen verkondigde hij aan 

de Asura's deze leer (upaniṣad), die de overtuiging inhoudt dat het lichaam het 

Zelf is (śarīra-ātma-buddhi): 'De vader [Prajāpati] heeft gezegd dat het lichaam 

alleen het Zelf is'. 'Daarom dient men hier in de wereld het zelf — het lichaam 

— te vereren (pūjanīya) en te dienen (paricaraṇīya).' 'En door hier in de wereld 

het zelf — het lichaam — te vereren en te dienen, verkrijgt men beide 

werelden: deze en die ginds'. De bedoeling van de koning [Virocana] was: 'Alle 

werelden en verlangens zijn inbegrepen in deze wereld en de andere wereld [en 
die verkrijgt men door fysieke kracht en verzorging]'. 

 



HOOFDSTUK VIII                                            403 

 

tasmād apyaddyehādadānam aśraddadhānam ayajamānam āhur āsuro bateti 

| asurāṇāṃ hy eṣopaniṣat | pretasya śarīraṃ bhikṣayā vasanenālaṃkāreṇeti 

saṃskurvanti | etena hy ammuṃ lokaṃ jeṣyanto manyante || ChUp_8,8.5 || 

5. Daarom zegt men ook nu nog hier [in de wereld] over iemand die niet 

geeft (adadāna), niet gelooft (aśraddadhāna) en niet offert (ayajamāna): 

'Ach (bata), een Asura!' Want dit is de leer (upaniṣad) van de Asura's. 

Zij tooien (saṃskurvanti) het lichaam van een overledene (preta) met 

aalmoezen [voedsel/parfum], met kleding en met versieringen. Want zij 

denken dat ze daarmee de wereld ginds zullen veroveren. 

Daarom — omdat die traditie (sampradāya) [van Virocana] zich tot op de dag 

van vandaag voortzet... ...zeggen de wijzen (śiṣṭāḥ), vervuld van medelijden 

(khidyamānāḥ), over iemand hier in de wereld die 'niet geeft' — die geen 

aalmoezen schenkt, wiens aard het is om niet te delen —; die 'niet gelooft' — 

verstoken is van geloof in goede werken; die 'niet offert' — wiens aard het is 

om niet naar vermogen offers te brengen: 'Deze man is waarlijk een Asura 

(āsuraḥ). Ach (bata), dat hij zo'n aard heeft!' Want van de Asura's is dit de leer 

(upaniṣat), die gekenmerkt wordt door ongeloof enzovoort. Gevormd 

(saṃskṛtāḥ) door die leer, tooien (saṃskurvanti) zij het lichaam van een 

overledene — het lijk (kuṇapa) — met 'aalmoezen' (bhikṣā) — gekenmerkt 

door geuren, bloemenkransen, voedsel, enzovoort —; met 'kleding' — door het 

te bedekken met stoffen enzovoort —; en met 'versieringen' — door het maken 

van banieren, vlaggen, enzovoort. Zij denken dat zij door deze verzorging van 

het lijk (kuṇapa-saṃskāra) de wereld die na de dood bereikt moet worden, 

zullen veroveren. 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasyāṣṭamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het achtste deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 9 

atha hendro 'prāpyaiva devān etad bhayaṃ dadarśa | yathaiva khalv ayam 

asmiñ charīre sādhvalaṃkṛte sādhvalaṃkṛto bhavati suvasane suvasanaḥ 

pariṣkṛte pariṣkṛta evam evāyam asminn andhe 'ndho bhavati srāme srāmaḥ 

parivṛkṇe parivṛkṇaḥ | asyaiva śarīrasya nāśam anv eṣa naśyati | nāham atra 

bhogyaṃ paśyāmīti || ChUp_8,9.1 || 

1. Maar Indra zag, nog voordat hij de goden bereikt had, dit gevaar 

(bhayam): 'Net zoals dit [Reflectie-Zelf] waarlijk mooi versierd is wanneer 

dit lichaam mooi versierd is, goed gekleed wanneer het goed gekleed is, en 

verzorgd (pariṣkṛta) wanneer het verzorgd is;' 'Precies zo wordt dit 

[Reflectie-Zelf] blind wanneer dit [lichaam] blind is, druipend/kreupel 



404                                        HOOFDSTUK VIII 

 

(srāma) wanneer het srāma is, verminkt (parivṛkṇa) wanneer het verminkt 

is. Het vergaat in navolging van de vernietiging van dit lichaam. Ik zie 

hierin geen genot/nut (bhogyam).' 

Maar Indra zag waarlijk — nog voordat hij de goden bereikt had — dit gevaar, 

dat hierna beschreven wordt, met betrekking tot zijn opvatting van het Zelf. [Dit 

kwam] doordat hij begiftigd was met goddelijke kwaliteiten (daivī-sampad) 

zoals afwezigheid van wreedheid, en doordat hij zich de woorden van de 

Goeroe keer op keer bleef herinneren terwijl hij liep. 

Een deel van de logica (nyāya) die Prajāpati bedoelde met het voorbeeld van de 

waterpan, lichtte op (pratyabhāt) in Indra's verstand. Waardoor hij een fout 

(doṣa) zag in het aannemen van de Reflectie als het Zelf. 

Hoe [zag hij dat]? 

[Hij dacht:] 'Zoals dit Reflectie-Zelf mooi versierd wordt wanneer het lichaam 

versierd is... en verzorgd wordt — oftewel: vrij van haren en nagels — wanneer 

het lichaam verzorgd is...' 'Precies zo: omdat het de eigenschap van 

'lichaamsdeel-zijn' deelt met de nagels en haren, wordt dit Reflectie-Zelf blind 

wanneer het lichaam blind is (als het oog verloren is).' 'En srāma wanneer het 

lichaam srāma is'. Srāma betekent normaliter 'eenogig'. Maar omdat blindheid 

al genoemd is, betekent het hier: iemand wiens oog of neus voortdurend 

loopt/lekt (sravati). 'En parivṛkṇa (verminkt) wanneer het lichaam parivṛkṇa is'. 

Parivṛkṇa betekent: iemand wiens handen of voeten zijn afgehakt. 'Wanneer het 

lichaam srāma of verminkt is, wordt ook het Reflectie-Zelf zo'. 'En zo vergaat 

dit [Zelf] in navolging van de vernietiging van dit lichaam'. 

 

sa samitpāṇiḥ punar eyāya | taṃ ha prajāpatir uvāca | maghavan yac 

chāntahṛdayaḥ prāvrājīḥ sārdhaṃ virocanena kim icchan punar āgama iti | 

sa hovāca yathā eva khalvayyaṃ bhagavo 'smiñ charīre sādhvalaṃkṛte 

sādhvalaṃkṛto bhavati suvasane suvasanaḥ pariṣkṛte pariṣkṛta evam evāyam 

asminn andhe 'ndho bhavati srāme srāmaḥ parivṛkṇe parivṛkṇaḥ | asyaiva 

śarīrasya nāśam anv eṣa naśyati | nāham atra bhogyaṃ paśyāmīti || 

ChUp_8,9.2 || 

2. Hij keerde terug met brandhout in de hand (samit-pāṇi). Prajāpati sprak 

tot hem: 'O Maghavan (Indra), aangezien je samen met Virocana met een 

vredig hart vertrokken was, wat wensend ben je teruggekomen?' Hij 

[Indra] sprak: 'Net zoals dit [Reflectie-Zelf] waarlijk mooi versierd is 

wanneer dit lichaam mooi versierd is, goed gekleed wanneer het goed 

gekleed is, en verzorgd wanneer het verzorgd is;' 'Precies zo wordt dit 

[Reflectie-Zelf] blind wanneer dit [lichaam] blind is, druipend/kreupel 

wanneer het srāma is, verminkt wanneer het verminkt is. Het vergaat in 



HOOFDSTUK VIII                                            405 

 

navolging van de vernietiging van dit lichaam. Ik zie hierin geen genot/nut 

(bhogyam).' 

Daarom: 'Ik zie hierin — in deze visie van het Reflectie-Zelf of het Lichaams-

Zelf — geen genietbaar resultaat (bhogya phala)'. Nadat hij dit gebrek (doṣa) in 

de visie van de reflectie/het lichaam als Zelf had vastgesteld (adhyavasya), 

keerde hij terug met brandhout in de hand om als celibataire student te wonen. 

Prajāpati sprak tot hem: 'O Maghavan, aangezien je met een vredig hart 

vertrokken bent (pragātvān asi) samen met Virocana, wat wensend ben je 

teruggekomen?' Hoewel hij [Prajāpati] het wist, vroeg hij het toch opnieuw, om 

de intentie (abhiprāya) van Indra duidelijk te laten manifesteren. (Net zoals [in 

7.1.1]: 'Benader mij met wat je weet'). En zo maakte hij [Indra] zijn intentie 

duidelijk: 'Net zoals dit...', enzovoort. En Prajāpati stemde daarmee in 

(anvamodata): 'Precies zo is het'. 

Vraag: Maar ze hoorden beiden hetzelfde — 'De Persoon in het oog' — en 

zagen hetzelfde experiment. Waarom vatte Indra dit op als de 'Reflectie' als 

Zelf, en Virocana als het 'Lichaam' als Zelf? Wat is de oorzaak daarvan?" 

Antwoord: Hierover wordt gedacht: Indra herinnerde zich de woorden van 

Prajāpati over de waterpan, maar nog voordat hij de goden bereikte, zag hij het 

gebrek (doṣa) in de opvatting van het Reflectie-Zelf, die hij had aangenomen op 

basis van wat de leraar zei. Bij Virocana was dat niet zo. Hij zag het Lichaam 

als het Zelf, en hij zag daar geen enkel gebrek in 

Net als dat verschil, was hun begrip van de Reflectie en het Lichaam 

afhankelijk van de 'kleinheid of grootheid van hun gebreken' (doṣa-alpatva-

bahutva), die een obstakel vormden voor hun vermogen om de Kennis te vatten. 

Omdat Indra weinig gebreken (alpa-doṣa) had, nam hij de letterlijke betekenis 

van de Schrift ('Wordt gezien in het oog') aan met geloof [als de reflectie], 

[maar twijfelde later]. De ander [Virocana] liet het lichaam, dat de oorzaak 

(nimitta) is van de reflectie, niet los. Hij begreep de betekenis van de Schrift via 

implicatie (lakṣaṇā): 'Deze [het lichaam] is wat door Prajāpati bedoeld wordt'. 

[Dit was] vanwege een overmaat aan gebreken (doṣa-bhūyastva). 

Zoals wanneer er twee gewaden in een spiegel te zien zijn — een blauwe en een 

niet-blauwe — en iemand zegt: 'Die blauwe is erg duur'. Dan wordt [impliciet] 

het gewaad zelf bedoeld (de oorzaak van de reflectie), niet de reflectie. Zo dacht 

Virocana. (Hij dacht: Prajāpati wijst naar de reflectie, maar hij bedoelt het 

origineel: het lichaam). Het vaststellen van de betekenis van woorden gebeurt 

waarlijk onder invloed van de kwaliteiten en gebreken van de eigen geest (sva-
citta-guṇa-doṣa), zelfs als het horen [van het woord] gelijk is. Dit wordt ook 

getoond in een andere Schrifttekst (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 5.2), waar bij het 

horen van de lettergreep 'Da', de goden, mensen en demonen het verschillend 

begrepen als 'Dāmyata' (Beheers u), 'Datta' (Geef) en 'Dayadhvam' (Heb 



406                                        HOOFDSTUK VIII 

 

medelijden). Zelfs de externe oorzaken [zoals de woorden van de leraar] 

werken slechts mee (sahakāriṇi) in overeenstemming met die innerlijke aard. 

 

evam evaiṣa maghavann iti hovāca | etaṃ tv eva te bhūyo 'nuvyākhyāsyāmi | 

vasāparāṇi dvātriṃśataṃ varṣāṇīti | sa hāparāṇi dvātriṃśataṃ varṣāṇyuvāsa | 

tasmai hovāca || ChUp_8,9.3 || 

3. 'Het is precies zo (evam eva eṣa), O Maghavan,' sprak hij. 'Maar ik zal 

ditzelfde [Zelf] nogmaals (bhūyas) aan jou uitleggen.' 'Verblijf hier nog 

eens tweeëndertig jaar.' Hij woonde daar nog eens tweeëndertig jaar. Toen 

sprak hij tot hem. 

'Het is precies zo, O Maghavan' — 'Het is juist door jou begrepen; het 

Reflectie-Zelf is niet [het ware Zelf]'. Zo sprak Prajāpati. 'Maar precies dat Zelf 

waarover ik sprak en dat het onderwerp van bespreking is (prakṛta), dat zal ik je 

nogmaals uitleggen, ook al is het eerder al uitgelegd'. Omdat jij het niet 

begrepen (agrahīḥ) hebt, hoewel het één keer uitgelegd was en het door mensen 

zonder gebreken (doṣa-rahita) wel begrepen had kunnen worden. Daarom is 

jouw vermogen tot begrijpen belemmerd (pratibaddha) door een of ander 

gebrek (doṣa). Om dat gebrek te vernietigen (kṣapaṇāya), zei hij: 'Verblijf nog 

eens tweeëndertig jaar'. Nadat hij [Indra] zo gewoond had en zijn gebreken 

vernietigd waren, sprak hij [Prajāpati] tot hem.  

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya navamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het negende deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 10 

ya eṣa svapne mahīyamānaś caraty eṣa ātmeti hovāca | etad amṛtam abhayam 

etad brahmeti | sa ha śāntahṛdayaḥ pravavrāja | sa hāprāpyaiva devān etad 

bhayaṃ dadarśa | tad yady apīdaṃ śarīram andhaṃ bhavaty anandhaḥ sa 

bhavati yadi srāmam asrāmaḥ | naivaiṣo 'sya doṣeṇa duṣyati || ChUp_8,10.1 || 

1. [Prajāpati zei:] 'Hij die verheerlijkt (mahīyamānaḥ) in de droom 

rondzwerft (carati): dat is het Zelf,' zo sprak hij. 'Dat is het Onsterfelijke, 

het Vreesloze. Dat is Brahman.' Hij [Indra] ging weg met een vredig hart. 

Maar nog voordat hij de goden bereikt had, zag hij dit gevaar: 'Want ook 

al wordt dit lichaam blind, dan wordt hij [de droomziel] niet blind. Als het 

[lichaam] kreupel/ziek (srāma) is, is hij niet kreupel. Hij wordt waarlijk 

niet bezoedeld door de gebreken (doṣa) van dit [lichaam].' 

Dat Zelf met de kenmerken zoals 'vrij van zonde' enzovoort, dat eerder werd 

uitgelegd met 'die Persoon in het oog': Dit is Hem. Wie is dat? 'Hij die in de 



HOOFDSTUK VIII                                            407 

 

droom rondzwerft', 'verheerlijkt' — oftewel: vereerd (pūjyamāna) door vrouwen 

enzovoort — en die talloze soorten van droomgenietingen ervaart. Dat is de 

betekenis. De passage 'Dat is het Zelf, zo sprak hij...', enzovoort, is gelijk.  

Indra, aldus toegesproken, ging weg met een vredig hart. Maar nog voordat hij 

de goden bereikt had, zag hij — net als de vorige keer — een gevaar in ook dit 

Zelf [het Droom-Zelf]. 

Hoe? 'Zelfs al wordt dit lichaam blind, dan wordt de Droom-ziel (svapnātmā) 

niet blind'. Indien dit lichaam kreupel (srāma) is, wordt hij niet kreupel. Deze 

Droom-ziel wordt niet bezoedeld (duṣyati) door het gebrek van dit lichaam. 

na vadhenāsya hanyate | nāsya srāmyeṇa srāmaḥ | ghnanti tv evainam | 

vicchādayantīva | apriyavetteva bhavati | api roditīva nāham atra bhogyaṃ 

paśyāmīti || ChUp_8,10.2 || 

sa samitpāṇiḥ punar eyāya | taṃ ha prajāpatir uvāca | maghavan yac 

chāntahṛdayaḥ prāvrājīḥ kim icchan punar āgama iti | sa hovāca | tad yady 

apīdaṃ bhagavaḥ śarīram andhaṃ bhavaty anandhaḥ sa bhavati yadi 

srāmam asrāmaḥ | naivaiṣo 'sya doṣeṇa duṣyati || ChUp_8,10.3 || 

na vadhenāsya hanyate | nāsya srāmyeṇa srāmaḥ | ghnanti tv ivainam | 

vicchādayantīva | apriyavetteva bhavati | api roditīva | nāham atra bhogyaṃ 

paśyāmīti | evam evaiṣa maghavann iti hovāca | etaṃ tv eva te bhūyo 

'nuvyākhyāsyāmi | vasāparāṇi dvātriṃśataṃ varṣāṇīti | sa hāparāṇi 

dvātriṃśataṃ varṣāṇyuvāsa | tasmai hovāca || ChUp_8,10.4 || 

2. Niet door de dood van dit [lichaam] wordt hij gedood. Niet door de 

kreupelheid van dit [lichaam] is hij kreupel. Maar toch doden zij hem als 

het ware (iva), zij jagen hem op als het ware (vicchādayanti iva), hij wordt 

zich bewust van het onaangename als het ware (apriyavettā iva), hij huilt 

zelfs als het ware. Ik zie hierin geen genot/nut (bhogyam). 

3. Hij keerde terug met brandhout in de hand. Prajāpati sprak tot hem: 'O 

Maghavan, aangezien je met een vredig hart vertrokken was, wat wensend 

ben je teruggekomen?' Hij sprak: 'Ook al wordt dit lichaam, Heer, blind, 

dan wordt hij [de droomziel] niet blind. Als het kreupel is, is hij niet 

kreupel. Hij wordt waarlijk niet bezoedeld door de gebreken van dit 

[lichaam].' 

4. '[Maar] niet door de dood van dit [lichaam] wordt hij gedood. Niet door 

de kreupelheid van dit [lichaam] is hij kreupel. Maar toch doden zij hem 

als het ware, zij jagen hem op als het ware, hij wordt zich bewust van het 

onaangename als het ware, hij huilt zelfs als het ware. Ik zie hierin geen 

genot/nut.' 



408                                        HOOFDSTUK VIII 

 

Het is precies zo (evam eva eṣa), O Maghavan', sprak hij. 'Maar ik zal 

ditzelfde [Zelf] nogmaals aan jou uitleggen.' 'Verblijf hier nog eens 

tweeëndertig jaar.' Hij woonde daar nog eens tweeëndertig jaar. Toen 

sprak hij tot hem: 

[Indra dacht:] 'Noch wordt hij [de droomziel] gedood door de dood van dit 

lichaam — in tegenstelling tot de Reflectie-ziel [uit de vorige sectie]'. 'Noch 

wordt de Droom-ziel kreupel door de kreupelheid van dit lichaam'. Wat aan het 

begin van het hoofdstuk slechts als een schriftuurlijke verklaring (āgama-

mātreṇa) werd gesteld — namelijk 'Door de ouderdom van dit lichaam 

veroudert dit Zelf niet' (8.1.5) — dat wordt hier nu door logische redenering 

(nyāyena) onderbouwd. [Indra vervolgt:] 'Dit Zelf is weliswaar niet verbonden 

met de gebreken van het lichaam, zoals de Reflectie-ziel dat was...' 'Maar toch: 

ze doden hem waarlijk (eva)'. Het woord 'waarlijk' (eva) moet hier begrepen 

worden in de betekenis van 'als het ware' (iva). Men moet het lezen als: 

'Sommigen doden hem als het ware'.  

Waarom? 

Antwoord: Omdat het onlogisch is om aan te nemen dat Prajāpati een 

leugenaar zou zijn, terwijl Indra hem als autoriteit (pramāṇa) aanvaardt. Hoe 

zou Indra, die Prajāpati als autoriteit ziet, de eerdere uitspraak van Prajāpati — 

'Dit is het Onsterfelijke' — als onwaar (mṛṣā) kunnen bestempelen [door te 

zeggen dat het Zelf echt gedood wordt in de droom]? 

Bezwaar: Maar, in het geval van de Reflectie-Persoon wees Indra toch ook op 

een fout ('hij vergaat als het lichaam vergaat'), ondanks Prajāpati's woorden? 

Dat zou hier ook zo kunnen zijn. 

Antwoord: Niet zo.  

Waarom?  

Omdat hij toen dacht: 'De persoon die in het oog gezien wordt [de reflectie]' is 

het Zelf. [Hij begreep het verkeerd]. Maar hier, als hij [zou denken dat het Zelf 

echt sterft], hoe zou hij dan Prajāpati nog als autoriteit accepteren en met 

brandhout terugkomen om opnieuw te luisteren? En toch kwam hij terug. 

Daarom meent Indra niet dat Prajāpati de Droom-ziel [als het ultieme] 

onderwezen heeft. (Indra begrijpt dat de ervaring van pijn in de droom een 

schijn is, maar zelfs die schijn is een probleem). 

'En ze jagen hem op als het ware (vicchādayanti iva)' — ze laten hem vluchten 

(vidrāvayanti iva). 'En hij wordt zich bewust van het onaangename als het ware' 

— bijvoorbeeld veroorzaakt door de dood van een zoon enzovoort [in de 

droom]. 'En hij huilt ook zelf als het ware'. 



HOOFDSTUK VIII                                            409 

 

Tegenwerping: Maar hij ervaart toch echt onplezierige dingen? Waarom zegt 

u 'als het ware'? 

Antwoord: Omdat de uitspraak 'Hij is onsterfelijk en vreesloos' anders niet zou 

kloppen. En vanwege andere Schriftteksten zoals: 'Hij lijkt te denken, hij lijkt te 

bewegen' (Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad4.3.7). 

Tegenwerping: Maar dit is in strijd met de directe waarneming (pratyakṣa) 

[want in een nachtmerrie voel je echte angst]. 

Antwoord: Nee. Want het is mogelijk dat het een illusie (bhrānti) is, net zoals 

de directe waarneming dat het lichaam het Zelf is [een illusie is]. 

Laat het dan zo zijn of hij onplezierige dingen ervaart of slechts lijkt te ervaren: 

Ik zie hierin geen genot/nut. De bedoeling is: 'Zelfs in de kennis van het 

Droom-Zelf vind ik niet het gewenste resultaat [namelijk vreesloosheid]'. 'Het is 

precies zo, [volgens jouw mening]', sprak Prajāpati. (Prajāpati bevestigt dat 

Indra's analyse klopt: de droomstaat is niet het einddoel). 

Omdat het de bedoeling is [om aan te tonen] dat het Zelf de eigenschappen 

onsterfelijkheid en vreesloosheid bezit [en de droomstaat die niet volledig 

heeft]... ...en omdat Indra het, ondanks tweemaal uitgelegd te zijn, door logica 

nog steeds niet correct (yathāvat) heeft begrepen [of: omdat hij de subtiele 

waarheid nog niet kan vatten]... ...daarom denkt Prajāpati: 'Er is ook nu nog een 

oorzaak van belemmering (pratibandha) in hem, zoals voorheen'. Om die 

[belemmering] te vernietigen, beval Prajāpati: 'Verblijf nog eens tweeëndertig 

jaar in Brahmacarya'. Toen hij zo gewoond had en zijn onzuiverheden 

(kalmaṣa) vernietigd waren, sprak hij tot hem. 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya daśamaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het tiende deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 11 

tad yatraitat suptaḥ samastaḥ saṃprasannaḥ svapnaṃ na vijānātyeṣa ātmeti 

hovāca | etad amṛtam abhayam etad brahmeti | sa ha śāntahṛdayaḥ 

pravavrāja | sa hāprāpyaiva devān etad bhayaṃ dadarśa | nāha khalv ayam 

evaṃ saṃpraty ātmānaṃ jānāty ayam aham asmīti | no evemāni bhūtāni | 

vināśam evāpīto bhavati | nāham atra bhogyaṃ paśyāmīti || ChUp_8,11.1 || 

sa samitpāṇiḥ punar eyāya | taṃ ha prajāpatir uvāca - maghavan yac 

chāntahṛdayaḥ prāvrājīḥ kim icchan punar āgama iti | sa hovāca nāha khalv 

ayaṃ bhagava evaṃ saṃpraty ātmānaṃ jānāty ayam aham asmīti | no 

evemāni bhūtāni | vināśam evāpīto bhavati | nāham atra bhogyaṃ paśyāmīti || 

ChUp_8,11.2 || 



410                                        HOOFDSTUK VIII 

 

1. [Prajāpati zei:] 'Wanneer hij nu zó slaapt, dat hij volledig tot rust 

gekomen (samasta) en sereen (saṃprasanna) is, en geen droom kent: dat is 

het Zelf,' zo sprak hij. 'Dat is het Onsterfelijke, het Vreesloze. Dat is 

Brahman.' 

Hij [Indra] ging weg met een vredig hart. Maar nog voordat hij de goden 

bereikt had, zag hij dit gevaar: 'Waarlijk, deze [slaper] kent zichzelf op dit 

moment (saṃprati) niet als "Ik ben deze", noch kent hij deze wezens. Hij is 

als het ware tot vernietiging overgegaan (vināśam eva apītaḥ). Ik zie hierin 

geen genot/nut (bhogyam).' 

2. Hij keerde terug met brandhout in de hand. Prajāpati sprak tot hem: 'O 

Maghavan, aangezien je met een vredig hart vertrokken was, wat wensend 

ben je teruggekomen?' Hij sprak: 'Waarlijk, Heer, deze [slaper] kent 

zichzelf op dit moment niet als "Ik ben deze", noch kent hij deze wezens. 

Hij is als het ware tot vernietiging overgegaan. Ik zie hierin geen 

genot/nut.' 

(1, 2) Zoals voorheen, na gezegd te hebben 'Maar ik zal ditzelfde [Zelf] 

nogmaals aan jou uitleggen', is de zin 'Wanneer hij nu zó slaapt...', enzovoort, 

uitgelegd. [Prajāpati bedoelde:] Hij die de Ziener in het oog is, en die 

verheerlijkt rondzwerft in de droom: het is déze zelfde [Persoon] die slaapt, 

volledig tot rust komt, sereen is en geen droom kent. 'Dat is het Zelf', sprak hij, 

'Dat is het Onsterfelijke, het Vreesloze, dat is Brahman'. Dit was inderdaad 

Prajāpati's eigen bedoeling (sva-abhipreta). Maar Maghavan (Indra) zag ook 

daarin een gebrek (doṣa). 

Hoe? 

[Hij dacht:] 'Waarlijk, deze [persoon], zelfs al bevindt hij zich in het Zelf 

tijdens de diepe slaap, kent zichzelf op dit moment (saṃprati) — nu — niet 

goed (samyak).' [Hij weet] niet: 'Ik ben deze', noch 'dit zijn deze wezens'. Zoals 

men dat in de waak- of droomtoestand wél weet. Daarom: 'Hij is tot 

vernietiging (vināśam) overgegaan'. Hier moet het woord 'vernietiging', net als 

voorheen [in de droomsectie], begrepen worden als 'vernietiging als het ware 

(iva)'. 'Apīta' betekent: gegaan naar. De bedoeling is: hij is als het ware 

vernietigd (vinaṣṭa iva). Want het bestaan (sad-bhāva) van een kenner wordt 

begrepen wanneer er kennis (jñāna) aanwezig is, niet wanneer er geen kennis 

is. En bij de diepe slaper wordt geen kennis waargenomen. Daarom is de 

bedoeling: [hij lijkt] als het ware vernietigd. Indra denkt echter niet dat het Zelf 

werkelijk vernietigd is, omdat hij de uitspraak [van Prajāpati] dat het 

'Onsterfelijk en Vreesloos' is, als geldig (prāmāṇya) wenst te aanvaarden. 

 

evam evaiṣa maghavann iti hovāca | etaṃ tv eva te bhūyo 'nuvyākhyāsyāmi | 

no evānyatraitasmāt | vasāparāṇi pañca varṣāṇīti | sa hāparāṇi pañca 



HOOFDSTUK VIII                                            411 

 

varṣāṇyuvāsa | tāny ekaśataṃ saṃpeduḥ | etat tad yad āhuḥ | ekaśataṃ ha vai 

varṣāṇi maghavān prajāpatau brahmacaryam uvāsa | tasmai hovāca || 

ChUp_8,11.3 || 

3. 'Het is precies zo (evam eva eṣa), O Maghavan', sprak hij. 'Maar ik zal 

ditzelfde [Zelf] nogmaals aan jou uitleggen. En geen ander dan dit (no eva 

anyatra etasmāt). Verblijf hier nog eens vijf jaar.' Hij woonde daar nog 

eens vijf jaar. Die [jaren] kwamen samen op honderdeen (ekaśatam). Dit is 

dat waarover men zegt: 'Honderdeen jaar woonde Maghavan (Indra) als 

celibataire student bij Prajāpati.' Toen sprak hij tot hem. 

Na gezegd te hebben 'Het is precies zo' [bevestigend dat Indra gelijk had over 

de beperking van de diepe slaap], zei hij: 'Ik zal precies datzelfde [Zelf] 

uitleggen, dat ik in de drie voorgaande rondes (paryāya) heb genoemd'. 'En 

geen enkel ander, verschillend van dit Zelf'. 'Maar er is nog een heel klein 

(svalpa) gebrek (doṣa) in jou overgebleven'. 'Om dat te vernietigen: verblijf nog 

eens vijf jaar'. Aldus toegesproken, deed hij dat. 

Aan hem, Maghavan — wiens gebreken zoals onzuiverheid (kaṣāya) nu waren 

weggewassen (mṛdita) — vertelde hij de ware aard (svarūpa) van het Zelf. 

[Namelijk het Zelf] dat vrij is van de gebreken die verbonden zijn met de drie 

staten [waken, dromen, slapen] en dat gekenmerkt wordt door 'vrijheid van 

zonde', enzovoort. Die [jaren] kwamen samen op honderd en een jaar. (32 + 32 

+ 32 + 5 = 101). Wat de wijzen in de wereld zeggen — 'Honderdeen jaar 

woonde Indra als student bij Prajāpati' — dat feit wordt hier getoond door de 

opeenvolging van 'tweeëndertig jaar', enzovoort. (Hier stapt de tekst even uit 

het verhaal (ākhyāyikā) en spreekt de Schrift (Śruti) zelf als verteller). 

Zo waarlijk is dit [Zelfkennis] zwaarder/belangrijker (gurutara) dan zelfs het 

Koningschap van Indra (Indratva). Omdat zelfs Indra deze Zelfkennis pas 

verkreeg na een grote inspanning en de moeite van honderdeen jaar. Daarom is 

er geen ander menselijk doel (puruṣārtha) dat hoger is dan dit. Op deze wijze 

prijst de tekst de Zelfkennis. 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasyaikādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het elfde deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 12 

maghavan martyaṃ vā idaṃ śarīram āttaṃ mṛtyunā | tad 

asyāmṛtasyāśarīrasyātmano 'dhiṣṭhānam | ātto vai saśarīraḥ priyāpriyābhyām 

| na vai saśarīrasya sataḥ priyāpriyayor apahatir asti | aśarīraṃ vāva santaṃ 

na priyāpriye spṛśataḥ || ChUp_8,12.1 || 



412                                        HOOFDSTUK VIII 

 

1. O Maghavan (Indra), dit lichaam is waarlijk sterfelijk (martyam), het is 

in de greep van de dood (āttaṃ mṛtyunā). Dat is de verblijfplaats 

(adhiṣṭhāna) van dit onsterfelijke, onlichamelijke (aśarīrasya) Zelf. Want 

hij die een lichaam heeft (sa-śarīraḥ), is waarlijk in de greep van plezier en 

pijn (priya-apriyābhyām). Voor hem die een lichaam heeft, is er geen 

vernietiging/beëindiging (apahati) van plezier en pijn. Maar hem die 

onlichamelijk (aśarīram) is, raken plezier en pijn niet aan. 

[Prajāpati zegt:] 'O Maghavan, dit lichaam is waarlijk sterfelijk — onderworpen 

aan de dood'. 'Wat jij dacht — namelijk dat het Zelf in de diepe slaap tot 

vernietiging overgaat — luister naar de oorzaak daarvan'. 'Dit lichaam... dat is 

sterfelijk/vernietigbaar'. 'En dat is gegrepen (āttam) — opgeslokt — door de 

Dood, voortdurend'. (Het wordt 'gegrepen door de dood' genoemd om 

onthechting (vairāgya) op te wekken. Want als men zegt 'het sterft ooit', is de 

angst minder dan wanneer men zegt 'het is nu al in de bek van de dood'). 

'Dat [lichaam] is de verblijfplaats (adhiṣṭhānam) van dit onsterfelijke, 

onlichamelijke Zelf'. Het is de plaats waar het Zelf, dat het Bestaande (Sat) is en 

de Schouwer (Īkṣitṛ), binnengegaan is als de Jīva om het te besturen 

(adhitiṣṭhati). 'Hij die een lichaam heeft (sa-śarīraḥ)... is waarlijk in de greep 

van plezier en pijn'. Het 'hebben van een lichaam' betekent hier: het aannemen 

van de staat van het Zelf (ātma-bhāva) ten aanzien van het lichaam, door 

gebrek aan onderscheid (aviveka) — [de gedachte:] 'Ik ben het lichaam, en het 

lichaam ben ik'. Zolang men die staat heeft, is men in de greep van plezier en 

pijn. En voor zo iemand is er geen vernietiging (apahati) van plezier en pijn, 

die veroorzaakt worden door contact met en scheiding van externe objecten.  

'Maar hem die onlichamelijk is (aśarīram)... raken plezier en pijn niet aan'. 

Wanneer hij, door de kennis van zijn eigen onlichamelijke aard (aśarīra-

svarūpa-vijñāna), de onwetendheid heeft verwijderd en weer 'onlichamelijk' is 

geworden... ...dan raken plezier en pijn hem niet. (Want plezier en pijn zijn 

gevolgen van verdienste en zonde (dharma-adharma), en die horen bij het 

lichaam. De onlichamelijke staat is de eigen aard (svarūpa) van het Zelf, en 

daar is geen karma). 

Tegenwerping: Sommigen menen dat Prajāpati in de vorige lessen (oog, 

droom, slaap) telkens een ander zelf onderwees (eerst de reflectie, dan de 

droomziel, dan de slaapziel), en dat dit 'Vierde' (Uttama Puruṣa) weer een 

ander, Hoogste Zelf is, verschillend van de Jīva. Ze zeggen dat de Jīva niet 'vrij 
van zonde' kan zijn. 

Antwoord: Dat is onwaar (asat). Want Prajāpati zegt in elke ronde: 'Ik zal 

ditzelfde [Zelf] nogmaals aan je uitleggen'. Als hij een ander bedoelde, zou hij 

liegen (mṛṣā). Bovendien: De Schrift leert dat het Bestaande (Sat) zélf de 

schepping is binnengegaan als de Jīva (Jīvenātmanā). Als de Jīva anders was 



HOOFDSTUK VIII                                            413 

 

dan Brahman, zou de uitspraak 'Dat zijt gij' (Tat Tvam Asi) een leugen zijn. En 

in alle Upaniṣaden wordt geleerd: 'Er is geen andere Ziener dan Hij' 

(Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 3.7.23) Als het individuele zelf (Pratyagātman) niet 

het Hoogste Zelf was, zou het woord 'Zelf' (Ātman) niet voor het Hoogste 

gebruikt kunnen worden.  

Daarom staat vast: Er is slechts Één Zelf. Het Zelf is niet onderworpen aan 

Saṁsāra (a-saṃsāritvam). Saṁsāra is slechts geprojecteerd (adhyasta) op het 

Zelf door Onwetendheid (Avidyā). (Net zoals een slang geprojecteerd wordt op 

een touw, of blauwheid op de lucht. De lucht wordt niet echt blauw, het Zelf 

wordt niet echt een Jīva). Daarom is de betekenis van 'Niet door de dood van dit 

lichaam wordt hij gedood' (uit de droom-sectie) nu verklaard. En de klacht van 

Indra — 'Ik zie hierin geen genot' — is weerlegd. Want in de staat van 

Onlichamelijkheid (Aśarīratva) is er geen 'genieter' en geen 'genot' (in de 

dualistische zin), maar er is wel de Absolute Vrede en Eenheid. Dit inzicht is 

uiterst moeilijk te begrijpen (duravagama). Zelfs Indra, de koning der goden, 

raakte in de war ('Ik ben vernietigd'). Virocana begreep het helemaal niet. De 

boeddhisten (Vaināśika's) verdronken in de oceaan van angst. De Sāṅkhya's 

bleven steken in dualiteit. 

Daarom is deze kennis alleen te kennen door de allerhoogste, verheven 

Monniken (Paramahaṃsa Parivrājakas), die alle uiterlijke verlangens hebben 

opgegeven en toegewijd zijn aan de Vedānta-kennis. Zij alleen begrijpen dat er 

geen ander is dan Hij. 

 

aśarīro vāyuḥ | abhraṃ vidyut stanayitnur aśarīrāṇy etāni | tad yathaitāny 

amuṣmād ākāśāt samutthāya paraṃ jyotir upasaṃpadya svena 

rūpeṇābhiniṣpadyante || ChUp_8,12.2 || 

2. De wind (vāyu) is onlichamelijk (aśarīra). Wolk (abhra), bliksem (vidyut) 

en donder (stanayitnu): deze zijn onlichamelijk. Zoals deze nu oprijzen 

(samutthāya) uit gindse ruimte (amuṣmāt ākāśāt), het hoogste licht (paraṃ 

jyotis) bereiken, en in hun eigen vorm (svena rūpeṇa) verschijnen 

(abhiniṣpadyante)... 

Hier wordt een voorbeeld (dṛṣṭānta) gegeven. Het doel is om uit te leggen hoe 

de 'Serene Ziel' (Saṃprasāda) — die van nature onlichamelijk is, maar door 

onwetendheid (avidyā) ononderscheidbaar is geworden van het lichaam en de 
staat van belichaming heeft bereikt — oprijst uit het lichaam en in zijn eigen 

vorm verschijnt. 'De wind is onlichamelijk': dat wil zeggen, hij bezit geen 

lichaam met hoofd, handen, enzovoort; hij is vormloos. Bovendien: 'Wolk, 

bliksem en donder': ook deze zijn onlichamelijk. Dit zijnde het geval [dat ze 

geen vaste ledematen hebben]: Zoals [dit proces verloopt] na afloop van het 



414                                        HOOFDSTUK VIII 

 

doel van de regentijd: 'Uit gindse ruimte': de Schrifttekst, die op aarde staat 

(bhūmi-ṣṭhā), duidt hiermee de ruimte aan die verbonden is met de hemelse 

wereld. Deze genoemde elementen [wind, wolken, etc.] hebben [in hun latente 

toestand] de vorm van de ruimte aangenomen (ākāśa-samāna-rūpatām 

āpannāni). Ze worden dan niet waargenomen in hun eigen specifieke vorm als 

wind, enzovoort, maar hebben de naam 'ruimte' gekregen. (Net zoals de Ziel in 

de staat van onwetendheid de identiteit van het lichaam heeft aangenomen). Zij, 

in die toestand verkerend, 'rijzen op' uit die ruimte die verbonden is met de 

hemel, om hun doelen zoals regenval te vervullen. 

Hoe gebeurt dat? 

'Nadat ze het hoogste licht bereikt hebben': Dit betekent: aan het einde van de 

winter (śiśira), wanneer ze de intense hitte (abhitāpa) van de Zon (Savitṛ) in de 

zomer hebben bereikt. Doordat ze door de hitte van de Zon tot 

afzondering/manifestatie (pṛthag-bhāva) zijn gebracht, verlaten ze hun toestand 

van stilstand (stimita-bhāva) en verschijnen ze bij de komst van het 

regenseizoen (prāvṛḍ-āgame) 'in hun eigen, respectievelijke vorm': De wind in 

de vorm van de oostenwind, enzovoort. De wolk in de vorm van bergen, 

olifanten, enzovoort. De bliksem in zijn eigen beweeglijke vorm, als 

lichtslingers, enzovoort. De donder in zijn eigen vorm van gerommel en inslag.
1
 

 

evam evaiṣa saṃprasādo 'smāc charīrāt samutthāya paraṃ jyotir 

upasaṃpadya svena rūpeṇābhiniṣpadyate | sa uttamapuruṣaḥ | sa tatra 

paryeti jakṣat krīḍan ramamāṇaḥ strībhir vā yānair vā jñātibhir vā 

nopajanaṃ smarann idaṃ śarīram | sa yathā prayogya ācaraṇe yukta evam 

evāyam asmiñ charīre prāṇo yuktaḥ || ChUp_8,12.3 || 

3. Precies zo rijst dit Serene Wezen (saṃprasāda) op uit dit lichaam, 

bereikt het Hoogste Licht, en verschijnt in zijn eigen vorm. Hij is de 

Hoogste Persoon (Uttama Puruṣa). Hij zwerft daar rond, etend, spelend en 

genietend — met vrouwen, of met voertuigen, of met verwanten — terwijl 

hij dit lichaam, dat uit geboorte ontstaan is (upajanam), niet meer 

herinnert. Zoals een trekdier (prayogya) voor een wagen (ācaraṇa) 

gespannen wordt, zo is deze Prāṇa [het bewuste leven] voor dit lichaam 

gespannen. 

                                                        
1 De Spirituele Toepassing: De Ziel (Jīva) zit normaal gevangen in het lichaam, onzichtbaar 

en geïdentificeerd met de materie (zoals de onzichtbare wind in de ruimte). Wanneer de Ziel 

het "Hoogste Licht" (de Kennis van Brahman) bereikt, maakt hij zich los uit de materie. Hij 

staat op uit het lichaam en straalt in zijn "eigen vorm" (Svena rūpeṇa): als zuiver Bewustzijn, 

vrij en onbegrensd. 



HOOFDSTUK VIII                                            415 

 

Zoals dit voorbeeld [van de wind en de wolken in het vorige vers]: Zoals de 

wind en dergelijke gelijkheid bereiken met de ruimte [in hun latente staat], zo 

heeft de Jīva, door onwetendheid (avidyā) in de staat van Saṁsāra, gelijkheid 

bereikt met het lichaam (hij denkt: 'Ik ben de zoon van die, ik ben geboren, oud, 

ik zal sterven'). Wanneer hij door [een leraar zoals] Prajāpati wakker geschud is 

via de beschreven volgorde — met de woorden 'Jij bent niet de eigenschappen 

van het lichaam en de zintuigen; Dat zijt gij' — ... ...dan rijst deze Serene Ziel 

(Saṃprasāda) op uit dit lichaam (zoals de wind uit de ruimte). Dat wil zeggen: 

hij begrijpt dat zijn eigen aard verschillend is van het lichaam, en hij geeft de 

overtuiging op dat het lichaam het Zelf is. Hij verschijnt in zijn eigen vorm — 

als het Bestaande Zelf (Sad-ātmanā). Dit is eerder uitgelegd.  

Vóór het ontwaken was hij door verblinding (bhrānti) een 'slang' [in de touw-

analogie]; daarna, door het licht, verschijnt hij in zijn eigen vorm als het 'touw'. 

En zo is hij de Uttama Puruṣa (De Hoogste Persoon). Hij is 'de Hoogste' en hij 

is 'de Persoon'. (Hij staat boven de grove 'Persoon in het oog', de subtiele 

'Droom-Persoon' en de causale 'Slaap-Persoon' die eerder genoemd werden). 

Deze, gevestigd in zijn eigen vorm, is de Hoogste Persoon, ten opzichte van het 

Vergankelijke (Kṣara) en het Onvergankelijke (Akṣara) — het Gemanifesteerde 

en het Ongemanifesteerde. Dit wordt ook zo gedefinieerd in de Gītā (hoofdstuk 

15). 

Die Serene Ziel zwerft daar rond in zijn eigen vorm — in het eigen Zelf — 

gevestigd in zijn natuurlijke staat (svasthatayā), als het Zelf van Alles 

(sarvātmā-bhūta). Soms eet, lacht en geniet hij als het Zelf van Indra en de 

andere goden [omdat hij alles is]. Soms geniet hij door louter mentale wil 

(saṃkalpa) in de wereld van Brahman. Of hij geniet met vrouwen enzovoort. 

[Maar] hij herinnert zich dit lichaam niet meer. Het lichaam is een Upajana: 

Omdat het geboren wordt uit de vereniging (upagama) van man en vrouw. 

Ofwel: Omdat het "dichtbij het Zelf geboren wordt" (ātma-sāmīpyena), als een 

aanhangsel/bijproduct. Dat lichaam herinnert hij zich niet. Want herinnering 

daaraan zou slechts lijden zijn (omdat het lichaam van nature lijden is). 

Tegenwerping: Als hij het niet herinnert, is hij niet alwetend. 

Antwoord: Nee. Het lichaam was een product van onwetendheid. Die 

onwetendheid is vernietigd door Kennis. Iets wat niet meer bestaat, hoeft niet 

herinnerd te worden. Een genezen waanzinnige hoeft zijn wanen niet te 

herinneren om gezond te zijn. 

Tegenwerping: De tekst zegt: 'Hij ziet niets anders'. Hoe kan hij dan vrouwen 

zien en genieten? 

Antwoord: In andere teksten is dit opgelost: 'Ziende, ziet hij niet'. Omdat er 

geen tweede is buiten hem, ziet hij niet (als object). Maar omdat zijn bewustzijn 



416                                        HOOFDSTUK VIII 

 

onvernietigbaar is, ziet hij wel (als het Ene Zelf). Hij geniet van de wereld als 

zijn eigen Zelf, niet als iets anders. 

Eerder werd gevraagd: 'Hoe wordt deze Persoon in het oog gezien?' Nu wordt 

begonnen om uit te leggen hoe hij direct in het oog wordt waargenomen. Wat is 

de oorzaak van het zien in het oog? Hij geeft een voorbeeld: Zoals een trekdier 

(prayogya) — een paard of os — voor een wagen (ācaraṇa) wordt gespannen 

(yukta)... Zo is deze Prāṇa in dit lichaam gespannen. Met 'Prāṇa' wordt hier de 

'bewuste ziel' (prajñātmā) bedoeld, die verbonden is met de zintuigen, geest en 

intellect, en die de vijf vitale functies heeft. Hij is het samenstel van 

kenvermogen (vijñāna) en handeling (kriyā). Hij is door de Heer (Īśvara) 

aangesteld (niyukta) om de vruchten van zijn eigen karma te ervaren. Zoals in 

de vraag: "In wie, als hij vertrekt, zal ik vertrekken?" - Praśna Up. 6.3). Hij is 

de opperste bewindvoerder (sarvādhikārī), zoals een koning, aangesteld over de 

functies van zien, horen en bewegen. Het fysieke oog is slechts een klein deel 

van zijn uitrusting (mātrā-ekadeśa), dat dient als poort voor de waarneming van 

vorm. 

 

atha yatraitad ākāśam anuviṣaṇṇaṃ cakṣuḥ sa cākṣuṣaḥ puruṣo darśanāya 

cakṣuḥ | atha yo vededaṃ jighrāṇīti sa ātmā gandhāya ghrāṇam | atha yo 

vededam abhivyāharāṇīti sa ātmā abhivyāhārāya vāk | atha yo vededaṃ 

śṛṇvānīti sa ātmā śravaṇāya śrotram || ChUp_8,12.4 || 

4. Nu, daar waar het oog in deze ruimte [de pupil] is binnengegaan 

(anuviṣaṇṇam): dat is de Persoon in het Oog (Cākṣuṣa Puruṣa). Het oog 

dient tot het zien (darśanāya). Nu, hij die weet: 'Laat ik dit ruiken', dat is 

het Zelf. De neus is om te ruiken (gandhāya). Nu, hij die weet: 'Laat ik dit 

uitspreken', dat is het Zelf. Spraak is om te spreken (abhivyāhārāya). Nu, 

hij die weet: 'Laat ik dit horen', dat is het Zelf. Het gehoor is om te horen 

(śravaṇāya). 

Nu, daar waar de ruimte — die gekenmerkt wordt door de zwarte pupil (kṛṣṇa-

tārā) — de opening van het lichaam is binnengegaan (anuviṣaṇṇam / 

anuṣaktam)... ...daar bevindt zich dat eerder besproken, onlichamelijke Zelf: de 

Cākṣuṣa (de Persoon die in het oog verblijft). Het oog is het instrument 

(karaṇa) voor Zijn zien — oftewel voor het waarnemen van vorm. Omdat het 

oog, samengesteld (saṃhata) als het is uit lichamelijke delen, bestaat ten 

behoeve van de Hoogste Ziener (parasya draṣṭuḥ arthe) [en niet voor zichzelf]. 

Hij — de Hoogste, Onlichamelijke, Ongesamengestelde — wordt daar in het 

oog 'gezien' (afgeleid) door middel van het teken (liṅga) van het zien. 

Dat Prajāpati [eerder] zei: 'Hij wordt in het oog gezien', was bedoeld als een 

aanduiding (upalakṣaṇa) voor de poorten van alle zintuigen. Want Hij alleen is 



HOOFDSTUK VIII                                            417 

 

de waarnemer van alle objecten. Maar omdat waarneming via de ogen het 

duidelijkst (sphuṭa) is, wordt in alle Schriften specifiek het oog genoemd. 

(Zoals de Schrift zegt: 'Dat ik zag, dat is waarheid'). 

Verder: Hij die in dit lichaam weet: 'Hoe mag ik dit — een goede of slechte 

geur — ruiken', [en denkt] 'Laat ik de geur kennen': dat is het Zelf. De neus is 

[slechts] voor Zijn geur — voor de kennis van geur. Nu, hij die weet: 'Laat ik 

dit woord uitspreken', 'Ik zal spreken': dat is het Zelf. Het spraakorgaan is 

[slechts] het instrument voor de vervulling van de handeling van het spreken. 

Nu, hij die weet: 'Laat ik dit horen', dat is het Zelf. Het gehoor is [slechts] voor 

het horen. 

 

atha yo vededaṃ manvānīti sa ātmā | mano 'sya daivaṃ cakṣuḥ | sa vā eṣa 

etena daivena cakṣuṣā manasaitān kāmān paśyan ramate ya ete brahmaloke 

|| ChUp_8,12.5 || 

5. Nu, hij die weet: 'Laat ik dit denken', dat is het Zelf. De Geest (Manas) is 

zijn goddelijke oog (daivaṃ cakṣuḥ). Hij is het waarlijk, die met dit 

goddelijke oog — de geest — deze verlangens ziet en zich verheugt; de 

verlangens die zich in de Brahman-wereld bevinden. 

Nu, hij die weet: 'Laat ik dit denken'... Dat wil zeggen: hij die weet dat hij de 

activiteit van het denken verricht, die losstaat van de [fysieke] zintuigen en 

louter mentaal is — [die weet] 'Ik denk' — dat is het Zelf. De geest is [slechts 

het instrument] voor het denken. Omdat de uitdrukking 'Hij die weet... is het 

Zelf' overal [in het vorige vers bij zien, horen, etc.] gebruikt wordt, wordt 

begrepen dat Kennis/Bewustzijn (Vedanam) zijn eigen aard (Svarūpa) is. Zoals 

wanneer men zegt: 'Hij die in het oosten schijnt is de zon, hij die in het zuiden, 

westen en noorden schijnt is de zon, hij die boven schijnt is de zon'... ...dan 

wordt daaruit begrepen dat de zon 'Licht' als eigen aard heeft. De ogen en 

andere organen zijn slechts instrumenten (karaṇa) om de handeling van zien 

enzovoort te voltooien. Ook dit [volgende punt] wordt begrepen uit de 

kracht/context van dit Zelf: Het 'daderschap van kennis' (jñāna-kartṛtvam) van 

het Zelf bestaat door louter Zijn bestaan (sattā-mātra), en niet doordat Hij actief 

bezig is (vyāpṛtatayā). Net zoals het 'daderschap van verlichting' van de Zon 

bestaat door louter zijn bestaan, en niet door actieve inspanning. Zo is het hier. 

'De Geest (Manas) is zijn goddelijke oog'. Het is 'goddelijk' (daiva) omdat het 

niet-fysiek/bovennatuurlijk (a-prākṛta) is, en buitengewoon (asādhāraṇa) in 

vergelijking met de andere zintuigen. Het is een 'Oog' (Cakṣus) omdat men 

ermee ziet/waarneemt (caṣṭe). 

De [andere] zintuigen hebben slechts het huidige moment (vartamāna-kāla) als 

object. Daarom zijn zij niet goddelijk. De Geest echter is het instrument voor de 



418                                        HOOFDSTUK VIII 

 

waarneming van objecten in de drie tijden (verleden, heden, toekomst). En 

wanneer hij gezuiverd is van gebreken (mṛdita-doṣa), is hij het instrument voor 

de waarneming van alles, inclusief het subtiele en het verborgene. Daarom 

wordt hij het 'Goddelijke Oog' genoemd. 

Hij waarlijk, de Bevrijde (Mukta), die zijn eigen aard heeft bereikt, losgemaakt 

van het lichaam, de zintuigen en de geest die door onwetendheid waren 

gecreëerd... ...die de staat van het Zelf van Alles (Sarvātmā) heeft bereikt, 

zuiver als de ruimte (vyoma-vat), de Heer van Alles... ...die, hoewel bevrijd, de 

Geest als beperkende bepaling (upādhi) heeft [in de context van genieten]: Met 

dit 'goddelijke oog' — de geest — als de Heer (Īśvareṇa) ziet hij deze 

verlangens... [Hij ziet ze] met een visie die eeuwig en continu (nitya-pratata) is, 

zoals het licht van de zon. En hij verheugt zich.  

Vraag: Welke verlangens?  

Hij specificeert: 'Die zich in de Brahman-wereld bevinden'. Dat wil zeggen: de 

verlangens die [eerder in 8.3.2] vergeleken werden met een begraven 

goudschat, en die bedekt waren door onwaarheid (de hechting aan uiterlijke 

objecten), en die nu slechts door de Wil (Saṃkalpa) verkrijgbaar zijn. 

 

taṃ vā etaṃ devā ātmānam upāsate | tasmāt teṣāṃ sarve ca lokā āttāḥ sarve 

ca kāmāḥ | sa sarvāṃś ca lokān āpnoti sarvāṃś ca kāmān yas tam ātmānam 

anuvidya vijānāti | iti ha prajāpatir uvāca prajāpatir uvāca || ChUp_8,12.6 || 

6. Daarom mediteren de goden op dat Zelf. Daarom zijn alle werelden door 

hen verkregen (āttāḥ), en alle verlangens. Hij verkrijgt alle werelden en 

alle verlangens, hij die, dat Zelf gevonden hebbende (anuvidya), het kent 

(vijānāti). Aldus sprak Prajāpati, aldus sprak Prajāpati. 

Omdat dit Zelf door Prajāpati aan Indra verteld is, daarom mediteren de goden 

— na het van hem [Indra] gehoord te hebben — ook nu nog (adyatve 'pi) op dat 

Zelf. En door die meditatie zijn alle werelden en alle verlangens door hen 

verkregen (āttāḥ / prāptāḥ). De bedoeling is: het resultaat waarvoor Indra 

honderdeen jaar als student bij Prajāpati woonde, is door de goden verkregen 

[via de overdracht van Indra].  

Tegenwerping: 'Dat is logisch voor de goden, vanwege hun grote 

geluk/verdienste (mahābhāgya). Maar voor mensen van nu (idānīm), met hun 

korte levensduur en tragere verstand, is dat niet mogelijk.'  

Antwoord: Om dit idee te weerleggen] wordt dit gezegd: 'Hij verkrijgt alle 

werelden en alle verlangens' — ook iemand van deze tijd (idānīntano 'pi). 

Wie is dat? 'Hij die — net als Indra en de anderen — dat Zelf gevonden 

hebbende, kent.' Zo sprak Prajāpati waarlijk in algemene zin (sāmānyena). De 



HOOFDSTUK VIII                                            419 

 

betekenis is: daarom is voor allen [goden en mensen] de Kennis van het Zelf en 

het verkrijgen van het resultaat daarvan, exact gelijk (tulya). De herhaling [van 

de laatste zin] is bedoeld om de afsluiting van de sectie (prakaraṇa) aan te 

duiden. 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya dvādaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het twaalfde deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 13 

śyāmāc chabalaṃ prapadye | śabalāc chyāmaṃ prapadye | aśva iva romāṇi 

vidhūya pāpaṃ candra iva rāhor mukhāt pramucya dhūtvā śarīram akṛtaṃ 

kṛtātmā brahmalokam abhisaṃbhavāmīty abhisaṃbhavāmīti || ChUp_8,13.1 

|| 

1. Van het Donkere (Śyāma) ga ik naar het Veelkleurige (Śabala). Van het 

Veelkleurige ga ik naar het Donkere. Zoals een paard zijn haren afschudt 

(vidhūya), zo schud ik de zonde (pāpam) af. Zoals de maan zich bevrijdt uit 

de bek van Rāhu, zo schud ik het lichaam af en ga ik — als een 

vervolmaakte ziel (kṛtātmā) — de ongeschapen (akṛtam) Brahman-wereld 

binnen, ga ik binnen. 

De mantra-tekst beginnend met 'Van het Donkere naar het Veelkleurige...' is 

een zuiverend middel (pāvana) en is bedoeld voor recitatie of meditatie. Śyāma 

(Donker): een diepe kleur. 'Als het donkere': dit verwijst naar het Brahman in 

het Hart (Hārda Brahman), omdat het uiterst moeilijk te doorgronden is 

(atyanta-duravagāhyatvāt). (Iets wat diep is, lijkt donker). Dat Hart-Brahman 

gekend hebbende door meditatie, ga ik 'van dat Donkere naar het Veelkleurige 

(Śabala)'. 'Als het veelkleurige': Dit verwijst naar de Brahman-wereld 

(Brahmaloka), die 'veelkleurig' wordt genoemd omdat hij gemengd is met vele 

verlangens/objecten, zoals de wouden [Ara en Nya, zie 8.5.3]. Ik ga (prapadye) 

naar die veelkleurige Brahman-wereld — hetzij mentaal [tijdens meditatie], 

hetzij omhoog stijgend na de val van het lichaam. En 'van het Veelkleurige ga 

ik naar het Donkere'. De bedoeling is: Omdat ik [oorspronkelijk] vanuit de 

veelkleurige Brahman-wereld naar het Donkere (het Hart) ben gekomen voor de 

differentiatie van naam en vorm (nāma-rūpa-vyākaraṇa)... Daarom, [nu ik 

terugkeer], ga ik naar dat 'Veelkleurige' — wat mijn eigen Oorsprong (Prakṛti-

svarūpa) is. 

Hoe bereik ik die veelkleurige Brahman-wereld? Er wordt gezegd: Zoals een 

paard zijn eigen haren afschudt (vidhūya) — door te trillen verwijdert het 

vermoeidheid en stof uit zijn vacht — en zo schoon wordt; Precies zo schud ik 

— door de kennis van het Hart-Brahman — de zonde (pāpa) af, die bestaat uit 



420                                        HOOFDSTUK VIII 

 

verdienste en zonde (dharma-adharma). En zoals de maan, die gegrepen was 

door [de eclips-demon] Rāhu, zich uit diens bek bevrijdt en weer stralend 

(bhāsvara) wordt; Zo schud ik het lichaam af — dat de basis is van alle ellende 

— en word ik een Kṛtātmā — iemand die zijn doel bereikt heeft (kṛta-kṛtya). 

En zo ga ik de Akṛta — de ongeschapen/eeuwige — Brahman-wereld binnen. 

De herhaling [van de laatste woorden] is om het einde van de mantra aan te 

duiden.  

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya trayodaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het dertiende deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad. 

 

SECTIE 14 

ākāśo vai nāma nāmarūpayor nirvahitā | te yadantarā tad brahma tad 

amṛtaṃ sa ātmā | prajāpateḥ sabhāṃ veśma prapadye yaśo 'haṃ bhavāmi 

brāhmaṇānāṃ yaśo rājñām yaśo viśām | yaśo 'ham anuprāpatsi | sa hāhaṃ 

yaśasāṃ yaśaḥ | śyetam adatkam adatkaṃ śyetaṃ lindu mābhigāṃ lindu 

mābhigām || ChUp_8,14.1 || 

1. Dat wat Ruimte (Ākāśa) heet, is de onthuller (nirvahitā) van Naam en 

Vorm. Dat waarbinnen deze twee zich bevinden, dat is Brahman. Dat is het 

Onsterfelijke. Dat is het Zelf (Ātman). 

Ik ga naar de vergaderzaal (sabhā), naar het huis van Prajāpati. Ik ben de 

Roem (Yaśas) van de Brahmanen, de Roem van de Koningen, de Roem van 

het Volk. Ik heb de Roem bereikt. 

Ik ben de Roem der Roemen. Moge ik niet gaan naar het rood-witte, het 

tandeloze, het tandeloze, het rood-witte. Moge ik niet naar het glibberige 

(lindu) gaan, moge ik niet naar het glibberige gaan. 

Deel 1: Meditatie op Brahman als Ruimte]  De passage beginnend met 'Dat wat 

Ruimte heet...', is bedoeld om de kenmerken van Brahman aan te duiden ten 

behoeve van meditatie. 'Dat wat Ruimte heet': dit is het Zelf (Ātman), dat in de 

Schriften welbekend is [onder deze naam]. [Het wordt zo genoemd] omdat het, 

net als de ruimte, onlichamelijk (aśarīratva) en subtiel is. En die Ruimte is de 

'Onthuller' (nirvahitā) — de drager (nirvoḍhā) of de differentieerder (vyākartā) 

— van Naam en Vorm. Deze [Naam en Vorm] bevinden zich in het Zelf, zijn 

de zaden van de wereld (jagat-bīja), en zijn vergelijkbaar met schuim [op 

water]. 

Datgene 'waarbinnen' (antarā) deze twee, Naam en Vorm, zich bevinden — in 

het midden waarvan zij bestaan — [dat is Brahman]. Ofwel: Dat wat zich 

'binnenin' — in het midden van — Naam en Vorm bevindt, maar niet 



HOOFDSTUK VIII                                            421 

 

aangeraakt wordt door Naam en Vorm: dat is Brahman. De betekenis is: 

Brahman is verschillend (vilakṣaṇa) van Naam en Vorm en wordt er niet door 

aangeraakt, maar is desalniettemin de drager/onthuller ervan. Dat is Zijn 

kenmerk. Hetzelfde is gezegd in de Maitreyī Brāhmaṇa (Bṛhadāraṇyaka 

Upaniṣad 2.4.12): '[Het Zelf is] louter een massa van Bewustzijn'. Er is dus 

eenheid van leer (eka-vākyatā) dat het Zelf overal de aard van Bewustzijn (cit-
svarūpa) heeft. 

Hoe wordt Dat begrepen? Hij zegt: 'Dat is het Zelf'. Want het 'Zelf' is 

welbekend als het innerlijke bewustzijn (pratyak-cetana) van alle wezens, dat 

door zichzelf gekend wordt (sva-saṃvedya). Men moet begrijpen dat precies dat 

Zelf — dat afgeleid wordt uit die eigen ervaring, onlichamelijk is en 

alomtegenwoordig als de ruimte — het Brahman is. En dat Zelf, dat Brahman, 

is het Onsterfelijke — vrij van de eigenschap van sterven. 

Deel 2: Het Gebed om Bevrijding] Hierna volgt een mantra. 'Ik ga naar 

(prapadye) de vergaderzaal, het huis van Prajāpati — de viervoudige [schepper, 

Brahmā], wiens huis door de Heer gebouwd is'. Bovendien: 'Ik ben de Roem 

(Yaśas)' — ik ben het Zelf, genaamd 'Roem' — 'van de Brahmanen'. Omdat de 

Brahmanen Hem in het bijzonder vereren; daarom ben Ik hun Roem. Evenzo 

[ben ik de Roem] van de Koningen en het Volk. Omdat ook zij bevoegd zijn 

[tot rituelen], ben Ik ook hun Zelf. 'Ik heb die Roem bereikt (anuprāpatsi)' — ik 

wens die te bereiken. 'Ik ben die Roem der Roemen' — het Zelf van de zelven 

(zoals lichaam, zintuigen, geest en intellect). 

Deel 3: Het vermijden van wedergeboorte] Met welk doel ga ik aldus binnen? 

Er wordt gezegd: 'Moge ik niet gaan (mā abhigām) naar het rood-witte 

(śyetam)'. Śyeta (rood-wit) verwijst naar de kleur: roodachtig (rohita) zoals een 

rijpe jujube-vrucht. (Dit verwijst naar het vrouwelijke geslachtsorgaan/de 

baarmoeder). Evenzo: 'het tandeloze (adatkam)'. Hoewel het zonder tanden is, 

is het toch een 'eter' (bhakṣayitṛ): het vrouwelijke geslachtsdeel (strī-vyañjana). 

Omdat het de 'vernietiger' (apahantṛ) is van de luister (tejas), kracht, viriliteit, 

kennis en deugd van degenen die eraan verslaafd zijn. 'Dat wat deze kenmerken 

heeft — rood-wit en Lindu (glibberig/slijmerig) — moge ik daar niet naartoe 

gaan'. De herhaling [van de laatste zin] is bedoeld om te tonen dat dit 

[wedergeboorte via de baarmoeder] een oorzaak is van uiterst onheil (atyanta-

anartha). 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya caturdaśaḥ khaṇḍaḥ 

Hier eindigt het veertiende deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad.` 

 

  



422                                        HOOFDSTUK VIII 

 

SECTIE 15 

tad dhaitad brahmā prajāpataya uvāca prajāpatir manave manuḥ prajābhyaḥ 

| ācāryakulād vedam adhītya yathāvidhānaṃ guroḥ 

karmātiśeṣeṇābhisamāvṛtya kuṭumbe śucau deśe svādhyāyam adhīyāno 

dharmikān vidadhad ātmani sarvendriyāṇi saṃpratiṣṭhāpyāhiṃsan 

sarvabhūtāny anyatra tīrthebhyaḥ | sa khalv evaṃ vartayan yāvad āyuṣaṃ 

brahmalokam abhisaṃpadyate | na ca punar āvartate na ca punar āvartate || 

ChUp_8,15.1 || 

1. Dit vertelde Brahmā aan Prajāpati; Prajāpati aan Manu; Manu aan de 

schepselen. Na de Veda bestudeerd te hebben in het huis van de leraar 

(ācāryakula), overeenkomstig de voorschriften, in de tijd die overbleef na 

het werk voor de Goeroe; En na teruggekeerd te zijn [naar huis/het 

gezinsleven], op een zuivere plek zittend de Veda-studie (svādhyāya) 

voortzettend, deugdzame [zonen en leerlingen] vormend (vidadhat), alle 

zintuigen in het Zelf teruggetrokken hebbende, geen enkel wezen schadend 

(ahiṃsan), behalve op de heilige plaatsen/tijden (tīrtha): Hij, die waarlijk 

zo leeft zolang het leven duurt (yāvad āyuṣam), bereikt de wereld van 

Brahman (Brahmaloka) en keert niet terug, en keert niet terug. 

Deze Kennis van het Zelf, samen met haar hulpmiddelen en de meditaties die 

beginnen met 'Om, deze lettergreep' (1.1.1), en samen met de tekst die dit 

uitdrukt (de acht hoofdstukken): Dit vertelde Brahmā — [oftewel] 

Hiraṇyagarbha of de Hoogste Heer — via hem [als medium] aan Prajāpati 

(Kaśyapa) Hij vertelde het weer aan Manu, zijn zoon. Manu aan de schepselen. 

Op deze wijze wordt de kennis van de Upaniṣad, die via de opeenvolging van 

de traditie (sampradāya-paramparā) tot ons is gekomen, ook nu nog door de 

kenners begrepen. 

In de voorgaande drie hoofdstukken (6, 7 en 8) is de Kennis van het Zelf (Ātma-
vidyā) onthuld en is begrepen dat deze vruchtbaar is. Men zou nu kunnen 

concluderen dat rituele handelingen (karma) geen enkel nut hebben. Om die 

conclusie van nutteloosheid te vermijden, wordt hier de zinvolheid 

(arthavattvam) van Karma uitgesproken, [maar dan wel] zoals dat wordt 

uitgevoerd door kenners (vidvadbhiḥ), wat leidt tot een specifiek, voortreffelijk 

resultaat.  

'Na de Veda bestudeerd te hebben in het huis van de leraar' — dat wil zeggen: 

na de studie te hebben volbracht samen met het begrijpen van de betekenis. 

'Overeenkomstig de voorschriften': voorzien van de regels (niyama) zoals 

beschreven in de Smṛti. Hoewel álle regels gevolgd moeten worden, wordt hier 

— om de prioriteit (prādhānya) van de dienstbaarheid aan de Goeroe te tonen 

— gezegd: 'In de tijd die overbleef (atiśeṣeṇa) na het werk voor de Goeroe'. De 

betekenis is: na eerst de plichten voor de leraar gedaan te hebben, moet men in 



HOOFDSTUK VIII                                            423 

 

de resterende, vrije tijd de Veda bestuderen. (Want alleen de Veda die met 

inachtneming van de regels bestudeerd is, leidt tot het resultaat van ritueel en 

kennis). 

'Na teruggekeerd te zijn (abhisamāvṛtya)': na de kennis van Dharma voltooid te 

hebben en teruggekeerd te zijn uit het huis van de leraar. Dit impliceert: na 

volgens de regels een vrouw genomen te hebben en in het gezin (kuṭumbe) te 

zijn gaan wonen, en zich te houden aan de plichten van de huisvader.  

Ook daar, om de prioriteit van Veda-studie (svādhyāya) boven andere 

huisvaderplichten te tonen, wordt gezegd: 'Op een zuivere — eenzame, schone 

— plek zittend, de Veda bestuderend'. (Dit omvat de verplichte dagelijkse 

studie en extra studie naar vermogen). 'Deugdzamen makend': zijn zonen en 

leerlingen trainend in deugdzaamheid (dharmika). 'Alle zintuigen in het Zelf — 

in het Hart-Brahman — teruggetrokken hebbende'. Dat wil zeggen: de zintuigen 

terugtrekken van hun objecten en afstand doen van [externe] handelingen. 

'Geen enkel wezen schadend (ahiṃsan) — geen pijn doend aan bewegende en 

niet-bewegende wezens'. 'Behalve op de heilige plaatsen/tijden (anyatra 

tīrthebhyaḥ)'. Een Tīrtha is een situatie die door de Schriften is 

toegestaan/voorgeschreven. Buiten die gevallen geldt geweldloosheid. 

(Dit geldt voor alle levensfasen: geweldloosheid is de regel, behalve waar de 

Schrift een offer voorschrijft). 

'Hij die, daartoe bevoegd zijnde (adhikṛta), waarlijk zolang het leven duurt op 

de beschreven wijze leeft...' '...die bereikt bij het einde van het lichaam de 

Wereld van Brahman (Brahmaloka).' En hij keert niet terug voor het aannemen 

van een nieuw lichaam. Omdat de terugkeer, die anders plaats zou vinden, hier 

ontkend wordt. Na via het Pad van Licht (Arcis, zie 4.15.5) de gemanifesteerde 

Brahman-wereld (Kārya-Brahmaloka) bereikt te hebben, blijft hij daar zolang 

die wereld bestaat. Hij keert niet terug vóór die tijd [vóór de kosmische 

ontbinding]. 

De herhaling is om de voltooiing van de Upaniṣad-kennis aan te duiden. 

iti chāndogyopaniṣadi aṣṭamādhyāyasya pañcadaśaḥ khaṇḍaḥ iti 

śrīmadgovindabhagavatpūjyapādaśiṣyaparamahaṃsapar 

ivrājakācāryaśrīmacchaṅkarabhagavatpādakṛtau 

cchāndogyopaniṣadvivaraṇe aṣṭamo 'dhyāyaḥ 

Hier eindigt het vijftiende deel (khaṇḍa) van het achtste hoofdstuk in de 

Chāndogya Upaniṣad.    

En hiermee is het Achtste Hoofdstuk van de toelichting op de Chāndogya 

Upaniṣad, samengesteld door de eerbiedwaardige Leraar Śaṅkara 

Bhagavatpāda, de leerling van de eerbiedwaardige Govinda 

Bhagavatpāda, de Paramhaṃsa en rondtrekkende leraar, voltooid. 



424                                        HOOFDSTUK VIII 

 

   

(p. 367 uit [3]) 

 

āpyāyantu mamāṅgāni vākprāṇaścakṣuḥ śrotramatho balamindriyāṇi ca 

sarvāṇi, sarvaṃ brahmaupaniṣadaṃ māhaṃ brahma nirākuryāṃ mā mā 

brahma nirākarodanirākaraṇamastvanirākaraṇaṃ me 'stu, tadātmani nirate 

ya upaniṣatsu dharmāste mayi santu te mayi santu | 

oṃ śāntiḥ śāntiḥ śāntiḥ || 
 

Mogen mijn ledematen krachtig worden, alsook mijn spraak, levensadem, oog, 

oor, en ook mijn kracht en al mijn zintuigen. 

Alles is het Brahman van de Upanişads. 

Moge ik Brahman niet verloochenen; moge Brahman mij niet verloochenen. 

Laat er geen verloochening zijn; laat er voor mij geen verloochening zijn. 

Mogen de deugden (dharma) die in de Upanişads [beschreven staan], in mij 

verblijven, die toegewijd ben aan het Zelf (Ᾱtman). 

Mogen zij in mij verblijven. 

Om Vrede, Vrede, Vrede. 



                                           425 

 

 

Literatuur 

[1] "Acht Upaniṣads", Stichting Ars Floreat en Uitgeverij Ka.Dag. (in voor-

bereiding, vooralsnog als "Zeven Upaniṣads" zonder Taittīriya Upaniṣad en 

Gauḍapāda's Kārikā's verkrijgbaar.) 

[2] Complete Works of Sri Sankaracharya in 20 Volumes 1910 Edition, vol. 06 
pagina's 180-383. 

[3] Complete Works of Sri Sankaracharya in 20 Volumes 1910 Edition, vol. 07 
pagina's 3-376. 

[4] Göttingen Register of Electronic Texts in Indian Languages, Georg-August-

Univesität  Göttingen / Niedersächsiche staats- und Universitätsbibliotheek 

Göttingen 

[5] Swāmi Gambhīraānanda, "Chāndogya Upaniṣad with the commentary of Śrī 

Śaṅkarācarya", Advaita Ashrama, 2003. 

[6] Ganganatha Jha, Dr Sir, "The Chāndogya Upaniṣad with the commentary of 

Śaṅkara". Poona Oriental Book Agency, 1942. 



  

 

 


